प्राप्तिस्थल १. गोस्वामी श्याम मनोहर ६३, स्वस्तिक सोसायटी, ४ या रस्ता, जुहू स्कीम, बम्बई-४०० ०४६

२. श्री वल्लभ विद्यापीठ, श्री विट्ठलेशप्रभुचरणाश्रम ट्रस्ट, वैभव को ऑप. सोसायटी, पूना—बेंगलोर रोड, कोल्हापुर, महाराष्ट्र

मूल्यः अमूल्यवितरणार्थ पुनः प्रकाशन वर्षः वि.सं. २०४३

मुद्रक:
गुजराती पब्लिकेशन्स,
३०८, हनुमान बिल्डिस,
आर.गेट स्ट्रीट, रिझर्व बैंक के समीप,
फोर्ट, बम्बई-४०० ००९

#### प्रकाशकीय

जयित श्रीवल्लभाचार्यो जयित च विट्ठलेश्वरः प्रभुः श्रीमान्। पुरुषोत्तमश्च तैश्च निर्दिष्टा पुष्टिपद्धतिर्जयित।।

अतीव हर्षका विषय है कि एतद्द्वारा श्री मद्भागवतके प्रथम तथा द्वितीय स्कन्धोंकी महाप्रभू श्रीमद्बल्लभाचार्यचरण द्वारा प्रणीत सुबोधिनी टीका तथा उसपर व्याख्यानतया श्रीपुरुषोत्तमजी द्वारा विराचित प्रकाश के पुनर्मृद्रण का सुत्रपात हो रहा है. वैसे तो परमभागवत श्रीकृष्णशंकर शास्त्रीजीने हाल ही में इन्हें अपने अनेकटीकोपत संस्करणमें प्रकाशित किया ही था, उस निर्रातशय अभिनन्दनीय भगीरथ प्रयासोपम संस्करणके स्वाभाविकतया अतिबृहत्काय होनेके कारण और केवल सुबोधिनीरसास्वादनार्थ तत्पर अध्येताओंके लिये उसके सुविधाजनक न होनेसे, इस लघुकाय संस्करणकी उपयोगिता अनुक्तांसद्ध है.

हमें खेद हैं कि पुनः इस नूतन संस्करणमें भी हम उन अप्रकाशित टोकाओं के समाविष्ट नहीं कर पाये हैं, जो प्रथम संस्करणके प्रकाशित होते समय प्रकाशित हो नहीं पाई थी. इनमें प्रमुखतया लेखकार श्रीवल्लभजी, चाचा गोपेशजी तथा श्री गोवु लोत्सवजी द्वारा विरन्ति टीकाओं के गिनाया जा सकता है. इन टीकाओं के अद्याविध अमुद्रित होने के कारण ऑफसेट प्रोसेस सुकर न होनेसे यह न्यूनता क्षम्य हैं.

प्रस्तृत संस्करण पूर्वप्रकाशित संस्करणोंका ही यथावत् मुद्रित रूप है, एकरूपता लागेके लिये केवल आकार हमने छोटा बना दिया है.

प्रथम तथा द्वितीय स्कन्धोंकी सुबोधिनीके आद्य संस्करण, वि.सं. १९७१ तथा १९७६ में, हमारे पितामह गोस्वामी श्रीगोकुलनाथजी महाराज द्वारा संचालित शुद्धाद्वैत सिद्धान्तकार्यालय (बड़ा मन्दिर, बम्बई) की ओरसे प्रकाशित हुने थे. इनका सम्पादन सम्प्रदायके उद्भटविद्वान् भट्ट श्रीबलभद्र शर्माजीने किया था.

गोस्वामी श्रीपुरुषोत्तमजी-विरचित प्रथम-स्कन्धीय-सुबोधिनी-प्रकाशके अश्व संस्करणदेः सम्पादक थे. स्वनामधन्य श्रीमूलचन्द तेलीवाला तथा द्वितीयस्कन्धीय प्रकाशका सम्पादन विद्वान श्रीचीमनलाल शास्त्रीजीने किया था. दोनोंका प्रकाशन ग्रन्थकर्ता श्रीपुरुषोत्तम्बी की गादी (तृतीय/२ गृहः सूरत) को अपने लोकविश्रुत वैदुष्यसे विश्वषित करनेवाले गोस्वामी श्रीव्रजरत्नलालजी महाराजके प्रोत्साहन एवं तत्त्वावधान में श्रीबालकृष्ण शुद्धाद्वैत महासभाने प्रकाशित करवाया था. इन सभी प्रकाशक-सम्पादक आदि महानुभावोंके प्रति हम अपनी हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं.

आज पारस्परिक पीठस्पर्धा तथा द्रव्यादि-उपार्जन के हेतु छप्पनभोग के दिखावटी सामग्री प्रदर्शनोंके दलदलमें सम्प्रदायको डुबाने के षड्यन्त्र जब तीव्र वेगसे गतिशील हैं, तब इन ग्रन्थोंके प्रकाशनके बारे में किन्हीं महानुभावोंका यह मनोभाव कि यह समय-शक्ति-द्रव्यका अपव्यय हैं, सहजतया समझमें आनेवाली बात हैं. हम न तो इन आक्षेपोंका समाधान करना चाहते हैं और न हमें ये आक्षेप हतोत्साह ही कर पाते हैं. एक सौ बीस वचनामृतकार गोस्वामी श्रीगिरधरजी महाराजके ये उद्गार हमें तो सर्वसमाधानकारक लगते हैं., "और अब तो श्रीगोवर्धनधरकी लीला ऐसी हैं जो लीला लाल गोवर्धनधरकी!... सो ईश्वर हू काल को ग्रहण न करे तो और कौन करे? तासों किलयुग को सन्मान राख्यों है. और श्रीमदाचार्यकी कहा इच्छा सो जानी नाहि परत है!" बुदिश्रेरककृष्णस्य भवपमं प्रसीवत्

गोस्तामी श्याम मनोहर

फाल्गुन शुक्ला प्रतिपदा वि.सं. २०४३

### प्रनुक्रमणिका

| विषय                                                   | पुष्ठ |
|--------------------------------------------------------|-------|
| १ प्रवम स्कन्ध सुबोधिनी                                | 9-300 |
| २. श्रीमद्भागवत प्रथम स्कन्ध शलोकानुक्रमणिका           | 9-9   |
| ३. <b>दितीय स्क</b> न्धसुबोधिनी                        | 9-990 |
| ४. <b>श्रीमद्भागवत</b> द्वितीय स्कन्ध श्लोकानुक्रमाणका | 9-8   |
| ५. प्रथम स्कन्धसुर्बोधनीप्रकाश                         | 9-99= |
| ६. द्वितीय स्कन्धसुबोधिनीप्रकाश                        | १-१६४ |





श्रकाशकानां किलाऽयं समयो यत्प्रकाश्यमानेषु पुस्तकेषु तत्सम्बन्धितत्तिद्विषयिविषेचनपरस्य प्रस्ताव-नादिपद्वण्डयमाऽऽवेदनस्याऽऽदितः संयोजनम् । आवश्यक बेदमीपियकमिति । किन्तु निविलस्या-ऽपि श्रकाश्यमानस्य श्रवन्धस्य यावत्सर्वाशतोऽनवधारणं साहसमेव तावक्तद्विषये लेखनीमहण्णम् । इदमेवाऽत्र निदानं यञ्जीमत्याः सुवोधिन्याः प्रथमस्कन्यं परमेणाऽऽयासेन संशोध्य प्रकाशयन्तोऽपि न श्रस्तावनादौ व्यापार्याम् आत्मानम् । श्रीमदाचाश्यचाण्यकरणावलेन समस्तायासस्याः श्रकाशन-सीशायलाभे तु यत्मत्रमुपह्रिध्यामो यथावृद्धि सुविस्तता श्रसावनाम् ।

एतावत्युनरत्र निवेदयामे। यत्नंशोधनाया उत्य पश्च पुस्तकान्यस्माधिकपल्थ्यानीति तद्धिपतयः सहस्रशो धन्यवादानईन्तीति । तत्र प्रथम श्रीमद्भारतमानेण्डपुस्तकालयस्य यत्कसञ्ज्ञया सङ्काले उस्मामिः । द्वितीयं विदित्तवैदुष्यवैभवानां श्रीमद्भारतमानेण्डपुस्तकालयस्य यत्कसञ्ज्ञया सङ्काले उत्सामिः । द्वितीयं विदितवैदुष्यवैभवानां श्रीमद्भात्मम् महानुभावानां यञ्जयपुरपुरुहृताच्छीमतः स्तवाईजयसिंद्दमहोदयान्तेकपल्य्यम् । अस्मामिश्च तत्कृल एव समुद्राहिनाया अनुजायाः श्रीमद्भा यम्रायाः सकाशाद्धिगतम् । यत्र समञ्ज्ञामस्महत्तामावहति । तृतीयं मोहमयीस्थबृहन्मिन्दिगाः विपितिश्रीमद्रोकुलनाथगोस्वामिचरणमहोदयानां यत्र गसञ्ज्ञमित्यस्माकमभ्युपगमः । तृतीय श्रीमते वन्द्रविने मुद्रितं सप्रदीकोपेतं यत्किल धमञ्ज्ञया उस्मामिरिनलप्यते । पश्चममस्मत्त्रपितामहन्श्रीमद्भलदेवस्थानां यदस्माकं पितृब्यैः श्रीमद्भीवर्द्धनमृद्रपादैर्वितीर्णम् । यत्र इसङ्ग्रया परिगृह्मते उस्मामिः।

यथा च पच्च पुस्तकान्येतान्युपलन्धान्येवं गोस्वामिश्रीमद्वागयीश्वलालजीमहाराजेभ्यो-प्येकम-धिगतम् । पच्चमिरेव कथमिं निर्वाहे तु नैतत्परिगृहीतं शोधकर्मणि । एवमि करणापूर्णान्तराणां तेवां सर्वथा-प्रि प्रशंसनीयः साम्प्रदायिकसेवासमुत्साह इति सहस्रक्षशस्तेभ्यो धन्यवादाः ।

विश्वापको---

महंभीरतमद्वामर्गा.

कविः, काव्यस्थापरः, कविज्ञासकिः, पुरादेशसूच्या, कविश्वतः,



व्यजिज्ञपमेतत्त्रवमस्कन्वे यत्त्रस्तावनादिपदवाच्यस्याऽऽवेदनस्य प्रकाशकसमयप्राप्तत्वेऽप्यावद्यक-त्वेऽपि समस्तायाः श्रीसुनोधिन्याः प्रकाशनसौमाग्यलाभे तदुपहरिष्याम इति ।

विश्रेषस्तु—प्रबलतमेनोदरामयेन क्षणमप्यल्क्षसौरध्येन चिरस्य विस्मृता इव सर्वेऽपि व्यापारा इति द्वितीयस्कन्धप्रकाशेऽपि महदेव विलम्बतं जनेनाऽनेन । अधुना तु विलम्बासिहण्णूनां साम्प्र-दायिकानां विश्लोभमित्र बुद्धाऽऽमयाविना च तरसंशोधनादिसमसाव्यापाराणामेकाकिनाऽशक्यानुष्ठानत्वे सकुत्स्वयं प्रन्यं संशोध्य वर्णप्रयकैः कृतानां तत्मत्यान्नायानां शोधने,—कर्मण्यस्मिन् परिनिष्ठितान् पणशीकरोपाद्धाञ्च्यूवासुदेवशास्त्रिमहाभागानवालन्विति ।

स्कन्धआऽयं चतुर्भिः पुस्तकैः शोधितः । तत्र कखगसञ्ज्ञं त्रयं भीमद्वालकृष्णशुद्धाद्वैतपुस्तकालय-स्थम् । अन्यच्य्रीवृन्दाबनमुद्रितम् ।

> मधितः— • महभीवलमद्रश्चम्मी, क•का•क•छु•क•स•वि• वेदान्सविद्यानिश्चिः।

श्रीगोवद्धनोद्धरणधीराय नमः। श्रीबालकृष्णाय नमः।

🅉 नमो भगवते वासुद्वाय ।

श्रीमागवतम्ह्यार्थप्रकाशनपरायणाय नमः।

श्रीपितृप्रवर्तितपथप्रचारसुविचारकाय नमः।

श्रीभागवतप्रतिपदमणिवरभावांशुभूषितमूर्तिश्रीमद्रष्ठभाचार्यचरणिवरिवता

# श्रीसुबोधिनी।

( प्रथमस्कन्धः )

वन्दे श्रीकृष्णदेवं मुरनरकभिदं वेदवेदान्तवेशं लोके मिक्कियसिक्की यदुकुलजलाने पादुरासीदपारः। यस्याऽऽसीद्र्यमेव त्रिभुवनभरणे भक्तिवब खतज्ञं शास्त्रं रूपं च लोके प्रकटयति मुदा यः स नो मृतिहेतुः॥ १॥ कर्त्ता का सकलस्य यो निगमभूः मर्वस्वरूपोऽपि स-न्सर्वस्याऽपि विघारणो विजयने निदांधसर्वेष्टदः। यो लीलामिरनेकचा विन्तुते रूपं निजं केवल: सोऽयं वाचि ममाऽस्तु पूर्णगुणभुः कृष्णावतारः पतिः॥ २॥ श्रीमङ्गञ्जभविङ्गदीश्राविलसङ्गान्धिपूर्णेन्दवे श्रीगोपीपतिवन्दिने सुमनसि ब्रह्मामृतस्यन्दिने । श्रीमल्लक्ष्मणमध्यस्रिरिति यन्नामाऽस्तिलाऽभीष्टदं तसौ तातमहाशयाय हरये कुर्मी नमः सिख्ये॥ १॥ श्रीमङ्गागवतागमः सुरतकलीके फलत्वं गतो भाषाभेदविभेदतस्ययमि स्यान्नो विरुद्धं महत्। भक्तयंद्रो फलता प्रमाणसुबले वेदत्वमर्थे पुनः स्कन्येर्द्यामर्युतः सुरतरः शान्वादिवहिदयम्॥ ४॥ अर्थं तस्य विवेऽचितुं न हि विभुवेंश्वानराद्वाक्पते-रन्यस्तत्र विघाय मानुषतनुं मां व्यासवच्छीपतिः। दस्वाऽऽज्ञां च कृपावलोकनपदुर्यस्मादतोऽहं भुदा गढार्थं प्रकटीकरोमि बहुधा व्यासस्य विष्णोः प्रियम् ॥ ५॥ लक्षणां नैव वस्यामि न न्यूनादन्यपूरणम्। आर्थिकं तु प्रवस्थाभि परोक्षकथनाहते ॥ ६॥

वेद्य: नन्म ' इति वती । मादि-तेभक्त-कुत्वा-म्यम् । धेनोः अनेन , शब्द-त्यं पर-दाहु:। । अन्वे-तुक्ताश्च² मदावपि क्तस्थितेः प्रत्यक्ष-भासते । बगत्कार-ा इति। क्तेः प्रयो-षु निमि-गदित्युक्त र्गे केचन बरूपमेव,

राडन्तर्गतः

। एतावता

ि प्रकार-

उय सृक्ष्म-

विस्तारः ।

ः। पुराणन उर्वे यो वै

कारणत्वं

Ę

ोम-

अविरोधेन सप्तानामधीनामिह सङ्गतिः। उत्तरोत्तरदौर्वत्यं वाच्यं सङ्गोचतः परम्॥७॥ भाषात्रयविरोधश्च कल्पभेदात्समाहितः। भाषात्रयविभेदश्च लक्षणैर्ज्ञाप्यते पुनः॥८॥ अर्थत्रयं तु वक्ष्यामि निबन्धेऽस्ति चतुष्टयम्। अत्र सन्तः स्वसन्तोषेराज्ञां यच्छन्तु सिद्धये॥९॥ अथ व्याख्या—

भगवदाज्ञया भक्तिजनिकां संहितामारभमाणः शिक्षार्थं मङ्गलमाचरन्बीजभावेन प्रथमं गायत्र्यर्थ-मुपनिबबन्ध—

जन्माद्यस्य यतोऽन्वयादितरतश्चाऽर्थेष्वभिज्ञः स्वराद् तेने ब्रह्म हृदा य आदिकवये मुह्मन्ति यत्सूरयः। तेजोवारिमृदां यथा विनिमयो यत्र त्रिसर्गो मृपा धाम्ना स्वेन सदा निरस्तकुहकं सत्यं परं धीमहि॥१॥

जन्माद्यस्येति । अत्र हि स्रोकत्रयसाऽसङ्गतिः । कथारूपं हि भागवतम् । तत्तु "नैमिष"-इत्यादिना निरूपते । तत्रोच्यते । "यत्राऽधिकृत्य गायत्रीं वर्ण्यते धर्मविस्तरः । वृत्रा-स्तरवधोपेतं तद्भागवतमिष्यते"॥ यथा हि यज्ञात्मको वृत्रसाद्वधेन यज्ञाः प्रवृत्ता वेदे निरूपितास्तथाऽत्रापि भक्तयात्मको वृत्रस्तद्वधनिरूपणेनाऽत्र भक्तिः प्रवर्तयिष्यते । गा-यत्री हि नेदमाता, नेदत्रयार्थप्रतिपादिका भवति । तदर्थी भागवते, प्रथमं वीजार्थं निरूप्यते । यथा वेदस्तथा भागवतिमिति । एकवीजत्वात् । अतो गायच्यर्थनिरूपणेन वेदविरोघो, वेदा-होर्बल्यं च परिहतम् । किन्न । यथा हि वेदे, यज्ञियाः पदार्था योगजधर्मेणाऽतुभूयन्ते फल-साधनसहितास्तथाऽत्रापि योगजधर्मेण व्यासस्रयमनुभूतवान् पुरुषो, मायया बन्धो, मो-चनं भक्तिहेतुकसिति । "अपइयत्पुरुषं पूर्ण"मित्यादिना । एषा हि समाधिभाषा । तत्र हि पुरुषप्रयत्नो मक्तावेव। "माहातम्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः। लेहो भक्ति-रिति प्रोक्तस्तया मुक्तिनचाऽन्यथे"ति वैष्णवतत्रवचनान्माहात्म्यज्ञानपूर्वकः सुदृढः सर्वतो-ऽधिकस्रेहो भक्तिः । सुदृढः सर्वतोऽधिकस्रेहस्त्वात्मत्वेन ज्ञाते भवति । माहात्म्यज्ञानन्तु सृष्ट्यादिभिः । तत्र द्वयं साधिवतुमेषा भागवतसंहिता । यथा हि यज्ञा, बद्धाऽऽत्मावगतिश्र, काण्डद्वयार्थोऽन्योन्य-हेतुभृतस्तथाऽत्र द्वयमपि भक्तिहेतुरिति निरूपयितुं गायत्री बीजं, वेदो वृक्षः, भागवतं फलमिति निक्यते । अतः काण्डद्वयार्थनिष्णातोऽप्यफलवृक्ष इव व्यर्थ इति भागवतारम्भः । तदत्र श्लो-कत्रवेण निरूप्यते। यद्यपि प्रणवो च्याहृतयश्च तथा भवन्ति, तथापि तेषामर्थः स्पष्टो नेति, गाय-त्र्यथीं निरूप्यते । किञ्च । अध्युपस्थाने हि गायत्री नियुक्ता । "तत्सवितुर्वरेण्यमित्याह प्रसूत्या" इति । तथा मन्देहादिनिवारणे च--"मायत्र्याऽभिमन्त्रिता आप ऊर्ध्व विक्षिपन्ती"-त्यादिना । तेन निविधं वाक्ष्रसवार्थं, गायच्या भगवदुपस्थानं कुर्वाणो, गायच्यर्थमाह । तत्र गायच्या जगत्यमवकर्तृत्वेन सर्वकर्तृत्वं, देवत्वेन च सर्वज्ञत्वं, पष्टीद्वयेन निरूप्यते । वरेण्यमिनि १ अत्रापि चेति कः

भक्तियीजम् । भर्गे इति संसारनिवृत्तिः । "भर्जयराम्बिलाऽविद्या"मिति । अतस्तदेव-धीम-हीति । आवश्यकत्वं चांऽऽह-"धियः सर्वेन्द्रियाण्येव मनसा सह सर्वदा । प्रेरयेचः समस्तानां तन्द्व्यानं सर्वथा हित"मिति । तदत्राऽप्याह—जन्मात्त्रस्य यत इति । जन्म आवस्य आकाशस्य यत इति वा। "तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत" इति श्रुतेः । गायत्र्यर्थे हि प्रसवमात्रमुत्तं, न स्थितिप्रत्यौ । वरेण्यभर्गश्युन्दाभ्यां च पश्चारस्चितौ । तदत्राऽप्युत्तरार्द्धे सूचियप्यते । अथवा । स्चितमप्यर्थमादायोत्पत्तिस्थितिप्रलया निरूप्यन्ते जन्मादि-पदेन । "यतो वा इमानि भृतानि जायन्त" इति श्रुतेः । जन्म आदिर्थस स्थितिभङ्ग-स्येति तहुणसंविज्ञानो बहुवीहिः । उत्पत्तिस्थितिभङ्गस्येति वाऽतहुणसंविज्ञानः । वेदार्थप्रतिपादकत्वा-न्नाऽधिकपुनरुक्ती । अस्येति । बह्माण्डकोटिरूपस्य मनसाऽप्याकलयितुमशक्यस्येति माहात्म्यम् । यत इस्वच्ययनिर्देशोऽविकृतत्वाय, सर्वजगद्धीजमिष ब्रह्म न विकृतमिति निरूपयितुम्। यथा, कामधेनोः कल्पबृक्षाचिन्तामणर्मन्त्रादेश्च जायमानाः पदार्था दृश्यन्ते । न हि ते विकृता भवन्ति । अनेन "कृत्स्तप्रसक्तिर्निर्वयवत्वदाब्दकोपो वे"ति पूर्वपक्षः परिहृतः । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धेऽपि, शब्द-न्यूनतादोषपरिहारायाऽध्याहारः कर्तन्यो यद्यपि, तथापि गायन्यन्तर्गततच्छब्द्व्याख्यानरूपस्य सत्यं पर-मिति पदद्भयस्य विद्यमानत्वान्नाऽध्याहारः। तत्र ब्रह्मणः समवायित्वं, प्रकृतेर्निमित्तत्वमिति केचिदाहुः। विपरीतमित्यन्ये। कर्नृत्वमात्रमित्यपरे। तत्सर्वनिराकरणायाऽऽह-अन्वयादितरतश्चेति। अन्वे-तीत्यन्वयः समवायिकारणम् । इतरिव्वमित्तकारणम् । "घत्र घेन यतो यस्ये"ित श्लोकोक्ता अनुकाश्च कारेण परिगृद्गीताः । अतोऽभिन्ननिमित्तोपादानं जगद्रह्मकारणकमित्युक्तं भवति । स्थितित्रलयादावि यधाऽपेक्षं ग्रहणात्र समवायकथनदोपः । अथवा । वैनाशिकप्रक्रियाया अनङ्गीकारान्नाशेऽप्यव्यक्तस्थितेः समवाय्यपेक्षाऽस्त्येव । प्रत्यक्षानुप्राहकान्वयव्यतिरेकाविद्दं न भवतः । न हि ब्रह्मणो जगत्कारणत्वं प्रत्यक्ष-सिद्धम्। श्रुतिसिद्धं तु तत् । न वा ब्रह्मणः कचिद्धातिरेकः सम्भवति। खपुण्यादिकमपि तत्सत्तयैव मासते। "यद्स्ति यन्नास्ती"ति वाक्याच । तस्मात्सर्वप्रकारेणाऽपि, ब्रह्मैव जगत्कारणमित्युक्तम् । जगत्कार-णलेन तदुपयोगिसर्वज्ञले सिद्धेऽपि, लोकवत्फलाऽज्ञानं सम्भवतीति, तदाह—अर्थेष्यभिज्ञ इति। अनतिप्रयोजनाय सप्तर्मा । एकस्याऽपि प्रयोजनस्य बहुप्रयोजनार्थत्वं ज्ञापयितुं बहुवचनम् । ज्ञानशक्तेः प्रयो-जनानां च न समासः । तेन न हर्षविपादौ । अर्थशब्दः प्रयोजनवाची । अथवा । अर्थेषु निर्मि-त्तेषु । चतुर्विधपुरुषार्थसिद्ध्यर्थ जगजननमित्यर्थः । सर्वजीवानां सर्वपुरुपार्थसिद्ध्यर्थ जगदित्युक्तं भवति । एकस्मापि प्रयोजनस्य प्रयोजनकार्यकारणपरम्पराणां ज्ञानमभिश्रव्दार्थः । ज्ञानमार्गे केचन स्वार्थमेव सर्व करोतीत्याहुः । तन्निराकरणायाऽऽह—स्वराडिति । यद्यपि जीवा अपि स्वरूपमेव, तथापि प्रकारभेदान्न दोषः । खेनैव राजते, न विषयेषु रमत इत्यर्थः । अथवा । विराडन्तर्गतः स्वराट् । तेन पूर्वोक्तसर्वञ्चता समधिता भवति । अक्केशार्थं वा स्वरूपानन्दे रमत इत्यर्थः । एतावता रूपप्रपश्चे कारणत्वमुक्तम् । नामप्रपञ्चकारणमाह--तेन इत्यादिना । यद्यप्यविशेषेण कारणत्वं वक्तुं शक्यं, तथापि रूपप्रपश्च आसक्तानां जीवानां निवारणार्थं मेदेनोक्तम् । बन्धमोक्षयोः प्रकार-मेदेन निरूपणार्थ वेदजनताभिन्नतया निरूपणम् । त्रिविधाऽप्युत्पत्तिवेदे नाम्ति । किन्तु प्रस्त्ये सृष्टम-तयाऽवस्थानम् । यथा वर्णानामनेकभाषाविततत्वं विम्तारस्तथा श्रुतेरिष वेदशाखाभेदेन विस्तारः । ब्रह्म वेदम् । अविकृतत्वाय तथा वचः । हृदेनि मनःपूर्वकम् । स्वार्थमेतदिति भावः । पुराणन सहेति वा। "पुराणं हृद्यं स्मृत"मिति वचनात्। "यो ब्रह्माणं विद्धानि उर्व यो वै [ रेंस्कं. १ अ. १ छो.

वेदांश्च प्रहिणोति तस्मा"इति ब्रह्मार्थं वेदविस्तारः । भगवत्तात्पर्यं वेद एव, न ठोक इति वा हृद्त्युक्तम् । य इति गायत्रीतृतीयपादस्यस्य ग्रहणम् । तेन सर्वप्रेरकत्वमायाति । अन्यथा वैयर्थ्यापत्तेः । **यत** इत्यस्येव सर्ववाक्येषु विभक्तिविषर्ययेण योजयितुं शक्यत्वात् । ा**ादिकवये** महाणे । वेदमार्गेण बहावमुच्यत इत्यर्थः । अन्येषां वेदार्थनिष्ठानामपि तद्रूपेणैव मुक्तिरिति भावः । शन्दरसाभिज्ञत्वाय कविषदप्रयोगः । गोपनार्थमन्यथाकथनसामर्थ्याय वा । न ह्यन्यस्तादशोऽस्ती-त्यादिपदम् । कविदोषाऽभावाय वा । नानाविधस्तोत्रेण वा सन्तुष्टो भगवान् तस्मै वेदं प्रकाशितवा-नित्यादिकविषदप्रयोगः । अन्येषां वेदानुषयोगं हेतुमाह—मुद्धान्तीति । यस्मिन्वेदे सरयोऽपि मुद्यन्तीत्पर्थः । वेदार्थे वा । यज्ञांलीकिकान् फलसम्बन्धमात्रे वैदिकान् । ब्रह्म च जीवानामात्ममा-त्रमिति सांख्या योगिनश्च । न वैदिकाः । पौराणिकाः परं, सद्वादिनोऽपि पुरुषपर्य्यवसिताः । न तु पुरुषोत्तमविदः । अन्ये च तदनुवर्तिनः । मोहे भगवदप्रपत्तिर्हेतुः । तस्माद्भगवानेव, तत्य-पन्नो वा वेदार्थवित् । वेदम्य सर्वसमर्थत्वात्कामनया क्रिष्टेषु प्राणिषु कामनासिद्ध्यर्थ वेदप्रचारः । तथैव शास्त्राप्रणयनम् । तथैव पुरुषश्चै हृदि कचित् । प्रणवमात्रं वा। "वेद: प्रणव एवाऽग्र" इति वचनात् । सर्वथा वेदोपयोगो बद्धाण एव स्थितः । अत एव वेदतात्पर्याऽज्ञानादन्यथा वेदार्थवक्तार उपेक्षणीयाः । प्रपञ्चेन बन्धः । वेदेन मोक्षः । उनाम्यां हिनः क्रीडतीति माहात्म्यम् । एवं पूर्णगुण-विग्रहत्वमुक्त्वा निर्दोषत्वं वदन् भगेरशन्दार्थमाह--नेजो बारी नि । वरणीयत्वं वा बोधयति । मायातत्कार्यसम्बन्धलेशाऽभावप्रतिपादनात् । दोनाऽभावपक्षे तु दोषो द्विविधः । स्वत एव दुष्टतापा-दकः सेवकातुद्धारो वा । तत्राऽऽद्याऽभावमाह—तेजो त्रारीति । देहेन्द्रियान्तःकरणधर्मसम्बन्धो दोपः । स च प्रत्येकमिति दशन्तवाहुल्यम् । सान्त्विकादिभेदेन वा । पृथिव्यप्तेजसामन्योन्यस्मित्र-न्योन्याऽवभासो यथा मृषा द्रप्टरेय तथा बुद्धिजनकः । न तु विषयस्तादश इत्यर्थः । तेजसि वारिबद्धिर्मरीचितोये । वारिणि पृथियीबद्धिः तमिस्रायां जलादौ । तथा मण्यादिष्वप्रिबद्धिः । मृद्धि काचादौ वारिबुद्धिः । मेथेपु चन्द्रबुद्धिः । चन्द्रकिरणे वस्त्रबुद्धिः । सजातीया भ्रमाश्र शुक्तिरजता-दिष् । ते यथा जीवानां बुद्धिपरिकल्पितास्तथां भगवति देहेन्द्रियान्तःकरणवत्त्वमवतारादिषु मृपे-लाह—पत्र त्रिसर्गो मधेति । यत्रेति निमित्ताधिकरणयोर्ब्रहणम्।ततो गुणत्रयकार्यदेहेन्द्रियम-नांसि तद्धर्माः तत्कारणं वा तद्विकरणानि तद्थां वा अध्यासेन न सन्तीत्यर्थः । केवलिमध्यात्वप्रति-पादने यन्नेति वैयर्थ्यापत्तेः । सर्वाधारत्वाच बह्मणः । तेनाऽध्यासेनैवेति वक्तव्यम् । एतदर्थमेव दृष्टान्तानाह । लोकप्रचा प्रतीतः । अन्यस्मिन्त्रहाण्यन्यधर्माणां देहेन्द्रियादिधर्माणां प्रतीतिभिध्येति । प्रवृत्तिप्रकाशतद्वाहित्यवैधर्म्यस्य स्पष्टस्यापि सतो यथाऽन्यस्मिजन्याध्यासः । केचिद्भगवति देहेन्द्रि-याणि परिकल्य, तेपां चिदानन्दत्वं परिकल्पयन्ति । केचिचिदानन्दे देहेन्द्रियाणि, केचिचले कृष्णे जडनीयसम्बन्धं कल्पयन्ति । जडजीवविशेषे वा सामर्थ्यम् । केचिच्छरीरे मायातद्वतोरध्यासं प्रकल्प-यन्ति । मायाविशिष्टे खेच्छ्येव शरीरसम्बन्धं वा । सर्वेपां तेषां बुद्धिरेव भ्रान्ता, न ब्रह्मणि शरीरे-न्द्रियसम्बन्धः । गथा पुनर्वक्षणि व्ययहारस्तथोत्तरत वक्ष्यते । एवं भगवति जडजीवधर्मा मृपेत्युक्तम् । मायातस्कार्यसम्बन्धलेशाऽमायाद्वरणीयं सुन्दरमिति खतो दोषाभाव उक्तः । भजनीयगुणान्वदन्से-वकोद्धारमाह—धाम्ना न्यनिति । खरूपस्कृतीय सर्वेषां सर्वाऽियद्यानाशक इत्यर्थः । खरूपमेवाऽ-

विद्यानाशकम् । प्रमेयवलमेतत् । सदेति । न कलिकालादिः प्रतिबन्धकः । कुहकं कापट्यं, देहे-दियासभाव इति यावत । तस्मिन्निराकृते किछ खत एव भविष्यति । एतेन भर्जयस-खिलाऽविद्यामिति भगेरशब्दः सकागन्तो व्याख्यातः । तच्छन्दं व्याचप्टे-सत्यं परिमिति । काल-त्रयाऽवाधितं सर्वलोकप्रसिद्धं सत्यम् । परं श्रेष्ट पुरुपोत्तमरूपं सर्ववेदप्रसिद्धम् । धीमहीति । घ्यायेम प्रीति वा कुर्म इत्यर्थः । इदमेकमेवोभयः पदं, वैदिकत्ववोधनाय । अनेन वेदसम्मितं पुराणमित्युक्तं भवति । एवं बीजभावो निरूपितः ॥ १ ॥

मध्यभावं निरूपयन् कल्पद्रमत्त्रमह--

धर्मः प्रोज्झितकैतवोऽत्र परमो निर्मत्सराणां सर्ता वेद्यं वास्तवमत्र वस्तु शिवदं तापत्रयोन्मूलनम्। श्रीमद्रागवते महामुनिकृते किं वा परेरीश्वरः सद्यो हृद्यवरुध्यतेऽत्र कृतिभिः शुश्रुषुभिस्तत्क्षणात् ॥ २ ॥

भर्मः प्रोजिझतकैतव इति । धर्मा ज्ञानं च साधनम् । भगवदाविभीवः साध्यैः । तदन् तत्र प्रवेशः फलम् । एतःसर्व भागवतादेव भवतीति विशिष्टकल्पद्रमत्वम् । विधिसम्बन्धो धर्मलक्षणम् । वेद श्र प्रमाणम् । स यज्ञात्मको धर्मः । आचारोऽपि धर्मः पौराणिकः । सत्यादयोऽपि धर्माः । तपःप्रभृतयश्च श्रवणादयश्च । तत्र यज्ञेषु पूर्वोक्तन्यायेन!ऽतदेतोरपि फलसाधनतयोक्तरूपेण खर्गादिपदभ्रमजननादा कापट्यं सम्भवति । आचारेऽपि "द्युद्ध्यशुद्धी विधीयेते समानेष्वपि वस्तुष्वि"त्यादिन्या-येन प्रवृत्तिसङ्कोचार्थ गुणदोषौ विधीयत इति कापट्यम् । सत्यादिष्ट्यपि व्यवहारस्य सन्निपातत्वात्का-पट्यम् । तपःप्रभृतिषु च "कः क्षेमो निजपत्योः कियान्व!ऽर्थः स्वपरद्वहा धर्मेण" । "कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतप्राममचेतसं''इति वाक्यास्कापट्यम् । सर्वत्र विहितनिषेघात्कापट्यत्रतीतिः । न तथा श्रवणा-दिपु किञ्चित्कापट्यमस्ति । तद्धर्मकर्तृष्विप कापट्याऽमावः प्रशब्दार्थः । प्रकर्षेण उजिझनं कैतनं यस्मात् । स श्रवणादिधर्मो भागवत एव । परमश्चाऽयम् । भगवद्धर्मत्वात् । परो मीयत इति भगवत्साक्षाःकारहेतुत्वाद्वा परमः । कर्तृवैशिष्टयादपि धर्मोत्कर्पमाह—निर्मतसराणां सतामिति। परोत्कर्याऽसहनं मत्सरी दोषः । कृषालुत्वादिधर्मसम्बन्धो गुणः । दोषाभावगुणयुक्ता अस धर्म-स्य सम्बन्धिन इत्युत्कर्पः । अन्यत्र मात्सर्यादयः स्पष्टा एव । ज्ञानमप्यत्रैवेत्याह - वेदामित्यादि । अत्र वास्तयं वस्तु वेचम् । यज्ञवसकालपुरुषा एव सर्वत्र वेद्या उक्ताः । तेषामपि वस्तुस्वरूपी भगवानत्रैव वेद्य उक्तः । तदेव हि वास्तवं रूपं सर्वेपाम् । किम्र । स्वप्रकाशस्याऽपि वेद्यताऽत्रैव शास्त्रे सिद्धा नाऽन्यत्र । अन्यत्र वेद्यस्याऽवास्तवत्तं, वस्तुनश्याऽवेदात्वमिति स्थितिः । अविद्याविद्यन यत्वं च । भागवते तु मुक्तानामधिकारः । सर्वावेद्यस्याऽपि भगवतस्तदिच्छया प्राकट्ये वेद्यत्वम् । अन्यत्र पर्यवसितबुद्धीनामेव तादशे अवास्तवत्वप्रतीतिः । सर्वेशं वा वास्तवं रूपं वेद्यमिति । यज्ञा-दिपु कृतेषु ज्ञातेषु च न शान्तपरभानन्दाऽवाप्तिः । पारलैकिकत्वाच तस्य फलस्य । साम्प्रतं दुःखा-नुभवश्च । आत्मञ्चानेऽपि श्चान्तता, परं न परमानन्दः । तस्यैव परमानन्दत्वं शास्त्रेविप्रतिपिद्धम् । भगवत्साक्षात्कारं त्वन्ततः सायुज्ये वा शान्तपरमानन्दः । तत्क्षणरे । तापत्रयस्थोनमूठनम् । तस्माद-

**९ पुरुरवसो इद**ीति ख. २ एवेति स्थितमिति ख. ३ तथाचेति क. .

१ साव्यमिति सः।

**{१ स्तं. १ अ. ३ स्रो.** 

त्रेव फेलं साथनं चेति ज्ञानोत्कर्षः । शब्दरसाभिज्ञानामपीदमेवोत्कृष्टमित्याह । श्रीमिति लक्ष्मी-युक्ते भागवते दशरसयुक्त इति यावत् । काव्येष्वप्येतच्छायारूपमस्ति । तथापि निन्दितत्वम् । कर्नृदोषात् । तदत्र शिक्षतमपि नेत्याह्—महामुनिकृत इति । वेदच्यासकृत इत्यर्थः । समा-**धावनुभूय कृतत्वा**त्समाधिभाषार्थ महामुनिकृतमिन्युक्तम् । असाधारणमुपासनाकाण्डोत्कर्पमाह् । मचत्रास्त्रमुपासनाकाण्डः पत्ररात्रं च । तत्र मह्मद्यास्त्रे देवता स्वाधीना भवति । परं नेश्वरसूपा। पश्चरात्रेऽपि मञ्चाऽधिष्ठानखरूपेणैव स्वाधीनता । तथा स्थानाधिष्ठानेष्वपि । साक्षात्पराणपुरुपस्त्वत्रैव हृद्यवरुध्यः । अत एव परैभगवद्भातिरिक्तप्रतिपादितैभेदेन प्रतिपादितेर्वा क्तिं ? न किञ्चिदित्यर्थः । वाशन्दरत्वनादरे । अत्र तु ईश्वरः कर्त्तमकर्त्तमन्यथाकर्त्ते समर्थः अदृष्टकालादिवाधकं परि-हत्य कर्डी, अदृष्टादिकृतं दूरीकर्डी च, भ्रान्तेष्विप भक्तेष्वन्यथाकर्तु च समर्थ ईश्वरः । सन्य इति भागवतश्रवणमात्रेण हृदयाऽऽरूढो भवति विचारचिन्तनन्यतिरेकेणाऽपि । अत्र प्रति-पादकानां महापुरुषत्वात्तद्वाक्यं दुर्वोधमिति बोधनप्रकारमाह—कृतिभिः ग्रुश्रुषुभिरिति । बुद्धः कौश्चलं कृतित्वमुक्तयोधोपयोगि । शुश्रुषा तु कथनोपयोगिनी । तदुभयसम्पत्तौ तस्क्षणादेवाऽ-वरुध्यत इत्यर्थः । अथवा । भागवतस्योत्कर्षमाह—किं वा परैरिति । भागवतस्योत्कर्पहेतुभिरन्ये ह-कैरलम् । वेत्यनादरे । अर्थतः शब्दत उत्कर्षप्रकारा वहवः सन्त्येव । तथाप्ययं महानुत्कर्षः । यद्भग-बानेव सत्यो हृच्यवरुध्यते । कैः ? अन्य शुश्रुपुभिः अवणेच्छभिः । सा अवणेच्छा महाभा-ग्येरेवेत्याह । क्रुनिभिः कुश्रुलैः । भाषात्रयविरोधपरिहारेण पदवाक्ययोर्भगवत्परता हि ज्ञातच्या । अन्यथा श्रुतमप्यश्रुतं भवति । तरक्षणादिति । तदानीमेव भगवदर्थं प्रयत्नदर्शनात् । तस्मात्सर्वो-त्कृष्टं भागवतमिति वस्तुनिर्देशः ॥ २ ॥

फलरूपतामाह—

## निगमकल्पतरोगेलितं फलं शुकमुखादमृतद्रवसंयुतम् । पिवतं भागवतं रसमालयं मुहुरहो रसिका भुवि भावुकाः॥३॥

निगमकल्पनरोरिनि । काष्यवद्रप्रकिन्छ्पणे स्पष्टोऽथों भवति यद्यपि तथापि भागवते तथा कथनमनुचितम् । सर्ववदसारोद्धारत्वात् । ऋपकादिकं तु बुद्धिपरिकल्पितम् । अतो वाच्यार्थं एव वक्तव्यः । तत्र प्रमेयस्थाऽप्रसिद्धावप्येतद्धाक्याऽन्यथानुपपत्या ताद्दशं प्रमेयमस्तीति बोद्धव्यम् । तत्र व्यापिवेकुण्ठेऽक्षरात्मके प्रणववीजो वेदतस्रस्ति । ततो व्यासाख्यभगवद्वतारे, आदिनारायणावतारे वा. सर्वजनाह्वादनाय मूर्तीमृतं देवतात्मकं तस्य फलमानीतम् । तदत्र निरूप्यते । मध्वादिवत् । तत्र "असा वा आदित्या देवमध्यि"ति स्वर्गस्थानां सूर्यो मधु । यथाऽस्माकं सारघम् । तथा स्वर्गे कल्पवृक्षवद्वकुण्टेऽपि वेदकसमधिगाय्यं शब्दरसात्मकः कल्पवृक्षः । न तु लक्षणा । वेदस्यीत्कर्ष आर्थिकः । नितरां गमयति त्रद्ध वोधयतिति परमोपिनपन्निगमः । स एव कल्पनरुः सर्वफलदानसम्यः । कल्पः स चाऽसी तरुश्चेति कल्पतरुः । निगम एव कल्पतरुः । अतिपकं हि फलं गलिति स्वत एव पर्तान । आगमनसमये पतितं शकुनिमव कलं समानीतिमिति भावः । शुक्तो व्यासपुत्रो मुक्तत्वादशाऽियकारी । पिता ह्यन्तृष्टं पुत्रमुखं प्रयच्छित, फलं च विशेषतः । तत्र रसारमकं, निर्शर्जन्ति सर्वेन्द्रिस्यस्यदं प्रमरसं जनयित । तदक्षीमृतं हृदये हृद इव तिष्ठति । तत्र भागवतं संधिष्टं सद्धितरुगाऽऽलोडिनं मुखाबिस्सर्ताति । शक्तिस्वं प्राप्य अस्तरं मोक्षमि द्वावयिति शि

थिलं करोतीति भक्तिरसोऽमृतद्रवः । तेन संयुतम् । अनेनाऽन्यरसादप्यधिकरस उक्तः । यद्यपि वृक्षो-क्तर्ष एव तादशफलजननादायाति, तथाप्युक्कर्पहेतुः फलजननमिति प्रकृतोक्तर्षः । अथवा । शब्दा-त्मके वृक्षे शन्दात्मकमेव फलम् । सर्ववेदार्थविचारे भगवद्भृदय एव फलितम् । निर्द्धारितार्थप्रति-पादकशब्दग्रशिः । ह्यद्वाश्च सुखिनश्चैवं ब्रह्मविद्याविद्यारदाः । भगवत्सेवने योग्या नाइन्य इत्यर्थतः फलम् । अयमर्थो गोप्योऽपि भक्तचिन्तया परवशस्य भगवतो हृद्यादागत-मिति गिठितम् । अन्ये भगवद्रशा अवतारा अधिकारिणो वा । अतोऽत्यन्तविरक्ते ग्रुके ग्रन्थार्थः फिलितः । अतस्तद्भदये भक्तिरसः क्षितः । भागवतं च स्थितम् । मुखान्निर्गमनसमये समानाधिकरण-भत्तया सह निर्गच्छतीति तथेत्यर्थः । सम्यग्योगो हि यथाकथित्रच्छवणेऽप्यधिकारिहृदये भत्तयावे-शात् । **पियते** त्युपदेशः । "स्वाध्यायोऽध्येतव्य" इति वत् । बहिः स्थितस्येन्द्रियादिद्वारा अन्तः-प्रवेशनं पानम् । तद्रवद्रव्यस्येति रसमित्युक्तम् । भागवतिमिति ग्रन्थनाम । भगवतसम्बद्धमिति वा । शब्दश्रवणेनाऽर्यज्ञानाद्रसास्वादनमतिरिक्तिमिव भवति । सीत्कारेण तस्य पानात् । तथा भाग-वतं पातच्यम् । न तु श्रवणमात्रं कर्तव्यमित्यर्थः । त्वगस्थ्यादिकं तु नास्ति । निर्वीजदाडिमबीज-वत् । रसात्मकान्यपि कानिचित्फलानि सन्ति । यथा पृथिन्यादयो रसा उद्गीथान्ताः । तथा रसा-त्मकस्य भगवतो भागवतं रसः । तत्स्पर्शनमात्रयोग्यं न भवति किन्तु पानयोग्यमित्यर्थः । अस्य रस-स्य बद्धतामाह--आल्यमिति । सर्वाधारमृतं, आ समन्तालयो यस्मादिति सर्वप्रपञ्चलयहेत्मृतं वा । आ ईपलयो मोक्षो यस्मादिति वा । मोक्षेच्छां परित्यज्य तत्पातव्यमिति । मुहुरिति व्या-सस्य परवशत्वमापादयति । अन्यथा रसिकाः स्वयमेव पास्पन्तीति व्यर्थे वचनं स्थात् । सुद्रः पानं वा विधीयते रसञ्चानाय । प्राकृतकर्णेरापाततस्तद्रसास्वादनं न भवतीति । वश्यति च "परस्परं त्वहुण-वादसीधुपीयूपनिर्यापितदेहधर्मां 'इति । अहो रसिका इत्याश्चर्येण सम्बोधनम् । भवताभेवा-र्थेऽयं रसः समानीत इति । भूमौ भावुकाः भविष्णवः । भावनाचतुरा वा । विस्मृतेऽपि रसे भाव-नया रसाभिनिवेशं कुर्वन्तीति मुद्दः पानं सम्भवति । भुवि भाग्यवतां च बहुवचनेनैकस्य रसाभिनि-वेशो न भवतीति सुचितम् ॥ ३ ॥

एवं बीजमध्यभावफलरूपतामुक्ता श्रोदनिभमुखीकृत्य शास्त्रमारमते— नैमिरोऽनिमिषक्षेत्रे ऋषयः शौनकादयः। सत्रं खर्गाय लोकाय सहस्रासममासत ॥ ४ ॥

नैमिश इति । अत्र भागवतस्य परम्परागताः सप्ताऽर्थाः कथार्थतोऽतिरिक्ता मवन्ति । अतो नाऽन्यटीकासु ते निरूप्यन्ते । ते हि निवन्धे—"शास्त्रे, स्कन्धे, प्रकरणेऽध्याये, वाक्ये, पदेऽक्षरे । एकार्थं सप्तथा जानस्रविरोधेन मुच्यत" इति निरूपिताः । तत्र आनन्दस्य हरेलीला शास्त्रार्थः । भक्तिजनिका हि संहिता । सप्टथादीनां लीलात्वे झाते भक्तिर्भवति, न कार्यत्वे । कौतुकाधिष्ठितेन अनायासत्वेन कियमाणं कर्म लीला । तदा हि महत्त्वं निर्दृष्टत्वं च मवति । सा च लीला मुख्या दशविधा "अत्र सगों विस्तर्गश्चे" ति स्रोकेन निरूपिता । सा च तृतीयादिदश्च-स्कन्थैर्निरूप्या । श्रोतृवक्तृलक्षणं प्रथमे । अक्षनिरूपणं द्वितीये । अतो दे गौणलीले । एवं द्वादश्च ।

१ स्थिनथैवमिति स.

तत्र प्रथमे स्कन्धेऽधिकारिठीठौ निरूप्यते हीनमध्यमोत्तमत्वतो भागवतार्थञ्चाने प्रकारबोधनाय । द हि सर्वेरेकविषं भागवतं बुध्यते । सूतर्शोनकाभ्यां बुद्धमेक्दविषम् । तथा नारदव्यासाभ्यामपरविषम् । तथा अकपरीक्षिद्भचामुत्कृष्टम् । एवं त्रैविष्यनिरूपणेन ययाधिकारमर्यावबोधो भविष्यतीति फलिप्यति। तत्र प्रथमं हीनाधिकार उच्यतेऽध्यायत्रयेण प्रश्नोत्तराम्याम् । प्रश्न एकविषः । उत्तरं द्विविधमिति । तत्र स्रोकद्वयेन प्रश्नसङ्गतिमाह स्वरूपसङ्गतिभेदेन । तत्र स्वरूपमाह -- नैमिश इति । पुण्यतीर्थे पुण्यक्षेत्रे यज्ञादिभिः शुद्धाः यज्ञरूपभगवदाविष्टा भगवत्त्रश्चे प्रथमाधिकारिणः स्वरूपतोऽधिकारिणः । नेभिः शीर्यत इति नेभिशम्। नेभिशमेव नैमिशम् । प्रजापतिसृष्टस्य मनोमयचकस्य ऋषीणां तपःस्वानज्ञापनार्थं "यन्नाऽस्य नेमिः द्वीर्यत" इति पुण्याधिक्यमुक्तम् । नैमिष इति पाठे यत्र निमिषमात्रेण दानवबलं निहितमिति नैमिषम् । सर्वदोषनिवारकम् । तस्य क्षेत्रस्य विष्णुर्देवते-त्याह-अनिमिषक्षेत्र इति । अनिमिषो विष्णुस्तस्य क्षेत्रे दोषाऽमावगुणावुक्तौ । ऋषयो मन्न-द्रष्टारः शौनकादय इति प्रसिद्धा ऋषिपरम्परायाम् । सन्त्रम् । सहस्रसममिति नाम यस्य । सहस्रसं-वत्संरसाध्यम् । यत्र यजमाना एव सर्वे ऋत्विकर्म कुर्वन्ति तत्सत्रम् । तत्र पूर्व सहस्रसंवत्सरे सत्रे तत्राऽलौकिकमगवदाविर्मावो दृष्टः। "विश्वस्जः प्रथमाः सत्रमासते" त्यादौ । तथाऽत्रापि सह-स्तरम आरब्धे भागवतरूपस्य भगवत आविर्भावो भविष्यतीति ज्ञात्वा ऋषीणां सत्राऽऽरम्भ इत्यर्थः । स्वर्गाय । भगवदानन्दांशभूतः स्वर्गः,। लोकात्मकस्तु भहानंशः । स हात्र फलम् । न तु स्वर्गीयत इति स्वर्गायो विष्णुः । स चाऽसौ ठोकश्रेति । "सुवर्गाय वा एनानि छोका (१) ह्रयन्त"इति श्रुतिविरोधात् । स च सुखिवशेषशर्माः । देवविशेषो ठोकरूपः । "देवेभ्यो व स्वर्गी लोकस्तिरोऽभवदि"त्यत्र तथा निर्णयात् । सत्रे सर्वत्र आसितिरव कृतिवाची । एवं तेषां स्वरूपोत्कर्ष उक्तः ॥ ४ ॥

सङ्गतिमाह---

## त एकदा तु मुनयः प्रातर्हृतहुताग्नंयः। सत्कृतं सूतमासीनं पत्रच्छुरिदमादरात्॥ ५॥

त एकदेति । उत्सर्गकालोऽयं, दीक्षाकालो वा । नित्यनैमित्तिकसर्वहोमान्कृत्वा, मगवत्कयाश्रवणार्थे सावकाशा जाता इत्याह—प्रात्तकुत्तहुताग्रय इति । एकदेति हरिगायापगायनकाल
उक्तः । तदेव स्तादीनामागमनम् । सुनय इत्यलोकिकपरिज्ञानमुक्तम् । यन स्तपरिज्ञानं भवति ।
तत्यसक्तेऽन्येषां प्रश्रव्यावृत्यर्थं त इति । प्रात्तरेव हुता एवाऽग्रयः पुनर्कृता येषां ते प्रात्तर्कुतहुताप्रयः । न च वेदिवरोधश्शक्कनीयः । तुश्चाब्देन पक्षान्तरस्वीकारात् । तथा करणं मननं हेतुः । कालगुणविशेषपरिज्ञानात् । अत एवाऽग्रे वक्ष्यति 'कर्मण्यस्मिन्ननाश्रास' इति । स्तत्कारः सम्भाषणादिना
श्रद्धाऽत्यस्त्रत्वानेन वा । स्तः पौराणिक उग्रश्रवाः । श्रद्धाणानां सदस्यन्यषामनुपवश्चात् । उत्यितस्य च
पुनर्वेवग्रयात्कयान्यनभावाच तिन्नराक्तरणाय आसीनिमित्युक्तम् । भगवत्कयारसामिनिवशादहमहिमकया सर्वेः पृष्ट इति बहुवचनम् । इदिमिति । वश्यमाणमः । स्तस्य भगवदादरात्पप्रच्छुरादरेण वा । सर्वत्र भगवत्कयायामान्तरो भावो मुख्यः । न तु वाक्यमात्रम् ॥ ५ ॥

अत्र पद प्रश्ना मगवद्विषयकाः कर्तव्याः । षड्गणत्वाद्भगवतः । तद्यै वक्तारमभिनन्दन्ति त्रिभिस्त्य-येत्यादिभिः—

#### ऋषय ऊचुः—

### त्वया खळु पुराणानि सेतिहासानि चाऽनघ। आख्यातान्यप्यधीतानि धर्मशास्त्राणि यान्युत ॥६॥

स्वलिवित स्तुतिव्यावृत्तिः । पुराणान्याकरस्यानि, म्लसंहिताचतुष्ट्यं वा । इति-हासो भारतम् । चकारादन्याश्च कथाः प्रगायादयः । विद्योपजीवनं च न करोतीत्यनघे-सुक्तम् । आख्यातान्यप्यधितानि पूर्वमधीत्य व्याख्याय, पुनः पुनरधीतानीत्यथः । तदैव निस्सन्देहः । घर्मशास्त्राणि चाऽधीतानि । "धर्मार्थकाममोक्षाख्याश्चत्वारोऽर्था मनी-विणाम् । जीवेश्वरिवचारेण द्विधा ते हि निरूपिताः" ॥ तत्रेश्वरिवचारिताश्चलारो वेदा एव । जीवविचारितास्तु स्मृतिषु धर्मः, नीतिशास्त्रे अर्थः, वात्स्यायनादिषु कामः, सांख्यायनादिषु मोक्षः । तत्र यावत्सर्वञ्चलं न भवति, तावद्भगवच्छास्ताऽपरिञ्चानम् । तदर्थमाह—धर्मशास्त्राणीति । उत्त यानि प्रसिद्धानि अर्थशास्त्रादीनि लीकिकानि वा ॥ ६॥

स्तपारम्पर्येण ज्ञातान्येव ज्ञातानि न तु नासणैर्ज्ञातानि ज्ञातानीति शङ्कां वारियतुमाह—

यानि वेद विदां श्रेष्टो भगवान्बादरायणः। अन्ये च मुनयः सूत परावरविदो विदुः॥ ७॥

यानि बेद विदामिति । धर्मार्थकामाः स्तपारम्पर्येणाऽपि ज्ञायन्ते । मोक्षशास्त्राणि तु ब्राब्यगैरेन । तत्र स्तस्याऽज्ञानं सम्भवति । तिन्न त्र्यायमाह । विदां श्रेष्ठा ज्ञानिनां श्रेष्ठः । यानि बेदेति
मोक्षशास्त्राणि सर्वाणि गृहीतानि । नतु तानि कयं य्यासस्तस्मै कययेदित्याश्च्याऽऽह— नगवानिति ।
मगवतः सर्व सम्भवति । तथाऽप्यनिधकारिणे कयमाहेत्याश्च्याऽऽह— वादरायण इति ।
अतितपसा तदिधकारसम्पादनशिक्तरुक्ताः । "न होकस्माद्धरोज्ञानं दिशक्षितं स्यात्सुपुष्कलः
मि"ति वाक्यादसार्वज्ञ्यमित्याशङ्क्याऽऽह—अन्ये च मुनय इति । ते च मननशीला ज्ञानिनः ।
अज्ञानादुपदेश इति न मन्तव्यम् । यतः स्तः प्रसिद्ध इति पुनः सम्बोधनम् । तिर्हे कथमुपदेशः १
इत्यत आह—परावरिवदो विदुरिति । परे ब्रह्मादयः अवरे अस्मदादयः । मृत्मविष्यत्काला
वा । ताज्ञानन्तीति । ईश्वरेच्छा तथव, कालश्च तथित, बोधनार्थ तथा वचनम् ॥ ७॥

फिलिनगह---

वेत्थ त्वं सोम्य तत्सर्वं तत्त्वतस्तद्नुग्रहात् । ब्र्युः स्निग्धस्य शिष्यस्य ग्ररवो गुह्यमप्युत ॥ ८॥

बेत्थ स्वमिति । शिष्यगुणानाह—सौम्येति । हे श्वान्त । सेवादिगुणानां साधारण्येऽप्य-सुरत्वाच्छ्दस्य कौर्यादयः सम्भवन्ति । तदभावश्चेत्सिद्धा अन्ये सहुणा इति भावः । स्वतेति सम्बो-

१ अधिकारबीकेति च. २ खरूपतोत्कर्य इति इ. घ.

<sup>ी</sup> स्थानागीति 🗨

धनाद्वेदच्यतिरिक्तमिति ज्ञातच्यम् । आपाततो ज्ञानं वारयति — तत्त्वत इति । उपदेशेऽपि कयमन-धिकारिणो ज्ञानमित्याशङ्काऽऽह— तद्तुग्रहादिति । गुरूणामनुग्रहात्सर्व भवतीत्वर्थः ॥ ८॥

एवं सार्वज्यमुक्त्वा, प्रथमतः फलं पृच्छति---

तत्र तत्राऽञ्जसाऽऽयुष्मन्भवता यद्विनिश्चितम् । पुंसामेकान्ततः श्रेयस्तन्नः शंसित्तमर्हसि ॥ ९ ॥

तम्र तम्रेति । फलार्थं हि साधनं मृग्यते । अतः किं फलं किंमफलमिति भवति विचारणा । अभ्युदयो निःश्रेयसं वा भवति फलमन्यद्वा ? सर्वत्र दूषणान्यत्रे वक्ष्यन्ते । अतः सन्देहात्प्रश्नः । तथापि प्रमाणबलविचारण निर्णयः । तदाह । अञ्चसा प्रन्थाऽऽर्जवन । आगुष्टमित्रित्याशीर्भयाऽभावो वा सूच्यते । गुरूणामन्योन्यं विप्रतिपत्ताविष बहुगुरुत्वन बुद्धिवैशद्यात्स्वतो निर्धारणं सम्भवनित्याह—भवता यदिनिश्चितमिति । पुंसां स्वत्र्व्याणाम् । एकान्ततः श्रेयः । कदािष सर्वान् प्रति श्रेयस्त्वं न त्यजतीत्यर्थः । स्विगिणां पुत्रादिषु न श्रेयस्त्वम् । तथा मुक्तानां स्वर्गे । मक्तानां मुक्ताविति किमत्रैकान्ततः श्रेय इत्यर्थः । तदस्मभ्यं शंसितुमहिसि ॥ ९ ॥

द्वितीयं प्रश्नमाह प्राचेणेति सार्द्धान्याम्--

प्रायेणाऽल्पायुषः सभ्य कलावस्मिन्युगे जनाः ।

मन्दाः सुमन्दमतयो मन्दभाग्या ह्यपहुताः ॥ १०॥

साधनविषयकोऽयं प्रशः । स्वस्य ऋषित्वेन चिरजीवित्वात्तद्व्यतिरेकेणाऽऽह—प्रायेणेति । अनेन ऋषिव्यतिरिक्तानामयमुपाय इति गम्यते । आद्यस्तु तेषां पुंसां न इति वा सामानाधिकरण्यम् । अल्पनायुर्वेषां ते अल्पायुष्यः । अनेन सहस्रसमादयो न तेषां साधनमित्युक्तम् । प्रकृताऽनुपयोगाद-कयनमाद्यङ्कणाऽऽह—सभ्येति । सभामर्हतिति सभ्यः । "सभां (१) वा न प्रवेष्ट्य्य (१) मि"ति धर्मबोधनाय सम्बोधनम् । अत्यावश्यकमहत्कालसाध्यसाधनत्वं अवक्तव्यत्वमाद्यङ्कण कलिन्दोषणेवाऽल्पायुष्टं न स्वभावतः । तथाच कलिदोषपरिहारकेण तादशेन साधनेनाऽल्पायुष्टोपवृद्धिरित्यभिष्रयोणाऽऽह—कलावस्मिन्युग इति । तस्य कलेः कालान्तरत्वे इदानीमुपायस्पाऽवक्तव्यत्वमाद्यङ्कणाऽऽह—अस्मिन्निति । युगपदप्रयोगस्तत्रत्यानां पूज्यत्वायं । सहजसंसारित्वामावाय जना इति । प्रादुर्भावादुत्कृष्टत्वम् । एवं सहजदोषमुक्तवाऽऽगन्तुकदोषमाह—मन्दा इत्यादिभिश्चतुर्भिन्विंशेषणेः । मन्दा अलसाः । आलस्यं चित्तजाब्यम् । सुष्टु मन्दा मतिर्येषामिति ज्ञानेन्द्रियदोषः । मन्दभाग्या इत्यद्यप्टस्य कर्मेन्द्रियसाध्यत्वात्तदोषः । उपद्वता रोगादिभिरिति श्ररीरैदोषः । एवमागन्तुकदोषा उक्ताः ॥ १०॥

कार्यान्तरेण च व्यापृता इत्याऽऽह--

भूरीणि भूरिकर्माणि श्रोतव्यानि विभागशः।

अतः साधोऽत्र यत्सारं सर्मुंद्रह्य मनीपया ।

्रबृहि भद्रं हि भृतानां येनाऽऽत्मा सुप्रसीदति ॥ ११ ॥ भूरीणीति । अयं बाद्यो दोषः । "न हि कश्चित्क्षणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृदि"ति लौकिककर्मव्यापृताः । ततोऽपि विहितकर्मव्यापृताः । तत्र प्रमाणविचारे प्रकरणशो धर्मादिशास्नाणि झातव्यानि । तानि च, भूरीणि कर्माणि येष्विति भूरिकम्माणि । न च श्रवणमात्रेण
कृतार्थता । किन्तु तदुक्तानि कर्माण्यपि कर्तव्यानि । ततो महान्दोषो बाह्यः । एवं त्रिदोषग्रस्तानामुपायं कथयेत्याहुः अत इति । प्रत्युपकारापेक्षाऽमावाय सम्बोधनम् साधो इति । परदुःखदूरीकरणं साधोरावश्यकमिति भावः । अन्यार्थमुक्तस्य, प्रासङ्गिकस्य वा साधनस्य निराकरणायाऽऽह —
अन्त्रेति । एतादश्योषे अत्रापि यहूनि साधनानि चेत् १ यत्सारं तत्समुदृह्य वक्तव्यम् । यत्तदोनित्यसम्बन्धान्नाऽप्याहारदोषः । यदिति प्रसिद्धं वा । सारं पारम्पर्यपाठव्यभिचारादितुपरहितम् । एकवचनेनाऽसाधारण्यं सुगमत्वं चोक्तम् । "प्रकरणेन विधयो बद्धयन्त" इति न्यायेन यद्यपि सर्वं प्रकणेषु सुसम्बद्धं, तथापि तत्तत्थानादुद्ध्य वक्तव्यमित्याऽऽहः समुद्धृह्योति । प्रकरणेषु तद्धभग्रत्यत्वाभावाय । मनीषयेति । बुद्धेवोद्धरणं न कृतितः । मनस ईषा मनीषा । मनश्चान्तत्यनिवारिका
बुद्धिः । प्रार्थनायां प्राप्तकाले वा लोदः — वृह्तीति । भद्रं कत्याणं, त्रिविधदुःखाऽभावपूर्वकमदासुखाऽवाप्तिः । तद्भगवत्रसादादिति चेत् १ तत्राऽऽहः — येनाऽऽत्या सुप्रसीदतीति । येनैव हेतुना
आत्मा मगवान् सुप्रसीदिति । तर्हि तथैव कथयेत्यर्थः । भूतानामिति पिशाचवजीवानां
परिभ्रमणयोधनेन दया स्चिता ॥ ११॥

एवं फैलसाधने निरूपिते । तत्राऽऽविर्मूतो भगवानेव फलं साधनं चेत्याशक्का, भगवदव-तारो लोकानामर्थे खार्थे वेति सन्देहादवतारप्रयोजनं प्रच्छेति—

## सूत जानासि भद्रं ते भगवान्त्सात्वतां पतिः। देवक्यां वसुदेवस्य जातो यस्य चिकीर्षया ॥ १२॥

सृत जानासीति । इदं त्वितगृद्धमिति को वेद । न जानातीति सन्देहात्प्रच्छेति जानासीति । मुखप्रसादं हृष्ट्या जानातीति ज्ञात्वा हर्षेणाऽऽशिराहुः (?) अदं त इति । अस्त्वित्यर्थात् । महित ज्ञानोपदेशे दक्षिणा ह्या । श्रुतमस्ति, देवक्यां जातः कृष्णो भगवानिति । तत्र सन्देहः । मगवतः पर्गुणेश्वर्यसम्पन्नस्य न्नह्यणः कार्यकरणार्थं न देहे सम्बन्धोऽपेक्ष्यते । जीवधमीस्तु न्नह्यणि न सन्त्येव । प्रादुर्भावप्रकारस्तु जीवानामिव । अतः सन्देहः । किञ्च । सात्वतां पितः । सत्वैकनिष्ठाः सात्त्रन्तः देवा मुक्ता वा । तत्परित्यज्य मनुष्येषु संसारिषु कथमाविर्भावः । पितत्वात्तेषां परित्यागोऽनुचितः । किञ्च । देवा मुक्ताः सनकादयो वा । तेऽपि त्रह्यणो देहान्मनसो वा उत्पद्यन्ते, न स्त्रित्याम् । तत्रापि कस्यचित्कन्यायां देवक्यामिति । देवकस्य कन्या देवकी । तथाच अप्सु नाराप्यणावतारवन्न भवति । तत्रापि विशेषः वसुदेवस्यिति । वसुदेवस्य भार्या पराधीना । भगवदवतारे न मार्यादिविशेषसम्बन्धः । किन्तु सम्बन्धमात्रमिति षष्ठीमात्रप्रयोगः । अतस्तादशस्य तादशावतारे कि कार्यम् । तिहै तथा न भविष्यतीत्याशक्त्याऽऽह । जातः । कंसादिवधस्त्वन्यस्मादिष भवतीत्याः कि कार्यम् । वति यस्य चिकीर्षया जातरतन्नः कथयेति सम्बन्धः । अनेन प्रासिक्तं प्रयोजनं निवारितं, कारादिसाध्यता च ॥ १२ ॥

१ प्रच्छन्तीति प. २ युग्यलायेति क. ग. ३ चलारो दोवा इति व. ४ समुद्देखेति कावितकः पाठः.

९ दोवरहितमिति ख. घ. २ समुदृत्येति क. ग. ३ फलसाधनप्रश्ने इति इ. घ. ४ प्रश्कन्तीति च. ५ प्रश्कन्तीति च.

र सकें. र अप रद स्त्रो.

नन्तस्येन प्रयोजनं, कारणदर्शनात् । योगेन च तज्ञानन्तीत्याशक्याऽऽहुः(?)— तन्नः शुश्रृषमाणानामर्हस्यङ्गाऽनुवर्णितुम् । यस्याऽवतारो भृतानां क्षेमाय च भवाय च ॥ १३ ॥

तन्नः शुश्रूषमाणानामिति । बहुनामस्माकं श्रवणच्छापूरणाय कथनीयम् । न हि श्रवणेच्छा योगेन निवर्तते । न वा योगः सर्वैः कर्तु शंक्यते । न वा योगेन भगवदीयः पदार्थो ज्ञातुं शक्यते भगवदाक्यव्यतिरेकेण । अत एव साक्षात्परम्परया वा भगवन्मुखोक्तं गुरुमुखाच्छुतं अनु पश्चाद्वर्ण- यितुम्हेसि । पठितस्य हि अनुवचनमावश्यकं मन्नादावि । परमिषकारिविशेषे । तच्छुश्रूषमाणानां वक्तव्यमेव । अङ्गोति कोमलसम्बोधनमङ्गल्लेन स्वाधीनत्वाय । असाधारणं तु प्रयोजनं पृच्छयते, साधारणं तु ज्ञायत इत्याहुः (?) — यस्याऽवतार इत्यादिसार्धिक्षिः । तत्र प्रथममवतारद्वारा रूपप्रयोजनमाह — यस्येति । यस्य सामान्यतोऽप्यवतरणं देवतिर्यङ्नरादिष्वलौकिकतेजसः सङ्गनणं, भूतानां जातमात्राणां स्थावरजङ्गमानां स्थेमाय ऐहिकसर्वसुखाय । चकारात्सर्वदुःखनिवृत्तये । भवाय मोक्षाय । चकारादिवद्यानिवृत्तये । भृ सन्तायामिति सन्मात्रत्वायेत्यर्थः । "चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादि" ति चैतन्येऽनुप्रवेशो वा चकारार्थः ॥ १३ ॥

एवं सर्वेषामभ्युदयिनःश्रेयसार्थं मगवदवतार इत्युक्तम् । उत्पत्स्यमानानां तु नाम्ना पुरुषार्थसि-द्धिरिति तन्माहात्म्यमाह—

आपन्नः संस्रुतिं घोरां यन्नाम विवशो गृणन् । ततः सद्यो विमुच्येत यद्दिभेति स्वयं भयम् ॥ १४ ॥

आपन्न इति । घोरां संसृतिं सर्पादियोनिम्तां, महाव्याध्यादिरूपां वा । आपन्नः । यस्य अवतारस्य नाम विवदाः परवशः, वेः कालस्य वद्यो वा, गृणजुबरन्नेव, ततः संमृतेः सद्यो विमुच्यते । तत्रं हि अन्तकाले कालस्याऽधिकारी भयनामा किश्वन्मृत्युपाशेन सर्वानेव गृह्धाति । यश्रतुर्थस्कन्धे वक्ष्यते—"सैनिका भयनाम्न" इत्यत्र । सद्यस्तस्य पाशान्मुच्यत इत्यर्थः । ननु कथं स नामकथनमात्रेण पाशान्मुचिति ? तत्राऽऽह । यि भिति यस्मान्नान्नो भयं स्वयं विभेति । सक्र्पनाशेन विभेति । न तु विहःपदार्थनाशेन । एवं हि भगवन्नाममाहात्म्यं यच्छ्रोदृन् मुक्तान् करोति । ततो भयमपि मुच्येतेत्यर्थः । अथवा । स्वरूपमृतं भयमपि मुच्यत इत्यर्थः । द्वैतदिर्शिच्छिति । "क्विती-याद्वै भयं भवती"ित श्रुतेः । अतोऽभे उत्यतस्यमानानां नाम्ना मुक्तिः ॥ १४ ॥

नतु नामोचारणसामर्थ्यरहितानां वृक्षपश्वादीनां का गतिरिति चेत्? तत्राऽऽह—

यत्पादसंश्रयाः सूत ऋषयः प्रश्नमायनाः ।

सद्यः पुनन्त्युपस्पृष्टाः स्वर्धुन्यापोऽनुसेवया ॥ १५ ॥

यत्पादसंश्रया इति । मक्तस्पर्शेन तेऽपि मुच्यन्त इत्यर्थः । यस्य भगवतः पादौ संश्रयभृतौ येषाम् । भगवतः समाश्रयणं ज्ञानमार्गेऽपि भवति । यथा च ज्ञानिनां देहाध्यासाभावात्तत्स्पर्शेन न मुक्तिः किन्तु तदुपदेशेनेति, तद्व्यावृत्त्यर्थं पाद्पदप्रयोगः । पादसंश्रयणं भक्तिमार्ग एव । गुरुत्वप्रकार-

कृपया ब्राक्षणैर्यज्ञादिष्विप संव्यवहारं संभजते । ऋषयो मन्नद्रष्टारः । प्रशामायना ज्ञानिनः । प्रकृष्टः श्रमः अयनं येषामिति । त उभयेऽपि यत्पादसंश्रयाः पुनन्तीति योजना । अथवा । पादसंश्रया ऋषयः प्रशामायनाश्च भूत्वा ज्ञानकर्मणी प्राप्य त्रितयसम्पन्नाः सर्वेषां पावित्र्यहेतवो भवन्ति । स्वयं हि शुद्धाः सन्तः परान् पुनन्ति । अतः स्वशुद्धार्थं ज्ञानकर्मणी युक्ते । न तु साक्षात्पावनसम्बन्धस्त्रयोः । उपस्पृष्टाः समीपे देहसम्बन्धमात्रेण पुनन्तीत्वर्थः । कालव्यवधानेन हि सर्वत्र पावनं दृष्टं— "त्रिः स्वाध्यायं वेदमधीयीतं त्रिरात्रं वा सावित्रीं संवत्सरादेवाऽऽत्मानं पुनीत"-इत्यादिभिः । सुनय इति पाठेऽपि मननं, कर्मयोगो वा । क्षौर्यादिना सार्शव्यावृत्त्यर्थम्— उपेति । अग्रेण वा सम्बन्धः । तेषां तु दृष्टचादिनाऽपि पावनं सम्भवति । स्वर्श्वन्यापो गङ्गाजलान्यनुसे-वया पुनन्ति भगवत्सेवकानेव पुनन्तीत्वर्थः । "प्रायश्चित्तानि चीणानी" ति वाक्यात् । "सद्यः पुनन्ति गाङ्गेय" मित्यपि । नारायणसंमुखीकरणद्वारा पुनन्ति । अथवा । उपस्पृष्टाः सर्थुन्यापे स्वयः पुनन्तीति दृष्टान्तः । नु इति वितर्के । भगवद्भक्ता गङ्गा च पुनन्तोऽपि, भगवत्सेवया पुनन्ति, नाऽन्ययेति वितर्कः । आपाततः पावनं नाऽत्र विविश्वतम् । परमपावनं तु मायास्पर्शाभावः ॥१५॥

व्यावृत्त्यर्थं समुपसर्गः । स्तेति सम्बोधनं पावित्र्यानुभवञ्चापनार्थम् । यथा स्तोऽपि सन् महापुरुष-

एवं सार्द्धान्यां भगवद्रूपनामसम्बन्धिनां माहात्म्य उक्ते, शक्का भवति—कथमिदमवगतं भगवच्छा-स्रव्यतिरेकेणेति । अवगते तु पुनः शास्त्रे प्रश्नोऽनुपपन्नः ? इत्यत आह—

## को वा भगवतस्तस्य पुण्यश्लोकेड्यकर्मणः। शुद्धिकामो न शृणुयाद्यशः कलिमलापहम्॥ १६॥

को वा भगवत इति । भगवद्यशः अवणेनाऽस्माकं इदये स्वतः स्फुरितम् । अतः सामान्यतो ज्ञानिविशेषार्थं प्रश्नः । यद्यपि भत्त्यभावात्स्वतः पुरुषार्थत्वेन भगवद्यशः अवणं न भवति, तथापि सन्मार्गवर्तिनां शुद्धिरपेक्ष्यत इति तद्यं अवणम् । विशेषतः कलौ । देशकालद्रव्यकर्तृमश्रकर्मणां पण्णामप्यशुद्धकरणात् । स्वतंत्रव्यावृत्त्यर्थे क इति । वेत्यनादरे । अश्रोतारो दैत्यांशा न गण्यन्त एवति । जीवानां स्वत उत्कृष्टाद्वद्यण एव शुद्धः (?) भगवत इत्युक्तम् । तस्येत्यवतीर्णस्य सुलभत्वाय । लैकिकप्रभुस्तोत्रवदं बादकर्तृकव्यावृत्त्यर्थमाद्द पुण्यश्लोके अवकर्मण इति । पुण्या श्लोका कीर्तिर्येषाम् । कीर्तनकर्वृणामणि कीर्तिर्यत्र सर्वान् पुनाति, तत्र किं वक्तव्यं कीर्तनस्य सर्व-पावकत्वम् । तानपि पुनातीति वा । तेषां पावित्र्यापेक्षा नास्तीति वा । अनेन कीर्तिः पृवित्रेष्वेच प्रतिष्ठिति बोधितम् । कर्मसामान्यग्रहणादुत्कर्षाऽऽधायककर्मव्यतिरिक्तान्यपि कर्माणि पावनानीत्युक्तम् । पुण्यस्रोकवचनादेवं ज्ञायते कीर्तिमद्भः सह सम्बन्धः प्रायेण सर्वेषां भवति, ते च भगवन्तमेव कीर्त-यन्ते, अतो भगवत्कीर्तिश्रवणं सुलभमिति । यत्राऽऽपाततोऽपि शुद्धः श्रवणेन, तत्र शुद्धिकामः कयं न ग्रणुयात् । आधारोत्कर्षाऽऽधायकसर्वलोकाऽऽह्णादकविसंपीं गुणः कीर्तिर्यशः । कलौ सर्वेषामपदत्तपाप्यत्वाभावात्र तैः कलिदोषनिवृत्तिः । भगवतस्तु कालात्यरत्वात्तत्कीर्तेरपि तत्यरत्वम् । अतः किलदोषनिवर्तकमिति ॥ १६ ॥

<sup>ा</sup> तत्राहेति क. च.

<sup>ं</sup> ९ अभीयेतेति स. २ अस्वतन्त्रेति सः ग. स्वातक्येति घः ३ अनादरकर्तृ इति क. ४ विसर्पिगुण इति घ.

१५

एवं प्रयोजनप्रश्रमुक्ता कर्मप्रश्नमाह— तस्य कर्माण्युदाराणि परिगीतानि सूरिभिः । बृहि नः श्रद्दधानानां लीलया दधतः कलाः ॥ १७ ॥

तस्य कमीणीति । तादशप्रयोजनस्य श्रुतस्य हृदये समागमनार्थं कमीण्येव पृच्छन्ति (?)—तस्य कमीणीति । कर्मश्रवणेन यत्फलं तद्भगवता देयमित्यपि नास्ति । अन्यानि च फलानि कर्मेव पात्रापात्रविवेचनंत्र्यतिरेकेणैवाऽल्पेम्योऽपि बहु प्रयच्छतीत्याह—उदाराणीति । उदारादिविशेषणानि न व्यावर्तकानि । किन्तु कर्मोद्देशेनोदारत्वादि विधीयते । प्रथमत एव विशेष्यनिर्देशात् । अवान्तर-फलप्रास्यर्थपुदारत्वनिर्देशः । मुख्यं फलं भगवत एव । तेषामज्ञानाभावमाह—परिगीतानि सृरिमिरिति । परितो गीतानीति सर्वतो दूराच्छवणसम्भवः । सृरिभिरित्यन्यथाकथनव्यावृत्तिः । तिर्दि शौनकादीनामपि मुलभत्वादकथनमित्याशक्ष्याऽऽह्—श्रद्धधानानामिति । श्रद्धया हि पुनः पुनः श्रयणेच्छा निरूपिता । कदाचिदपि रूच्यभावो नास्तीत्यभिप्रायेणाऽऽहुः (?)—लीलया दधतः कला इति । अनायासेन हर्षात्कयमाणा चेष्टा लीला । तया नृतना एव कलाः प्रतिक्षणं प्रियन्ते । भगवता यथा तथा तत्कर्मणामपि चन्द्रस्येव नृतनकलासम्बन्धात्कदाचिदपि नाऽरुचिः । इदं हि विशेषणं पूर्वोक्तनिर्वाहकम् ॥ १७ ॥

एवमेकोपक्रमेण प्रयोजनकर्मणी पृष्टे । अय भिन्नोपक्रमेणाऽऽवतारकथां पृच्छेति—

अथाऽऽख्याहि हरेधींमन्नवतारकथाः शुभाः ।

र्ष्टीला विद्यतः स्त्रेरमीश्वरस्याऽऽत्ममायया ॥ १८ ॥

अधाऽऽख्याहीति । यद्यपि केचन अवतारास्ततदुपाख्याने श्रुतास्तयाप्येकोपक्रमेण सर्वेऽव-ताराः सविशेषा ज्ञातव्याः । अत औत्सुक्यात्य्यक्प्रथः । अधेति भिन्नोपक्रमे । हरेरिति सामा-न्यतोऽवतारे परदुःखद्रीकरणं निमित्तमित्युक्तम् । अवतारस्वरूपस्य दुर्ज्ञेयत्वान्न सर्वजनीनं तज्ज्ञान-मिति विशेषसम्बोधनम्—धीमन्निति । अवताराणां कथाः—कथमवतारः ? कस्याऽवतारः ? कुत्राऽ-वतारः ? किमर्थमवतारः ? इति । चतुर्था कथा वक्तृश्रोतृप्रवर्तकानां ग्रुभफलप्रदाः । वस्तुतोऽपि ग्रुमाः । लोके पुत्रजन्मकथावत् । तत्रापि येष्ववतारेषु स्वस्क्ष्या लीला विहारास्तं वक्तव्या इत्याऽऽह— लीला विद्धत इति । स्वरिमिति । मर्यादातिक्रमेणाऽपि । तत्र हेतुः—ईश्वरस्येति । सर्व-भवनसामर्थ्य माया, अन्यथाकरणनिर्वाहे दोषामाव च हेतुत्वेन निर्दिष्टा । आत्मेति नाऽन्ये-र्जातुमुछिक्वितुं वा शक्या ॥ १८ ॥

नन्वेवं विशेषेण सर्वार्थपरिज्ञानवतां किं पुनः श्रवणेनेत्याशक्याऽऽह—

वयं तु न वितृष्याम उत्तमश्लोकविक्रमे । यच्छृण्वतां रसज्ञानां स्वादु स्वादु पदे पदे ॥ १९॥

वयं त्विति । ये पुनर्भगवत्कथास्त्ररूपानभिज्ञास्ते कियत्कालं श्रुत्वा निवर्तन्ते । न द्वात्र रसज्ञो निवर्तते । तस्माद्ये निवर्तन्ते, तृप्ताः सन्तस्ते निवर्तन्ताम् । वयं तु पुनर्न वितृप्याम एव, कुतो निवृत्ता मिविष्यामः । निवृत्तिश्वेषा सम्मवित । इतोऽप्युत्कृष्टे स्तान्तरे सम्मवित, अस्याऽप्यमिवे वा, रसाऽज्ञानाद्वा । तत्राऽऽये निराकरोति—उत्तामश्चाकि विक्रम इति । उत्तमैर्युक्तैर्नेद्वानन्दानुमवयुक्तैरिप स्रोक्यते भगवान् । तद्यया तथा "इत्यंभूतगुणो हिरि" रित्यत्र वस्यते । तस्मान्न भगवत्कथारसादिषको रसः किथदिस्त । म्रद्धानन्दरसोऽपि न्यून इति । अनेनैव दुर्ठमताऽपि निवारिता ।
तस्मान्न दुर्ठमता । तृतीयं निराकरोति—यच्छृण्वतामिति । रसज्ञानं च श्रवणादेव मवित ।
यथा हि लोके स्पकारविद्यासु नेच्छानिवृत्तिः । किन्तु मूर्तत्वादुदरपूर्णेन निवृत्तिस्तथा श्रवणेऽपि ।
विशेषोऽप्युक्तः । श्रवणेन गृहीतस्याऽमूर्तन्वात् । किञ्च । रसाभिज्ञाः सर्वथा ततो न निवर्तन्ते । रसस्याऽनिवर्तकत्वात् । अस्य च रसस्य परात्परत्वात् । किञ्च । स्वादु स्वादु पदे पद इति । यथाऽधिकारमत्र हि रसाविर्भावः । यथा यथा द्यज्ञानं निवर्तते, तथा तथा भगवद्रसास्वादो भवति । यथा
ज्वरविमोकेऽन्नस्य । प्रथमप्रयोगे द्विवद्यायाः पूर्णत्वादन्परसाखादः । ततः प्रथमश्रवणे काचिदिविद्या
निवृत्ता चेत्तदा द्वितीयेऽधिको रसः । एवमुत्तरत्राऽपि । परमो रसः सर्वथा मुक्तानाम् । किञ्च । प्रथमं
वाक्यसमुद्राये भगवान्त्रतीतः पुनः प्रत्येकं वाक्यपु । ततः पदेऽपि । पद्यते ज्ञायतेऽनेनेति पदं, प्रकृतिः
प्रत्यश्च । तेन अक्षरार्थत्वेन ज्ञातो भगवानितरसप्रद इत्यर्थः ॥ १९ ॥

किश्व । विशेषाऽऽकारेण कृष्णावतारकया श्रोतव्येत्सिश्रायेणाऽऽह— कृतवान् किल वीर्याणि सह रामेण केशवः । अतिमर्त्यानि भगवान्गूढः कपटमानुषः ॥ २० ॥

कृतवानिति । किलेति प्रसिद्धे । आश्चर्यणाऽत्र प्रसिद्धिरुक्ता । अवस्थासाधनिवरहेऽपि वीर्य-करणात् । अतः कृष्णावतारवीर्याणि किल अलौकिकानि । किश्व । एकत्रैकदा आवेशेनाऽवतारेण च वीर्याणि न कियन्ते । अत्र तु रामण सहेरसुभयरूपेण करणमुक्तम् । किश्व । सर्वेष्ववतारेषु महोशयोर्न सुखदानम् । तयोरपि गुणाधिष्ठातृत्वेन स्पर्धादिसम्भवात् । तयोर्थे हिताकरणात्तद्वक्तवभाव । तदत्र किमपि नास्तीत्वाह—केदाच इति । कश्च ईश्च केशौ । केशयोर्वममृतं यस्मादिति । तयोरप्यानन्ददायी । वीर्याणामुक्वर्षमाह—अतिमर्त्यानीति । अतिकान्तं मर्त्यमेग्य इति । वीर्यश्चले हि पुनर्न मर्त्यशेरसम्बन्ध इत्यर्थः । अथवा । मर्त्यमतिकान्तानि । आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिन्वात् । तत्र हेतुः—भगवानिति । न भगवदवतार इत्यर्थः । तर्हि कथं शरीरप्रतीतिस्तत्राऽऽह—गढः कपटमानुष इति । अयं लोके हि गुप्तः स्वसिद्दानन्दरूपतां न प्रकाशयति । तत्र हेतुन्तं विशेषणम्—कपटमानुष इति । अपटन लोकानां बुद्धिमोहनप्रकारेण मानुषः । तदेव रूपं मानु-परूपवस्तिमासयतीत्वर्थः । तस्मात्वया वक्तव्यमिति सिद्धम् ॥ २०॥

श्रवणे स्वाऽधिकारमाहुद्वीभ्याम्-

कलिमागतमाज्ञाय क्षेत्रेऽस्मिन्वेष्णवे वयम् । आसीना दीर्घसत्रेण कथायां सक्षणा हरेः ॥ २१ ॥ कलिमागतमिति । कलौ तु सर्वधर्माणां निवृत्तिरिति सुतके सावकाश इव कलौ सावकाशाः ।

१ मझण इति घ. २ प्रच्छन्तीति ग. घ. इ. ३ लीलावतारा इति ग. घ.

१ किम्युनरिति घ. २ अविशेषेणेदि घ.

१ संत. २ व. २ छो. ]

₹.

वर्मािषकारे हि सित धर्मत्यागभयाद्वैय्ययं कर्मकरणं वा सम्भवति । मर्यादाितक्रमे पुनः पापबाहुल्या-इगवत्क्रयारुचिरेव निवृत्ता भवति । तस्मात्सर्वदोषनिवर्तकः कितिति, तस्मिन्नागते कथायां सक्ष्रणाः । वैष्णव इति । यत्र कचित्कयाश्रवणे देत्यैर्नुद्धिनाशः सम्भवति । तदा सर्व नश्येत् । तिन्नवृत्त्यर्थे क्षेत्रेऽस्मिन्नित्युक्तम् । किञ्च । सत्रवेदिरप्येषा । ततोऽपि न दैत्यसम्बन्ध इत्यस्मिन्निति देशिनिर्देशः । किलकालादेः स्मार्तत्वात्कथं वैदिकविचारेणाऽनिधकार इत्याशक्क्षाऽऽह—आसीना दीर्घसत्र्वेणेति । तथाच दीक्षितानामन्यकर्मनिवृत्तिः श्रोती । तत्समाप्ती पुनः कर्मसम्बन्धादीर्घ-सत्राऽऽरम्भः । तस्मात्सर्वथा सावकाशा इत्याह—कथायां सक्षणा इति । यदि कथा समा-रम्यते तदा सहस्रसंवत्सरितः कालः क्षणायत इति क्षणपदप्रयोगः । न सर्वत्र सक्षणाः किन्तु हरेः कथायामेव ॥ २१ ॥

अत्र बोका सामग्री न्यूना । सा भगवता सम्पादितेत्याह---

त्वं नः सन्दर्शितो धात्रा दुस्तरं निस्तितीर्षताम् । किं सत्त्वहरं पुंसां कर्णधार इवाऽर्णवम् ॥ २२ ॥

त्वं नः सन्दर्शित इति । घात्रा सर्वकर्त्रा भगवता ब्रह्मणा वा कथारसाभिन्नेन । स्वं च नः अस्मदीयः स्वाधीनश्च । कथाऽभावे दुस्तरः किः । दुःखेन तरस्तरणं यस्मेति । ननु कथारिहता अपि किं तिरिध्यन्ति ऋषयः । को भवत्सु विशेष ? इत्यत आहुः सत्त्वहरमिति । विवेकधैर्यज्ञानहरम् । सत्त्वगुणे गते रजस्तमोभ्यां ठयविक्षेपावेव । अतस्तेषां सर्वस्वनाशे न कठेस्तरणं भविष्यतीति भावः । अभीष्टकाठे अभीष्टदेशसम्बन्धाभावः । कर्णधाररिहते समुद्रे । तथा कथावक्रभावे कठौ ॥ २२ ॥

किश्व । धर्मेण सह पूर्व वयं स्थिताः । वयं त्वत्र समागताः कथायां नियुक्ताः । धर्मस्य का वार्तेति षष्ठं प्रश्नमाहुः(?)—

ब्रुहि योगेश्वरे कृष्णे ब्रह्मण्ये धर्मवर्मणि । स्वां काष्टामधुनोपेते धर्मः कं दारणं गतः ॥ २३ ॥

मूहि योगेश्वर इति । एतच बृहि । धर्मस्य हि ग्लानौ तद्रक्षांये स भगवानवतरित । "यदा यदा हि धर्मस्ये"ति वाक्यात् । योगोऽपि धर्मरक्षकः । "अयं हि परमो धर्म" इति वाक्यात् । तस्याऽपीश्वरे कृष्णे । बाह्मणा अपि धर्म प्रतिपालयन्ति । तद्योगावतारब्रह्मण्यरूपे भगवित कृष्णे स्वां काष्ठां वैकुण्टं गते, धर्मस्य सम्भावितशरणाऽभावाद्भगविद्विषयकबुद्धेर्धर्मकार्यरूपाया विद्यमान-त्वाद्धर्मेऽस्तीति प्रतीतेर्धर्मः कं शरणं गत इति प्रश्नः ॥ २३ ॥

इति श्रीभागवतसुनोधिन्यां श्रीरुक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

९ तहसणार्थमिति स्त

द्वितीयोऽध्यायः।

कथाश्रवणभावेन मनोरथमहार्णवे । निमग्रान्स्तदानेन ह्यज्ञहार ऋषीन्हरिः ॥ १ ॥ फलसाधनस्पाणां निर्णयः कर्मणामपि । त्रयाणां वक्ष्यतेऽध्याये दितीयेऽन्यत्र शेविणाम् ॥ २ ॥

प्रथममुत्तराणि वक्तं देवतागुरुनमस्कारं मङ्गलमभिनन्दनम् स्तः करोतीति व्यास आह—

व्यास उवाच--

इति सम्प्रश्नसम्प्रष्टः स विषे रोमहर्षणिः। प्रतिपूज्य वचस्तेषां प्रवक्तुमुपचक्रमे ॥१॥

इति सम्प्रश्नेति । एवं पुरुषार्थपर्यवसायिभिः सम्प्रश्नैः सम्यग्रह्मविष्यकैः प्रश्नैः सम्यगादरपूर्वकं पृष्टः । विप्रेरिति । प्रा दूर्णे । विशेषण वक्तारमात्मानं वा भक्त्या पूर्यन्तीति विप्राः । अवश्यं तेषां वचने उत्तरं देयमिति । रोमहर्षणिः । रोमहर्षणस्थाऽपत्यं रोमहर्षणिः । रोमसु सर्वदा हर्षणं यस्य तस्य सर्वदा भक्त्युद्रेकः । तथवाऽयमिति ज्ञापयित । प्रतिपूजनममिनन्दनम् । सामान्यतस्तद्भवादहिरिति ज्ञातव्यम् । कमानुरोधात् । अग्रे त्वभिनन्दनं सामान्योत्तरत्वेन ज्ञातव्यम् । प्रवन्तुतिति । सबुद्धा निर्द्रोरितार्थं मानवतं च वक्तुसुपचकमे ॥ १॥

देवतागुरुनमस्कारं च कृतवान् । तत्राऽऽदी गुरुनमस्कारमाह द्वाभ्यां वैराग्यज्ञानाभ्याम् । तत्र प्रथमं वैराग्यमाह—

यं प्रवजन्तमनुपेतमपेतकृत्यं द्वैपायनो विरहकातर आजहाव । पुत्रेति तन्मयतया तरवोऽभिनेदुस्तं सर्वभृतहृदयं मुनिमानतोऽसि ॥शा

यं प्रवजनतिमिति । अत्र हि यथा यथा विरक्तस्तथा तथाऽधिकारी । तत्र शुकस्य पूर्वजन्मन्येव ज्ञानसिहतत्त्वायोग्यदेहार्थ विष्णोर्व्यासस्य सकाशोदेहं प्राप्य उभयसम्पत्तौ सङ्गेन ज्ञाननाशभयात्रेर्वन्संन्कारस्य द्वत्तादिदानीमनुपनीत एव प्रवजति । व्यासस्याऽधिकारित्वादेहादिषमीः प्रवर्तन्ते । इदं प्रवजनं नाऽऽश्रमः । किन्तु सङ्गभयाद्रमनमात्रम् । तदनुचितमिव मत्ता निवर्तनाय ध्यासस्य गमनम् । सगवद्धमेषु हृद्यं प्रविष्टेषु हि भयं निवर्तते । बलिष्टस्य हि भयाभावः । बलं भगवत एवति । कोपादिना गमनं वारयति—प्रति । निवारणे हेतुः— अनुपतिमिति । गमने हेतुः—अपत्रकृत्यमिति । कार्ये विद्यमाने ह्युपनयनम् । विष्णोः सकाशाजातस्य देहस्य पुनः संस्कारो नाऽपेक्ष्यते । मोहे हेतुः—क्षपायन इति । दिर्गता आपो यत्र तद्दीपमयनं जन्मस्थानं यस्य । यमुनान्तर्जले तथोत्पन्नत्वात् । पराशरध्यातभगवद्वतार्तंत्वर्त्व सुस्थम् । नारदोपदेशात्पूर्वं विस्कृतात्मत्वाद्विरहकातरः । विरहेण कातरो दीनः पुत्रेत्याहानं कृतवान् । प्रेम्णा सन्नकण्ठत्वात्स्रुताऽभावः । ततः सन्धः । स्यसमभवदि । ततः स्वाद्वाने फलस्योक्तत्वात्सर्वभावः स्फरति । योगेन प्रवेशोऽपि सम्भवति । भगवितः स्वातः स्वतः स्वातः स्वतः स्वातः स्वातः

१ बोग्यदेहसिति स.। २ पूर्वजनमन्येव शानसहितात्पूर्वसंस्कारस्येति ख. ध. इ. ३ अगवद्वताराद्वा इति ध.

कर्तुः प्राधान्येऽपि यच्छव्देन कर्मसम्बन्धात्तच्छव्देन कर्मेबोर्च्यते इति । तन्मयतया शुकमयतया । विष्णोः सकाशादुत्पन्नास्तरवः शुकोऽपि। "वैष्णवा वै वनस्पतय" इति शुतेरेकोपादानकत्वात्तन्म-यत्वम् । अभिनन्दनं प्रतिध्वनिरूपम् । अथवा । "वाग्वै देवेभ्योऽपाऋमयज्ञायाऽऽतिष्ठमाना। सा यनस्पतीन्याविदातसेषा वाग्वनस्पतिषु वदती" ति श्रुतेर्वृक्षेभ्य एव शब्दोत्पत्तिः । तेपां कथने हेतं वदन अकस्य महाभावमाह- सर्वभूत हृदयिमिति । सर्वभूतानां हृत् अयते प्रेरयित, श्रेरणार्थं गच्छतीति वा । सर्वभूतेषु हृदयं यस्येति श्रेरणसामर्थ्यं वा । गतस्य तूष्णीम्भावं निवारयति— स्रिनिमिति । प्रह्मात्मभावं विचारयन्तम् । अत्र सर्वतो नतोऽस्मि । सर्वत्र तस्य विद्यमानत्वात् ॥ २ ॥ एवं प्रथमं ज्ञानवैराग्ये उक्ते । पश्चाद्भक्तया भगवज्ज्ञाने जाते विशेषमाह—

यः स्वानुभावमिकलश्रुतिसारमेकमध्यात्मदीपसतितितीर्पतान्तमोऽन्धम्। संसारिणां करुणयाऽऽह पुराणग्रह्यं तं व्याससूनुसुपयामि गुरुं सुनीनाम्॥३॥

यः खानुभावभिति । सङ्गभयं तु निवृत्तम् । चिरकालमननेन भगवदावेशे सति व्याससभी-पाऽऽगमनं, भागवतपाठश्राऽर्थाह्यक्ष्यते । तदनु भागवतरसाभिनिविष्टः सर्वत्र मुनिभ्य उपिद्शिति । तदाह— गुरुं मुनीना मिति। भागवतस्य स्वरूपोत्कर्पाय चत्वारि विशेषणानि प्रमेयरूपतां प्रमाणरूप-तामसाधारण्यं साधनोत्तमरूपतां प्रतिपादयन्ति क्रमेण । तत्र स्वानुःभावं, भागवतस्य भगवद्रपत्ना-चया भगवतः स्वः असाधारणोऽनुभावः सर्वभक्तेषु तथा भागवतस्याऽपि तश्चिन्तकेषु । किञ्च । अखिलश्चितिसारम् । कर्मज्ञानकाण्डादिष्वपि प्रतिपादितस्य मक्तिशेषत्वकथनात्सर्वश्चिततात्पर्यविषय-भगवत्रतिपादनाच सर्वश्रुतिसारम् । अखिलपदेन च देवदैत्यादिषु प्रवृत्तायाः श्रुतेस्तत्तदिभप्रायेणाऽर्थ-कयने खिलत्वमापद्यते तन्निवार्यते । आकरिश्वतानां सर्ववेदानामर्थरसमूतमित्यर्थः । एकमित्यसाधार-णम् । अन्यथा एतस्याऽपि रसान्तरसम्भावना स्यात् । बहूनां तादशानां निर्द्धारणात् । अध्यात्स-दीपमिति । यहिः सन्ति दीपा बोधकाः पुरुपाश्च । आत्मनि पुनर्विरता वाचा बोधयन्त्येव । न हि ताद्यो भागवतादन्योपायोऽस्ति गुरूपदेशतपःसाधनविचारव्यतिरेकेण येन सर्वेषामात्मसाक्षात्कारो भवेत् । यथा गृहे दीपे स्थापिते घटादीनां न गुर्वाद्यपेक्षा, तथा भागवते सति न काडप्यपेक्षेत्यर्थः । अन्थन्तमः अतितर्तुमिच्छतामध्यात्मदीपमिति योजना । आत्मानमधीत्यात्मसम्यन्धिसर्वपदार्थानाम् । न केवरुं मुनिभ्य एवाऽऽह । संसारिणामपि करुणया। परीक्षित्सभादिष्वपीत्वर्थः । यथा मठाऽपाकरणे वस्त्रादौ मरुनिवृत्तिः शुद्धिश्र भवति । शुभ्राणां तु कर्मयोग्यतैव । तथा संसारिणां मुनीनां च विशेष इति भावः । मायाञ्चकःयावृत्त्यर्थ-व्यासस्वनुमिति । उपयामि शरणं गच्छामि । इदानीमेव समीपे गत्वा तद्वाक्यं श्रुत्वा कथयिष्यामीत्युपशब्दार्थः ॥ ३॥

असाधारणं मङ्गलमुक्तवा सर्वैः कर्तव्यं साधारणं मङ्गलमाह--

नारायणं नमस्कृत्य नरश्चेव नरोत्तमम् । देवीं सरस्वती व्यासं ततो जयमुदीरयेत ॥ ४ ॥ नारायणभिति । जयो नाम पुराणादिः कृष्णद्वैपायनेरितः ।

अष्टाद्शपुराणानि भारतं तत्प्रकीतितम् ॥

🤚 कर्मेबोच्यते यमिति इति ख. घ. 🕒 २ प्रतिव्यतम्यभिति स्त. घ.

नारायणो ज्यास इति बाच्यवकुखरूपकः। एक एव परो चात्मा आटावन्ते निवेशितः॥ उपसाधको नरश्चोक्तश्चकाराद्वमनाऽपि च। अवश्यमेवकारेण सुत्रात्मा च नरोस्तमः॥ देवी भाग्यात्मिका नृणां वाक्यरूपा सरस्वती । सर्वे ते भगवद्भपास्त्रसाध्नम्या हि ते सदा ॥

व्यासेन कियमाणे तु नमस्कारे न व्यासपदप्रयोगः । सरस्वतीसमीपे चकारस्वद्वकारं बोधयति । तस्माताठद्वयमपि लोके व्यवस्थया बोद्धव्यम् ॥ ४ ॥

श्रीमदलुभाचार्यचरणतिरचिता ।

अभिनन्दनं वदन्त्रश्नानां निर्द्धारितार्थमाह-

#### स्त उवाच-

मुनयः साधु पृष्टोऽहं भवद्गिर्लोकमङ्गलम्। यत्कृतः कृष्णसम्प्रश्नो येनाऽज्ञमा सुप्रसीदति ॥५॥

मुनय इति । फलं कृष्ण एव । सर्वप्राणनामैहिकाऽऽमुष्मिकफलदाता च स एव । भक्तिमुक्ती च लीलाः । अवताराश्च । धर्मरक्षकश्च स एव । अतः षण्णां प्रश्नानां स एवाऽर्थः । द्वितीयप्रश्ने द्वितीयं फलमेभ्य एव भवति । हे मुनयः ! निर्द्धारितार्थाः । यद्यपि यदेव प्रच्छ्यते तत्रैवोत्तरं देयं, तथापि पृष्ट-मेव साधु । इदमेव हि लोकानां मङ्गलं, चत्कृष्णः पृच्छ्यते । येन च आत्मा कृष्णः प्रसीदति । अन्तः-करणस्याऽपि भगवतस्तद्धर्माणां वा आवेशे प्रसादः । इदं हि सामान्योत्तरम् । शास्त्रान्तरे श्रवणानन्तरं मनननिदिध्यासनाभ्यां कार्यसिद्धिः । अत्र तु सा प्रश्नेरेवेति प्रश्न एव शास्त्रसमाप्तिः ॥ ५ ॥

इदानीं फलसाधने एकीकृत्य स्वाधिकारानुसारण शास्त्रार्थं निरूपयित सप्तदशिमः । भगवत्साक्षा-त्कारः फलम् । साधनपारम्पर्ये प्रथमतो धर्मः । अन्तिमो भगवत्त्रसादः । स च खण्डशः सर्वत्र साधनेषु वक्तव्यः । तथा सति परम्परान्ते महाप्रसादे सति, भगवानात्मानमाविःकरोति । तत्र भक्तिश्चिविधा । ज्ञानम त्रिविधम् । रुचिः श्रवणादिः प्रेम चेति भक्तिस्त्रिविधा । आत्मज्ञानं तत्त्वज्ञानं भगवज्ञ्ञानं चेति त्रिविधम् । धर्मो वैराग्यं च साधनम् । तत्परम्परायां यथायोग्यं निवेशनं निरूप्यते । तत्र प्रथममेकां **भृ**क्षरामाह—

## स वै पुंसां परो धमों यतो भक्तिरधोक्षजे। अहेतुक्यप्रतिहता ययाऽऽत्मा सुप्रसीद्ति ॥ ६॥

स वै पुंसामिति । धर्मः साधनम् । भक्तिः फलम् । तत्र विहितश्रवणादीनां धर्म-इपाणा दृष्ट-प्रकारेणैव भक्तिसाधकत्वम् । स्नानादीनामदृष्टद्वारा । तत्र साधनान्तराऽनुप्रवेशे व्यभिचारोऽपि सम्भ-वति । अतः प्रथमं स्नानादिधर्मनिर्द्धारः क्रियते । प्रमाणस्य तुल्यत्वेऽपि फलबलाद्विशेषः । अतो नै निश्चयेन पुंसां परो धर्मः सः यतो भक्तिः श्रद्धालक्षणा मवति । खर्गादिसाधके तु धर्मत्वं सन्दिग्धं

**९ सन्दिग्धपरत्वं** वेति क.

परलं वा । स चाऽग्रे विचारियष्यते । धर्मे स्वातत्र्यश्च सहायः कर्तविशेषणत्वेनोक्तः—प्रंसामिति । परत्वं च विधीयते । व्यावर्तकमिति केचित् । अधः अक्षजं ज्ञानं यस्मादिति । इन्द्रियाविषये । इन्द्रि-यविषये हि कामादिभिरेव रुचिरुत्वचते । कि धर्मेण । धर्मो हि पुरुपार्थी बिटिष्टः । स च प्रतिबन्धकानि द्रीकृत्याऽपेक्षितानि साधनानि च सङ्गह्य पर्यवसायि फठं जनयति । तत्र रुचिश्रेद्भगवति साधनत्वेन तदापि न धर्मत्वम् । उपदृता वा दःसङ्गादिभिस्तदापि न धर्मत्वम् । तदाह्—अहैतुक्यप्रतिहतेति । हेतः फर्लाभसन्धानम् । प्रतिघातो रोगादिभिः । तस्याऽपि फरुमाह् । आत्मा अन्तःकरणसाक्षी भग-वान् प्रसीद्ति । स्वपर्यवसानात्सुष्टु ॥ ६ ॥

भक्तेर्विषयं प्रयोजनं चाऽऽह—

₹०

### वासदेवे भगवति भक्तियोगः प्रयोजितः। जनयत्याश्च वैराग्यं ज्ञानश्च यद्हेतुकम् ॥ ७ ॥

बास्रदेव इति । गुदमत्त्वात्मके अन्तःकरणे आविर्भृतो वासुदेवः । " सत्वं विद्युद्धिमे"ति वाक्यात । स च ध्यानादिभेदेन देवतान्तरविषयेणाऽन्योऽपि भवति । तक्कावृत्त्यर्थमाह-भगवतीति । रुचिमात्रत्वनिराकरणाय परम्परासिद्धये—योग इति। भक्तिरेव योगः । प्रकर्षो हिं दीर्धकालादरनैर-न्तर्यम् । तस्य परमफ्टं भगवत्प्रसादः सर्वत्राऽनुवर्तते । अन्यदप्याह—जनयतीति । आग्नः शीष्रं विषयेषु वैराग्यमात्मनि च ज्ञानं । तचाऽहेतुकं नाऽनुमानगम्यं, किन्तु साक्षात्काररूपम् ॥ ७॥

एवं धर्मादिज्ञानान्ता एका परम्परा निरूपिता । तस्या अपि निर्द्धारिकामन्यां परम्परां वक्तं धर्मस्य तदजनने वाधकमाह--

### धर्मः खनुष्टितः पुंसां विष्वक्सेनकथासु यः। नोत्पादयेयदि रतिं श्रम एव हि केवलम् ॥८॥

धर्म: खन्छित इति । धर्मः माधनम् । कथारुचिः साध्या । तत्र खरूपोपकारी धर्मोऽब्रे वक्तव्यः । अदृष्टद्वारोपकारिणां व्यभिचारमस्यावनाया विद्यमानत्वान्निन्दति । सम्यगनुष्टितोऽपि स्नाना-दिधर्मः । विष्वक्परितः सेना आज्ञा वा यस । अनेन रत्यभावे सर्वमन्यथा अवेदित्यत्र हेतुरुक्तः । प्राप्तक्तिकत्वाभावाय सप्तर्मा । बहुवचनं सामान्यत्वाय । वीर्यत्वाद्यभावाय—कथेति । य इति धर्मस प्रवेक्तिवर सचितम् । रति प्रीतिम् । तदा तस्य धर्मस्य स्वरूपमाह-अम एव हि केवरुमिति । वया महानां गात्रचारुनाद्यस्यासम्तथा खानाद्यस्यासोऽपि । अन्यय्यावृत्त्यर्थमवकारः । तेन नाऽदृष्ट्य-त्यवत इत्यर्थः । हि युक्तां उपमर्थः । फलव्यभिचारात् । नत् श्रमे बलवृद्धिमेलादिषु दृष्टा । तथाऽत्राऽपि र्टेनिककं किञ्चिद्धविष्यतीत्याशङ्कत्याऽऽह--केष्यलमिति । फलान्तरस्याऽदर्शनात् । प्रतिष्ठाऽपि न स-्रिनिस्ट्रप्यते । स्वनोदीनां तु फलत्वमग्रे निराक्तिप्यते । एवं साधारणधर्मस्य वैयर्ध्यमुक्तम् । पुत्रादिका-मनया क्रियमाणे: धर्मो धर्म एव न भवति । फलस्याऽविद्याकार्यत्वेन दुःखक्षपत्वात् । किन्तु भिन्या-दिक्रनिवक्षीमित्तिकनेव । तत्र यजनादेरन्तवादः । चित्तराद्धाभावेनाऽधिकाराभावादन्यथाः करणादेवता-

श्रीमद्रलभाचार्यचरणविरचिता। १ संत. २ ज. १० क्षी.]

धिष्ठानाभावास्क्रियाया होकिकत्वम् । फलं साधनं च सामान्यतः पूर्वमेव प्रतीतम् । तथाचीषषादि-वनृतीयया करणत्वमात्रं बोध्यते । यजितस्तु व्यर्थः । तस्मान्न धर्मत्वम् ॥ ८ ॥

नतु कामितं फलं पुरुषार्थः । तत्साधकस्य कथं न धर्मत्वम् ? तत्राऽऽह--धर्मस्य ह्यापवर्ग्यस्य नाऽथींऽर्धायोपकल्पते।

नाऽर्थस्य धर्मेकान्तस्य कामो लाभाय हि स्मृतः॥ ९॥ कामस्य नेन्द्रियप्रीतिर्लाभो जीवेत यावता। जीवस्य तत्त्वजिज्ञासा नाऽथौं यश्चेह कर्मभिः॥ १०॥

पर्मत्येति । "अथॉऽभिधेयरैवस्तुप्रयोजननिवृत्तिष्यि "ति कोशादर्यशब्दस पत्रा-**ऽर्याः । तत्र शब्दप्रकरणान्नाऽभिधेयत्वम् । उपपदस्याऽभावान्न निवृत्तित्वम् । ततो रैवस्तुप्रयोजनान्य-**विशिष्यन्ते । तत्र धनपशुपुत्रादयो रैंरूपाः । ते धर्मकार्या न भवन्ति । धर्मो हि चोदनारुक्षणः । तत्र होकिकलेन विधित्पर्शाभावात्र धर्मत्वम् । अन्यया भेषजपानादेरिष धर्मत्वं स्यात् । तथा प्रतिग्रहस्य । अपूर्वीशस्तु नास्त्येव । किश्व । एते हि वस्तुतोऽनर्थाः । आत्मनाशकत्वात् । तथाच यथा स्येनादयो न धर्मास्तथा धनार्थादिसाधका न धर्माः । ये पुनर्धमस्ति न धनादिसाधका इत्यर्थः । तथा न पर-मार्थरूपाः । न वा प्रयोजनरूपाः । किञ्च । धर्मविशेषः स भवतु नाम । निवृत्तार्थपुरुषार्थस्य मुमुश्लोः र्धमकर्तुर्धमः कथमर्थाय स्मादित्माह-अगपवर्ग्यस्येति । अपवर्गसम्बन्धिनः अपवर्गपर्यन्तं वा किय-माणस्य । नतु धर्मार्थकाममोक्षाश्रत्यारः पदार्थाः पूर्वपूर्वसाधनरूपाः । तथाच धर्मः कथं नाऽर्थाय ? तत्राऽऽह—नाऽर्थस्येति । अद्यात् दष्टं हि बलवत् । अर्थेन हि धर्मे दरयते नहि धर्मेणाऽर्थः । धर्मे एव एकः अन्तः पर्यवसितं कार्यं यस्पेति । तथाच येन केनाऽप्युपायेन अर्थ सम्पाद्य धर्मः कर्तव्यः । न तु धर्मेणाऽर्थसम्पादनम् । नतु तर्द्धर्थः सर्वसाधकोऽस्तु । कामस्याऽपि तत्कार्यत्वेन दर्शनात् । तत्राऽऽह-कामो लाभायेति । कामो विषयसुखम् । इन्द्रियविषयाधीनं हि तत् । तत्र विषयासेना-उप्यर्थोपयोगः । स्पादीनामेन विषयत्वात् । न च स्पादिसम्पादकः । सिद्धानि स्पाण्यन्यस्य मव-न्तीति चेद्विपरीतमायातम् । अर्थे प्राप्ते रूपादि गच्छति गते चाऽर्थे रूपादिप्राप्तिरिति । परावृत्ताविष साध्यसाधनता चेत्तत्राऽपि वैपरीत्यमुक्तम् । तथाच वस्तुव्यत्यासवदर्येनाऽर्थ इव न कामः । न च विक्या एवाऽर्थरूपाः कामसाधका इति वाच्यम् । लोकप्रसिद्धमावात् । अर्थसाधकस्याऽपि धर्मत्वा-पत्तेश्व । ठोके साहचर्यमात्रेण साधनत्वप्रतीतिः । कदर्यस्याऽर्थवतोऽपि कामाभावाच । पश्चादीनामर्या-भाववतामपि कामदर्शनाच । तथा मस्करिणः । तथा चाऽऽत्मविदः । "आत्मकामाऽऽसकाम"-इति श्रुतेः । तथाच कचित्साहचर्यदर्शनेन साध्यसाधनभाव इति हिश्चन्दार्थः । किन्न । "तुष्य-तु दुर्जन " इति न्यायेन अर्थेन कामः साध्यताम् । स कियान् कामः कीटशश्र प्रविवनमात्रपर्य-यसितभेत् १ स च आ वस तृणस्तम्यपर्यन्तं स्वतः सिद्धो नाऽर्थसाच्यः । अर्थेन्द्रयप्रीतिरूपः ? अनलतात्तस्य न पूर्तिरस्ति । " म जातु कामः कामानामि " ति वचनात् । अनुभवाव । प्रवृ-चिस्तु आन्त्या । तथाच कामो विषयभोग इन्द्रियश्रीतिहेतुनं भवति । ठाभपद देहरीप्रदीपन्यायेनोभयंश्र सम्बन्ध्यते । तस्मात्कमः साधनपरम्परारूपः । कामेन जीवनमर्थरूपं जीवने धर्मः ज्ञानम । तेन स

९ आपनगंदोति त. थ. १ अवेन्द्रियेति ख. थ.

मोख इत्यिमिप्रायेणाऽऽह जीवस्य तत्त्विज्ञासेति । जीवस्य जीवनस्य । तत्त्विज्ञासा तत्त्व-विचार इच्छापूरकज्ञानसाधकः । जीवस्य तत्त्विज्ञासा लाम इति पूर्वेण सम्बन्धः । कर्मिमः साध्यो यः कामो वा अर्थो वा । धर्मस्तु न केवलं कर्मसाध्यः । किन्तु श्रुतिवोधितकर्मसाध्यः । तत्राऽपि इह कर्मिभः साध्यो न पुरुषार्थः संसारविषयकः । यो वा दैवगत्या प्राप्तः सोऽपि न भवतीति चकारार्थः ॥ ९ ॥ १०॥

श्रीसुबोधिनी ।

तत्त्विज्ञासेत्यत्र सन्देहः—तत्त्वानां जिज्ञासा तत्त्वस्य वेति ? तत्त्वपदेऽपि सन्देहः—तस्य माव-स्तत्त्वमनारोपितं रूपं वा ? तस्य माव इति पक्षे पूर्वोक्तस्याऽभावान्न किञ्चित्तत्वं स्यात् । समुदायपक्षे-ऽश्रान्तज्ञानविषयत्वेन सर्वमेव तत्त्वं स्यात् । तत्त्वानां जिज्ञासेति तु साङ्कचपरिकित्यतानां मध्ये एक-स्याऽपि जिज्ञासा कठिना । तत्त्वस्य जिज्ञासेति तु न सर्वेषामेकतत्त्वमस्ति । शास्त्राणामन्योन्यविरो-धात् । तस्मात्कयं तत्त्वजिज्ञासेत्याश्चरक्षाऽऽहः—

## वदन्ति तत्तत्वविदस्तस्वं यज्ज्ञानमद्वयम् । ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्द्यते ॥ ११ ॥

वदिन्त तसत्विद इति । यद्यपि सर्वे खखशास्त्रे तत्त्विद इति प्रसिद्धास्तथापि प्रमाणवरु-विचारेण वेदानां सर्वोपजीवकलाद्धेदार्थविदस्तत्त्वविद इति मन्तव्यम् । ननु सर्वेऽपि वेदार्थविदः । ऋषि-त्वात् । स्त्यम् । तथाप्यन्योन्यविरोधात्केचनैव तत्त्वविद इति वक्तव्यम् । तत्र येष्वक्षरमात्रेऽपि वेदेन न विरोधस्ते तत्त्वविद इति मन्तव्यम् । न च ते न सन्त्येवेति मन्तव्यम् । वेदस्र प्रमाणस्य विद्यमान-त्वात् । ते किं वदन्तीत्यत आह । यत्त्वद्धितीयं ज्ञानमिति । द्वैतिनिवर्तकं ज्ञानं तत्त्वमित्यर्थः । तत्त्वज्ञानं मोक्ष इति सर्वजनीनत्वात् श्रुतिस्मृतिपुराणेषु तस्यैव नामभेद इत्याऽऽह क्रमेण—क्रस्मेति परमात्मेति मगवानिति शब्दत इति । शब्दमात्रं भिद्यते नत्वर्थभेदोऽस्तीत्यर्थः ॥ ११॥

तदेवं तत्त्वपर्यन्तं पदार्थानां स्वरूपं क्रमं चोक्त्वा फलितमाह—

## तच्छ्रद्दधाना मुनयो ज्ञानवैराग्ययुक्तया । पश्यन्त्यात्मनि चाऽऽत्मानं भक्तया श्रुतिगृहीतया ॥ १२॥

तच्छू इघाना इति । तत्तस्माद्धेतोः । तद्भ बा । तत्रैवं कमः । जीवस्य तत्त्वजिज्ञासा फलमुक्तम् । तत्र साक्षात्कार इति पर्यवसितम् । तत्र विचारसिहतप्रमाणेन यद्यपि निर्विचिकित्सं शान्दज्ञानं भविति तयाप्यन्तःकरणदोषात्र साक्षात्कारः सिद्ध्यति । तदर्थे प्रथमं धर्मः । ततोऽन्तःकरणशुद्धौ वेदादि-सन्त्रमाणे श्रद्धा । ततस्तदर्थस्य मननम् । ततो निर्दिध्यासनेन साक्षात्कार इव ज्ञानम् । ततो विषयेषु वैराग्यम् । ततः श्रवणादिसाधनमिक्तः । ततः परमभिक्तः । ततः सर्वत्र भगवत्साक्षात्कारो हृदि वहिरपी-सर्थः । आत्मानं तं भगवन्तमात्मरूपम् । तत्र यावत्साधनं साध्यिष्ठितिः । तत्र ज्ञानवैराग्ययोः सह-मावनिरूपणाद्रिकर्मुख्या । तस्याः स्थितिहेतुमाह- श्रुनिगृहीत्तग्रेति । श्रुत्या हि गृहीता भवित । यथा यथा श्रवणं तथा तथा भक्तिस्थितिः । ततः सर्वमिति ॥ १२॥

्ष्वं द्वितीयप्रकारेण ज्ञानमुक्तम् । तत्र द्वितीये धर्मस्य सम्बन्धमाह—
अतः पुम्भिद्धिज्ञश्रेष्टा वर्णाश्रमविभागशः ।
स्वनुष्टितस्य धर्मस्य संसिद्धिद्धीत्मतोषणम् ॥ १३ ॥

अतः पुन्भिरिति । धर्मसामान्यस प्रथमे साधनता उक्ता । निशेषस तु द्वितीये । यतो मगवस्प्रसादव्यतिरेकण नाउन्तःकरणशुद्धिन वा रुचिरतो धर्मस मुख्यं फलं भगवद्भसादः । बीजसंस्कारसंस्कृताः कुर्वन्ति । धर्मपोपकभगवदिच्छया वा । "ममैव कामो भूतानामि"ति वाक्यात् । पुन्भिरिति
कर्मणि प्रयोगेणतज्ज्ञापितम् अगुष्ठाने कर्मवाऽपक्षीणं न कर्तेति । तदैव हि भगवद्भसादः । अन्यया
कर्मणा भगवांस्तुष्यतीति स्चितम् । वर्णधर्माः श्रेमादयः कालद्रव्ययज्ञादिभेदा वा । गुरुशुश्रुषादय
आश्रमधर्माः । शस्त्रत्ययेन च परधमों निवारितः । तेन च " विधर्मः परधर्मश्रे " ति दोषो निवारितः । सम्यगनुष्ठानं कालादिभिः पद्भिः शुद्धैर्ज्ञालाऽनुष्ठानम् । स एव वा धर्मः । "अधर्मो ह्यन्यथा भवेदि " ति वाक्यात् । सम्यक्सिद्धः फलम् । यद्यपि "धर्मो विश्वस्य जगतः
प्रतिष्ठे " त्यादिश्रुत्या चहूनि धर्मस्य फलानि सन्ति तथापि भगवांश्रेतेन परितुष्यति तदा सफलो
नो चेद्धर्मो व्यर्थ इत्यर्थः । आत्मार्थ हि सर्वम् । सर्वेपामात्मा च भगवान् । "येषां न तुष्टो भगवानि " ति वाक्यार्थे हिशब्देन स्वितः ॥ १३॥

श्रीमद्राष्ट्रभाचार्यंचरणविरचिता ।

तत्रैवं सन्देहः—चहुँवो वर्णाश्रमिवभागेन धर्मान्छुर्वन्ति । न च तेषु भगवच्छास्रानुसारिणी भिक्ति-रुपलभ्यते । अतो ज्ञायते, भगवात्र परितुष्ट इति । तथाच कर्मकरणदशायां व्यभिचारदर्शनात्कयं निर्वि-चिकित्सा प्रवृत्तिः ? अतो येषु धर्मेषु न व्यभिचारस्ते विश्वेषेण कर्तव्या इत्साह—

## तस्मादेकेन मनसा भगवान् सास्वतां पतिः। श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च ध्येयः पूज्यश्च नित्यदा॥ १४॥

तस्मादिति । यस्मादन्यत्र व्यभिचारोऽपि सम्भवस्यतः श्रवणादिकमेव कर्तव्यम् । श्रवणादिकमपि धर्मः । "शृणुयाच्छ्रावधेदि " ति विधिसर्यात् । एकेन मनसेति । वैयम्याभावयुक्तेन । श्रवणस्य यथा न व्यभिचारस्तथाऽग्रे वक्ष्यति । अन्यधर्मपरिसागो वा स्व्यते एकेनेति । भगवानिति । श्रवणविपयत्वं न जीवपुरस्सरतया किन्तु साक्षाद्रस्वणः । तथापि वैष्णवश्वास्वातुसारेणैतदेव स्चयति सात्वतां पतिरिति । ग्रुद्धे सत्वे आविर्मृतः सात्वो भगवान् । स्व
वर्तते येषां ते सात्वतः । तत्र " यहुलं छन्दसी" ति वकारलोपस्तपामलौकिकत्वाय । तेषां
पतिः सर्वनिर्वाहकः । स्वस्थाऽपि तथात्वे न काचिबन्तेति भावः । श्रवणादीनां सुलभत्वाय वा । यतः
स्वपतिः सर्वरेव श्र्यते कीर्त्यते च । इदं च श्रवणादिकं धर्मरूपम् । श्रकरणात् । द्वितीयस्कन्वे तु भक्तिरूपो वक्ष्यते । भगवद्वाचकेः पर्वर्वाक्येश्व भगवति शक्तितात्पर्यनिर्द्धारः श्रवणम् । श्रक्तितात्पर्यनिर्द्धारवोधनं कीर्तनम् । तथा ज्ञातानां वा स्वत एवोबारणम् । उभयं सङ्ग्रहीतं चकारेण । अन्यो-

<sup>3</sup> के इति म. २ श्रुत्यादीति सा. ग.

९ आश्रमादय इति ग. शमदमादय इति घ. २ वहत एवेति ख. ग. घ. ३ कर्तव्यमिति इति स.

न्यनिर्वाहकत्वं च । तद्ये वक्ष्यते । इदं द्वयं बाह्येन्द्रियसाध्यम् । आन्तरगाह—ध्येयः पूज्यश्चेति । ध्यानं भगवति चित्तिश्चिरीकरणम् । भगवन्मृतेरतुसन्धानं वा । पूजा बोद्यान्तरभेदेन द्विधा चकारेण सङ्गृहीता । त्र्यासङ्गान्तराभावाय—नित्यदेति । तस्माद्यमेव मुख्यो धर्मस्सर्वथा कर्तव्य इति ॥१४॥

#### नतु तथापि रुत्यभावात्कथमेतत्सेत्सतीत्याद्यङ्गाऽऽह— सर्वसभ्यार्थस्य सङ्ग्रह्मा सर्वे स्टिश्लिक्स

## यदनुष्याऽसिना युक्ताः कर्म प्रनिथनिवन्धनम् । छिन्दन्ति कोविदास्तस्य को न कुर्यात्कथारतिम् ॥ १५॥

यद्नुध्याऽसिनेति । सर्वताऽलीिककेषु पदार्थेषु माहात्म्यश्रवणाद्विष्ठत्यद्यते । तत्र भगवच्छास्र-स्याऽपिसिद्धाविष योगादीनां असिद्धलाद्भगवद्धानं प्रसिद्धम् । तम्याऽप्येनं माहात्म्यमङ्गभृतस्याऽपीत्यसिपदप्रयोगः । यस्याऽनुध्यानमवाऽसिः । न चाऽपि तेन भगवत्प्रसादः । किन्तु तेनैव युक्ताः कर्मे च्छिन्दन्ति । कर्मसु विद्यमानेषु जन्माऽनुच्छेदात् । तेषां चाऽभुक्तानामक्षयात् । भोगेन वा तत्क्षये त-देतुना पुनः कर्मान्तरार्जनात्कर्मविच्छेदः कठिनः । तदिष ध्यानेन भवतोति छिन्दन्तित्युक्तम् । ननु किं कर्मच्छेदमात्रेण । जीवभावस्य विद्यमानत्वादित्याशङ्क्षाऽऽह—ग्रन्थिनिवन्धनमिति । प्रन्थित्वद्या चिद्चिद्धन्यः । मोह्यन्यश्च । तन्नितरां चक्षातीति प्रन्थितिवन्धनम् । पूर्वं वासनारूपेण विद्यमानस्य कर्मणैव द्वीकरणम् । अतस्तदभावे सोऽपि गमिष्यतीति भावः । घुणाक्षरन्यायं वारयति धहुवचनम् । अत्र हि नैपुण्यमपेक्ष्यते । अनुध्यानस्याऽन्यत्र विनियोगसम्भवात् । अतो योगसिद्धिमनपेक्ष्य ज्ञानेनाऽविद्यामेव निवर्तयन्ति ते कोविदाः । तत्र ध्यानस्य खतो माहात्म्यजनकलं नास्ति । विपयध्यानस्य सुतरां वन्धदेतुत्वात् । अतो भगवन्माहात्म्यनैव तस्य तथात्वमित्याह—नस्यति । ताद्यस्यनस्य सुतरां वन्धदेतुत्वात् । अतो भगवन्माहात्म्यनैव तस्य तथात्वमित्याह—नस्यति । ताद्यस्यस्यर्थः । यत्र तद्धमेणाऽपि कार्यसिद्धिस्तत्र यदा कथाभिः स एव चित्ते युक्तो भवतीत्यभिप्राये-णाऽऽह—कैते न कुर्पादिति । अकर्वणां माहात्म्यज्ञानाभावः ॥ १५॥

एवं द्वितीया भक्तिर्निरूपिता । एवं ज्ञानभक्ती मध्यमे निरूप्य, उत्तमे निरूपयित शुश्रूषोरित्यादि-सप्तमिः—

## शुश्रृषोः श्रद्दधानस्य वासुदेवकथारुचिः। स्यान्महत्सेवया विप्राः पुण्यतीर्थनिषेवणात्॥ १६॥

अत्र हि फल्मुखानि साधनानि निरूप्यन्ते येषु व्यभिचारशङ्काऽपि नास्ति । वैराग्यं च हेतुः । तत्राऽयं कमः । आदौ गृहत्यागेन तीर्थपर्यटनम् । अन्यथा महत्सेवायामुद्धेगः स्यात् । ततो महत्सङ्कः । तत्ततेषां सेवा । ततो भगवत्कयाश्रवणम् । ततः कथारुचिः । ततः कथायान्तेषु च श्रद्धा । ततः शुश्रृषेति । एवमेतादशधर्मेण स्वरूपोपकारेणाऽव्यभिंचारिणी शुश्रृषोत्पयते । अत्र पूर्वपूर्वसाधनानां दृद्धन्ताचोत्तरेषां निवृत्तिः । तादशाधिकारो दुर्लभ इति सूचितम् । शुद्धसन्त्वे द्याविर्मृतस्य श्रवणे सद्यक्षित्त-प्रसाद इति वासुद्वेवत्युक्तम् । अस्याऽङ्गीकाराय महत्यद्रप्रयोगः । पुण्यरूपं तीर्थं पुण्यतीर्थम् । कुरुक्षत्रं गङ्गा च । तयोर्नितरां सेवनं देववज्रलस्य सेवनम् । नत्ववहेलनं कथित्रदिषि ॥ १६ ॥

ातः किमत आह---

शृण्वतां स्वक्रथाः कृष्णः पुण्यश्रवणकीर्तनः । हृयन्तःस्थो ह्यभद्राणि विधुनोति सुहृत्सताम् ॥ १७ ॥

श्रीमद्वलभाचार्यविरचिता ।

श्रुणवता मिति । एतादशसाधनेनोत्पन्नायां शुश्रुपायां न श्रवणादिनिवृत्तिः कदाचिदपीति श्रुण्वता-गित्युक्तम् । स्त्रकथा इति । स्वरूपमृताः कथाः । स्वीयकथात्वे भगवतः स्वतश्रत्वाञ्च कार्यकरणं सम्भवति । कथाया अपि खतो माहात्म्ये तु तयैव वशीकृतः सर्वे कुर्यादिति । एतादशकथावाहुत्यं क्रव्णावतार एवेति क्रच्या इत्युक्तम् । भक्तियोगविधानार्थं चाऽवतारः । निरन्तरमुरपन्नानां **पापानां** निवृत्ती नाडन्यदपेक्ष्यते साधनं किन्तु श्रेवणकीर्तनाम्यामेव भवतीति, शुद्धं हृदयं भगवान्त्रविश्वतीत्य-भित्रायेणाऽऽइ--पुण्यश्रवणकीर्तन इति। श्रोतृवक्तृदोपैर्न श्रवणकीर्तने सम्यध्येते । अपहतपाप्म-त्वात्तयोः । ततश्च श्रवणकीर्तने उत्पद्यमाने पापसामानाधिकरण्ये(?)नोत्पद्येते एव । सूर्योदयसम्भाव-नायामेव तमोनिवृत्तिवच्छवणसम्भावनायामेव पापनिवृत्तिरित्यर्थः । बहिः श्यितस्याऽन्तः कार्यकरणा-<u> इसम्भवादिच्छामात्रेण तत्करणे लोकानां प्रतीत्यभावेनाइमजनापत्तेर्धे सम्भवत्यरप्रकत्पनाया असम्मवा-</u> त्मवंत्र स्थितस्य क्रेशाऽभावाच हृचन्तःस्थित एव करोति । हृदये हि केचन पदार्था बहिःस्थिता अपि भवन्ति । केचनाडन्तःश्विताः । तत्र येषु विस्मरणसम्भावना ते बहिःश्विताः । प्रकृते भगवतो विस्म-रणसम्भावनाऽपि नास्तीत्यन्तःस्थित इत्युक्तम् । तादशस्य तथा करणसुचितमिति मावः । अभद्राणि कामादीनि । पापस्य पूर्वमेव निवृत्तत्वात् । विशेषेण धूननं शिथिलीकरणम् । यथा अलकस्मल्वत्यून-मेंलनं न भवति तथेत्वर्थः । तथाचाऽस्मिन्पक्षे प्रथमशृङ्खला स्वसाध्या द्वितीया भगवत्साध्या । तदैव ततीया खस्मिन्भवतीति कमेण बोध्यते । कामादीनामशिष्यळले भक्तिनीत्यत्खत इति । नतु भगवत एवं करणे को हेतुस्तत्राऽऽह—सुद्धृतसनाभिति।सुद्धृत् सहकार्यकर्ता। नित्रमिति यावत्।सुद्धृद्धिः अनुणाद्यपदेशेन प्रथमपरम्परायां कृतायां द्वितीयां चेद्रगनाञ्च कुर्यात्तदा मित्रत्वं मज्येतेति ॥ १७॥

धुतेषु कामादिषु यत्स्यात्तदाइ--

## नष्टप्रायेष्वभद्रेषु नित्यं भागवतसेवया । भगवत्युत्तमश्ठोके भक्तिर्भवति नैष्ठिकी ॥ १८॥

नष्ट्रप्रायेष्विति । धुता एव कामादयो न नाशिता इति कचित्कचित्तेषां सत्त्वं प्रतीयते । श्रवणे आग्रह इव प्रतिष्ये कोष इव सत्सक्के लोभ इवेत्यादि बोषयितुं प्रायग्रहणम् । तथाच तेषां प्रति-वन्थकत्वामावाद्भगवत्कथाया नित्यं श्रवणम् । भगवद्भक्तानां च सेवनं च नित्यं भवतीत्याह—नित्य-मिति । पूर्व कथायाः श्रवणमेव । इदानीं देववत्सम्भावनमिति सेवार्थः । एवं कथायां कियमाणायां भगवति परमप्रेमोत्पद्यत इत्याह—भगवतीति । अत्र सर्वत्र भगवच्छन्देन ग्रुदं परं वद्योच्यते । उत्तम्भश्रोक इति । उत्तमैः श्लोक्यत इति, उत्तमा वा श्लोका यस्येति । सद्भिः कथया च सहिते भक्तिर्म-वतीत्यर्थः । ततश्र जातायामपि भक्तौ सन्तः कथाश्र न त्यज(?)न्त इति भावः । महताऽपि वाधकेनाऽ-चलनं निष्ठा । निष्ठां प्राप्ता नैष्ठिकी । तदाँ हि कालाद्यपद्रवा न स्फ्रिस्यन्तीत्यर्थः ॥ १८ ॥

९ बाह्याभ्यन्तरेति क. २ यस्याऽनुध्यानमिति स्त. ३ को नु कुर्यादिति स्त. ४ सहपोपकारिणेति ध. ५ अव्यभिचारिणेति स. अव्यभिचारिणामिति ग.

<sup>🤊</sup> अवणकीर्यानास्यासे इति स्त. २ कमीदीनि इति क. प. 🤰 द्वितीयावामिति स्त. 😮 तथाहि इति क. प.

एतावत्पर्यन्तं पुरुषप्रयतः । अभिमं स्वयमेव मवतीत्याह नदेति त्रिमिः---

तदा रजस्तमोभावाः कामलोभादयश्च ये। चेत एतेरनाविद्धं स्थितं सत्त्वे प्रसीदति ॥ १९॥

तदा तु चित्तस्य स्वरूपं नश्यति । त्रिगुणात्मकं हि तत् । तथाच स्वस्वकार्यं गुणाः कुर्वन्त्येव । तथाच तद्ध्यं कदाचिदपि भगवदासनं न मवति । यदा पुना रजस्तमसोः कारणभृतयोः सन्वता भवति । यथा एकां एक्तम्सोः कारणभृतयोः सन्वता भवति । यथा एकां एक्तमिनिर्मितं पात्रं सर्व सन्वता भवति । तथाच त्रिमिनिर्मितं पात्रं सर्व सुवर्ण भवति । तथा भत्तया स्पृष्टं चित्तं सर्वं सर्वते । रजस्तमोभावाः कामकोधादयः कामठोभादयश्च मिश्रसन्त्वमावाश्वकारान्मिश्रा अन्येऽपि भावास्ते तटस्वतया निर्दिष्टाः । ये च प्रसिद्धा मोहादयस्तान्सर्वान्यतप्रगृहानिव निर्दिश्चति । अत एव न प्रथमार्द्धे कियासम्बन्धः । ननु ते आगन्तुकत्वं प्राप्ता अपि पूर्ववासनया कथं चित्तेन न सम्बन्ध्यन्ते ? इत्यत आह—चेत्त इति । एते हि सूत्रक्ष्पा मूलगुणस्चीव्यतिरकेण न वेधनसमर्थाः । अत एतैरनाविद्धं चित्तं स्थितं भवति । तदा लयावस्थां प्राप्तवद्दिपं चित्तं निरन्तरसम्बन्यनुरोधेन तस्याः स्थानभृतसन्त्वनिर्मत्तं भगवदावेशेन प्रसीदिति । प्रसादो हि तेन कार्य-कर्तृणां सर्वकार्यसिद्धिहेतुः प्रकाशविशेषः ॥ १९॥

नेन यजातं तदाह—

२६

एवं प्रसन्नमनसो भगवद्गक्तियोगतः। भगवत्तत्वविज्ञानं मुक्तसङ्गस्य जायते॥ २०॥

एवमिति . एवं पूर्वोक्तप्रकारेण स्थिरसाधनपरम्परया प्रसन्नं मनो यस । मनसः सत्त्वात्मकत्वे "सत्त्वात्सकायते ज्ञानिम " ति सर्ववस्तृनां तत्त्वज्ञानं भवति । न तु मगवत्स्वरूपज्ञानम् । तस्य गुणातीतत्वेन गुणकार्यगम्यत्वाभावात् । अत आह—भगवङ्गक्तियोगत इति । अन्तःकरण-प्रमादो भत्त्यर्यमव । भत्त्यैव तु भगवज्ज्ञानम् । "भक्तया मामभिज्ञानाती " ति वाक्यात् । तन्त्वपदेन यावानित्याद्यशः परिगृहीतः । विषदेन करतलामलकज्ञानविञ्चेषो विवक्षितः । अत्र मन्यासाऽप्यक्तत्वेनाऽपेक्ष्यत इत्याह—मुक्तसङ्गस्योति । अन्तर्वहिःसङ्गनिवृत्तिः । "विषया-विष्टिक्सानां विष्णवावेदास्तु दूरत् " इति न्यायेन परित्यागव्यतिरेकेण न भगवदावेदाः । अतो न साक्षात्कार इति सन्यासस्य कारणत्वम् ॥ २०॥

एवं विज्ञाने जाते यत्फलं तदाह—

भियते हृदयमन्थिरिछयन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चाऽस्य कर्माणि दृष्ट एवाऽऽत्मनीश्वरे॥ २१॥

भिचन इति । चिदचिद्धन्यिरविद्याकार्यम् । तज्ज्ञानेन निवर्तते । "यस्मिन् ज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवती " ति सर्ववस्तुनां याभार्थ्यज्ञाने सर्वे सन्देहा निवर्तन्ते । मिथ्याज्ञानसिठठावसि-क्तायामात्मम्मौ कर्ममीत्रं प्ररोद्दति, न तु तत्त्वज्ञाननिदायनिष्पीतसिठठतैयोषरायामिति कर्माण्यपि

९ रूपमिति कः २ क्यावेंति कः ३ सक्रिक्तवीक्रायामिति सः पः

श्रीयन्ते । एतत्सर्वे न येन केनाऽपि प्रकारेण जातज्ञानकार्यं, किन्तु ब्रह्मात्मैक्यानुमवकार्यमित्साह् दृष्ट एवेति । आत्मत्वेन मगवदनुभवे । नाऽन्ययेत्येवकारार्थः । आत्मनो द्यनीश्वरत्वेन जाताः पदार्था ईश्वरत्वेन निवर्तन्ते । अन्यस्थेश्वरत्वे ज्ञातेऽपि न ह्यन्यस्थश्वरत्वाज्ञानं स्वस्य संसारद्वेतुर्भवति ॥ २१ ॥ एवं सर्वप्रकरणार्थं निरूप्य कृत्र पुरुषप्रयक्षः पर्यवसित इति सन्देदे प्रयक्षविषयमाह—

> अतो वे कवयो नित्यं भक्तिं परमया मुदा । वासदेवे भगवति क्रवन्त्यात्मप्रसादनीम् ॥ २२ ॥

अतो वै कवय इति । शुद्धसत्त्वात्मके अन्तःकरणे आविर्भूते मगवति परमप्रेम कर्तव्यमिति प्रयम्निकर्षः । तेन भगवत्यसादः अन्तःकरणे मगवत्साक्षात्कारो वेति फलम् । वै निश्चयेन । खस्पैनं निश्चयः । कवयः शब्दतात्पर्याभिज्ञाः । शब्दबलविवेकादेवमर्थप्रस्थय इति भावः । साधनस्य सुखात्म-कत्वादिष सदा मिक्तं कुर्वन्ति । क्षणे क्षणे(?) प्रतिक्षणं भगवदाविर्मावेन परमा मुचोत्पयते । विषयस्तु सत्त्वगुणाऽऽविर्मूतः । भक्तिश्च ज्ञानजनिका प्रयव्भश्च मक्तौ साधनत्वेनेति शब्दबलविवेकश्चेति प्रथमाधिकारः ॥ २२ ॥

तत्र विषये सन्देहः कोऽयं नियमः सत्त्वमूर्तावेव भक्तिः कर्तव्येति । रजस्तमोमूर्ताविप भक्तिकरणं प्रकृताज्ज्ञानसाधकम् । तथाच विष्णुभक्तिविष्ठिवादिभक्तिरिप ज्ञानसाधिका । श्रद्धणस्तुत्यत्वादित्या- श्रद्भा तत्र निर्धारमाह पश्चमिः सत्त्वमित्यादिभिः—

सत्वं रजस्तम इति प्रकृतेर्ग्रणास्तेर्युक्तः परः पुरुष एक इहाऽस्य धत्ते । स्थित्यादये हरिविरश्चिहरेति संज्ञाः श्रेयांसि तत्र खल्ल सत्वतनोर्नृणां स्युः॥२३॥

त्रैक्षणोऽपि, विशेषत्वाभावेऽप्युपाधिवैशिष्ट्येन फलवैशिष्ट्यम् । न तु चैतन्यस्क्रपं भिद्यते केषाश्रिद्धेष्णवानां मैत इव । तेऽपि गुणा न मह्मणः । तथा सत्युद्धावचगुणजनकत्वेन स्कर्पमपि विलक्षणं
स्यात् । कार्यवशात्त्रथाऽपेक्षायां न दोषः । एकस्यैन स्नानभोजनान्तःपुरकार्यदर्शनात् । नैनु पुरुषक्षिः
गुणः । तस्माद्धणप्रेरणया तत्तत्कार्यकरणं सम्भवति । प्रकृतेऽपि तथा चेद्धणान्तरपरम्परया अनवस्याः
स्यात् । तथाच कचित्सहजो गुणसम्बन्धो वक्तव्यः । तथा सति स्वरूपमपि भिद्यतेति चेत् १ अत्र हि
बह्नो वादिनः पृथकपृथिङ्करूपयन्ति । साङ्क्ष्यास्तु नित्यसम्बन्धं प्रकृतेराहुः । अन्ये तु नास्त्येव
सम्बन्धः । प्रमादेव प्रतीयत इत्यादुः । भागवतिसद्धान्ते तु भगवित सहजं कर्तृत्वम् । तत्र किश्विद्दृषं
प्रकृतिपुरुषविभेदेन द्विरूपत्वमापद्यते । यथा भौतिकिनर्माणे भृतापेक्षाः, न मृतनिर्माणे, तथा प्राकृतिर्माणे
करणत्वेन प्रकृत्यपेक्षा । नैतावता स्वरूपे भेदा दोर्षां वा सम्भवन्तीत्येक एव पुरुषः । अस्य जगत
उत्पत्तिस्थितिप्रलयार्थं गुणत्रयमाददानः पर एव पुरुषो ब्रह्ममृतः हरिवरिश्वहरेति "सर्वो
दन्द्वाने श्रूयमाणः सर्वत्राऽपि सम्बच्यते । संज्ञायाः स्वरूपमात्रत्वान्न प्रत्ययोत्पत्तिः । यथा देवदत्तेति
संज्ञा । इतिशन्दः प्रकारार्थश्च । तेन अन्या अपि संज्ञा एकस्य बहुषः सन्तीत्यर्थः । तथाचैते गुणाः

९ सर्वप्रकारेणाऽर्थ निरूप्येति ग. २ ब्रह्मणो विशेषलादिति ग. घ. ३ मद एवेति ख. इ. ४ गत्विति ख. ग. ५ सहप्रभेद इति स. ६ होयो वा सम्भवतिति क. ग.

कार्यार्थं करणत्वेन गृहीता अपि निरन्तरग्रहणादुपाधिरूपा जाताः । तेन यद्भजनं तदुपाधावेव पर्यव-सितम्भवतीति सत्त्वोपाधिरेव सेव्य इत्यभिप्रायेणाऽऽह-श्रेयांसीति । तत्रैवं निर्णयः । सेवकः सेव्यं याद्येरूपं पश्यति, स्वस्याऽपि ताद्यं रूपं सम्पादयति । साधनानि च तानि यद्यप्यपहतपाप्मानं भग-वन्तमन्यथाकर्तुं न शक्नुवन्ति, तथापि जीवमन्यथा कुर्वन्त्यव । ततश्च यादशेन रूपेण साधनेन वा नाऽन्यथाभावस्तादशरूपवानेवेश्वरः सेव्यः । नाशशङ्काऽभावात् । यदि पुनः सेवकस्य बुद्धिनीपाधिपर्य-वसायिनी तत्र यत्र कचित्सेवायामपि न काचिक्चिन्ता । यथा ब्रह्मविदः । "तं यथा यथोपासत" इत्यत्र तथा निर्णयात् । श्रेयांसि शुभफलानि । तत्र भजनीयरूपेषु । खिल्विति सम्मितिः । सोपपितिका सा निरूपिता । सत्त्वतनोरिति तनुशन्दादृढोपाधित्वमुक्तम् । नृणां साधारणजीवानाम् । नियतानां तु तेन सहोपाधिरिति सर्व सुस्थम् ॥ २३ ॥

अयमर्थी गृढ इति दृष्टान्तमाह—

२८

## पार्थिवाहारुणो धूमस्तस्मादमिस्त्रयीमयः। तमसस्त रजस्तस्मात्सन्त्रं यद्गद्धा दर्शनम् ॥ २४ ॥

पार्थिचादिति । प्रकाशापेक्षणो(?)हि तेजो मृग्यते। तत्राऽप्यक्षिसाध्येष्वग्निः। स च लोकं दारुष प्रतिष्ठितः । तानि पुनः पृथिवीप्रकृतिकानि । तेषां पूर्वरूपं पृथिवीसम्बन्धः । वृक्षरूपतेति यावत् । तत्र च्छेदनेन शोषेण वा काष्टता । जँठांशेन धूमजनकत्वम् । तेजोंऽशेनाऽमिजनकत्वमिति । तत्राऽप्य-लौकिकाऽऽहवनीयादिदेवतासम्बन्धे वेदप्रतिपाद्यत्वम् । तत्र लोके कालान्तराग्रीच्छायां सार्द्रभूसम्बद्ध-काष्ट्रसङ्ग्रहः । तत्पार्थिवशब्देनोक्तम् । तस्मादधूमः शुष्कः । ततोऽपि ज्वलन्नप्तिः । ततोऽपि लोकान्तरे प्रकाशार्थे त्रयीमयः । ततः पूर्व रूपं मृत्यिण्डसमानकाष्ट्रता । अन्तिममाहवनीय इति । अथवा । ज्रे श्चाधारमात्रत्वं दारु सम्पादयति । धूमः शोषणम् । पाकमिनः । एवं घटस्य नानोपकारसम्पादकत्वं तेजस एवोपाधिवैलक्षण्यात् । तथा ब्रह्मणोऽपि तमसा लैकिकभोगसम्पादकत्वम् । रजसा कर्म, सत्त्वेन ज्ञानमिति । यद्रक्षेति पूर्वोक्तरूपतोक्ता । यद्रक्ष तमः । तस्माधद्रक्ष रजः । तदुत्तमम् । ततोऽपि सत्त्वम् । तत्तु ज्ञानरूपमेवेति । दर्शनमनुभवः । अद्रविप्रकर्षेणैतदुक्तमित्यर्थः । अनेन सोपहितं कार्यमपि विरुक्षणं जनयतीत्युक्तम् । पूर्वश्लोके जीवपुरस्सरेण त्रैविध्यं निरूपितम् । अनेन तु ब्रह्मपुरस्सरेणेति विशेषः ॥ २४ ॥

अत्र सदाचारं त्रमाणयति---

### भेजिरे मुनयोऽथाऽमे भगवन्तमधोक्षजम् । सत्त्वं विशुद्धं क्षेमाय कल्पन्ते येऽनु तानिह ॥ २५॥

भेजिर इति । आत्मार्थ भैजनेन भगवन्तमेव मेजिरे इत्यात्मनेपदाद्वहुवचनादाचारदाद्व्यम् । कर्तृदोषामावमाह सुनय इति । मननपर्यन्तं पदार्थानुष्ठानेन सत्त्वमुक्तम् । अथेत्यज्ञानद्शायां 🦟 🦘 भजनं निवारितम् । मुनयो भूत्वा पश्चाद्भजन्त इत्यर्थः । अग्रे सत्यसुरो । " पुरा कृतयुग " इत्यादि-वाक्यात् । त्रह्यरूपतामठौकिकरूपतां चाऽऽह पदद्वयेन-भगवन्तमघोक्षजमिति । उपाधेर्मु-

स्यताप्रतिपादनार्थं सत्त्वमिति सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनम् । विद्युद्धमिति प्रशादिष्ठं विद्य-मानसत्त्वनिवृत्तिः । तेषां किं फलं जातमिति जिज्ञासायां, किं तेषां फलं वक्तव्यं, तत्सेवका अपि मुच्यन्त इत्याह—करूपन्त इति । ताननु ये तत्सेवका ये । तन्मार्गवर्तिनो वा । तेऽपि क्षेमाय स्वरूपानन्दाय कल्पन्त इत्यर्थः । तत्राऽपि इहैन, न भवान्तरे । तस्मान्छीत्रं शुभफलसाधकस्वात्सन्वरू-पमेव सेव्यमित्युक्तम् ॥ २५ ॥

इदानी रजस्तमसोरपि सेवकभजनफलानां भेदेन खेरूपं वक्तं सत्त्वस्य खरूपमन्वदति--मुमुक्षय इति । अथवा । कालस्य प्राधान्यात्सत्ययुगे सत्त्वस्य भजनमस्तु नाम । कथं त्रेतादिष् तद्भजनमित्याशस्थाऽऽह----

## मुमुक्षवो घोररूपान् हित्वा भूतपतीनथ । नारायणकलाः शान्ता भजन्ति ह्यनसूयवः ॥ २६॥

सुनुक्षव इति । सत्त्वस्य फलं मोक्षः । स ज्ञानसाध्यः । ज्ञानं च शान्तान्तः करणसाध्यम् । भजनीयं च रूपं घ्येयम् । तेन घोररूपध्यानेन चित्तमपि तथा मवति । अतोऽमेदेऽपि सत्त्वमूर्तेरपि घोराणि रूपाणि परित्यज्य । घोररूपांश्च । पूर्व मोक्षसाधनत्वेन कुलाचारेण श्रद्धया वा श्राप्तं राजसादि भजनं गुणानां स्वरूपज्ञानानन्तरं परित्यज्य । अथ भिन्नक्रमेण । मह्माण्डान्तर्वर्तित्वात्पुरुषरूपनारायणस्य । कठा धर्मावतारा ज्ञानिकयाशक्तिरूपाः । मत्स्याद्यवतारान् रामादिरूपं वा रूपान्तरेषु दुष्टबुद्धिरहिता भजन्त इत्यर्थः । नेदं भक्तिमार्गभजनम् । किन्तु जीवानां स्वपुरुषार्थसिद्धये धर्ममार्गेण । तथा सति सर्वया निःसन्दिग्धमेव भजन्ते न नृसिंहादिरूपम् । भक्तिमार्गे तु विषयस्य प्राधान्यात्त्रयोजनस्य दुर्भठत्वात्सर्वाण्येव रूपाणि भजनीयानि ॥ २६ ॥

रूपान्तरे भजनसामम्याः खरूपमाह—

## रजस्तमः प्रकृतयः समशीलान्भजन्ति वै। पितृभृतप्रजेशादी ऋछ्ये श्वर्यप्रजेप्सवः॥ २७॥

रज इति । शरीरगुणस्वभावभेदेन गुणास्त्रिविधाः । तत्र स्वाभाविका अनुलक्षनीयाः । शरीररूपा मोद्यदशायामेव बिलष्टाः । धर्मरूपास्तु सङ्गशास्त्रीर्वर्धन्ते श्लीयन्ते च । तत्र ये विवेकिनोऽपि सच्छासं सत्सङ्गं ज्ञात्वाऽपि स्वभावतो राजसास्तामसाश्च तादशानेव मजन्ते । मजनं हि सरूयपर्यवसायि । तज्ञ समानरूप एव भवतीति समानशीलानेव भजन्त इति निश्वयार्थः । तयोः परिकरोऽपि तादश इति ज्ञापित्तुं पितरो भूतानि प्रजाश तेषामीशाः कालशिवमग्ररूपास्ते आदिभूता येषां तान् क्षुद्रदेवान्म-जन्ते । तत्र श्राद्धादिना पितृमजने शक्तिभजने च धनप्राप्तिः फलम् । ईश्वरमजने त्वैश्वर्यप्राप्तिः । प्रजे-शमजने प्रजायाः । तत्राऽपीप्सितैव प्राप्तिस्त् दुर्रुमा । दावृणां तामसत्वात् ॥ २७॥

९ यादधं रूपमिति क. ग. २ जलांशकत्वेनेति क. घ. ३ भजने इति स. घ. ४ तेदार्थानुष्ठानेनेति ग.

<sup>🤊</sup> रूपमिति स. १ प्राधान्यत्वादिति क. स. ग.

एवं सत्त्वमृतौ भजनं सोपपत्तिकसुपपाद्य तत्रैव सर्वप्रमाणानां साधनानां च तत्रैव परिसमाप्ति-रित्याह- वासुदेवपरा वेदा इति स्रोकद्वयेन-

> वासुदेवपरा वेदा वासुदेवपरा मखाः। वासुदेवपरा योगा वासुदेवपराः क्रियाः॥ २८॥

वासुदेवपरं ज्ञानं वासुदेवपरं तपः।

वासुदेवपरो धर्मो वासुदेवपरा गतिः॥ २९॥

प्रथमाधिकारे सर्व गुणमयमिति ज्ञानं मुख्यम् । युक्तेः प्राधान्यात् । अतः सत्त्वपरत्वं सर्वेषामिति । तत्र वेदः सात्त्विकं प्रमाणम् । यज्ञाश्र सात्त्विकाः । योगाः खानादिकियाश्र । ज्ञानं तप आचारः स्वर्गश्च सात्त्विकः । अन्यप्राधान्यप्रतिपादकानि तु शास्त्राणि न प्रमाणानि । किन्तु राजसानि ताम-सानि । एवं साधनान्यपि । एवं सर्वसात्त्विकमावः कर्तव्य इति प्रथमाधिकारः । एत एव मध्यमाधिकारे अन्यया वक्तव्याः । उत्तमाधिकारे च । सर्वेषामेषां चाउन्तःकरणशोधकत्वात्सत्त्वपरत्वम् । सुखफलत्वाज्ञ । सुखस्य सात्त्विकत्वाच्छुद्धान्तःकरणे स्फुरितब्रह्मानन्दस्याऽपि सात्त्विकत्वम् । सर्वाणि पश्च शास्त्राणि श्रुति—साङ्क्य—योग—पशुपति—वैष्णवाख्यानि मुख्यानि । अङ्गभृतं च धर्मशास्त्रं सर्वेषाम् । तत्रेदं वैष्णवं शास्त्रम् । पशुपतिमतं तु परमतोपन्यासेनोक्तमपेक्षितक्त्रपेण प्रमाणं, न तु सर्वया । तत्र यावदन्येषां त्रयाणां धर्मशास्त्रस्य च नैकवाक्यता तावन्न वैष्णवशास्त्रस्य दार्ब्यमित्येकवाक्यता निरूप्यते । तत्र प्रथमं वेदः । वेदार्थो यञ्चश्च । तथा योगशास्त्रम् । यमादयश्च । तथा साङ्ख्यम् । तदुक्तं परमसाधनं तपश्च । धर्मशास्त्रं तदुक्तोचगितिश्च । तदेत्सर्व वासुदेवपरमित्यर्थः ॥ २८ ॥ २९ ॥

एवं सोपपत्तिकं फलसाधनस्वरूपं निर्णीतम् । तृतीयं कृष्णावतारत्रयोजनप्रश्नं प्रथमाधिकाराद्वतार-तुल्यत्वेनाऽत्राऽनुक्त्वा पश्चादवतारेष्वेव कथिष्यति । ततश्चतुर्थः प्रश्नः—"तस्य कर्माण्युदाराणी"— ति । तत्रोत्तरमाह स एवेदमिति पश्चभिः——

## स एवेदं ससर्जाऽये भगवानात्ममायया । सदसद्रूपया चाऽसौ गुणमय्याऽगुणो विभुः॥ ३०॥

मृष्टिप्रवेशनानात्वभोगरक्षारूपाः पञ्च ठीठाः क्रमेण पञ्चभिः प्रतिपाद्याः सगुणिनर्गुणयोर्भेदाऽभान्वाय । स एवति मृष्टिस्त्वगुणादेव । गुणत्रयेणाऽपि मृष्टी रजोमिश्रितेन । तमोमिश्रितेन त्रयेणाऽपि सहारः । तथा सन्तिमिश्रितेन पाठनमिति । शुद्धास्त्विधष्ठातृदेवताशरीररूपाः । इदं जगत् । दश्यस्य सर्वस्थाऽपि जगतः कार्यत्वम् । न त्वाकाशादेनित्वतेति । अग्र प्रथमम् । "एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । स्वं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी" ति श्रुत्या साक्षात्सर्वकरणं प्रथमा मृष्टिः । अन्येऽपि सृष्टिभेदाः सन्ति । ते निवन्धे निरूपिताः । भगवानिति वैष्णवशास्त्र एवेयं प्रथमा मृष्टिः । वैदिके तु स्वधमंस्वशक्तिकारुकर्मस्वभावानां सृष्टिः प्रथमा । अन्तोऽनन्तगुणपूर्ण एव भगवान् स्वस्य मायया शक्त्या सर्वभवनसामर्थ्य स्पया इदमात्मभूतं जगत्सष्टवान् । मायायाः स्वरूपमाह सदस्य प्रयोति । सा ह्युचनीचसर्वप्रतिकृतिरूपा । तस्यामात्मानं संयोज्य प्रकटीकुर्वन् जगद्रपेण जायते । एवं सित सुगमा सृष्टिभेवति । सुवर्णकाराणां प्रतिमादिनिर्माणवत् । सा हि

मगविश्वकटे तिष्ठति । निद्राऽपि शक्तः । सा जीवं भगवत्समीपे नयति । तत्र मायापर्यन्तं गमने स्वभः । भगवत्पर्यन्तं गमने सुपुप्तिः । पुनश्च सा यथास्थानमानयति । विद्या तु मगवत्समीपमेव नयति नाऽऽन्यति । एवमनन्ताः शक्तयो मगवतः । वेदे तु मायासाधनराहित्येनैव स्वत एवाऽऽत्मानं जगद्रूपं करोतीत्युच्यते । घटितपूरणपात्रमेदवद्वैदिकपीराणिकजगतोर्भेदः । व्यटीकपञ्चस्तु न प्रामाणिकः । चकारादन्यऽपि सृष्टिप्रकाराः सूच्यन्ते । असाविति भगवद्वर्मनिक्ष्पणेन हृदये स्फुरितं मगवन्तं बहिः प्रश्यविवाऽक्रुत्या निर्दिश्चति । स्वस्थाऽनन्तगुणस्य स्पर्शेन तादशक्तिष्णा गुणमयी भवति । तेषापुन्तमभप्यमनिकृष्टमेदेन त्रिराशित्वात्सन्तरजस्तमोगुणवाच्यता । अस्याः पुनः स्पर्शे न मगवति गुणाकृतिन्तम् । अतः अगुणः प्राकृतगुमर्रहतः । कयं स्वसम्बन्धेनैव मायाया गुणवत्त्वम् । कयं वा मायायां प्रविष्टोऽपि जगदूपेण जातोऽप्यगुणः ? तत्राऽऽह—विस्नुरिति । सर्वसमर्थं इत्यरंः ॥ ३०॥

एवं सदृ्पेण जडसृष्टिमुक्त्वा, आनन्दरूपेणाऽन्तर्यामिसृष्टिमाह्-

## तया विलसितेष्वेषु गुणेषु गुणवानिव । अन्तः प्रविष्ट आभाति विज्ञानेन विजृम्भितः ॥ ३१ ॥

तयेति । तया मायया। आकारसमर्पणेन विलिसतेषु चित्रितेषु देवादिदेहेषु । मृतेषु च । गुणेषु येषु पिरदेश्यमानेषु गुणवानिव । तेषां तेषां तत्र तत्रैव प्रवर्तनात् । खदिराङ्गाररक्तिमव अन्तःप्रविष्टः स एवा-ऽऽमाति. अयोगोलकनिविष्टाप्रिवद्वहिरिष स्फुरति । आ समन्ताद्वाति । चित्रहांशयोज्ञीनशक्तितिरोभावोऽस्ति । तद्वदत्राऽषि भविष्यतीत्याशङ्काऽऽह—विज्ञानेन विज्ञृत्तिमत इति । अत्राऽन्तर्यानिणः सर्वज्ञस्य जीवं सर्वत्र प्रेरयतस्तेद्विधज्ञानवतः कार्यावेशेन स्फुरणमिव विज्ञृत्मा । तद्वानित्यर्थः ॥ ३१ ॥

एवमन्तर्यामिमावं निरूप्य जीवभावं निरूपयन्नानात्वलीलामाह्-

## यथा ह्यवहितो वहिर्दारुष्वेकः स्वयोनिषु । नानेव भाति विश्वाऽऽत्मा भूतेषु च तथा पुमान् ॥ ३२॥

यथेति । "अवस्थिति ति काद्यकृत्स्न " इतिवत्केनचिद्र्पेणाऽवस्थितो भगवानेव जीव इति तद्र्पमुच्यते । दारुषु यथा विह्नस्तथा भृतभौतिकेषु जीवः । स चैकः । उपाधिव्यतिरेकेण स्वतो वैरुक्षण्यामावात् । यथा मथनव्यतिरेकेण काष्ठेष्विभिनं प्रतीयते तथा योगव्यतिरेकेणाऽन्तःकरणे जीवः । यथा करचरणाद्यवयवाः शरीरेभ्यो न भिद्यन्ते, तथा महाकाष्ठे सर्वत्रैक एव विद्यमानो मथनस्थानेषुद्रच्छति । तथा प्रतीयते च भेदः । स च न प्रामाणिकः । महाकाष्ठ एकस्यैव वहः सिद्धत्वात् । तथा काष्ठबहुत्वेऽप्यनुमन्तव्यम् । एवं सर्वेषु देहेषु सर्वेषु भृतेषु च तिरोहितः समवस्थितः स जीव इति हिश्चदार्थः । किञ्च । यत्र हि आविर्भवति तत्र तिष्ठतीति निश्चतम् । योगेन ज्ञानेन वाऽयं सर्वत्र आविर्भवति । अतस्तानि भृतानि योनिरूपाणि । तष्विक एव विह्नर्शना प्रतीयत इत्यर्थः । किञ्च । विश्वाऽऽत्मा चाऽयम् । विश्वस्थैकमेव हि स्वरूपम् । एकवचनप्रयोगात् । तस्याऽऽत्मा कथमनेको मवेत् । उपाधिभेदाद्वेद इव प्रतीयते । चकाराद्वीतिकेषु । किञ्च । पुमानयम् । ब्रह्माण्डविग्रहः स्वराद

१ मिथ्रेण पालनमिति स. २ खर्धमंत्वेति ग. घ.

१ तद्विविवेति सः १ क्करणमेव इति सः

१ लं. १ अ. १ छो. ]

पुरुष एक एव सर्वत्र ब्रह्माण्डे । तस्य चाऽवयवभ्तानि मध्यस्थानि मृतानि भौतिकानि च । तेषां भेद-प्रतीताविष पुरुषो न भिद्यते । यथा करचरणादिषु नानाभेदप्रतीताविष नाऽधिष्ठातुर्भेदः । तथा सर्वत्र ब्रह्माण्डे पुरुषस्थेत्येक एव सर्वत्र गुप्तो नानेव प्रतीयमानो जीव इत्युक्तं भवति ॥ ३२ ॥

तद्र्पेणैव भोगठीठेत्याह---

## असौ ग्रणमयेर्भावेर्मृतसूक्ष्मेन्द्रियात्मभिः। स्वनिर्मितेषु निर्विष्टो भुद्गे भूतेषु तद्वणान्॥ ३३॥

असाविति ! चतुर्विधा हि सद्शस्षिः । अन्तःकरणिमन्द्रियाणि तन्मात्राणि भूतानि चेति । तानि त्रिगुणात्मकानि । गुणमयत्वकथनात्स्वांश्रक्तपता निरूपिता । तिनिर्मितेषु देवतिर्यङ्गरादिषु भूतेषु नित्तरां विष्टः अनध्यासेन स्थितो भुक्के विषयानात्मसात्करोति । गोगमुत्तरत्र स्पष्टीकरिष्यामः । एतावता मोगसृष्टिभेद उक्तो भवति । साक्षात्सष्टेः पूर्वे निरूपणात् । सायाकरणकर्त्वाचाऽपि हेतुभृतादीनां करणत्वं कर्तृत्वं या । स्वस्मित्रिमितेषु, स्वार्थं वा निर्मितेषु, स्वेन वा निर्मितेष्यिति । गुणास्यः । तत्र सात्विकमन्तःकरणं, सात्विकराजसानीन्द्रियाणि, राजसतामसानि तन्मात्राणि, तामसानि भूतानि चिनि धर्मार्थकाममोक्षचतुर्विधपुरुषार्थसिद्धार्थं चतुर्द्धा भेदः । देहेन धर्मः । तन्मात्रैरधः । इन्द्रियैः कामः । अन्तःकरणेन मोक्ष इति । तत्र जीवस्यैकत्र मुख्यत्या स्थिती अन्ये द्यङ्गभावं प्रामुबन्ति । अत एव तद्धणान् चतुर्विधपुरुषार्थरूपान् भुद्ध इत्युक्तम् ॥ ३३॥

एवं भोगरक्षणरीरामुपपाद्य तिसद्धये पाउनरक्षणरीरामाह—

### भावयत्येष सत्त्वेन लोकान् वै लोकभावनः । लीलावतारानुरतो देवतिर्यङ्गरादिषु ॥ ३४॥

भाषयतीति । भाषयति पालयति एष एव जीवरूपेण अभिन्नः । पालने सन्तगुण एक एव करणम् । लोकान्भुवनजनरूपान् । अथवा । सन्त्वन भाषयति । सन्त्वगुक्तान् करोतीत्यर्थः । उभयत्र हतुमाह—लीलावनारानुरत इति । अवतार्देत्यानां वधं विधाय सर्वलोकान् पालयति । अवन्तारेविकां पालम् १ तत्राऽऽह—लोकभावन इति । लोकभावनं यस्पेति गुक्तप्रकान् करं पालनम् १ तत्राऽऽह—लोकभावन इति । लोकभावनं यस्पेति गुक्तप्रकारः । अवन्तारेवां कथं पालनम् १ तत्राऽऽह—लोकभावन इति । लोकभावनं यस्पेति गुक्तप्रकारः । अवन्ताराणामिवद्यमानदशायाम्पि भावनयेव सर्वानिष्टित्वृत्तः पालनमित्यर्थः । अथवा । लोकान्भावयतीति । सर्वदा लोकानां चिन्तया तपामेव दुःखनिवारणाय अवनारान्कृत्वा पालयतीत्यर्थः । नतु कथं तमःप्रकृतिषु लीलेखन आह—अनुरत इति । यथा जीवास्तत्र तत्र रताः । रतिव्यतिरेकेण तादशशरीराभावात् । तदनु स्वयमपि रत इत्यर्थः । देवादयः सत्त्वादिभेदाः । आदिशब्देन मिश्रभेदाः । अनेनाऽनुकृत्विषु भगवद्वतारा ज्ञातव्याः । वक्ष्यति च—"अवतारा द्यसङ्खर्यया" इति । देवेषु वामनः । निर्यक्ष मल्यादयः । नरेषु रामादयः । मिश्रेषु नृसिहादय इति ॥ ३४॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे हितीयोऽध्यायः॥ २ ॥

## त्रतीयोऽध्यायः।

निरूपिताः पश्च लीलाः फलसाधननिर्णये ।
तृतीये त्ववशिष्टानामवतारार्थधर्मिणाम् ॥ १ ॥
कृष्णाऽवशारकार्ये हि न स्तो ज्ञातवान्स्फुटम् ।
अतः साधारणं प्रोक्तं निर्णयश्च तथाऽधिकः ।
पद्मश्चपूरणं तेन वस्तुतः पश्चपूरणम् ॥ २ ॥

"अथाऽऽख्याहि हरेर्थीमित्रि"ति पृथक्तयाऽवतारप्रश्नाद्ध्यायान्तरेणाऽवतारानाह जगृह् इलादिपित्रिश्या । अवतरणमवतारः । व्यापिनेकुण्ठाद्भगवतः प्रपन्ने समागमनम् । तत्र यद्यप्यक्षरका-ठकमंखभावतत्त्वेषु मगवदवतरणमित्ति, तथापि तेषु द्विक्षपता वर्तत इति नाऽवतारत्वम् । लीला विद्धातः स्वरमिति प्रश्ने विशेषक्षयनाद्धा । न हि तेषु स्वेच्छालीलाऽस्ति । भूतलीला द्विविधा, साक्षात्परम्पराभेदेन । भौतिकलीलाऽपि द्विविधा, ब्रह्माण्डं निर्मायाऽनिर्माय च । निर्माणपञ्चेऽपि यया दशरयपुत्रेषु किथदवतारः किथन्न तथा विश्वमुजां गर्मी विराद् कदाचिद्वद्वश्वरीरं कदाचित्री वश्वरीरम् । तत्र ब्रह्मश्चरीरपक्षे तत्रत्यानां मुक्तिः सुलभा । अतः प्रथमं पुरुषानैतारत्वमाद्व प्रविभिः ।

#### सूत उवाच--

## जग्रहे पौरुषं रूपं भगवान्महदादिभिः। सम्भूतं पोडशकलमादौ लोकसिस्रक्षया॥१॥

अत्र तादशाधिकारिजीवस्याऽभावात्स्वयमेव पुरुषो जातः । "विष्णोस्तु त्रीणि रूपाणि पुरुषा स्यानी "त्यप्येतादशविपयम् । पुरुषवन्दश्चेषा व्युत्तवते । पुरि वसतीति । पुर्षुष-तीति । पुरा वास्त इति च । पुरास इत्याकारे "व्यात्ययो बहुलमि"त्युकारः । अस्मिन्पश्चे न शरिरसम्बन्धः । प्रथमपश्चे सम्प्रसारणपत्ते । उर्षं दाह इति । प्रथमे जीवोऽपि भवति । दितीयतृतीययोस्तु भगवानेव । तत्र दितीयमाह । तसायःपिण्डेऽग्निरिव अण्डजत्वादन्तरेव सर्वनिर्माणं सर्वस्याऽपि मुक्तिदानार्थमिति । अस्य ब्रह्माण्डस्य पुरुषाकृतिरूपत्तं न पुरुषत्वम् । "ममाऽऽयत्तममुत्तमि "ति वचनात् । शुद्धसत्त्वात्मकं शरीरिमिव पुरुषरूपं तत्त्वैर्निर्मितं सर्यं गृहीतवान् । अधिकारिव्यावृत्त्यर्थ—भगवानिति । अप्यु बीजजब्रह्माण्डवेलक्षण्यायाऽऽह—मह्दादिमिरिति । महदहङ्कारपञ्चतन्मात्राभिः सप्तिः । एकादशेन्द्रियाणि पञ्चमहामृतानि चे षोडश्च कलाः । एवं प्राकृतिको गणस्रयोविशः । अस्यां सष्टौ प्रकृतिपुरुषौ स्वयमेव । अतो न किञ्चिदवशिष्टम् । इयं हि आद्या सष्टिः । दितीयादिस्ष्टाविधकारिपुरुषाणां सुलभत्वात् । अवतारस्य प्रयोजनमाह—लोकसिस्त्रस्योति । टोकास्तु स्रोदरिक्ताः । तेषां सष्टिः उदरे च स्थितिर्दयं यया भवति तथा-करणार्यं ब्रह्माण्डदेहः परिगृहीतः ॥ १॥

<sup>🤋</sup> अध्यामेनेति स. - २ मायाकरणकलाबेह इति ग. - ३ भगवदवतारी क्वातच्य इति क. ग.

९ कार्यायमिति वः २ द्वेतरूपवेति नः ३ पुरुषस्याऽनतारत्तमिति सः ४ सशतीति सः गः ५ न सम्प्रसारवेति वः ६ तत्र इति सः ७ वकारोनाद्यि सः ८ अनतारप्रयोजनमिति कः वः

[१ स्कं. ३ अ. १ श्लो.

नतु काञ्जुपपतिः । कीद्यस्य कर्तृत्वम् ? इत्यत आह—

यस्याऽम्भिति शयानस्य योगनिद्रां वितन्वतः ।

नाभीहदाम्बुजादासीद्वहा विश्वस्तुजां पतिः ॥ २ ॥

यसाऽम्मसीति । नेदं दैनन्दिनप्रलयशयनं किन्तु वैष्णवतन्नोक्तं चतुर्मूर्तियृष्टिहेतुमूतनारायणशयनम् । तदुक्तम्—" आसीदुदारखुम्बारिधि " रित्यादौ । स हि स्वोदरस्थाङ्गीवान् निर्मिभीते । तदोदरात्सर्वथा वहिर्निर्गमने सायुज्यसृष्टिवदयुक्तं स्यात् । अतो ब्रह्माण्डस्त्रं द्वितीयं कोशमुत्याच तत्र सर्वान् सृजति। नतु शयानस्य शयनपरित्यागेन सृष्टिकरणे महान्क्ष्रेश इत्याशङ्का, शयानादेव
सर्व जातमित्याह—अम्भस्ति श्रायानस्येति। भगवान् शयान एव स्थितः । अम्भस्तिति शीतलकोमलत्वे शय्यायाः सूचिते । नतु शयनं नाम स्वस्त्रपविस्मरणेन मायाया भगवतो वा समीपगमनम् ।
तत्कयं भगवति सम्भवतीत्याशङ्कणाऽऽह—योगिनद्वाधिति । न हि भगवान् शते वस्तुतः । अस्ति
च योगभूता निद्रा काचिच्छक्तिः । सा हि जीवानां क्षेश्रनाशिनी, स्वसभीपं च जीवानानयिति गुद्धं
च प्रकटीकरोति । तामल्पभूतां स्वस्वरूपे प्रसार्य महतीं कार्यक्षमां च सृष्ट्युपयोगाय करोतीत्यर्थः ।
तद्यं प्रयतमानैरेव सृष्टिः कियत इति भावः । तथा भगवत्यपि जातिस्याह—नाभीहदाम्बुज्ञादिति । उदरस्यंजगज्ञापनाय नाभिपदम् । पङ्कजाऽशोपाय हदः । अम्बुजं च त्रैलोक्यास्मकम् ।
तेन भगवतो माहात्म्यमिष सूचितम् । प्रथमकार्यत्वाद्वस्वश्च्दवाच्य एव । कर्तृत्वेन स्वातच्यस्यापनाय
परं पुलिङ्कनिर्देशः । ततो मरीच्यादयोऽपि जाताः । तेपामयमाञ्चापकथ्य जात इत्याह—विश्वसृज्ञां
पनिरिति । पतिश्चदेन अनुलक्क्या तस्याऽऽञ्चेति सृचितम् ॥ २॥

अनेन हि शयानादेव सैर्वे लोका उत्पन्ना इत्युक्तम् । तेषां स्थानं वक्तं लोकशब्दस्य भुवनवा-चित्वात्तेषां जडत्वेन स्वतो जननाभावान्निद्रितस्य तजननमशक्यमित्याशक्त्र पुरुपशरीरस्थूलावयवा एव तथाविधा जाता इत्याह—

## यस्याऽवयवसंस्थानैः किंपतो छोकविस्तरः । तद्दे भगवतो रूपं विशुद्धं सत्त्वमूर्जितम् ॥ ३॥

यस्याऽवयवसंस्थानैरिति । स च युत्तया मध्यभावे तिष्ठतीति ज्ञायते । वस्तुतस्तु वीजात्मकः सर्वगैतिः सर्वकार्येषु निविष्ट इति । अयम्र्ङ्क्यालो देहः । यैथैर्यथा यथा स्थितैर्ये ये लोकास्तानम्ने वस्यित—"पातालमेतस्य हि पादमुल् " मिलादिभिः । शरीरे लोकिनर्माणे लोकानामलस्य-माश्च निराकरोति—विस्तर इति । एवं भुवनजनिर्माणेनाऽवतारप्रयोजनमुक्ता ब्रह्माण्डान्तर-विद्मपि केवलं जडिमलाशङ्क पूर्वोक्तमवतारस्वपमुपसंहारार्थमनुवदति—तद्वे भगवत इति । तत् पूर्वोक्तं मह्याण्डस्तम् । उक्तोपविधिश्चर्यते । तद्वगवत एव रूपं, नाऽन्यत्किचिदिल्यथः । ननु भगवतः प्राकृतं रूपमेव नास्ति । शुद्धसत्त्वात्मकं वा भवति । तत्कथं ब्रह्माण्डस्य देहल्यमत आह—विशुद्धं सत्त्वमिति । शुद्धसत्त्वात्मकंमेवेदं शरीरिभलर्थः । अर्जिनमिति । न शान्तं, किन्तु सर्वकार्यकर्मान्यसमिलर्थः । हर्षेणोत्पुल्जता ऊर्जः । तद्रजोगुणव्यितरेकेणाऽपि भगवदावेशेन भवति ॥ ३॥

नतु ब्रह्मण्डस्य परिग्रहः करणत्वेनाऽपि सम्भवति । तत्कथमेकान्ततो देहत्वमिसाशङ्काऽऽह—
प्रयन्त्यदो रूपसद्भ्रचक्षुपा सहस्रपादोरुभुजानना दुतम् ।
सहस्रमूर्द्धश्रवणाक्षिनासिकं सहस्रमोट्यम्बरकुण्डलोछसत् ॥ ४ ॥

पद्यन्तीति । योगिनां योगजधर्मसाक्षात्कार एव भगवद्वतारत्वे प्रमाणम् । प्राकृतनक्षुपा हीदं जगदृश्यते, न त्वदः परोक्षत्वेन प्रसिद्धम् । तच रूपम् । न तु पृथिव्यादिवत्केवं जडम् । िक्ष । योगिनामपि सदा न भासते । किन्त्वद्रभ्रचक्षुपा महता ज्ञानचक्षुपा । भगवतः प्रतिकृतिरूपत्वेन वेदै-प्रतिपाद्यस्य सम्बन्धे शरीरमपि—' विश्वतश्चक्षुरि' ति श्रुतिप्रतिपादितरूपवद्भोयं जातमित्याह्—सहस्रपाद्रोक्तभुजाननाद्धनिमिति । सहस्रमित्यपरिमितनाम । "अनेकवक्षनयनिम"ति गीताप्रतिपादितरूपवत्सहस्रपाद्रोक्तभुजाननेरत्यद्भतम् । अत्र किथाशक्तिप्रधानानि चत्वार्यक्षानि निरूपितानि । गतिश्च, सृष्टिजननं, कृतिश्च, परिभाषणिमिति । ज्ञानशक्तिप्रधानान्याह—सहस्रम्-र्द्वश्रवणाक्षिनास्तिकमिति । सहस्रं मूर्द्धसु श्रवणे अक्षिणी नासिके च यस्य । त्रीण्येव द्विदैवत्यानि ज्ञानाङ्गानि चहिः प्रसिद्धानि । रसनेन्द्रियं त्वन्तरेव आननपदेनैव सङ्गृहीतम् । त्वचो न नानात्वम् । परिकरमाह—सहस्रमौत्यम्वरक्कण्डलोद्धसदिति । सहस्रं मौत्यः मुकुटानि, अम्बराणि, कुण्डलानि च, तैरह्यसत् । अतिशोभायुक्तमित्यर्थः । परिकराणामवरोहप्रकारेण प्रतीतत्वाद्यशक्रमं निर्देशः ॥ ४॥

नतु " वाचं धेनुमुपासीते " तिवदुपासनाप्रकारेण भगवद्रपत्वेन जगतो ध्यानसम्भवात्कय-मेकान्ततोऽवतारत्विमत्याश्रह्माऽऽह—

### एतन्नानावताराणां निधानम्बीजमव्ययम् । यस्यांऽशांशेन सञ्चनते देवतिर्यङ्गरादयः ॥ ५॥

एतसानावताराणामिति । अयमर्थः । अवताराणां मूलं भगवान्मूलावतरणं वा । तत्र तत्त्व-निर्मितत्वान्न भगवान् । तद्यद्यवताररूपमि न भवेत् । अन्यावताराणां मूलमि न भवेत् । अवतारो-त्कर्षश्च । अतः पुरुषस्याऽवतारत्वे न सन्देहः । नानावताराणां मत्स्यादीनाम् । निधीयतेऽस्मिन्निति निधानं स्थानम् । बीजमुद्रमहेतुः । तचाऽविनाशि । कन्दवदङ्करोत्पत्तौ न नश्यतीत्यर्थः । अवतार-प्रयोजनं सूचितं विस्तारयति—यस्यांऽद्यांद्रोनेति । अंशो ब्रह्मा । तस्यांद्रशो मरीच्यादिः । जधनादयो वा । देवादयः सात्त्विकादिप्रधानाः ॥ ५॥

एवं पुरुषावतारमुक्त्वा तत्प्रकृतिरूपांस्तदंशएधवप्यवतारानाह स एवेत्याद्येकैविंश्वतिश्लोकैः-

स एव प्रथमं देवः कौमारं सर्गमाश्रितः। चचार दुश्चरं ब्रह्मा ब्रह्मचर्यमखण्डितम्॥ ६॥

सर्वत्राऽवतारनाम प्रयोजनं चोच्यते । अवतरणरूपस्य तुल्यत्वेन आवेशाऽवतारयोरिवशेपेण निरूपणम् ।

<sup>🤰</sup> जीबानिति नास्ति ग. २ जगदाज्ञापनायेति ग. ३ सर्वछोका इति ख. ग. 😗 सर्वगत इति ख.

१ केवलजडमिति क. २ प्रतिकृतरूपलेनेति क. ३ वेदप्रतिपाद्यसम्बन्धश्चरीरभगीति ग. ४ प्रतिभावणमिति ग. ५ सहस्रमूदंसु इति क. ६ एकविंशेति ख. ग.

सत्त्वरूपशरीरेषु ब्रह्मणः सङ्गमः स्पृतः। अग्रुद्धशुद्धभेदेन शरीराणामतो द्विधा। कार्यकाले सङ्गमणमावेशः सर्वदा परम्॥

#### तत्र निर्णयो वैष्णवतचे निरूपितः ।

क्रियाशक्तया ज्ञानशक्तया चाऽवतारं करोत्यजः। वाराहादिखरूपेषु बलकार्य जनार्दनः॥ दत्तव्यासादिरूपेषु ज्ञानकार्ये तथा प्रभुः। मेत्स्यकूर्भवराहाश्च सिंहवामनभागेवाः॥ राघवः कृष्णबुद्धौ च कृष्णहेपायनस्तथा । कपिलो दत्त ऋषभः शिशुमारो रुचेः सुतः॥ नारायणो हरिः कृष्णस्तापसो मनुरेव च। महिदासस्तथा हंसः स्त्रीरूपो हयद्यविवान ॥ तथैव यडवावकः कल्की धन्वन्तरिः प्रभुः। इत्याद्याः केवलो विष्णुर्न विशेषोऽत्र कश्चन ॥ श्रीब्रह्मरुद्रशेषाश्च वीन्द्रेन्द्रः काम एव च । कामपुत्रोऽनिरुद्धश्च सूर्यश्चनद्रो वृहस्पतिः॥ घर्म एपां तथा भाषी दक्षाचा मनवस्तथा। मनुषुत्राश्च ऋषयो नारदः पर्वतस्तथा ॥ कश्यपः सनकायाश्च ब्रह्मादाश्चेव देवताः। भरतः कार्त्तवीर्यश्च वैन्यां याश्वक्रवर्तिनः॥ गयश्च लक्ष्मणाचाश्च त्रयो रोहिणिनन्दनः। मद्यम्रो रौक्मिणेयश्च तत्पुत्राञ्चाऽनिरुद्धतः॥ नरः फाल्युन इत्याचा विशेषावेशिनो हरेः। इहोक्तिरविद्येषेण सामान्यत इति स्फटम् ॥

प्रयमं प्रक्षणः सनकादय उत्पन्नाः । तेर्ष्वांवेशः । तस्य प्रयोजनं ब्रह्मचर्यमिति । न हि जीवस्य ब्रह्मचर्यं सम्भवति । इन्द्रियवत्वात् । यथा हि क्षुद्विराविर्मृतः सोहुमशक्यः । एवं बीजाधारकामाग्निरिपि । तत्र यया जलपानं, तथा स्त्रीप्रेक्षणादि । यथाऽत्यतृश्चित्वथा स्त्रिया रेतोनिवृत्तिः । तत्र मनसाऽपि स्त्रीणामस्मरणेन रेतोधारणं ब्रह्मचर्यम् । तद्भगवदावेशमेव भवतीति प्रथमं सनत्कुमारावतारः । स एव देवो नारायणः । कौमारं सनत्कुमारक्षपम् । स्त्रीभिर्जलैक्षपे(?)वीजे वृद्धे योवनं भवति । तदभावातेषु सर्वदा कौमारमेव । कुत्सितो मारो यस्मादिति । दुध्यरभिति । लोकेऽस्य चरणमप्रसिद्धम् । अलिखं यथा भवति तथा । अस्य हि प्रतिक्षणं नाश्चमभवः ॥ ६॥

### द्वितीयं तु भवायाऽस्य रसातलगतां महीम् । उद्धरिज्यन्नपादत्त यज्ञेशः सोकरं वपुः॥ ७॥

स्वर्गादी जगित्रमणि अस्य प्रपञ्चस्य भूयस्यं न भवेदिति वराहेण भूस्युद्धरणं द्वितीयम् । एपामव-ताराणां विचारो द्वितीयस्कन्धे कैरित्यते । अत्र तृहेशमात्रेण निरूपणम् । आदिवराहकले निर्मिता भूमिर्वराहकले उद्धृता । तदाह—रसात्रस्यातामिति । विरोधपरिहारं चाउग्रे वस्त्यामः । उद्धारं करिष्यन् सीकरं वपुरुपादत्त । नाऽयं पुरुपावतारः । किन्तु यज्ञाधिष्ठातृधर्मरूपमगर्वद्वतारः । कियायास्तन्मूलकत्वात् । अयं मन्युरूपः क्षेत्रिये प्रतिष्ठित इति द्वितीयत्वम् ॥ ७ ॥

#### तृतीयमृपिसर्गञ्च देवर्षित्वमुपेत्य सः । तत्रं सात्वतमाचष्ट नेप्कर्म्यं कर्मणां यतः॥ ८॥

नारदे हि मगनदानेशः । ऋषयो हि मश्रद्रष्टारः । ते च कर्माङ्गसूता इति तृतीयत्त्रम् । द्रव्यदेवता-मश्रभेदेन वा । स पुरुष एव प्रथमत ऋषिर्सग्रमुपेत्य, तन्नाऽवतारकार्यमपत्र्यंस्ततो देविषित्त्रमुपेत्य, नारदे आवेशं प्राप्य सात्त्वतं वैष्णवं तन्नं पञ्चरात्ररूपमाचष्ट । भगवत्परिचर्यानिरूपणं न भगवद्धा-तिरेकेणाऽन्यशक्यमिति । कर्मणां प्ररोहनाश्रस्तेनेति परिचर्यायां सर्वाणि कर्माण्यङ्गभावं भजन्ते । परिचर्याया भगवद्भक्तित्वेन भगवत्त्वे सर्वेषामेव नैष्कर्म्यम् ॥ ८ ॥

### तुर्ये धर्मकलासर्गे नरनारायणात्र्षी । भूत्वाऽऽत्मोपशमोपेतमकरोदुश्चरं तपः ॥९॥

नरनारायणयोश्रत्याश्रमधर्मप्रतिपादकत्वेन तुरीयत्वम् । अधवा । व्यव्ययद्वभगवत्परिचर्योपश्रमाः क्रमेणाऽऽश्रमधर्माः । धर्मकलाः श्रद्धादयः । तामां सर्गे जाते पश्चान्मूर्तीमृत्पर्मरूपा सूर्तिः । धर्मस्तु वेदम्ल इति मूर्त्या ऋषिरूपेणाऽऽविर्मृतौ । पारमहस्यधर्मो द्विविध इति । सहस्रकवचवधार्थमित्यन्यत्र । नारायणोऽवतारः । नरे आवेशः । तयोस्तपो ज्ञानसहितमित्याह—आत्मोपश्चमिति । आत्मन उपश्मः शान्तिर्ज्ञानं, ज्ञानसाध्या वा । सर्वत्र हि तपः कोधसहितम् । शान्तिसहितं तु लोके दुर्लम-मिति दुश्चरमित्युक्तम् ॥ ९ ॥

## पञ्चमः कपिलो नाम सिद्धेशः कालविष्ठुतम् । प्रोवाचाऽऽसुरये साङ्ख्यं तत्त्रयामविनिर्णयम् ॥ १०॥

साङ्ख्यस्य वेदानन्तरभावित्वादाश्रमानन्तरत्वेन पश्चमत्वम् । पूर्वे हि पुराणेषु साङ्क्ष्यं सिद्धम् । तत्पुराणानामप्रचाराद्योगादिभिः साङ्क्ष्यां च संन्यासस्य चाऽङ्कमृतस्याऽभावात्साङ्क्ष्यं काठेन विद्धुतम् । पुनः काठिविष्ठवशङ्कां वारयति—सिद्धेश इति । सिद्धियुक्ताः सिद्धाः । तेषां मनःसिद्ध्येव न विद्धुतं स-विष्यतीति भावः । आसुरिर्फ्रिषः । इदं ज्ञानं स्त्रीश्र्द्रसाधारणमिति प्रवर्तकस्य ताद्यं नाम । सङ्क्ष्या हि पदार्थानामसाङ्कर्यप्रतिपादिका भवति साधर्म्यवेश्वस्यक्त्पा । तस्याः फलमाह—तत्त्वग्रामविनिर्णय-मिति । तत्त्वानां समृहस्य विश्रेषण निर्णायकम् ॥ १०॥

१ पुनरिति स. १ सत्सः कुर्मो नराइश्रेति सः ३ कवीन्द्रेति ग. घ. ४ वैनाया इति ग. ५ तत्युत्र इति स्न ड. ६ तथाऽऽवेश इति ग. ७ जलक्षे इति क. ८ वृद्धयोवनामिति सः

१ करिष्यति इति क. ग. घ. २ भगवदावेश इति ग. ३ क्षत्रिये इति ग.

योगस्य पष्टत्वात्तत्प्रवर्तकमाह---

षष्ठमत्रेरपत्यत्वं वृतः प्राप्तोऽनस्ययाः । आन्बीक्षिकीमलर्काय प्रहादादिभ्य अचिवान् ॥ ११॥

ंश्रीसुबोधिनी ।

षष्ठमिति। अनसूयरा मत्सदशब्याजेन मामेव वृतवतीतीप्पीऽभावेन। मात्रा वा। आन्वीक्षिकी यो-गपुरस्सराऽऽत्मविद्या । अलर्को राजा । स हि राजसः । तत्र शाखपरिनिष्टायाः सन्दिग्धत्वास्प्रहादा-दिभ्य उक्तवान् । प्रहादस्तु स्पष्टः ॥ ११ ॥

एवं ब्राह्मणानां पड्डियत्वमुक्तम् । पद् कर्माणि ब्राह्मणे प्रसिद्धानि । त्रीणि क्षत्रिये । तदर्थ त्रीनार्ह यज्ञक्रपभष्टशुरूपान् । शत्रुजयो धर्मनिष्ठा प्रजापाठनं चेति त्रिषु प्रतिष्ठितम् । अतो भिन्नप्रकर्म वकं तत इत्याह—

> ततः सप्तम आकृत्यां रुचेर्यज्ञाऽभ्यजायत । स यासाद्यैः सुरगणैरपात्खायस्भुवान्तरम् ॥ १२ ॥

आकृतिर्मनुकन्या । स च यज्ञो रुचेर्जातोऽपि पुतिकापुत्रः । यज्ञो हि त्राह्मणैः कियमाणः क्षत्रिये फलति । तथा सोऽपि यामाद्यैः प्रथममन्वन्तरदेवादिभिश्वतुर्वियैः सम तपिस स्थितमनुरक्षां विधाय तदनन्तरं पालितवानित्यवतारप्रयोजनम् । प्रियवतादयस्तु कल्पान्तरे राजानः प्रथममसमर्था इत्यप्रे उप-पादियाच्यते ॥ १२ ॥

> अष्टमे मेरुदेव्यां त नाभेजीत उरक्रमः। दर्शयन् वर्त्म धीराणां सर्वाश्रमनमस्कृतम् ॥ १३ ॥

खरें हि देशकाले वर्षाश्रमधर्मा इति यज्ञानन्तरमुपभक्षथा । पूर्वीक्तकमस्योत्तरत्र विवक्षितत्वाद-ष्टमादिपदप्रयोगः । मेरुदेवी मेरुदुहिता । मानुपुत्रत्वं वार्यवतुं तुशब्दः । प्रतिपक्षशङ्काभावार्थे वा । अयं तु गुणावतारस्य विष्णोरवतारः । तदाह— उद्यक्षमः इति । ऋपमनिरूपितसन्यासधर्मे मुख्यं धैर्य साधनम् । अन्त्याश्रमत्वात्यर्वाश्रमनमस्कृतम् । एपा हि पराकाष्टा निवृत्तिमार्गे । न त्वन्त्याश्रमित्वेन पापण्डत्वसम्भावनेति नमस्कृतम् ॥ १३ ॥

> ऋषिभिर्याचितो भेजे नवसं पार्थिवं वपुः। दुग्धेमासोपधीर्विप्रास्तेनाऽयं स उद्यक्तमः ॥ १४ ॥

पृथुस्त्वावेशी । पृथोः सम्बन्धि वपुरिति वर्चनात् । अयं तु पुमानेव । स इति वचनात् । " श्रेयः प्रजापालनमेव राज्ञासि"ति वचनाःसर्वात्मकत्वाच भगवतः सर्वहितकारी धर्म ऋपम धर्मादप्युत्तम इति पृथोर्नवमत्वम् । नतु कृषं वैनादवतारः ? तत्राऽऽह—ऋषिभिर्याचित इति । तत्राऽपि न साक्षात् । किन्तु पृथुश्वरीरे । हुम्धा अदुग्य, दोग्या वा । अलौकिकत्वार्थ छान्दसपद-प्रयोगः । इमामोपथीपित दिकर्मकम् । कर्मद्वयस्याऽध्यनीष्टत्वात् । एवं सर्वेषु दिकर्मकेषु चोद्धव्यम् । विशेषेण पूरका इति सम्बोधने भवद्भिरेव बहुदोहेनं सर्व पुरितमिति ज्ञापितम् । दोहनमेवाऽवतारकार्यम् ।

न जीवसाध्यमिति । तेनाऽयं सः । तेन हेत्ना पृथुर्नारायण इत्यर्थः । विशेषमाह । उश्चत्तमः । एदं सर्वोपकारकोऽवतारान्तरेष्वपि दुर्लभ इत्यतिकमनीय इत्यर्थः ॥ १४॥

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता।

एवं क्षत्रियभावेन त्रितयं निरूप्य वैश्यभावेन चतुप्रयमाह रूपमित्यादित्रिभिः—

रूपं स जगहे मात्स्यं चाक्ष्यान्तरसम्भवे ।

नाव्यारोप्य महीमय्यामपाद्वैवस्ततं मनुम् ॥ १५ ॥

वश्चनेन कार्यसिद्धिवैरयता । " सत्याऽनृतं तु वाणिज्य " मिति वचनादेकं वश्चकमपरं न विपरीतं च । चाक्षुपगन्वन्तरानन्तरं प्रलयो वाधित इति मायिकत्वं केचिदाहुः । वस्तुतस्तु स्वायम्भु-वादीनां क्रमनियमेन न प्रतिकल्पं चतुर्दशत्वम् । अधिकारिणां मुक्तिसम्भवात् । तस्माचाक्ष्रप एव कदाचिश्वतदंशो भवति । कल्पेयु सात्त्विकादिविभेदान्मुख्यस्य प्राथम्यम् । सात्त्विकानि चत्वारि । इत-रवोः पत्र पत्र । अतो बहुवाक्यानुरोधादुपपत्तिसम्भवाच न प्रत्यस्य मायिकत्वम् । मार्कण्डेयदृष्टस्य तु तत्रैव स्फुटं प्रतिपादितमित्यदोपः । पृथित्र्या देवरूपत्वान्नौकारूपताऽपि भवति । स च मन्वन्तरा-न्तरे विवस्तत उत्पन्न एटाऽस्मिन्मन्वन्तरेऽधिकारी भवति । अतोऽपि न मायिकत्वम् । भक्तपरिपालन-मवतारधर्मः । वैवस्वतमनुरिति भाविनी संज्ञा ॥ १५॥

> सुरासुराणामुद्धिं मन्नतां मन्दराचलम् । द्रभे कमठरूपेण पृष्ठ एकादशे विभुः ॥ १६॥

कापट्येनैवाऽमृतमधनार्थं प्रवृत्तेः कूर्मस्थाऽपि वश्वकहितकारित्वादत्र प्रवेशः । पूर्वकत्पस्थत्वान्मत्स्यस्य न कमो वाधकः । वश्चनाधिक्यादेकादशत्वम् । एवमुत्तरत्राऽपि । उद्धिं मश्नतां सरासुराणां सम्बन्धि नयनसाधनं मन्दराचलं धृतवान् । कमठः कच्छपः । पृष्ठेन धारणमवतारसाध्यं जले ह्यनाधारे । नन पृष्ठस्य पिच्छलत्वात्कथं धारणं सम्भवति ? तत्राऽऽइ—विसुरिति ॥ १६॥

एकस्य द्विरूपत्वमाह---

१ संत. ३ व. १७ छो. ]

धान्वन्तरं द्वादशमं त्रयोदशममेव च। अपाययत्सरानन्यान्मोहिन्याऽमोहयत्स्त्रया ॥ १७ ॥

धान्वन्तरमिति । अत्र मादेशरछान्दसः । द्वादशे मातीति वा । धन्वन्तरिपदेनैव आयुर्वेदशव-र्तनादेः स्पष्टत्वात् । प्रकृते त्वन्यार्थकथनान्नाऽवतारप्रयोजनमित्युक्तम् । धान्वन्तरमेव त्रयोदशुम् । एव च अञ्दौ सन्देहविरोधनिवारकौ । धानवन्तरं रूपं धनवन्तरेः सम्बन्धि । देवकर्तृकपानकर्गत्वादमृतस्य न मगवत्कार्यमिति प्रयोजककर्तरि सुरा एव कर्मत्वेनोक्ताः । अर्घाद्रमृतम् । अन त्रयोदशस्यैव चरित्र-मुच्यते --अपाषधिदिति । अन्यानसुरान् । स्त्रिया करणभूतया अमोह्यदिति च । अयमभित्रायः । न हि भगवान् स्नीरूपेण सर्वेर्धश्यते । सुरेभगवद्रपेणैव दश्यते । राहुसूचनाच । अतो वस्तुतो धन्वन्तरि-रूपमेव । आकृत्यन्तरबोधनं तु सामध्यीत् । अमृतहस्तस्य निर्गतस्य विच्छेदेनाऽस्य रूपस्य दर्शना-श्रयोदशत्वम् ॥ १७॥

९ बाज्याहेति क. स. २ सर्ववणाश्रमेति क. ३ एषामिति ग. ४ वचनाचेति क. स. ५ वहुदोहने इति स. ग.

९ अवान्तरेष्विति क. ग. घ.

एवं चतुष्ट्यं निरूप्य पुनरत्येनोत्कृष्ट्यकारेण परम्परां निरूपयितुं नारायणवन्नुसिंटं निरूपयित— चतुर्दशं नारसिंहं विभ्नेदैत्येन्द्रमूर्जितम् । ददार करजैरूरावेरकाङ्कटक्रद्यथा ॥ १८ ॥

पुष्टिमार्गोऽयमिति पूर्वस्माद्विशेषः । पूर्वस्य कमस्य विवक्षितत्वाचतुर्दशत्वम् । नरसिंहसम्बन्धि नारसिंहं रूपम् । द्विरूपत्वेनाऽलोकिकत्वात्पुष्टित्वम् । अत्र हि भक्तिरेव मुख्या । यतः स्वीयमिष हत्वा तदीयं पालितवान् । दैत्येन्द्रं हत्वा दैत्यं च । इन्द्रपदेनाऽवध्यता च सूचिता । वधे हेतुः—ऊर्जितिमिति । करजैनेसैः । ऊराविति नक्षवाक्यसत्यकरणार्थम् । एरका कटतृणविशेषः । नसिरनादरेण विदारणे दृष्टान्तः—कटकृष्टाधेति । लोकहितार्थं तद्वध इति सूचितम् ॥ १८ ॥

पञ्चदशं वामनकं कृत्वाऽगादध्वरं वलेः। पदत्रयं याचमानः प्रत्यादित्सुस्त्रिविष्टपम्॥ १९॥

एवं मिर्क्तिमार्गे नवाऽवतारान्कथयन्त्रथमं प्रहादरक्षको नृसिंहो मुख्य इति मूल्रत्वेन कथितः । ततो ब्रह्ममावन त्रयः । त्रयश्च क्षत्रभावन । एको वैश्यभावन । पुनरिष्रमारा मूल्रूपमेकेनेति नवधा निरूपणम् । भक्तिरनविष्ण्या न निवर्तत इति । सायुज्ये सेवाऽऽरम्भवत् । किल्करिष्रमारम्भ इति हेतुः । कश्यपादित्यां जातो वैमनरूपो ब्रह्मचारी पञ्चदशः । अवामनोऽपि वामनकं रूपं कृत्वा बलेरच्चरमगादिति भक्तिहितार्थं खस्य धर्मस्य चाऽन्यथाकरणं पूर्वस्माद्विशेषः । प्रत्यादानं दत्तस्य पुनर्प्रहणम् । इह पॅर (?) आत्मनः पदत्रगम् । गमने कामितोऽथं उत्तरार्दे निरूपितः । चित्रं तु गमनमेव ॥ १९॥

अवतारे पोडशमे पश्यन्त्रहाडुहो नृपान् । त्रिः सप्तकृत्वः कुपितो निःक्षत्रामकरोन्महीम् ॥ २०॥

क्षत्रियायां जातं परशुरामरूपं पोडशम् । सप्तथा हनने निर्शीजत्वं जातम् । पुनर्जाह्मणादुत्पन्नाः समृद्धाः । पुनः सप्तथा । एवमेकविंशतिया निःक्षत्रिया पृथिवी कृता । पितृवथस्य निमित्तत्वेऽपि ब्रह्म-रक्षेव हेतुः ॥ २०॥

ततः सप्तदशे जातः रुत्यवत्यां पराशरात् । चके वेदतरोः शास्त्रा दृष्ट्वा पुंसोऽल्पमेधसः ॥ २१ ॥

तत उपरिचरवसोर्भत्स्यगभीजातायां दाशकन्यायां तथा पराश्चराजातो वेदच्यासः सप्तदशः। अष्टते तृतीयः। वेदस्य तरुत्वं पूर्वे निरूपितम्। अनन्तमूर्तेर्यज्ञस्य ब्रह्मशिरस् एका मूर्तियावता वेद-भागेन अतिपाद्यते सा एका शाखा । एवमन्याश्च । यद्यपि ब्राह्मणेन सर्वो वेदः पठनीयस्तथापि प्रमेय-बलमालम्ब्य एकेव मूर्तिः सर्वा मूर्तयः इसल्यमे सोऽपि पुरुषस्य वेदाध्ययनं भक्तयर्थभपरश्च कालो ययाऽवशिष्यते तदर्थ खण्डशः कृतवानित्यर्थः॥ २१॥ नरदेवत्वमापन्नः सुरकार्यचिकीर्पया । समुद्रनिचहादीनि चक्रे वीर्याण्यतः परम् ॥ २२ ॥

श्रीमद्वल्लभाचार्यविरचिता ।

भिन्नप्रक्रमार्थे रघुनाथादिक् पत्रयं वक्तुमनः परिमृत्युक्तम् । क्षत्रियमात्रोऽत्र विविक्षितो य-धिष सोमस्यभावेन दिनिधस्तथापि सोमस्य वृद्धिक्षयक्त्रपण दिक्तपत्वात्रधा निक्तपणम् । नरदेवत्वं राजत्वम् । सुरकार्यं रावणवधः । अवतारचरित्रं तु समुद्रनिग्रदः । तथा मरुखळीकरणं परश्चरामजयो वालिवधश्चेत्यादिश्चन्दार्थः ॥ २२ ॥

> पकोनविंशे विंशतिमे वृष्णिपु प्राप्य जन्मनी। रामकृष्णाविति भुत्रो भगवानहरः दरम्॥ २३॥

अतः परमष्टादशे वलरामे आवेशः । कृष्णोऽवतारः एकोनविशे विश्वतितमे । अत्र तकारलोपक्कान्द्रसः । वस्तुतः सोमस्येकत्वादेकश्लोकेन निरूपणम् । वार्णोप(?) इति वक्तव्ये "क्यादयस्तद्राजा" इति तद्राजसञ्जायां "नद्राजस्य बङ्गुयु" इति प्रत्ययस्तेषे वृष्णिष्वित्युक्तम् । अत्र हि चतुर्णामवन्ताराणां कृष्णरूपं स्थानम् । नारायणांशस्य केशस्य सुतपावृष्णिप्रसन्नस्य मगवतश्च तत्रैकमेव रूपं बहुरूप्तेवन विविश्वतम् । वलरामस्त्वेक एव । एवं पञ्चाऽवताराः । जन्मद्रयम् । तदुक्तम्—वृष्टिणपु प्राप्य जन्मनी इति । ततश्च लोकेऽपि नामद्वयं प्रसिद्धमित्याऽह्—रामकृष्णाविति । जन्मविशेषकार्ये तु मगवतेव कृतमित्याह्—अगवानहरद्भरमिति । मूमारहरणमवतारकार्यं सामान्यतो लोकप्रसिद्धम् ॥ २३ ॥

ततः कली सम्प्रवृत्ते संमोहाय सुरद्विषाम् । बुद्धो नाम्ना जिनसुतः कीकटेषु भविष्यति ॥ २४ ॥

भिन्नप्रक्रमार्थ कठी मम्यक्प्रवृत्ते तद्धमंत्रचारे जाते सुरद्विषां दैत्यराक्षसानां वैदिकेषूत्पन्नानां वैदत्या-जनार्थ कीकटदेशेषु जिनस्य अजिनस्य वा सुतो बुद्धो जात इत्यर्थः ॥ २४ ॥

> अथाऽसो युगसन्ध्यायां दस्युप्रायेषु राजसु । जनिता विष्णुयशसो नाम्ना कल्किर्जगत्पतिः ॥ २५ ॥

अधिति महान् भिन्नक्रमः। कृमेमारम्य बुद्धान्तं न पुरुपस्याऽवताराः। कल्की तु पुरुपस्याऽवतार इत्याह—असाविति। तत्र कृमे आदिकूमेस्य, धन्वन्तरिर्विष्णोः, वृसिंद्धः कालस्य, वामनो विष्णोः, वैश्वानस्य परश्चरामः, व्यासो विष्णोर्ज्ञानस्य, वायुदेवस्य समः, सङ्क्ष्पंत्रस्य बलरामः, चतुर्णा कृष्णः, वायुदेवस्य युद्ध इति। युगमन्ध्यायां जातायां समाप्तायां न सन्त्येव राजानः। मूमिश्व अन्यप्राया। तथापि विद्यमाना अपि राजानो दस्यवः। त्रायप्रहणं विष्णुभक्तिप्रतिपादकवाद्यापसङ्गनं केषाश्चिदतथान्वमिति। अत एव विष्णुयशा नाम अम्भलक्षामे विष्णयः। तस्य गृहे पत्न्यां मविष्यतीत्यर्थः। जगन्त्यतिरित्यद्वारप्रयोजनम्। जगतः क्षीणत्वात्युनरुद्धवक्रतित्यर्थः॥ २५॥

९ इतः प्राक् चतुर्दशमिति इति प्रतीकमस्ति कः इ. २ मार्गेण वाऽवतारानिति सः. ३ वामबरूपेणेति कः. ४ परमात्मन इति पः पर आत्मान इति कः गः।

९ जन्मविश्वेषणभिति क. म. घ. इ. २ अञ्चनस्मेति स. म.

. 2 3

व्यवताराणामेतावत्त्वं निवारयति--

अवतारा द्यसङ्ख्येया हरेः सत्त्वनिधेर्द्विजाः । यथाऽविदासिनः कुल्याः सरसः स्युः सहस्रशः ॥ २६ ॥

अवतारा इति । सन्विनिधेरिति हेतुः । पाठनोद्भवादेगवश्यकं सन्त्रम् । क्रिजा इति सम्मत्यर्थं सम्बोधनम् । बहुंकाठर्षित्वात् । अवताराणां स्वरूपमाह—यथाऽविदासिन इति । अविदासिनः अक्षयज्ञत्यः । कुल्याः धुद्रप्रवाहा दक्षिणदेशे प्रसिद्धाः ॥ २६ ॥

सर्वेषां सामान्यतः खरूपं प्रकृति फलं चाऽऽह ऋषय इति द्वान्याम्—

ऋषयो मनवो देवा मनुपुत्रा महीजसः। कलाः सर्वे हरेरेव सप्रजापतयः स्मृताः॥ २७॥ पते चांऽशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्। इन्द्रारिव्याकुलं लोकं मृडयन्ति युगे युगे॥ २८॥

ऋषयः अर्थमादयः । मनवः स्वायम्भुवादयः । देवा वस्वादयः । मनुपुत्राः प्रियव्रतादयः । मही-जसः अन्येऽप्यतिवीर्यवन्तः । एते सर्वे सत्त्वमूर्तेभगवतो विष्णो रिरिक्षिपोः कटा धर्मावेशिन इत्यर्थः । प्रजापतयो मरीन्यादयः । एवकारेणाऽन्यसम्बन्धं वारयित । स्मृता इति प्रमाणम् । पूर्वोक्ताः कुमारा-दयस्तु केचन अंशः केचन कटाः । ते चाऽवताराऽऽवेशभदेन निरूपिताः । चकारादनुक्ता अपि । पुंसो नारायणस्य महाण्डमूर्तेरंशाः कटाश्च । कृष्णेऽपि तथात्वं सामान्यतः प्राप्तं तुशब्देन व्यावर्त-पति । यसांऽशाः पुरुषादयः स भगवान् कृष्ण इत्यर्थः । सामान्यतः प्रयोजनमाह—इन्द्रेति । इन्द्रारयो दैत्याः । तैर्व्यकुठं जगत् मृडयन्ति सुखयन्ति । प्रतियुगं चैतऽवताराः । प्रतिकर्णं चतुर्दश् मन्वन्तराणीव । असञ्च्यातानामुक्तत्वाद्यथाप्रयोजनं सर्वत्राऽवतारः इति वोद्धव्यम् ॥ २७ ॥ २८ ॥ कृष्णावतारप्रयोजनं नोक्तमिति स्वस्थाऽज्ञानदोषं निवारयश्चवताराणां दुर्ज्ञेयत्वमाह—

> जन्म गुद्धं भगवतो य एतत्त्रयतः शुचिः। सायं प्रातर्थणनभक्तया दुःखवामाद्दिमुच्यते॥ २९॥

जन्म गुद्धं भगवत इति । भगवतः कृष्णस्य जन्म गुद्धं गोप्यम् । न प्रकटतया च वक्तव्य-मित्यर्थः । तर्हि कथं निस्तार इत्याशक्क्याऽऽह—य एतदिति । एतदवताररूपं सामान्यतो-उस्मदुक्तम् । प्रयतः सावधानः । शुचिः शुद्धः । सायं प्रातर्भक्तया स्तोत्रपाठं कुर्वन्दुःखप्रामादुःखसम्-हाद्विशेषण गुच्यते । जन्मरहस्यज्ञानाभावेऽपि केवलं जन्मकीर्तनमात्रणाऽपि सर्वदुःखनिवृत्तिरित्यर्थः । श्रद्धणा गणन्मुच्यत एव ॥ २९॥

**एवं पुरुषा**ऽवतारं खांशावतारेः सपरिकरं निरूप्य तस्य विचारमाह ए**तद्र्पमि**त्यादिपश्रमिः—

एतदृषं भगवतो ह्यरूपस्य चिदारमनः । मायागुणैर्विरचितं महदादिभिरारमनि ॥ ३०॥

बहुकाल्दर्शित्वादिति सः २ श्रकृतिफरुमिति क. ग.

एतद्रसाण्डात्मकं मगवतो रूपं, पूर्णत्रह्मण एव सत्तोपहितस्य रूपम् । शरीरव्यतिरेकेणाऽऽत्मनोऽ न्यत्र वृत्तिलाभाभावात् । "अरूपचदेच हि तत्प्रधानत्वादि" ति न्यायेन ब्रह्मणि स्वतो रूपं नास्ति । तत्र हेतः—चिदात्मन इति । जडनेव हि रूपं भवति । चैतन्यमात्रस्याऽमूर्तस्य रूपाभान्वादिति हिशन्दार्थः । तिर्हं कथं त्रह्मण्डशरीरत्वमुक्तम् । मायागुर्णिर्विरचितिमिति । वैष्णवतम् आधिदैविकस्य शिक्तमीया । तस्या एव त्रयो गुणाः सत्त्वरज्ञस्तमासि । तैरेव महदादयो जाताः । तैः स्वशरीर एव भगवच्छरीरं निष्पादितम् । इदं हि भगवच्छरीरम् । अत्र भगवान्समाहितो मजनीयौ मविष्यतीति । ततश्च महदादिकृतया भगवानत्र संनिहित आविर्मृतस्त्वसायोोळके बिहरित्र तिष्ठतीति योद्भन्यम् ॥ ३० ॥

नतु जडरूपे कथमस्मिन्त्रह्मप्रतीतिः । तथा सति चेतनत्वं प्रतीयेत । ततश्च द्रयत्वाज्ञढत्वाच न भगवदावेशोऽत्राऽस्तीति कथमिदं शरीरम् ? तत्राऽऽह-—

> यथा नभित मेघोघो रेणुर्वा पार्थिवोऽनिले । एवं द्रष्टरि दृश्यत्वमारोपितमबुद्धिभिः ॥ ३१ ॥

यथा न मसीति । अयं हि द्रष्टा । देवदत्तवद्भगवान् सर्वं पश्यति । यद्यपि शरीरमपि दृश्यं, तथापि द्रश्यं व्याप्तिमिति तद्यतिरिक्तस्येव दृश्यत्वप्रतीतिलोंके । तत्र ये महान्तस्तं सर्वेऽत्र वह्याण्डे अयोगोलके बिह्निय भगवन्तं पश्यन्ति । ये पुनर्गृहास्ते तिस्मन्द्रष्टरि दृश्यत्वमारोपर्यान्त । नतु कथमन्यस्मित्रन्यधर्माध्यारोप दृत्याशङ्कत्र सद्दृष्टान्तमाह—यथा न अश्वि मेघोघ इति । वस्तुतस्त्वाकाशोऽदृश्यः । तत्थ तदावारत्वेन कथं मेवा दृश्या भवेषुः । येपामि मते दृश्यस्तेपामि मते नाऽकाशे मेघाः । किन्तु वायावेव । तत्र यथाऽन्यत्र स्थितानामन्यत्र प्रतीतिः । अत्र विशिष्टप्रतीतिरारोपितेन सद्द तथा नाऽस्तीति दृष्टान्तान्तरमाह—रेणुर्वा पार्थियोऽनिल इति । यथा वात्यादौ तद्विशिष्टरेणुप्रतीतिः । ततो प्रान्ता वात्याया इति रेणुं मन्यन्ते । वस्ततस्तु पार्थिवो रेणुः ॥ ३१॥

एवं प्रपत्ने जडबुद्धिर्भन्ता भगवहुद्धिर्भुख्याते निरूप्य, जीवेऽपि मगवहुद्धिरेव मुख्या, न जीव-बुद्धिरिति निरूपयति—

> अतः परं यदव्यक्तमव्यूदगुणवृंहितम् । अदृष्टाश्रुतवस्तुत्वात्स जीवो यत्पुनर्भवः॥ ३२॥

अतः परिमिति । अतो मद्याण्डित्रग्रहात्स्क्षं सर्वेन्द्रियागोचरमञ्चक्तापरपर्यायं करचरणाद्या-कारेणाऽपरिणर्तर्गुणः स्वाभाविकेर्न्याप्तम् । अस्तीति सम्बन्धः । ततः किमित्याकाङ्कायां स जीव एव । जीवजडभगवद्यतिरकेण चतुर्धपदार्थम्याऽभावात् । नतु तथापि जीवत्वं कुतः १ अत आह—अह-ष्टाश्चत्वसन्तुत्वादिति । यदि तज्ञडं स्थात् , दश्यं स्थात् । यदि वा भगवद्रपं स्थात् , वेदादौ श्चतं स्थात् । न वा निःचभावं, शश्यक्षक्षवत् । वस्तुत्वात् । तस्मात्यारिशेष्याजीव एव । केचन तं जीवो-पार्थि मन्यन्ते ! तथा प्राप्तायप्रविवेकेन भगवद्यतिरिक्तस्य जीवस्थाऽभावात्कैस्थोपाधिः स्यात् । तस्मा-जीव एव सः । किञ्च । यस्मान्युनर्भवः । पुराणं लोके चैवः प्रतीयते । पूर्वमयं देवः स्थित इदानी

९ इपल्याभावादिति इ. ग. इ. इ. १ सर्वत्र इति छ. १ इस्रोपाभित्वमिति स.

रै स्कं. ३ अ. ३७ छो. ]

मनुष्यत्वमापन्न इति । अतः पुनर्भवाऽन्ययानुषपत्त्या भगवदुपाधिः स्क्ष्मो जीवः दक्षिदस्तीति मन्तव्यम् ॥ ३२ ॥

किमती यद्येवम् ? तत्राऽऽह---

यत्रेमे सदसदृषे प्रतिषिद्धे खसंविदा । अविद्ययाऽऽत्मनि कृते इति तद्रह्मदर्शनम्॥ ३३॥

यन्ने इति । वस्तुतस्तु सर्वो मगवानेव । न जीवो नाऽपि जडः । प्रतीतिस्त्वाविद्यकी । यदा प्रनः स्वस्मिन्नेवाऽधिष्ठाने इमे स्थूलस्क्ष्मे त्रझानुभवेन प्रतिपिद्धे भवतश्चत् । प्रतिपेथे हेनुमाह—अ-विद्ययाऽऽत्मिनि कृते इति । ब्रह्मानुभवेच्यतियेकणाऽऽत्मिनि कृते आत्मस्थाने तत्यतीयत इत्यर्थः । इतिश्वन्दो हेतौ । तत्तदेव ब्रह्मदर्शनं ब्रह्मानुभवो भवतीत्यर्थः । सर्वत्र ब्रह्मप्रतीतिस्तिष्ठति, जडनीवप्रतीतिर्गच्छतीति मावः ॥ ३२ ॥

कि तावता ? कदा या प्रशितिरेषा गच्छति ? इति तद्वयं निरूपयित—

यद्येषोपरता देवी माया वैशारदी मतिः। सम्पन्न एवेति विदुर्महिन्नि खे महीयते॥ ३४॥

यद्येषेति। एषा माया भगवतो विद्यारदस्य सम्बन्धिनी देनी देवतारूपा पूर्वाऽवस्थात उपरता भवति। तथाभे तसा न निःस्वभावस्यं मवत्। किन्तु सा मतिरूपा भवति। यदा प्रवृत्तिरूपा भवति तदा मायः। निवृत्तिरूपा मतिरिति विद्यपः। तदाऽयं जीवः स्व महिष्रि सम्पन्न एव स्वरूपं प्राप्त एव महीयते। स्वाराज्यं करोतीत्वर्थः। एवं—"सर्वं हरि"रित्येतद्थं सपरिकरः पुरुपावतारो निरूपितः॥ २४॥

एनमन्यप्राऽपि कृष्णे पुरुपोत्तमे जन्मकर्मनिरूपणं तस्य भगवत्त्ज्ञानार्थमेवेत्याह—

पवं जन्मानि कर्माणि द्यकर्तुरजनस्य च । वर्णयन्ति स्म कवयो वेदगुद्यानि हृत्पतेः ॥ ३५ ॥

एबमिति । नतु उपदेशातिदेशयोः को विशेष इत्यत आह । अजनस्य जन्मानि, अकर्तुः कर्मा-णीति । विरुद्धधर्माश्रयत्वेत माहारूयं विशेषः । "एताचानस्य महिमे" ति वचनात् । एवमेव हि कवयो वर्णयन्ति विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेन । नतु कथं प्रतीतिरिवरोधेन ? तत्राऽऽह—वेदगुद्धा-नीति । वेदेऽपि गोप्यानि । भ्रान्तानां विरुद्धवत्प्रतीत्यर्थे तथा वचनम् । वस्तुतस्तु सर्वभवनसमर्थे मह्मणि विरोध एव नास्ति । किश्व । हृत्यत्वेः । सर्वेषा हृदयानां स एव प्रेरकः । तत्र यथा अनेकविधं प्रेरयित तथाऽनेकविधो मवतीत्यर्थः ॥ ३५ ॥ क्षं वर्णयन्ति ? का वा तस्य ठीठा ? किं खरूपम् ? क्षं ज्ञायते ? इखाकाङ्कायामाद् सा चाः इदमिति त्रिभिः । अथवा । "सृत जानासी"त्यस्य वा (?) उत्तरम् ।

स वा इदं विश्वममोघलीलः सृजत्यवत्यत्ति न सज्ञतेऽसिन्। भृतेषु चाऽन्तर्हित आत्मतत्रः पाद्विगिकं जिव्यति पद्गुणेशः॥ ३६॥

84

स पुरुषोत्तमः । वै निश्चयेन । काटादीनां तत्येर्यत्वात् । इदं विश्वसिति प्रपत्रे भेदो निवारितः । अश्वरकालकर्मस्यभावप्रकृतिपुरुषैः कियते जगदिति य**द्वरूपा निरूपितं तदस्तुतो** भगवानेव करोति । तत्र हेतुः—अमोघलील इति । केवलमक्षरादिभिः कृते खतन्नस्य भगवतः इच्छाऽभावे सति किया व्यर्था स्यान् । कार्यव्यापृतत्वेन सम्यनस्परणाभावाचः । भगवतस्त ठीला सा । जगतो भोग्यत्वात् । त्रीहीनिव वा गृजस्यवस्यति । भक्षणकथनात् । अन्येषां कर्मकरत्वे-माऽप्रयोजकत्वमुक्तम् । जीवानामिष तथात्वेन वैरुध्य**ण्यमाह—न सञ्जत इति । तस्कराण-**दोषा मोहहपादयः सङ्गः । तन्नाम्ति । तत्र प्रमाणिमत कथयन्नास्मिन्निति । मृतेषु खांस्रक्-तेषु जीवेषु च न सङ्गः । जीवजडयोरनासक्तिरुक्ता । ननु सर्वत्र कार्यकारणयोदेशनाङ्गगवत्रभाउदर्श-नात्कर्य भगवान्करोति। दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकल्पनाया अन्याय्यत्वाच । तत्राऽऽह---अन्तिहित आत्म-सन्त्र इति । अन्तर्हितत्वाददर्शनम् । आत्मतचत्वान्न दृष्टसम्भवः । दृष्टानां परतश्रत्वात् । नृतु सुर्व-त्राउन्तर्हिनः अनुप्रदिष्टश्चेत्करोति तदा भोगे दोषः । जीवैः सह भोगात् । प्रथमत एव वा भोगे भू-ज्यमानानामभावापत्तिरित्याशक्क्याऽऽह । पाइगिकं जिन्नति । भोगो हीन्द्रियसाध्यः । इन्द्रियाणि त धर्मा-नेव गृह्धन्ति न धर्मिणः । तत्र केवलानां ग्रहणं जीवैरशक्यम् । इन्द्रियाणां च क्षणमात्रं धर्मैकदेशस्-म्बन्धः । तथाच पद्मविषयाणां भोगो भगवत्साध्य एव । जिद्मतीति धर्माणामेव ग्रहणम् । छोके केव-रुधर्मग्रहणं भ्राण एवेत्युक्तम् । पण्णामिन्द्रियाणां पञ्चपर्वाविद्याध्याप्तत्वेन प्रत्येकं पञ्चरूपत्वात्यञ्चविधत्वं वर्गत्वम् । तथाच त्रिंशद्धेदा भवन्ति । अष्टाविश्वतिभेदानि तत्वानि, खयं, भक्तिश्वेति । तेषां रसान् ख-यमेवाऽनुभवतीत्यर्थः । ज्ञानसहितानां रूपादीनां न जीवं प्रति सर्वभावेनाऽऽत्मसमर्पणं किन्त्वेकदेशेन कथिंबदेव । न तथा भगवतीत्याह—चन्नुणेश इति । ईशत्वेन नियामकत्वं तद्धीनत्वं चोक्तम् ॥ ३६॥

इत्यत्यन्तस्क्षेमिक्षक्षेया पदार्थो निरूपितः । वस्तुतस्तु न सम्यण् ज्ञायत एवेत्याह—

न चाऽस्य कश्चिन्निपुणेन धातुरवैति जन्तुः कुमनीष ऊतीः । नामानि रूपाणि मनोवचोभिः सन्तन्वतो नटचर्यामिवाऽज्ञः ॥३०॥

न चाऽस्येति । अयमभिप्रायः । सर्वरसास्ताद्नं भगवत उक्तम् । ते च रसा उत्कृष्टा अपकृष्टाः स्वत आधारतोऽधिकारिभेदेन च भवन्ति । ते च भगवता अनुभूयन्ते न वेति सन्देहः । सर्ववस्तुषु रसरूपेण भगवत एव प्रविष्टत्वाञ्च स्वात्मानं प्रत्युत्कृष्टता अपकृष्टता वा । सर्वरूपयाच्च द्वितीयाऽपि कोटिः । चकारात्प्रमाणान्तरस्याऽपि निवृत्तिः । एवं निरूपेणेन नत्त्या भगवदाविभीदात्प्रस्यश्चाह—अस्येति । कृष्णस्य । कश्चिदिति । त्रह्याऽपि । निपुणेनाऽपि प्रमाकरणेन । तत्र हेतुः—धातु-रिति । उत्पादकोद्विहं भगवान् तदुपादानोपलम्भकः । कस्मै प्रयोजनाय कथं सप्टवानिति कथमन्यो

१ अभावत्वापित्रिति क. ग. २ धर्म धंप्रहणमिति स. ३ अलन्तस्थमेक्षिकतवेति स.

विजानीयात् । तत्राऽपि जन्तुः कृमितुल्य ऊहापोहकौशल्यरहितः । भगवतोऽपि न स्वाभाविक्यः कियाः । किन्तु ऊतीः । निपातप्रयोगश्राऽवान्तरभेदाऽपरिज्ञानाय । रार्वया अज्ञाने हेतुः । मनोवचोभिः सह नामानि वेदान्, रूपाणि विषयान्, सन्तन्वतो विस्तारयतः । चतुर्भिश्च महारोगैव्योप्ता कतीने जानते । नटवचाऽपि करणमन्यथा प्रतिभासनात् । प्रमाणवलेन हि परिज्ञा-नम् । प्रमाणव्यामोहार्थमेव नटप्रवृत्तिरित्याह-नटचर्यामिति । सुतरामज्ञः । पुष्टिमार्यानभिज्ञ इत्यर्थः ॥ ३७ ॥

तर्हि कथं निस्तार इलाशङ्ग्याऽऽह---

स वेद धातुः पदवीं परस्य दुरन्तवीर्यस्य रथाङ्गपाणेः। योऽमायया सन्ततयाऽनुवृत्या भजेत तत्पादसरोजगन्धम् ॥३८॥

स वेदेति । घातुरिति । पूर्ववत् । स तु न ज्ञात एव । अज्ञायमानस्वरूपत्वात् । कार्यं तु हौकिकम् । तन्मार्गपरिज्ञाने समागमनं बुद्धाः सहभावात्कार्याणां तत्त्वं ज्ञायेतेति तस्य गतिमार्गो ज्ञा-तव्यः । लौकिकवैदिकप्रमाणा(?)ज्ञानाभावे हेतुमाह—परस्थिति । सर्वप्रमाणाद्रे वर्तमानस्येत्यर्थः । **भदाचिदशक्तावत्पचलने** तत्रत्यैर्जायतेत्याशक्याऽऽह—दूरन्तचीर्यस्यति।दुष्टः अन्तो यस वीर्यस्य । पराक्रमो न समाप्यत एव कदाचिदिष । समाप्तिश्रेत्प्रत्य एवति दुरन्तता । प्रत्यानन्तरं त ज्ञातेव चास्तीति भावः । किञ्च । कालस्थेव परिज्ञानं सम्भवति । तच कालचकं पाणै। यस्य । कालमपि स्थिरीकृत्य तिष्ठति । अथवा । सर्वमेव जगत् रथः । तस्याऽप्यध्यक्षकम् । तत्याणौ यस्येति । इस्तचा-लनेन चलति । इस्ताधारश्च । स कथं शकटश्वैज्ञीतुं शक्यते । अतो भगवदनुवृत्तिरेव ज्ञानहेत्रित्याह— योऽमाययेति । दीर्घकालादरनैरन्तर्यसेवायां मायाऽभावोऽप्यङ्गम् । सर्वो हि लाकिको वैदिकश्र मायया मगवन्तं भजते । एवं हि कृते अयमस्मभ्यमिदं दाखदीति बद्धवा भगवतः सकाशात्पदार्थान **ग्रहीतुं भगवद्वश्वनार्थं प्रयत्न**करणात् । भगवांस्तु ततोऽपि चतुरः । अतो माया त्याऱ्या । स्वयुक्तिवि-चारो मायेति पर्यायः । सन्तता निरन्तरा । अनु पश्चाद्वतिरिति गतिपश्चाद्वावोक्तेर्द्यवकाराङ्गै वोधितौ । चरणपरिज्ञानं हि मार्गज्ञाने हेतुः । तदेव पञ्चजम् । तस्य गन्धः । भगवतः शयने पादसंवाहने अर्ध्व-मुखस्य चरणस्य आर्घौणे गन्धोऽनुभूयते । तथा येषां हृदये भगवान् स्वच्छन्दं शेते । वहिरिन्द्रियाणि च गन्धेनाऽऽक्रष्टानि तत्रैव प्रविद्यन्ति . स च भगवन्मार्ग जानातीति ज्ञानपक्षः । मक्तिपक्षे तु तस्य चरणी मक्तिमार्गः । स च शुद्धे विश्वँदेऽन्तःकरणे आविर्मृतं सरोजम् । तत्र गन्यः सन्तः । प्रेम वा । तस्य मजनं निरन्तरानुवृत्तिरिति ॥ ३८ ॥

एवं प्रासङ्गिकमुक्त्वा भिन्नोपक्रमेण प्रस्तुतमाह-

अथेह धन्या भगवन्त इत्थं यहासुदेवेऽखिललोकनाथे। क्रवेन्ति सर्वात्मकमात्मभावं न यत्र भूयः परिवर्त उद्यः ॥ ३९ ॥ अधेति । प्रश्नेनैवं ज्ञायते भवन्तो भगविष्ठष्टा इति । इह संसारे भगवन्तो भवन्तः । "यो य-च्छाद्धः स एव स" इति वचनात् । घन्या इति । धनं भगवद्धक्ति ज्ञानं वा अर्हन्तीनि धन्याः । इत्यमिति । द्वीनमपि सम्बोध्य अनवसरमवसरीकृत्य तन्मुखादपि परमादरेण श्रवणम् । एवं प्रकारः ।

यासदेव इति । देवान्तराऽभवनं निरुपितम् । अखिललोकनाथ इति । तस्य सर्वेशस्यं च ज्ञाला वेदान्तवेदानां च । एवं माहातम्यज्ञानार्थः सुदृदक्षेद्वार्थं च विशेषणद्वयमुक्त्वा, रूच्यर्थमात्मपदं प्रयुज्य, भावं देवत्वेन रित कुर्वन्ति यतः अतो धन्या इति पूर्वण सम्बन्धः । अस्य फलं पुनः कालसंसारचेक महावर्तरूपे पुनः पतनाभावः । एतरेहावसानपर्यन्तं यथा भवत् तथेति पुनः (१) श्रन्दार्थः । अनादराभावाय--- उग्र इति ॥ ३९ ॥

कुत इदमुद्द्वतिमत्याकाङ्कायामाइ---

१ स्तं. ३ अ. ४३ छो.

इदं भागवतं नाम पुराणं वेदसम्मितम्। उत्तमश्होकचरितं चकार भगवानृषिः॥ ४०॥

इदं भागवतमिति । भगवतः सर्वसम्बैन्धि भागवतम् । नामेति प्रसिद्धम् । पुरातनम् । पुराण-मिति जातिशन्दो वा । वेदेन सम्बद्धितम् । मतान्तरेष्टि । नाजत्र वेदवित्रतिषेषः । वस्तुनिरूपणार्थ प्रामितिकक्याऽपि पुरुषोत्तमकथैवेत्याह-- उत्तामश्रोकचरितमिति । उत्तमश्रोकसः ,चरित्रं वत्र। आर्षज्ञानेन भगवान्वेदव्यासोऽनुभ्य आह् ॥ ४० ॥

> निःश्रेयसाय छोकानां धन्यं खस्त्ययनं महत्। तदिदं प्राहयामास सुतमात्मवतां वरम् ॥ ३१ ॥

ग्रन्थैप्रवृत्तिः सर्वमुक्तये । धनप्राप्तिः करयाणं च । **टक्ष्म्याः सर्वगताया भक्तायाः श्रवणातः ।** महदिति । खतो गुणतोऽर्थतश्र । स्वस्य ज्ञानार्थ परम्परामाह । व्यासः शुक्रं वेदवत्पाठितवान् । गोप्यत्वाय--सुनिमिति । जितेन्द्रियता ज्ञानं चाऽत्राऽङ्गम् । तस्योत्कर्षे भागवतं फुठतीत्विमित्रा-येणाऽऽह---आत्मवतां वरमिति ॥ ४१ ॥

प्रमाणान्तरचिन्ता न कर्तव्येत्याह-

सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्धतम्। स च संश्रावयामास महाराजं परीक्षितम्। प्रायोपत्रिष्टं गङ्गायां परीतं परमर्पिभिः ॥ ४२ ॥

सर्वयेदेति । त्रैवर्णिकानामुद्धारार्थे वेदः । स्रीश्रुद्राणामितिहासः । उभयसारोद्धारत्वात्सर्वोद्धारकम् । परम्परामाह—स चेति । स्पष्टम् । प्रायो मरणपर्यन्तपन्ननिवृत्तिः । गङ्गायामिति देशोत्कर्यः । परमर्षिभिरिति सत्सङ्गः ॥ ४२ ॥

"धर्मः कं शरणं गत" इति पष्टप्रश्रस्योत्तरमाह-

कृष्णे खधामोपगते धर्मज्ञानादिभिः सह । करों नष्टदशामेष पुराणाकीं अनोदितः ॥ ४३॥

कृष्ण इति । धर्मस्त भगवतैव सह गतः । स्थिते शरणचिन्ता । किटरन्थकारतत्यः । तेन वि-

<sup>9</sup> देवतान्तराभाजनमिति क. घ. ह. २ सर्वे सम्बन्धीति ख. ३ इतः प्राक्-निश्रेयसायेति इति प्रतीकवित क. व. व.

हितदृष्टीना न त्वन्थानाम् । खतोऽदुष्टानाम् । पुनर्धर्मादिज्ञापनार्थं पुराणरूपोऽर्कोऽधुनोदितः । स्थित-रव लोके प्रकटीभूत इत्यर्थः ॥ ४३ ॥

स्वस्य प्राप्तिप्रकारमाह---

86

तत्र कीर्तयतो विप्रा विप्रर्पेभूरितेजसः। अहं चाऽध्यगमं तत्र निविष्टस्तद्नुप्रहात्। सोऽहं वः श्रावयिष्यामि यथाधीतं यथामति ॥ ४४ ॥

तन्त्रेति । विप्रा इति सम्बोधनेन सर्वपूरकत्वाच्छुकः प्रथमं पूर्तिवान् । अधुना पुनः स्मरणेन भवन्तः पूरयन्तीति । स्त्रीकिकत्वाऽभावाय--- ऋषि(१)रिति । असन्दिरधार्थकथनायोत्तरत्र प्रकाशनाय प-भूरितेजस इति । भूरि तेजः ज्ञानप्रकाशो यस्य । ब्रह्मवित्त्वेन तेजोविशेपो वा सर्वज्ञत्वाय । ततः सर्वतोगुखं मागवतं जातमित्याह्-अहं चेति । सर्व एव।ऽधीतवन्तः । अहं च । तत्र उपरेश-सभायां प्रसङ्खाः अतम् । किन्तु श्रकानुप्रहात्तत्रोपविश्य । अनुप्रहं प्राप्य तत्र निविष्टः । सोऽहमुपदे-शास्त्राप्तमागवतो वः युष्मान् अध्ययनमनतिकस्य तन्मध्ये यथामति स्वतुद्धानुसारेण । अनेन गर्व-परिहारः । उक्तादप्यधिकोऽर्थोऽस्याऽस्तीिः ज्ञाप्यते ॥ ४४ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलुभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे नृतीयोऽध्यायः।

## चतुर्थोऽध्यायः।

ऐवं भागवतार्थस्य निर्धारः स्वाधिकारतः । त्रिभिः कृतो दितीये तु त्रिभिस्त्याज्यसमत्वतः ॥ १॥ मध्याधिकारे यच्छास्त्रं तदत्र विनिरूप्यते। नारदस्याऽधिकारित्वाच्छोतुश्चिन्ताकुलत्वतः ॥ २ ॥ तज्ञाऽध्याये चतुर्धे तु व्यासचिन्ता निरूप्यते। उत्तमप्रक्रियायाश्च वक्तर्हेत्निरूपणात् ॥ ३॥

पर्वप्रकरणे खाधिकारानुसारेण शास्त्रार्थी निरूपितः । तत्र मुरुत्वेन भागवनमृत्तमः । यस्मिन्भाग-षते श्रुते स्तस्याऽयं शास्त्रार्थः प्रतिभातस्त्रदेवाऽस्माभिरपि श्रोतव्यमित्यभिप्रायेण शानकः स्तं १-च्छतीत्याह च्यासः—

#### व्यास उवाच---

इति व्रवाणं संस्तूय सुनीनां दीर्घसत्रिणाम् । षृद्धः कुलपतिः सूतं वहूचः शौनकोऽत्रवीत् ॥ १ ॥

इति ख़बाणमिति । सर्वत्र हि वक्तवीक्यसमास्यनन्तरं श्रोतुः प्रश्नः । अत्युत्कण्ठया त्विहाऽसमा-प्रावेव प्रश्न इत्याह—मुचाणमिति । सम्भावनामात्रेण पृष्टे, समूले शास्त्रार्थे निरूपिते, वक्तरि महत्या श्रद्धपा, सम्यक् स्तोत्रं कृतवन्त इत्याह—संस्तुरंगित । संस्तवनं ग्रन्थाद्धहिः । पूर्वमाकाङ्कायाः प्रायत्यात्सर्वरेव पृष्टम् । अधुना किञ्चिदुत्कृष्टमस्तीति बुद्धा मननेन च तन्निर्धार्य सहस्रसंवत्सरे च मगव-दवतारनिश्वयात्तदर्धमेव च सन्नारम्भात्कोलाहले सम्यक् श्रवणं न मविष्यतीति सर्वेषु शृण्वत्से तत्स-म्बन्धी देवतास्वरूपाभिज्ञः शौनकः पृच्छतीत्यर्थः । वृद्धो ज्ञानवृद्धः । कुलस्य ऋषिकलस्य पतिर्निया-मकः । बुद्धिनिद्धिरो ज्ञानवृद्धे भवति । उत्तरत्र प्रचारार्थं वचनविश्वासः कुलाचार्ये मवतीति वृष्टः कुलपतिरिति पदद्वयेन ज्ञापितम् ॥ १ ॥

चतुर्भा श्रत्र प्रश्नः । भागवतविषयकः, कर्तृविषयको, वक्तृविषयकः, श्रोतृविषयकश्चेति । तत्र प्रयममाह---

#### शोनक उवाच-

सूत सूत महाभाग वद नो वदतां वर। कथां भागवतीं पुण्यां यदाह भगवान् शुकः ॥ २ ॥

सृत सृतेति । आदरे वीप्सा । तव तु महाभाग्यं यद्भागवतं श्रुतवानसीति सहाभागेति स-म्बोधनम् । नः अस्मभ्यम् । न श्रोतृत्वमात्रमस्मासु किन्त्वस्मभ्यं भागवतं देयमिति चतुर्यीप्रयोगः । वदतां मध्ये श्रेष्ठः । निर्धारणात्र समासः । वदतां मध्ये त्वमेव श्रेष्ठः । यस्यां कथायां श्रुतायां त्वयैवं शास्त्रार्थों निरूपितम्तामेव कथां वद । पुण्यां धर्मेरूपाम् । विहितत्वाद्यागवत् । श्रद्धाधिक्ये हेतः—यद्यस्मात्कारणाद्भगवान् शुक्त आह । शुक्त इति मुक्तः । भगवानिति पूर्णगुणः ॥ २ ॥

दितीयं प्रश्नमाह---

कस्मिन्युगे प्रवृत्तेयं स्थाने वा केन हेतुना। कुतः सञ्चोदितः कृष्णः कृतवान् संहितां मुनिः ॥३॥

कस्मिन्युग इति । कर्तुः परिकरापेक्षत्वात्कर्तृप्रश्ने परिकराणामपि प्रश्नः । कालदेशहेतवो हि परिकराः । प्रयोजंककर्ता च । त्रिषु प्रवृत्तेयमिति सम्बन्धः । कस्मिन्युगे इयं सम्प्रवृत्ता । कस्मिन्वा स्थाने । केन वा हेतुना । यथाऽत्र चित्तवैयम्यं तदभावो हेतुः । केन वा प्रेरितो भनतु । कुतो वा हेतोः प्रेरितः । प्रवृत्तौ त्रयः प्रश्नाः । करणे चैकः । सुनिरिति मननप्रतिबन्धिकायाः संहितायाः कयं करणम् ॥ ३ ॥

तृतीयमाह पञ्चभिः-

तस्य पुत्रो महायोगी समदङ्गिर्विकल्पकः। एकान्तमतिरुन्निद्रो गुढो मूढ इवेयते ॥ ४॥

तस्य पुत्र इति । वकुत्वेन प्रैकृष्टलाबाऽध्येतृत्वनिभित्तसन्देश इहोन्यन्ते । ते चाउम्रे वक्तव्याः । महायोगी समाधिशः । प्रथमं योगो दुःखदोऽपि भवति । प्रवृद्धस्तु सुखदः । तादशस्य कथाकथनम-

१ परिपृरितवानिति स. २ इतः आगेकः श्रोकोऽभ्याधिको दृश्यते ध—पुस्तके । स यथा—"नुर्दे सामवतारम्भकार-भरवेन वर्ण्यते । न्यासस्याऽपरितोधस्तु तपःश्रवचनादिभि" रिति । ३ समन्वित इति प.

ग्रामिसिति नासि स. १ प्रयोजन कर्ता नेति स. ३ प्रध्तादिति प.

िर स्कं. १ व. ७ को.

युक्तमिति मावः । किन्न । सम्मद्दक् । न्नश्चविद्त्यर्थः । उत्रावचनुद्धिसाध्यं च प्रवचनम् । किन्न । निन् विकल्पकः । साङ्क्षप्रोक्तज्ञानसिद्धः । निर्गता विकल्पाः प्राकृता यस्य । किन्न । एकान्तम्मतिः । विरक्तः । एकान्ते मितर्यस्य । किन्न । उन्निद्धः । उद्भता निद्रा यस्येति स्वप्नदेष्टारिष्टनिवृत्त्यपेक्षार-द्वितेऽपि । किन्न । गृदः । सङ्गाद्भशमुद्धिजमानः । अत एव च लोके अप्रसिद्धः । किन्तु गृद इव ईयते ज्ञायते ॥ ४ ॥

किञ्च । सर्वदा असम्प्रज्ञातसमाधिस्थो वहिःसंवेदनरहित इति वक्तुमुपाल्यानमाह-

दृष्टाऽनुयान्तमृषिमात्मजमप्यनम्नं देव्यो हिया परिद्धुर्न सुतस्य चित्रम् । तद्दीक्ष्य पृच्छति मुनो जगदुस्तवाऽस्ति स्त्रीपुम्भिदा न तु सुतस्य विविक्तदृष्टेः॥ ५॥

दृष्ट्राऽनुधान्तमिति । अत्र ह्येवं कथा । क्रचित्सरोवरे नम्रा अप्सरसः स्नान्ति । तत्र नम्रं शुकं पुत्रमतुयान्तं व्यासं दृष्ट्वा वस्नाणि पर्यधः । ततो व्यासस्य सन्देहो जातः । कथं मां वृद्धमनमं दृष्ट्वा वस्नाणि परिद्रभति, पुत्रं तरुणं नम्नं दृष्ट्वा । इति सन्देहाताः पृष्टवान् । तासामुत्तरम् त्वाऽन्ति स्वीपुम्भिदा, न तु सुतस्येति । यद्यपि शान्दं ज्ञानं वेदव्यासस्य निर्विचिकित्सं स्वरूपज्ञानं च । तथापि महिःसंवेदनमस्ति । अधिकारित्वात् । पुत्रस्य तु नित्यारू दस्माधित्वात्र वहिःसंवेदनमस्ति । तदाह विविक्ततः द्विति । विविक्ता अनात्मस्पर्शरहिता दृष्टिर्यस्येति । एवमष्टगुणानां भगवत्कथानाथकानां विद्यमानत्वात्कथं कथाप्रवचनमिति ॥ ५ ॥

यद्यपि प्रवाजकधर्मकरणात्—"कीटवर्पयटेन्महीिम"ति वाक्यात्समाधेरुत्थितः । कैश्विदृदृष्टः प्रार्थितो निर्वन्धन कथां कथयतीति न मन्तव्यम् । ठोकानां ज्ञापकधर्मो महानयमिति नाऽस्मिन्वियत-

कथमालक्षितः पौरैः सम्प्राप्तः कुरुजाङ्गलान् । उन्मत्तमूकजडवद्विचरन् गजसाह्वये ॥ ६॥

कथमालक्षित इति । कुरुजाङ्गलान् हस्तिनापुरदेशम् । आ समन्ताच्छकोऽयमिति । पौरैरिति । पुरवासाहुद्धिविका भवति । ज्ञानं हि त्रेधा भवति । वहिःसौर्यादिना वचनेन सदाचारेण च । तिश्व-तयं नास्तीत्याह— उन्मक्तम् कज्ञ खबिति । गजेन समान आह्रयो नाम यस्य तत् गर्जसाह्रयम् । नगरनामनिरुक्तया तत्रत्या मचा इति लक्ष्यन्ते । अत एव ज्ञानभयाभावात्तीर्यविशेषत्वाच्छकस्य परिश्र-मणम् ॥ ६ ॥

कथं वा पाण्डवेयस्य राजपेंर्मुनिना सह । संवादः समभूतात यत्रेषा सात्वती श्रुतिः ॥ ७ ॥

अस्तु वा नगरे केषात्रिज्ञानं तथापि राज्ञा सह संवादोऽनुचितः । राज्ञो राजर्षित्वा-दनाचारिषु श्रद्धाभावः । शुकस्य च मुनित्वात्सर्वज्ञाचन संवादसम्भावनायां गमनाभावः । स च स-म्बन्धो बहुकालसाध्यः । तदाह । यत्रैषा सात्त्वती श्रुतिः । वैष्णवो वेदः ॥ ७॥

#### स गोदोहनमात्रं हि एहेषु एहमेधिनाम्। अवेक्षते महाभागस्तीर्थीकुर्वस्तदाश्रमम्॥ ८॥

भीमद्रह्मभाचार्यचरणविरचिता।

अस्तु वा । तथापि गोदोहनकालादिधिककाले गृहस्थगृहे संन्यासिनो वासोऽनुचितः । सोऽपि वासो न रागात् । तथा सित रागपूर्वर्धे चिरकालमि वासः सम्भान्येत । किन्तु गृहस्थानामाश्रमं तीर्थीकुर्वन् । गृहे मेधा बुद्धिरतिप्रवृत्तिनिष्ठा । तथा तेपामेव चाऽग्रे संन्यासः । तथा सित पूर्वदोषस्य विद्यागनत्वान्नाऽधिकारः । सङ्गदोपाच । अतः परमहंसैर्गृहस्थाश्रमः अतीर्थोऽपि तीर्थीकियते । ततो दोपद्वयं गन्छतीत्याह—स गोदोहनमात्रामिति । यथा हि गीर्धमेदोहार्थं तावत्कालं निर्वन्धं सहते तथा जगन्मित्रैरिप सोदव्यमिति हिशन्दार्थः । इयमवस्था महाभाग्येन प्राप्यत इति महाभागनविशेषणम् ॥ ८ ॥

श्रोतुः प्रश्नमाह चतुर्मिः---

अभिमन्युसुतं सूत प्राहुर्भागवतोत्तमम् । तस्य जनम महाश्चर्यं कर्माणि च एणीहि नः ॥ ९ ॥

अभिमन्युसुतिमिति । पितृनाम्ना महत्त्वं हि मातृनाम्ना तु हीनता । इति स-र्वत्र बोद्धव्यं श्रीमद्भागवतेऽपि च । अभितः सेर्वतो मन्युर्यस । न त्वन्तः । क्षत्रियस चाऽयं धर्मः । अन्तः कोधाभावाच वैष्णवः । सृतेति सम्बोधनं वृत्तान्तपरिज्ञानाय । ठोकवृत्तपरित्यागेन भगवदेकपरायणो महाभागवतः । "विम्हजति हृद्यं न यस्ये" ति वा । प्राहुरिति सर्वठोक-प्रसिद्धः । पूर्वमेव तादशस्य भागवतेन यो विशेषस्तत्परिज्ञानाय पूर्व विशेषं पृच्छति नस्य जनमेति । महदाश्चर्यं यत्र । मृतस्य गर्भात्मितितस्य पुनर्जीवनमिति । भारतादिष्वेवमेव कया । किनिश्रहादीनि कर्माणि ॥ ९ ॥

वैष्णवस प्रायोऽनुचित इत्यभिप्रायेणाऽऽइ--

स सम्राट् कस्य वा हेतोः पाण्डूनां मानवर्धनः। प्रायोपविष्टो गङ्गायामनादृत्याऽधिराद्श्रियम्॥ १०॥

पैरीक्षिति लोकिकोऽप्युत्कर्पोऽस्ति । सम्राट् चक्कवर्ती । पैण्ड्नामपि मानं वर्द्धयति । पाण्डवप्र-तिष्ठया नाऽस्य प्रतिष्ठा । किन्तु विपरीतेत्यर्थः । गङ्गयैव च सर्वपुरुषार्थसिद्धिः । किं गङ्कायां प्रायो-पवेशनेन । पराजयस्त्वसंभावित एव । यतः अधिका सञ्जामपि श्रीर्थहे यस वर्तते तामप्यनादस । एवं लोकविष्णवाभ्यां प्रायोऽनुचितः ॥ १०॥

कियों। रुजा तु सर्वतो महती । विशेषतः खेषु । तत्कयं राज्ञां मध्ये प्रायोपवेश्वनमित्यमि-प्रायेणाऽऽह्—

नमन्ति यत्पादनिपीठमात्मनः शिवाय हाऽऽनीय धनानि शत्रवः। कथं स वीरः श्रियमङ्ग दुस्त्यजां युवैयतोत्स्रष्टुमहो सहाऽसुभिः॥ ११॥

१ लग्नरशानिष्टेत्यादि स. १ नान्यस्मित्रिति क. ३ आहो यस्येति क. स. ग. क. ४ गणाह्रयमिति स. ५ श्रदामाद इति स. ६ संदादसम्मादनया इति स.

९ परित इति ख. १ इतः प्राक्-स इति, इति प्रतीकमस्ति प. १ पाण्ड्नामिमानमिति ख. ४ किन्दु इति खः

नमन्तीनि । पादनिपीठं पादुके वा । सर्वत्र देशेष्वस्य सिंहासने गला स्वापराधमार्जनार्थं धनान्यानीय । हेत्याश्चर्ये । शत्रवोऽपि नमन्त्यात्मनः शिवायति । देशस्तु पूर्वमेवाऽपहृतः । स्वयं च सङ्कटे पतिताः पुनः स्वदेशप्राप्त्यर्थं धनानि प्रयच्छन्तीत्यर्थः । अयमर्थम्तस्य पुरुपार्थो न भवतीति न मन्तव्यम् । यतो वीरः । वीररसस्य विद्यमानत्वात् । वीरस्य हि प्रायोपवेशेन मरणं ठआकरं भवति । किश्च । धनाद्यर्थं प्रायश्चित्तार्थं वा ठोके प्रायोपवेशेनं सिद्धम् । तत्सार्वभामिश्रयास्त्यागिवपयत्वाद्धनार्थं न भवति । नदर्थत्वे च कथं श्रियं त्यक्तवानिति । तत्रापि प्राणेः सह । को वा भोक्ष्यति । ठोके हि प्राणापेश्वयाऽपि धनं दुस्त्यजम् । तस्करादिषु निर्णयात् । तत्रापि यून इच्छामात्रमपि दुर्लभं कि पुनः करणम् । सत्यवार्तायामहो इत्याश्चर्यम् ॥ ११॥

प्रायिक्तादित्त तु परलोकसाधनार्थ दैय्यवस्य प्रायोपवेशनं न भवति किन्तु जीवनमेवेत्याह—

शिवाय छोकस्य भवाय भूतये य उत्तमश्होकपरायणा जनाः।

जीवन्ति नाऽऽरमार्थमसौ पराश्रयं मुमोच निर्विच कुतः कलेवरम्॥१२॥

दिखायेति । प्रमादान्महापातकसम्बन्धेऽपि वैष्णवस्य न देहत्याग उचितः । तेषां स्वतः सेवा-सामर्थ्यामावेऽपि तान् पृष्टुः ठोकाना करणं सम्भवति । अतस्तपां जीवनमेव मुर्वेषां शिवाय भवति । शिवं शान्तसुखम् । भवः उद्भवः ठोके पुत्रपीत्रायभिवृद्धः । "अमाचर्चाया हि स्पा" इति वाक्यात् । मृत्ये ऐश्वर्याय । अणिमाद्यष्टैश्वर्य भगवत्सेवायां प्रासिक्षकम् । "महापुरुपपुजाया" इति वचनात् । अतः सर्वेषां पुरुषार्थसाधकस्य देहस्य त्यागोऽनुचितः । किञ्च । निर्वेदेन देहादिपित्त्यागो मृत्वितार्थः । "अभ्ययमभयं भूनेभ्य" इति वचनात् । तत्र वैष्णवानां विपरीतमित्यभिन्त्रायेणाऽऽह्—पराश्रयं निर्विचेति । निर्वेदे हेतुरेव परित्यक्तस्यः । न तु कठेवरम् । कस्य चिदेव हि धर्मस्य हेतुत्वम् । कछे च अव्यक्तमधुरे वरमिति नामनिरुक्तया अव्यक्तरसाविभीवहेतुरिति प्रतिभाति । स च भक्तिरसः । अन्यस्य ठोकवेदयोः प्रसिद्धत्वात् । अतो भक्तिरसाविभीवकं श्ररीरं कथं त्यक्तवानित्यर्थः ॥ १२ ॥

एवं प्रश्नचतुष्टयमुक्त्वोपसहरति---

43

तस्तर्वं नः समाचक्ष्त्र पृष्टो यदिह किञ्चन।

मन्ये त्वां विषये वाचां स्नातमन्यत्र छान्दसात् ॥ १३॥

तत्सर्यमिति । उत्तरोत्तरप्रश्नेऽपि पूर्वस्य न दौर्यल्यम् । तदाह—सर्वमिति । ननु भागन-तार्थेऽस्माकं परिचयो नाऽन्यत्रेति न वक्तव्यमित्याह—सन्य इति । अत्रैवर्णिकत्वाद्वेदे परं न परि-चयः । तदाह—अन्यन्न छान्दसादिति ॥ १३ ॥

प्रथमप्रश्रस स्कन्धान्तरेषुत्तरम् । तृतीयचतुर्थयोरुत्तमप्रकरणे । अतो हेतुमूतत्वाद्वितीयप्रश्र-स्रोत्तरमाह—

सुत उवाच--

द्वापरे समनुप्राप्ते तृतीये युगपर्य्यये । जातः पराशरायोगी वासव्यां कलया हरेः ॥ १८ ॥

3 रहेवि थ. २ परिवक्तम्य इति स.

कापर इति । भागवतिर्माणार्थमेव मुख्यतया तस्याऽवतार इति प्रथमं जन्माऽऽह । क्रक्कलस्य प्रथममन्वन्तरस्य तृतीययुगपर्यावृत्तो व्यायस्य जन्म । प्रथमयुगपर्यायो ज्ञानस्य ससाधनस्य कालः । द्वितीयः कर्मणः । तृतीयस्तु भक्तः । तथापि धर्माणां बाधकत्वात् कृते त्रेतायां च न जन्म । किन्तु धर्मस्य द्विपरतायां सन्देहे । सर्वेपामेव सन्देहः संशब्दार्थः । पराशरस्य भक्तत्वं पुराणान्तरेष्वेव संसिद्धम् । मार्कण्डेयनमस्कारे वयोवृद्धवचनात् । उपरिचरवसोः पुत्री वासवी । मत्स्यगर्भे जाताऽपि षीजधर्मयुक्तेव । अवतारप्रयोजनमः—पोगीति । योगः प्रवर्तनीयः । तत्रापि हरेः कलया सर्वदुः- खद्रीकर्तुर्ज्ञानकलया । योगस्तु भक्तियागः । ज्ञानस्य त्ववतारादेव तम्याऽपि फलं भक्तिः प्रयोजनम् । एवं भक्तिप्रवर्तनार्थमवाऽवतार इत्युक्तं भवति ॥ १४ ॥

तस्य प्रासङ्गिकमाइ---

स कदाचित्सरस्वत्या उपस्पृश्य जलं शुचिः। विविक्त एक आसीन उदिते रिवमण्डले॥ १५॥

स कदाचिदिति । स भक्त्यर्थमवतीर्ण एव कदाचिन्मार्गत्रयनाशे सित खसाऽपि ज्ञानविस्म-रणे सरस्यताः शुचि (१) जलमुपस्पृश्य तेन प्रबुद्धसार्वत्र्यः । पापपराजितमिव (१) न भवतीत्याह—शुचिरिति । अनेन ज्ञानकलायां धर्माशे एवाऽभिन्यक्तः । ततः स्वावतारप्रयोजनं विचारयन्सर्वेषां हितार्थे धर्ममपश्यदित्याह—विविक्त इत्यारभ्य कृपया मुनिना कृतमित्यन्तम् । विविक्ते ए-कान्ते । मनःस्थैर्यार्थमेतत् । तदा एकः आसीनः । भौतिकदैविकात्मीयदोषत्रयाभाव उक्तः । उदिन्ते रिविमण्डल इत्यावश्यककर्मकालाभाव उक्तः । पुण्यनक्षत्रस्य कालगुणानां च ज्ञापकं वा ॥ १५॥

पराऽवरज्ञः स ऋषिः कालेनाऽव्यक्तरंहसा । युगधर्मव्यतिकरं प्राप्तं भुवि युगे युगे ॥ १६॥

परे कालादयः । अवरे अस्मदादयः । करिष्यमाणेऽर्थे कालादीनां प्रतिबन्धकाभावं प्राणिनां तथा-ऽद्यष्टं चे ज्ञातवानित्यर्थः । एतदनन्तरं स ऋषिर्जातः । धर्माग्रस्यैव प्रकटत्वात् । कालो हि महानिष-कारी भगवतः । सर्वकर्ता सर्वनिमित्तं च । एवं सित व्यर्थः प्रयासोऽन्येषामिति कालनियन्तुर्भगवतोऽ-वतार इति ज्ञापयितुं कालकृतमुपद्रवं प्रथमत आह—कालेनाऽच्यक्तरं हसेति । अव्यक्तेनाऽश्च-रेण रहो वेगो यस्य, अव्यक्ते वा प्रकृतौ रहो वेगो यस्येति प्रकृतिप्रभृतीनां कालाधीनत्वमुक्तम् । अश्च-सम्मितवां । अव्यक्तो रहो यस्येति वेति प्रतिकियाऽकरणार्थे हेतुरुक्तः । एतावता भगवद्भितिरक्ता-स्तदधीनास्तदनुगुणा वेति निरूपितम् । फलितमाह—युग्धर्मिति । चतुर्युगाणां धर्माः तपोयज्ञस्वा-ध्यायदानादयः । तेषां व्यतिकरो नाशः । अनिधकारिषु वा प्रैवृत्तिः । स च व्यतिकरो नाऽऽक-स्मिकः किन्तु नियतः । भुव्येव न स्वर्गे । नाऽऽकस्मिकं किन्तु युगे युगे प्राप्तम् ॥ १६ ॥

कालेन धर्मनाशमुक्त्वा पदार्थनाशमप्याह—

भौतिकानां तु भावानां शक्तिहासं च तत्कृतम्। अश्रद्दधानान् निःसत्त्वान् दुर्मेधान् इसितायुषः॥ १७॥

🤋 प्रवसमिति क. व. २ चेति नास्ति व. 🗦 प्रवत्त इति क. व. ४ नाऽऽकस्थिकः इति व. ५ वुगेषु प्राप्तमिति व.

भौतिकानाभिति । भौतिकानामस्मदादीनाम् । चकाराङ्गतानाम् । शक्तिः खाध्यायादीनाम् । कृषिवृष्ट्यादीनां वा । तत्कृतं कालकृतम् । कर्तृदोषानाह--अश्वद्धानानिति । सर्वत्र श्रद्धारहि-तान् । सत्त्वं बलं विवेको वा । दुर्मेधान् बुद्धिरहितान् । चित्तमनोबुद्धिनाशा उक्ताः । अन्तःकरणे-**प्वहङ्कार एव पुष्ट** इत्थर्थः । अत एव आयुषीऽप्यपचय इत्याह—हसितायुष इति ॥ १७ ॥

> दुर्भगांश्च जनान्त्रीक्ष्य मुनिर्दिघ्येन चक्षुपा। सर्ववर्णाश्रमाणां यद्दध्यौ हितममोघटक् ॥ १८ ॥

कर्मणा हि भाग्यमुत्पद्यते । तत्काठादीनां शुद्धितारतम्येन महाभाग्यजनकत्वम् । द्वापरादौ तु **षण्णां दुष्टत्वादुर्भाग्यत्वम् । एतत्सर्वे न तर्कितम् । किन्त्वार्पज्ञानेन प्रमितम् । तथा सर्युपायज्ञानं मवतीत्यर्थः ।** पाषण्डघर्माः स्वतः एवोत्पत्स्यन्त इति तद्व्यावृत्त्यर्थमाह—सर्ववर्णाश्रमाणामिति । चकारादवान्तरदेशादिधर्माः । अनेन वर्णाश्रमदेशव्यतिरिक्ता धर्माः पापण्डा इति निरूपितम् । तेषामपाषण्डानामिदं दध्यौ । सत्यसंकत्पाद्धितं स्फुरतीत्यत आह—अमोघटगिति ॥ १८ ॥

यज्ञ एव सर्ववर्णाश्रमहितकर इत्याह-

चातुहोंत्रं कर्म शुद्धं प्रजानां वीक्ष्यं वैदिकम्। व्यद्धायज्ञसन्तस्ये वेदमेकं चतुर्विधम् ॥ १९ ॥

चातुर्होत्रमिति । आपेज्ञानत्वात्र युक्तिरपेक्ष्यते । युक्तिस्त्-आधिदैविकः कालो वा । "स विष्णवाख्योऽधियज्ञोऽसावि"ति वाक्यात् । भौतिककालकृतदोपद्रीकरणसमर्थः । अथवा । कालनियामको विष्णुः । तदुभयात्मकत्वाद्यज्ञम्य । स च श्रीतो विष्णुः । प्रमाणान्तराच वेदो वलिष्ठः । सर्वेवेदैकवाक्यतां वकं तस्य खरूपमाइ-चत्वारो होतारो यत्रेति । ते गणनायका होतुसच्दे-नोच्यन्ते अध्वर्यप्रभृतयः । अथवा । दशहोता चतुर्होता पञ्चहोता पञ्चोता सप्तहोतिति चतुर्होतारः । ते अप्रिद्धोत्रादीनां मूलमिति । चातुर्होत्रमग्निद्दोत्रादिपञ्चकं यैत्कर्म । कर्मेति नामधेयम् । तद्धि ससाधनं नित्यमिति कालास्पर्शाच्छुद्रम् । प्रकर्षेण जातानाम् । तत्र वेदः प्रमाणमित्याह—वैदिकमिति । तेषां यज्ञानां विस्तारार्थे वेदं चतुर्था कृतवानित्याह- ज्यद्धादिनि । अकृशरतया निरूपणादुदि-सौकर्येण यज्ञसन्ततिः । अभिन्नेष्वंशभेदव्यवस्थया वा ॥ १९॥

तान्भेदानाह---

ऋग्यजुःसामाथर्वाख्या वेदाश्चरवार उद्धृताः। इतिहासपुराणं च पश्चमो वेद उच्यते ॥ २०॥

**ऋरयजुःसामाधर्याच्या इति ।** ऋग्वेदेन होता करोति । यजुर्वेदेनाऽध्वर्युः । सामवेदेनो-हाता । चतुर्थेन ब्रह्मा । तत्तत्कर्भप्रतिपादकानां मचाणां ब्राह्मणानां च खण्टा उद्ता वेदशब्दवाच्या जाताः । तेषामपेक्षितधर्मप्रतिपादकः पश्चमो वेद इतिहासपुराणास्यः 🗀 २०॥

मिलेष्वंशप्रतिष्ठापनार्यमाह---

तत्रर्गेदधरः पैलः सामगो जैमिनिः कविः। वैशम्पायन एवेको निष्णातो यजुषामृत ॥ २१ ॥ अथर्वाङ्गिरसामासीत्सुमन्तुर्दारुणो मुनिः । इतिहासपुराणानां पिता मे रोमहर्पणः ॥ २२ ॥

तन्नेति । अत्र तु क्रमो मन्नाणामिति न निरोधः । पैठादयः ऋपयः । सुमन्तुर्दोरूण इति । अभिचारिकवाहुत्यादिति केचित् । वस्तुतस्तु स्वाभाविकदुष्टलाद्ये यञ्जेषु तस्याऽप्रवेश इति । तथापि पाठने हेतु:- मुनिरिनि । इतिहासपुराणानां सर्वाधिकाराय रोमहर्षण उक्तः ॥ २१॥ २२॥

तैः पत्रमिरिप स्वांशः खण्डशो वहुधा व्यस्त इत्याह-

त एनमृपयो वेदं खं खं व्यस्यक्षनेकथा। शिष्यैः प्रशिष्येस्तच्छिष्येर्वेदास्ते शाखिनोऽभवन् ॥ २३॥

त एममिति । ऋषित्वात्खण्डशो न्यासे न दोषः । शाखानां शाखिलम् ॥ २३ ॥ **बहुधा व्यस्ताऽप्येका शाखा धारणेऽशक्या जातेत्याह**—

> त एव वेदा दुर्मेधैर्धार्यन्ते पुरुपैर्यथा। एवं चकार भगवान् व्यासः कृपणवत्सलः ॥ २८ ॥

त एवेति । दुर्मेर्पेर्डुद्धिरहितैरपि यथा यथावदर्भज्ञानाभावेऽपि ठक्षणैः समानादिमिर्बहकालान्या-सेन कथिदार्यन्त इत्यर्थः । अवान्तरमुपसंहरति - एवमिति । मूर्खसंधारणपर्यन्तमेवं कृतवान् । तब हेतुः - भगवानिति । भगवतस्त यैवेच्छा यनमूर्सपर्यवसानं भविष्यतीति । तहिं न कर्तव्यं स्यात् । अवतानर्थञ्चभारणे वेदानां निर्वीर्थत्वप्रसङ्ग इत्यत् आह्- स्यासः इति । व्यासत्वात्कृतवानि-लर्यः । तयाऽपि महतोऽधिकारिणोऽपि नाउन्यया करणमुचितमित्यत आह्-फूपणवस्सस्र इति । अपहतपाप्मत्वात्स्वाध्यायस्य तावन्मात्रेणाऽपि कृतार्थता भविष्यतीति प्रजास दयया कृतवा-नित्पर्यः ॥ २४ ॥

अन्येषामुपायमाह—-

स्रीशुद्रद्विजबन्धूनां त्रयी न श्रुतिगोचरः। कर्मश्रेयसि मृढानां श्रेय एवं भवेदिह । इति भारतमाख्यानं कृपया मुनिना कृतम् ॥ २५॥

स्त्रीशृद्धिजबन्धूनामिति । यज्ञद्वारा हि वेदे स्त्रीणामुपयोगः । अनीरवतीनां तु तदमावा-ब्रैवर्णिकश्रीणामपि वेदश्रवणनिषेधः । शुद्धाः स्वतन्त्रा त तु सेवकाः । त्रैवर्णिकयाज्ञिकसेवकानां तदत्रमञ्जूणेन वेदार्थोपयोगिनामापाततो वेदश्रवणस्याऽऽवश्यकत्वात् । द्विजवन्धवः कुण्डगोलकाः

९ इसितायुष इतीति नास्ति क. ख. ग. इ. १ तत्कर्मेति ख. १ अक्रुश्चवयेति क. ग. घ. इ.

१ इदीति नासि क. स. य.

[ १ संत. ४ म. २८ छो.

46

संस्काररहिताम । तेषानि श्रुतिश्रवणे नाऽधिकारः । गोचरशब्दस्तु नियतपुंलिकः । केचन गोचरेति च्छान्दसत्वात्पठन्ति । कर्मश्रेयसि कर्मसाध्ये श्रेयसि पुत्रस्वर्गादौ । मृढानां साधनज्ञानरहितानाम् । एवं मनिस विचारितेन प्रकारेण । इह अस्मिन्नेनाऽर्थे । यद्यपि अलौकिकप्रकारेण वेदसाध्यं फलमप्यली-किकं तथापि नाऽन्येन तत्सिद्धिः । अथाऽप्यर्धलौकिकन्यायेन भट्टेष्विव पुराणेऽप्यलौकिकन्यायेन वा भारतादिना कार्यं सेत्स्यतीति भावः । एवमभिष्रेत्य यत्कृतवांस्तदाह इति भारतमिति । भरत-वंशीत्पन्नानां सम्बन्धि भारतम् । आख्यानमिति वचनान्न केवलं प्रन्थनाम । किं त्वन्यार्थम् । तेन भारतश्रवणान्मायामोहाभावाद्धर्मादीनां तत्त्वावगतिः सुगमेति मननादवगत्य परदुःखप्रहाणेच्छ्या कृतमित्वर्यः ॥ २५ ॥

> एवं प्रवृत्तस्य सदा भूतानां श्रेयसि द्विजाः। सर्वात्मकेनाऽपि यदा नाऽतुष्यदृदयं ततः॥ २६॥ नातिप्रसीद् खूद्यः सरखत्यास्तटे शुचौ। वितर्कयन् विविक्तस्थ इटं प्रोवाच धर्मवित् ॥ २७॥

एवं व्यासस्य परोपकाररुक्षणो धर्मो महान्वेदच्यासे सिद्धः । धर्मस्य चाऽन्तःकरणपरितोपः फुलम् । तद ावे पर्मः श्रम इति पूर्वमुक्तम् । अत्र दुःखहेतुरिनि वक्तं पूर्वोक्तस्मरणार्थं क्रिजा इति सम्बो-धनम् । अधीतावधारणं हि द्विजधर्मः । किञ्च । केवलधर्मस्य व्यभिचारेऽपि ज्ञानसहितस्य न तथान्तम् । इह तु तादशोऽपि नाउन्तःकरणसुखजनको जात इत्याह—सर्वात्मकेनाऽपीति । सर्वत्र आत्मा ्**येन तत्सर्वात्मकं** ज्ञानम् । अथवा । दयावद्न्ये प्रकाराः सर्वे कृताः । सर्वप्रकारेणाऽपि धर्मेणेत्यर्थः । विकारितात्मलाभावो जात इलाइ—ततो नातिप्रसीदद्वद्य इति । धर्मात्स्वस्याऽपि फलाभावे कयमन्यस्य भविष्यतीति सर्वनाशादप्रसादः । भगवदिच्छा काचिदन्यथा वर्त्तत इति ज्ञानावतारत्वेन श्चात्वा किश्चित्प्रसीददृदयो जातो न लत्यन्तं प्रसीददृदय इति । पूर्ववज्ञानोदयो भविष्यतीति सरस्व-साखट इत्युक्तम् । शुचाचिति पापसम्बन्धाभाव उक्तः । एवं शुद्धदेशे स्तार्थ चिन्तायां तर्केण कश्चि-बिर्घार उत्पन्न इत्याह—वितर्कयन्निनि । विविक्तस्य एकान्तस्यः । महाधिकारित्वात् । इदं वक्ष्यमा-**णम् । घर्मवित् ।** धर्मस्याऽव्यभिचारि साधनत्वं जानानीत्यर्थः ॥ २६ ॥ २७ ॥

तत्र प्रयमं धर्ममाइ धृतव्रतेनेति द्वाभ्याम्--

भूतवतेन हि मया छन्दांसि गुरवोऽप्रयः। मानिता निर्व्यलीकेन एहीतं चाऽनुशासनम्॥ २८॥

वसचर्यवतानि वेदवतानि च धृतानि येन । छन्दांसि वेदाः । तेषां सन्माननं तदुक्तार्थस्य ज्ञात्वा-**उत्तष्टानम् । गुरनो**ऽपि प्रसादिताः । अग्नयः सुहताः । एतदेव सन्माननम् । व्यतीकं कपटम् । ईश्वर-बह्योकप्रवर्तनार्थं पापण्डिवद्वज्ञनार्थं वा । अनुशासनमध्यापनम् ॥ २८॥

मारतकरण च धर्मार्थमेवेत्याह—

भारतव्यपदेशेन ह्याम्रायार्थश्च दर्शितः। हृइयते यत्र धर्मादिः स्त्रीशृद्वादिभिरप्युत ॥ २९ ॥

भारतव्यपदेशेनेति । वस्तुतः कल्पसूत्रवद्वेदार्थप्रतिपादक एव । इतिहासवाचकशब्दकरणं तु **व्याजमात्रम् । तदाह् । भारते**ति व्यपदेशमात्रम् । अन्यथा शुद्रादीनामधिकारो न स्यादिति हि-**श्वन्दार्थः । आग्नाये दश**न्तार्थमुक्तो धर्मो लौकिकोऽत्र प्रयुक्तः । न तु यज्ञादिः । "धन्वन्निय प्रपा असी " त्यादी यथा । अत एव वेदे प्रतिपादितो धर्मो न शुद्रादिभिर्ज्ञातुं शक्यः । अत्र तु शक्य इत्याह—हज्यत इति । उपदेशव्यतिरेकेणाऽपि ज्ञायत इत्यर्थः ॥ २९॥

एवं धर्मान्निरूप्य तेषां फलव्यभिचारमाह—

अथाऽपि बत मे देह्यो ह्यात्मा चैवाऽऽत्मना विभुः। असम्पन्न इवाऽभाति ब्रह्मवर्चस्व्यसत्तमः ॥ ३०॥

अथाऽपीति । धर्मकरणे प्रयासस्मरणातु - यतेति । आत्मनामुपाधिमेदाद्वेदं मन्यते । ब्राह्मण-देह एवं आत्मनी ब्राह्मणोऽहमिति बुद्धिः । न देहान्तरे । मानसश्च योगी भवति । अन्नमयत्वात् । नैयायिकवदा मानसो भेदः । अध्यासन् वः भेदः । अग्निवत्सङ्क्रमणेन वा । तदाह । देखो ह्यात्सा । तेनैव देहाभिमानिना न सन्तुष्यति । चकारान्मानसश्च । यथा देहाभिमानी देहिकान्विषयान्त्राप्य तु-म्यति तथाऽन्तः करणाभिमानी तद्विषयान् । तत्र विषयाभावं निवारयति—विश्वरिति । सर्वसमर्थी-उयमात्मा । असम्पन्न इव । प्राप्याऽपि सर्वविषयानसम्पन्नः । इवेति कदाचित्कदाचित्तया स्फुरणात् । स्वस्मिन्विरुद्धधर्मावभासमाह — ब्रह्मयर्चस्वयसत्तमः इति । वस्तुतो ब्रह्मवर्चस्वी । प्रतीतिरसत्तम इति । पाठान्तरे तु अद्यवर्चस्येन सत्तमः । शाद्यणानां हि शदार्चस्यमेव फलम् **।** तत्सम्पत्तावप्यसम्पन्न एवेति वा विरोधः ॥ ३० ॥

कार्ये सति कारणस्याऽऽवश्यकत्वात्कारणजिज्ञासायां योगजधर्मेण स्फुरितं कारणमाइ---

किं वा भागवता धर्मा न प्रायेण निरूपिताः। प्रियाः परमहंसानां त एव ह्यच्युतप्रियाः ॥ ३१ ॥

किं वेति । भागवताः प्रमाणतः साधनतः फलतश्च भगवत्सम्बन्धिनः । ते अनुष्ठिता अपि न निरूपिताः । अधिकारो हि निरूपणे । सर्वे धर्मा निरूपिताः सर्वेषां न परमहंसानाम् । यद्यपि तयी-श्रमधर्मा निरूपिता अवधूतधर्माश्च । तथाऽपि ते न तेषां प्रियाः । क्रेशमूर्यत्यसारत्वात् । नन्वानुशा-सनिके तेऽपि निरूपिताः ? तेत आह--प्राचेणिति । भागवता धर्मास्तु स्वतन्ताः । ते बन्यशेषेण निरूपिता न निरूपिता एव । आनुशासनिके हि कालादिशेषत्वेन निरूपिताः । परमस्य इंसाः परमहंसाः । परमाश्च ते हंसाश्चेत्यत्राऽपि परमत्वं भगवदीयत्वेनैव । परमहंसत्वसाधका एवाउन्ये धर्माः । सिद्धे पुनः परमहंसत्वे भगवद्धर्मा एव प्रियाः । परमात्मत्वाद्भगवतः । गङ्गादर्श-

१ वर्गेसर्व इति क. २ सार्वविन्तायामिति स.

१ प्रपादिषमं इति क. व. प्रपादितथमं इति य. २ मनस इति ख. व. १ निर्दारयसीति क. य. कः ४ तमेवि स. .

नानन्तरं यथा गङ्गादेवतादिदक्षा तथाउऽत्मज्ञानानन्तरं परमात्मदिदक्षा । सा धर्मेरेव सम्पर्धते । नतु तथापि कोऽयमत्याग्रहस्तत्राऽऽह्—त एव स्त्रच्युनिश्रया इति । त एव धर्मा एव । हीत्यात्मपर्यवसानात् । यदि ते परमहंसास्तदा पारम्पर्याद्रीणता । भगवतो भगवदीयानां च प्रिया इत्यर्थः ॥ ३१ ॥

## तस्येवं खिलमात्मानं मन्यमानस्य खिद्यतः । कृष्णस्य नारदोऽभ्यागादाश्रमं प्रागुदाहृतम् ॥ ३२ ॥

पाषण्डनिवृत्तये आश्रमपदप्रयोगः । मुख्ये सम्प्रत्यय इति च । एताद्देशे विषये नारदस्याऽधिकारात् प्रयोगमागत इत्याह—तस्यति । खिलं न्यूनम् । खत एव भगवद्धमनिरूपणे तु पूर्वोक्तभारतादेरस्य च विरोधादिरुद्धवकृत्वेनाऽप्रामाण्यं स्यात् । अतः खिँचतः । नारदयचनात्त तथा कथने न विरोधः । कृष्णस्येति वाच्यनाम्नोत्तमवकृत्वं बोधयति । अथवा । कृष्णस्य नारद इति । प्रागु-दाहतं, सरखतीतटे ॥ ३२ ॥

साकाङ्कस्य कृत्यमाइ---

तमभिज्ञाय सहसा प्रत्युत्थायाऽऽगतं मुनिः। पूजयामास विधिवन्नारदं सुरपूजितम्॥ ३३॥

तमिश्चायेति । नारदेति (१) स्त्रं इत्यत्र व्यासकार्य्यसायक इति वा । स्वकार्यसायक इति वा । स्वकार्यसायक इति वा । सहस्रोति । अनम्युत्यानकालेऽपि । मुनिः अकालाभ्युत्यानयोगुणदोपद्रष्टा । विधिवत् । गुरुजनपूजायां यो विधिः । अथवा । विधिमिव नारदस्य ब्रह्मपूजेव । गुद्धसात्विकानामपि किञ्चिज्ञे यमस्ति । अत एव देवैर्नारदपूजनम् । अत एव स्वस्याऽपि । इति नोऽत्राऽलोकिकं किञ्चित् ॥ ३३ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

### पञ्चमोऽध्यायः ।

चतुर्धे सर्वधर्माणां सन्देहो विनिरूपितः। निरूप्यते भक्तिमार्गे पश्चमे तस्य निर्णयः॥१॥ उद्दक्कनं मध्यमत्वाहृष्टान्तस्य प्रदर्शनम्। आदावन्ते निर्णयार्थे हेतुत्वादुंत्तरस्य हि॥२॥

पूर्वाध्यायान्ते नारदः पूजित इत्युक्तम् । तत्र प्रैतिपूजनादिकमकृत्वा मिन्नप्रक्रमेण प्रच्छिति—

स्रुत उवाच-

अथ तं सुखमासीन उपासीनं बृहच्छ्वाः । देवर्षिः प्राह विप्रर्षि वीणापाणिः स्मयन्निव ॥ १ ॥

अधेति । तं पूर्वोक्तधर्मवन्तम् । उत्तरपरिज्ञानान्निर्भयः सुखमासीनः । उत्तरप्रश्नार्थमुपासीन् नम् । महतो न्यूनताप्रश्नः साधारणस्य न धटत इत्याह । बृहच्छूवाः । बृहत्कीर्तित्वादुक्त-विश्वासार्थं वा । देवैपिः देवानामपि देवप्रतिपादकमश्रद्रष्टा । स हालैकिको भवति । विश्वपिं पश्चि-मबुद्धीनामुपायवक्तारं, सर्वपूरकाणां पूरकं वा । भागवतधर्माणामुक्तमत्वं ख्यापयन्निव वीणापाणिः । स्वावसरं प्राप्य अर्जितो विकसन्मुखो लोकैर्हसन्निव दृष्टः ॥ १ ॥

महानिष मुद्यतीति वृद्धिमिच्छतो मूलमिष नष्टमिसभिप्रायेण खाभाविकं कुञ्चलं एच्छति—

नारद उवाच-

पाराशर्य महाभाग भवतः कचिदात्मना । परितुष्यति शारीर आत्मा मानस एव वा ॥ २ ॥

पाराद्यार्य इति । पराश्वरस्त्वतिवैष्णवः । तत्पुत्रः कयं भगवन्मार्गे सन्दिग्ध इति पितृनाम्ना सम्बोधनेन तदुद्दोधितम् । समर्थस्याऽधिकारे भगवन्मार्गबोधनसम्भवात् । कृतार्थत्वमाद् हे महाभागेति । किविदिति कोमलप्रश्ने । शारीर आत्मा । आत्मना भवता । खेन वा भवत इति तु समुदायः । विपयाऽप्राप्तौ तु खेनैवाऽपितोषः । भगवता तु भवता । अनेन लौकिकमलौकिकं वा निमित्तं पृष्टं भवति । एवं मानसः । एवशब्देन पूर्वस्त्रो गौणता सूचिता ॥ २ ॥

उत्तरार्थं तत्कृतं पूर्वपक्षेणाऽभिनन्दति-

१ ला. ५ व. ३ छो. ]

जिज्ञासितं सुसम्पन्नमि ते महदद्भुतम्। कृतवान् भारतं यस्त्वं सर्वार्थपरिबृहितम्॥ ३॥

जिज्ञासितमिति । विचारितम् । सर्वठोकहिताचरणं सुष्टु सम्पन्नम् । एककृत्यैव आकत्पकर-

९ पाषनैरेनेति क. २ सम्पद्मत इतीति क. ग. घ. इ. ३ कथमागत इति क. ग. घ. ४ खिद्यतेति तृतीयान्तं च. ५ स इत्यत्रेति नास्ति ग. घ. इ. ६ व्यासेत्यादि नास्ति ग. घ. इ. ७ खकार्येत्यादि नास्ति स. ८ गुणदोषदक् इष्टा इति स. ६ न तत्राङ्गैकिकमिति स.

१ गुसारस्येति म. व. इ. २ प्रतिप्जनादि कर्म इत्वेति स. इ. ३ देवक्वदिति क. स. इ.

णसिद्धेः । अपीत्याश्चर्ये । भगवतोऽपि प्रेकृत्यपेक्षाः तव तु तदपि नास्तीत्याह—इति (?) ते महद्कुतमिति । इतीति समाप्तौ (?) । अद्भुतस्येव महत्त्वम् । सम्पत्तिमवाऽऽह—कृतया-निति । एकं हि शास्त्रमेकपुरुपार्थप्रतिपादकम् । भारतं तु धर्मादिचतुप्रयप्रतिपादकमित्याह । सर्वै-धर्मादिपुरुषार्थैः परितः साधनसिहतैः वृहितं सम्यद्धमित्यर्थः ॥ ३ ॥

स्ताभाविकधँमैंऽपि विशेषमाह---

जिज्ञासितमधीतं च ःह्य यत्तत्सनातनम् स्ति तथापि शोचस्यात्मानमकृतार्थ इव प्रभो॥ १॥

जिज्ञासितमिति । त्रह्म परत्रह्म वेदश्च । तत्रैकं जिज्ञासितमपरमधीतम् । चकारादध्यापितम् । धर्मश्च । जैमिनरपि तदुक्तार्थोपनिवन्धनात् । अथवा । त्रधमा जिज्ञासा व्रह्मविपयिणी । द्वितीया वेदस्य । यत्तदिति । अतिप्रसिद्धम् । सनातनमिक्कृतम् । त्रह्मश्चरेन वृहत्त्वमेवोक्तम् । फलविपर्ययेण दूषयिति—तथापीति । "तरित शोकमात्मिविद्यं ति श्रुतः—"अनीह्या शोचिति मुद्यामान" इति च ज्ञानधर्मसम्पत्तौ शोकाभावः श्रुतिसिद्धः । स चाऽनुभवेन बाध्यते । न चाऽयं शोको लौकिक इत्यत आह—अकृतार्थ इवेति । यथा जिज्ञासाद्वयाभावे असिद्धपुरुपार्थस्य शोकम्तथा सम्पन्नद्शायामपीति । अत्रोत्तरकथनसामध्यं तवाऽस्तीत्यत आह—प्रभो इति ॥ ४ ॥

प्रमाणवलविचारकाणां नाऽत्रोत्तरस्फृतिरित्याह—

#### व्यास उवाच---

अस्त्येव मे सर्वमिदं त्वयोक्तं तथापि नाऽऽत्मा परितुष्यते मे । तन्मूलमव्यक्तमगाधवोधं एच्छामहे त्वाऽऽत्मभवात्मभृतम् ॥ ५॥

अस्त्येविति । साधनस्य फल्य्यभिचारे यन्मूलं तद्य्यक्तं न प्रकटम् । लोकवेदयोरसिद्धत्वात् । अतः अगाधबोधं त्वां पृच्छामहे । अगाधं प्रमाणागम्यम् । तत्राऽपि प्रमेयवलाद्दोधः । तदाह—अगत्मभवात्मभृतमिति । आत्मा नारायणः । तद्भवो ब्रह्मा । तस्याऽऽत्मनो देहाजातम् । आत्मभवेति सम्योधनं वा । हे भगवद्यतार । आत्मिवित् । "ब्रह्म वेदं ब्रह्मीय भवतीति" शुतेः । आत्मैव जातः । असार्धनकफल्सम्बन्धो वा सूचितः । भगवत्सेवकं वा । "भृतानि विष्णोः सुरपूजितानी"ति वाक्यात् ॥ ५ ॥

तस्य त्रमेयबलमाइ—

स वै भवान् वेद समस्तग्रह्ममुपासितो यत्पुरुषः पुराणः । परावरेशो मनसैव विश्वं खजत्यवत्यत्ति गुणैरसङ्गः ॥ ६॥

स वै भवानिति । वेदानां समस्तं गुद्धं भवानिति वा । उभयत्राऽपि हेतुः—उपासित इति । पुराणत्वमुत्तमत्वाय । तेन पुरुपोत्तमः सेवित इति काटादिनिरपेक्षः । सेव्यसामध्येन सेव- १ स्कं. ५ अ. ९ स्त्रे. ] श्रीमद्रलभाचार्यचरणनिरचिता ।

कसामध्ये वक्तुं भगवद्गुणानाह--परेति । सर्वेश्वरत्वं सर्वकर्तृत्वं निर्दोपत्वं च कर्तृत्वं च चिन्तन-मात्रेणेति गुणाः ॥ ६ ॥

नारदस्य स्ततोऽपि सामर्थ्ये हेतुमाइ--

त्वं पर्यटन्नर्क इव त्रिलोकीमन्तश्चरो वायुरिवाऽत्मसाक्षी । परावरे ब्रवालिर धर्मतो ब्रतेः स्नातस्य मे न्यूनमलं विचक्ष्व ॥ ७ ॥

त्वं पर्यटक्षिति । बहिरन्तः सर्वपरिज्ञानार्थ दृष्टान्तद्वयम् । अपेक्षितरूपं च । कियया सर्वलो-कगमनम् । योगनाऽन्तः प्रवेशः । ज्ञानेन सर्वसाक्षित्वम् । एवं सार्द्धक्षोकेन भक्त्यादिभिः सर्वसा-मर्थ्य प्रतिपाद्य स्वसन्देहं पृच्छिति—परावरं ब्रह्मणीति । परं वेदान्तप्रतिपाद्यम् । अवरं वेदः । तत्र कमेणेव धर्मतो यज्ञादिकरणाद्रह्मणि निष्णातः । वेदव्रतादिना वेदे निष्णातः । तदुभयनि-ष्णातस्य यन्त्युनं तद्विचारय । आपाततो विचारितं न भविष्यतीत्याह्—अल्डमिति ॥ ७॥

नारदस्तु विचारितमेव वर्तत इति सिद्धवत्कारेणोऽऽह-

#### नारद उवाच--

भवताऽनुदितप्रायं यशो भगवतोऽमलम् । येनैवाऽसौ न तुष्येत मन्ये तद्दर्शनं खिलम् ॥ ८ ॥

भवतेति । अग्निहोत्रसुवर्णस्रीज्ञानसद्भावेऽपि यथा दीएसूर्यादिव्यतिरेकेण न बहिःप्रकाद्ध-स्तथा भगवद्यशोव्यतिरेकेण नाऽन्तःप्रकाशः । भगवदीयास्तु धर्मा न ज्ञानादिभिः प्रकाश्याः । ते च महान्तो बहवश्च यद्विषयं व्याप्य तिष्ठन्ति स च विषयो न ज्ञानादिभिः प्रकाश्यते । यद्यपि भारते भगवद्यशः प्रतिपादितं गीतायां च विशेषतस्तथापि इतरशेषत्वेन प्रतिपादनात् । व्यामोहकलीलात्वेऽपि इदये तथैवाऽऽवेशात् । पूर्वकाण्डशेपत्वेनोत्तरकाण्डनिरूपणेन वेदान्तैः स्वातन्त्र्येण नद्यप्रतिपादनम् । तथा भगवद्यशोऽपि गीतादौ । तदेवाऽऽह । अमलं यशः । तेनैवाऽन्तःकरणदोषाभावः । तद्खितरेन् केणाऽपि सर्व भविष्यतीति ज्ञाने खिलता ॥ ८ ॥

"सर्वेषामेव भूतानां पिता माता स माधवः। तमेव द्वारणं यात द्वारण्यं कौर-वर्षभाः। अच्युताऽच्युत मा मैवं व्याहराऽमित्रदार्षण। पाण्डवानां भवाताथो भवन्तं चाऽऽश्रिता वयम्। करिष्ये वचनं तवे"त्यादिश्लोकसहश्रेः स्नातक्येण भगवद्यशसः प्रतिपादनात्कयमुच्यतेऽनुदितप्रायमिति? तत्राऽऽह—

> यथा धर्मादयश्चाऽर्था मुनिवर्याऽनुकीर्तिताः । न तथा वासुदेवस्य महिमा ह्यनुवर्णितः ॥ ९ ॥

यथेति । सत्यं प्रतिपादितम् । तथापि प्रकरणाभावात्—"प्रकरणेन विधयो बध्यन्त" इति न्यायात्तत्रत्यानां तच्छेपत्वम् । आनुशासनिकेऽपि भगवद्धर्माणां धर्मत्वेन प्रतिपादनं न यशस्त्वेन ।

९ प्रत्येककृत्यपेक्षेति क. ग. घ. इ. ६ वर्ने विशेषमिति ग. ध्निविशेषमिति घ. इ. ३ त्याहेति घ. इ. ४ सम्पन्नाया-मर्पाति क. स. ग. इ. ५ त्रक्राविदिति घ. ६ असाधनकसम्बन्ध इति घ. इ.

९ सिद्धवत्कारणेनेति ग. २ तदेव होति घ. ३ तेनाऽन्तःकरणेति ख.

तदाह । धर्मार्थकाममोक्षा यथा प्रकरणभेदेन प्रतिपादिता न तथा मगवन्महिमा प्रकरणभेदेन प्रतिपा-दित इत्यर्थः ॥ ९ ॥

नतु प्रतिपादकानां (ं) कयं न फलसाधकत्वम् ? तत्राऽऽह—

न यद्वचिश्चत्रपदं हरेर्यशो जगत्पवित्रं प्रयणीत कर्हिचित्। तद्वायसं तीर्थमुशन्ति मानसा न यत्र हंसा निरमन्त्युशिक्क्षयाः॥१०॥

**न यहचश्चित्रपद्मिति । कीद्दशमत्र फ**लं मृग्यते । कृतार्थता 🍇न्तःकरणप्रसादः परमान-न्दभेति चेत् १ न तस्येदं तीर्यं, किन्तु काव्यवच्छुङ्गारादिरसाविष्टानां कामिनामाश्चर्यरसजनकम् । काकानामिवोच्छिष्टगर्तः । प्रमाणबलं दुर्बल्सिति वक्तमाह—चित्रपदमिति । अर्थविशेषाभावे पद-चित्रता हीनलबोधिका । "शब्दचित्रं वाच्यचित्रमञ्यङ्गयं त्ववरं स्मृतमि" ति वाक्यात्। विषपत्रैमींजनवन तत्रत्यं प्रमेयं न हरिरूपं किन्तुत्कृष्टत्वेन प्रतिपादितम् । तदाह—हरेर्यका इति । जगत्पविश्वमिति । साधारणानां हि भारतं पावित्र्यजनकम् । न पतितानां न वा शुकादितु-ल्यानाम् । तेन न सर्वाकाङ्कापूरकम् । इदं तु जगत एव पवित्रम् । वस्य इति शब्दमात्रम् । तेन सामरागादीनामपि निवृत्तिः । कर्हिचिदिति मुख्यगौणलक्षणाप्रकरणादिभेदेषु एकस्मिन्नप्यंशे भग-वत्प्रतिपादने न दोष इति सूचितम् । तत् काव्यवत्पदार्थप्रतिपादकम् । वायसं तीर्थम् । काकतीर्थ-मिति यावत् । वायसा बृद्धाः काकाः । ठीके चतुराश्च । तथा कामिनो राजपुत्रादयो भारते श्र-द्धाल्यो न तु परमहंसाः । तीर्थ प्रवेशनमार्गः । दोपनिवारकं वा । तत्रोच्छिप्टगतांदिः काकानां क्षाचिवारकः । न त्वन्येषाम् । काकानां च न ततोऽधिकदोपनिवृत्तीच्छा । न वा तादशगर्त्तनिर्मा-तुस्ततः श्रुन्निवृत्तिः । हंसत्वाच तस्य । उशन्ति वदन्ति । मानसा इति । मनसेव तिष्ठन्ति न देहादौ । देहहितकरं च भारतम् । अहं स इति ब्रह्मात्मबुद्धः । तद्युक्ताः परोक्षण हंसा इत्युच्यन्ते । **क्षीरनीरविवेकिनश्य सहजसिद्धमि** संश्लेषं त्याजयन्ति, न तु संश्लेपजनके रमन्ते । "पुंसां किलै-कान्तिधियामि" ति वाक्यात् । भगवचरित्रं तादशम् । उशिक् कमनीयं क्षयो निवासस्थानं येषाम् । यया यथा कमनीयता स्वरूपतो ज्ञानतश्च, तथा तथा हंसनिवासत्वम् । ततश्च युक्तितो दृष्टान्ताच न मारतादेरन्तः करणशोधकत्वम् ॥ १० ॥

किञ्च । यद्यप्यस्मदादीनां न तादशवकुत्वं, न वा पदानां चित्रता, प्रत्युताऽऽलापार्थ पदानाम-न्यथा करणं, तथापि भगवद्विषयकत्वात्पूर्वोक्तविषरीतमस्मदादीनां वचनमित्याद्द----

> तद्वाग्विसर्गो जनताऽघविष्ठवो यस्मिन्प्रतिश्लोकमवद्ववत्यपि। नामान्यनन्तस्य यशोऽङ्कितानि य-

च्छूप्वन्ति गायन्ति रणन्ति साधवः ॥ ११ ॥

तहागिति । स चाऽसौ वाग्विसर्गश्च । स इति प्रसिद्धाँ भक्तकृतः । भाषागीतगीतगोविन्दा-दिरिष । जनतायाः प्राणिमात्रस्य अवं विशेषेण प्रावयति । सर्वथाऽत्र शब्दवरुमप्रयोजकिमत्याह—यस्मिकिति । यस्मिन् वाग्विसर्गे । भाषाग्रन्थक्षोकेषु व्याकरणदुष्टस्य प्रयोगः अवद्भम् । तानार्थं वा अवद्भप्रयोगः । अस्युपगमेन वा मूर्खहृदये । तत्र हेतुः—नाम्मान्यनन्तस्यति । एकस्मिन्नप्यर्थे । क्षेक्चतुरायेति ग. २ प्रकृत्या भक्त्या इति स. ३ अवद इति ग. ४ नानार्थमिति च. ५ अदंत्रयोग इति क. ९० इ.

षहूनि नामानि प्रयुज्यन्ते । यथा त्रिभुवनाऽऽत्मभुवनेत्यादि । सर्वतोऽनन्तस्य अनन्तान्येव नामानि भवन्ति । न केवलं संज्ञाप्रतिपादकानि किन्तु यशसा अङ्कितानि । श्रवणं हेतुः । यत् यानि, यस्माद्धा । वक्तिरे सित शृण्वन्ति । श्रोतिर सित गायन्ति । अन्यथा गृणन्ति । एतच पूर्वोक्तहंसादिसतां कृत्यम् । भगवत्सम्बन्धिनां धर्माणां भगवता सह अभेदाद्यत्र कचिद्वतीणों भगवान् यथा सेन्यते, तथा यत्र कचिद्वि स्थितानि नामानि श्रयन्त इत्यर्थवलं निरूपितम् ॥ ११ ॥

श्रीमद्रहाभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं शब्देषु भगवच्छन्दा एवोत्तमा नाऽन्य इति निरूपितम् । इदानीमंथे विचारः क्रियते । तत्र ज्ञानं खरूपतः फलतश्च महत् । तथा यज्ञादिस्तथेवाऽऽचारस्तथाऽन्ये धर्मादयः । एते मगवता भग-वदीयेश्व सह खरूपतः फलतः समा आहोस्विन्नेति भवति विचारणा । तत्र प्रथमं ज्ञानं निन्दति—

नैक्कर्म्यमप्यच्युतभाववर्जितं न शोभते ज्ञानमलं निरञ्जनम् । कुतः पुनः शश्वदभद्रमीश्वरे न चाऽपितं कर्म यदप्यकारणम् ॥ १०॥

नैक्कर्म्यमिति । भक्तिसहितज्ञानादी फलसिद्धेर्भवित सन्देहः— किं मक्तेः फलं ज्ञानस्य वेति शित्रदर्श केवले निर्णय उच्यते । अच्युतमित्तरहितं ज्ञानं साङ्ख्यं वैदिकं ना भक्त्याऽनलङ्कृतत्वाज्ञ शोमते । ज्ञानस्य शोभया तद्धतः शोभा भवित । अज्ञाननिवृत्तिश्व दीपवत् । सुवर्णपुत्तिकाऽप्यन-लङ्कृता न शोभते । यद्यपि निरीश्वरसाङ्ख्यमते ईश्वराभावादेव भक्तिनीस्ति । निरूप्येऽर्थे अद्धामात्रम् । सेश्वरेऽपि सगुण एवेश्वरः । वैदिकेऽपि यजमानादिदेवताऽऽवेशाभावे लौकिकत्वात्सर्वापेक्षायाश्रोक्तत्वादन्तःकरणशुद्ध्यं भक्तिरपेक्ष्यते । सा च भगवच्छास्तानुसारिण्येत्र । निर्गतमञ्चनं यस्मादिति । अविद्यानिवर्तकं निरुपाधिकं वा । किं यहुना । सर्वेषु शास्त्रेषु यच्ज्ञानमुक्तं तस्य स्वरूपोपकारिणी फलोपकारिणी वा भक्तिरिति भक्त्यभावे स्वरूपं फलं वा न सिद्ध्येदित्यर्थः । कर्माऽपि भक्तिसापेक्षामित्याह—कुतः पुनिरिति । तत्र कर्म विविधम् । कामनया कियमाणं ज्ञानाङ्गमीश्वराराधन-लक्षणं वा । तत्राऽऽद्य भक्त्यपेक्षा नियता । तदाह—दाश्वद भद्वमिति । साधनकाले फलकाले च केशक्षपत्वाद्धक्त्यभावे न पुरुपार्थरूपं स्थात् । दितीये भगवित समर्पणव्यितरेकेण ज्ञानाङ्गतेव नास्ति । समर्पणमेव भक्तिः । मक्तिसाध्यं वा । तदाह—न चाऽपितं कर्मिति । न च भगवित अपितं कर्म भवतित्यर्थः । चकारादीश्वरार्थं वा कियमाणंम् । यदपि अकारणं प्रवरावोक्तम् । तस्य लौकिककर्मवरसं-सारकारणत्वाभावात् । तस्मात्सर्वकर्मसु भक्तिः सहकारिणी ॥ १२ ॥

यतो भक्तिच्यतिरेकेण ज्ञानं कर्म वा न फलसाधकमत आवश्यकत्वाद्यार्धिवाच मुल्यतया मक्तिरे-बोपदेष्ट्या । सा च अवणरूपा । प्रथमं अवणसापेक्षा वा । अतः श्रोतव्यविषयत्वेन मगवचित्रं मक्तिमार्गातुसारियोगजधर्मेण स्मृत्वा कथयेत्याह—

अथो महाभाग भवानमोघदक् शुचिश्रवाः सत्यरतो धृतव्रतः । उरुक्रमस्याऽखिलवन्धमुक्तये समाधिनाऽनुस्तर तद्विचेष्टितम् ॥ १३॥

अधी महाभागेति । यद्यंप्यस्माभिर्जायते तथाप्यधिकारामानाद्वक्तुं न शक्यते । तव त्वेताद-शेऽर्थेऽधिकार इति महाभागेति सम्बोधनम् । मनसा भावितोऽर्थः कदाचिदन्यथा भविष्यतीति

<sup>9</sup> अर्थमिचार इति स्त. २ यथिति ग. इ. ३ कृतमिति स्त. ४ लाघनताचेति घ. ५ वधस्माभिरिति स्त.

न शक्का कर्तव्या । यतो-भनानमोघाटक । अमोघा दृष्टियस्येति । नापि लदुक्तमन्यैर्नाऽङ्गीकर्तव्यर 'मिति शङ्कनीयमित्यभित्रायेणाऽऽह--शुचिश्रवा इति । शुचि पवित्रं श्रवः कीर्तियसेति । ठोके बादरणीयं रूपमेतदेव । किश्र । तवाऽप्येतदेवाऽभीष्टमित्याह—सत्यरत इति । सत्य रतः । भगवद्धर्मव्यतिरेकेणाऽन्येषामसत्यत्वात् । किञ्च । यथा वताचरणं धर्महेतुस्तया भगवचरित्रश्रवणमपी-त्यभिप्रायेणाऽऽह-धृतवत इति । धृतानि वतानि साध्यायादीनि येन । भगवद्धर्मस्फरणे वा हेतः । न च ताद्शधर्मा भगवति न सन्तीति मन्तव्यम् । यतोऽयमुरुक्रमः । उरु अधिकः क्रमः पाद-विश्वेपो यस्य । वामनस्य क्षणादेकेन पदा सर्वलोकाक्रमणमित्यग्रे विस्तारियन्यते । सर्वे हि जीवाः स्व-भावतो बद्धाः कालपाशेन । तेषां बन्धननिवृत्तिर्महानुपकारः । सा च कालनियामकभगवचरित्राऽऽवेशा-देव भवतीत्याह—अखिलबन्धमुक्तय इति । लोकवेदयोरप्रसिद्धत्वादुपायान्तरमाह—समा-धिनेति । भगवानेव खयं सर्वोद्धारकः स्फुरिष्यति । अनु पश्चात्त्वयाऽपि स्मर्तव्यम् । विशेषचेष्टितं मक्तिजनकं न तु व्यामोहकम् । तस्याऽपि व्यामोहकत्वे ज्ञाते विशेषचेष्टितत्वमेव ॥ १३ ॥

विपरीते बाधकमाह---

68

ततोऽन्यथा किञ्चन यद्विवक्षतः पृथग्दशस्तत्कृतरूपनामभिः। न कर्हिचित्काऽपि च दुःस्थिता मतिर्रुभेत वाताहतनौरिवाऽऽस्पद्म् ॥१४॥

ततोऽन्यथेति । अभिधेयाऽपर्यवसानं हि सर्ववस्तुषु । मरुमरीचिकावन्नियतत्वाऽमावात् । मग-वतो गुणानामनन्तत्वेऽपि नियतत्वम् । अतः कार्याऽसमाप्तिशङ्कया प्रथमत एवाऽन्यन्नाऽऽरम्भणीयम् । किथ । विचारदशायामपि दुःखात्मकत्वात्तद्विचारिका बुद्धिरपि दुःखिता भवति । तदाह—अन्य-थेति । ततो भगवचरित्रात् । यद्यपि सर्वमेव भगवचरित्रं तथापि भगवचरित्रत्वेनाऽनिरूपणानत्वेऽपि न तथात्वमित्याह-अन्यथेति । किञ्चनेत्यव्ययसमुदायः । यत्किञ्चिदित्यर्थः । अनादरणीयमिति वाक्यसमाप्तिः । तदनद्य दूषयति - यद्विवक्षत इति । वचनानन्तरं मध्ये वा दुःखं भविष्यतीति कि वक्तस्यं तहक्तमिच्छत एव भवति । तत्र हेतः । पृथग्दशः । भगवत्वेन स्तोत्रे तत्पर्यवसानाभावा-क्रिन्नतया निरूपणमावश्यकम् । तथाच भगवद्धर्माऽस्फरणादन्यत्रोत्कर्पाभावादविद्यमानविवक्षायां बुद्धिद्रःस्या भवति । किञ्च । तत्कृतानि पृथग्दर्शनकृतानि पदार्थान्तरस्य रूपनामानि न भगवत्कृतानि । ततश्व सिद्धत्वाभावात्स्वयं कृत्वा स्वयं निरूपणे स्वयमेव पर्यवसानमिति कहिंचिदपि केस्मि-श्रित्काले करिंगश्रिदेशे च बुद्धिरास्पदं न लभेत । सर्वसाऽपि बुद्धिकृतलात् । अन्यदन्यसाऽऽस्पदं न भवति । अत्रक्षत्वेन स्वाश्रयत्वाभावाच । दुःखेन स्थिता दुष्टतया वा स्थिता । सदोपो वायुवत्सर्वतारिकां दुर्दि नौकामिव नाऽभीष्टदेशं प्रापयतीत्याह—वाता हते ति । आहता घूणिता ॥ १४ ॥

एवमपर्यवसानेन बुद्धिदुःखदातृत्वेन च अन्यन्न वक्तव्यमित्युक्तम् । इदानी प्रतारकशास्त्रव-दन्यकथनं पापहेत्रित्याह-

जुगुप्सितं धर्मकृतेऽनुशासतः सभावरकस्य महान् व्यतिक्रमः। यद्राक्यतो धर्म इतीतरः स्थितो न मन्यते तस्य निवारणं जनः॥१५॥

जुगुप्सिलमिति । यथा अपेयपानादिकं धर्म इति बोधकस नरकपातस्त्रया देहादिष्यात्मा-ध्यासं कृत्वा तन्निर्वाहार्थे यतनीयमिति वक्तुर्नरकपातः । ननु दुष्टत्वात्स्वत एव ठोको ने प्रवर्तेत । कि कंधनेनाऽनिष्टं सादिसत आह—स्यभावरक्तस्येति । "अनुरक्तो गुणान्त्रते विरक्तो द्य-णान्यथे"ति न्यायाद्रागे विद्यमाने न दोषस्प्रातिः । तस च स्वाभाविकत्वे ज्ञाते कदाचित्र प्रवर्ते-तांऽपि, धर्मत्वेऽपि ज्ञाते कदाचिदपि न निवत्तेतित भगवदाज्ञोल्जबनरूपो महान् व्यतिक्रमः । कृपेऽ-न्धपातनेन वा । नन्वन्यो निवारयत् । तथाच फैलाभावान्नाऽतिकमो भविष्यतीत्यत आह—यद्धा-क्यत इति । इतरः खतो विचाराक्षमः पुरातनवक्तविश्वासाद्धमेऽयमिति निश्चितवुद्धिरन्येन अस्मदादिना क्रियमाणं निषेधं न मन्यते । यतो जननधर्मा जनन एवाऽभिरतः । बहुधा श्रुत्वाऽपि निषेषमुध्वरेतसां प्रशासिति वेदानधिकतविषय इति समप्रामाण्येऽपि विकल्प इति मन्यते । न तु निषि-द्धलेन । तथाचाऽऽपस्तम्यः — ऊर्ध्वरेतसां प्रशंसिति । तथा च महाः — येऽन्थपङ्गादयो नरा गार्ह-स्थ्यानर्हास्ते संन्यासादाविभकारिण इति । विकल्पो वा । उभयं बाह्मणमितिवत् ॥ १५ ॥

न्तु तथापि मीमांसाद्वयेन मार्गद्वयस्य सिद्धत्वात्किमनेन तृतीयेनेत्याह—

विचक्षणोऽस्याऽर्हति वेदितं विभोरनन्तपारस्य निवृत्तितः सुखम् । प्रवर्तमानस्य ग्रणेरनात्मनस्ततो भवान्दर्शय चेष्टितं विभोः ॥ १६॥

विचक्षण इति । आत्मसुखं हि निवृत्तिमार्गे प्रकटीभवति । ब्रह्मसुखं च परं शुक्रवत्सर्वपरित्या-गिनः । वैराग्यं च नेदानीन्तनानां सम्भवति । तद्यं च नृतनप्रयत्ने "ताद्वेतोरेवाऽस्त किं तेने-" ति त्यायेन स्तत्व एवाऽयं मार्गोऽस्तित्विभिप्रायेणाऽऽह । विचक्षणः कश्चिदेव अस्य भगवतः अनन्त-पारस देशकालापरिच्छिन्नस्य सर्वेहोपरिततनुः(?)सुखं वेदितुमर्हति । तावताऽपि न कार्यसिद्धिरित्साह— विभोरिति । अनात्मनो देहोदेर्गुणेविपयैः प्रवर्त्तमानस न तत्सुखमिति पूर्वेण सम्बन्धः । नेत्यध्या-हारः । अथवा । तस्य निवृत्तितस्तत्सङ्गाभावेन, न तु तेषामि कृतार्थकरणे समर्थः । यद्धा । प्रवर्त-मानसाऽर्धे तत्सम्बन्धी वा भवान् । तद्र्धं यत्नकरणात् । तद्रद्धाराधी भगवद्भणा वक्तव्या इत्यर्थः । निर्वाहकमाह—विभोरिति ॥ १६॥

एवं चतुर्भिः श्रोकेरुपक्रमोपयंहाराभ्यां चरित्रकथने विधिर्निरूपितः । तस्य मीमांसाभाद द्वाभ्याम्--

त्यक्तवाऽस्वधर्मं चरणाम्युजं हरेर्भजन्नपकोऽथ पतेत्ततो यदि । यत्र क वा भद्रमभूद्रमुख्य किं को वाऽर्थ आसो भजतां खधर्मतः ॥ १७ ॥ तस्यैव हेतोः प्रयतेत कोविदो न लभ्यते यद्भमतामुपर्यथः। तहःभ्यते दुःखबदन्यतः सुखं कालेन सर्वत्र गभीररंहसा ॥ १८ ॥

स्यक्त्वेति । ननु भगवत्कथा केन श्रोतव्या? किं धर्मकर्तृभिर्लीकिकैरधर्मकर्तृभिर्वा? तत्राऽऽ-द्यस्याऽनवकाशः । द्वितीयस्य टाँकिकच्यापारेणाऽऽविष्टस्य न शवृत्तिः । तृतीये दुष्टाधि-

१ विस्तारियण्याम इति घ. २ यद्विविक्षत इतीति क. ग. ३ कापि कस्मिथिदिति क. थ. ४ नेति नास्ति क. ग. ह.

१ नेति तास्ति क. घ. ह. १. फलभावादिति क. घ. इ. १ वचनादिति ग. ४ ना इति स.

[ **१** स्कं. ५ અ. १૮ છો.

ĘĘ

कारिलादसच्छाद्यता स्यात् । सर्वाधिकारित्वात्र निवृत्तिमार्गनिष्टत्वर् । तथा सृति वा अव-क्तव्यमिति । तत्रोत्यते । धर्मकर्तृभिरेव श्रोतव्यं परं धर्मपरित्यागेन । "जनमान्तरसहस्रे विव"ति भगवद्वात्यात् । यथा निवृत्तिमार्गे धर्मत्यागन्तथाऽत्राऽपि—"ताबत्कर्माणि कर्वाने विभगवद्वा-क्याद्वाधकानां चिरकालसाध्यानां वा परित्यामः । तथाच त्यक्लेति विधिः । "स्यास्यावेकोष धर्मत्यजनवचनतः"इत्यत्रोक्तार्था अनुसन्धेयाः । तत्र हेतुः — अस्त्रधर्ममिति । देहादिवर्ग तद-धिकारेण वा प्रवृत्तम् । स्वस्य तु जीवस्य दासत्वाङ्गवरसेवेव स्वेवमः । दाञ्चित्रत्यादिकामण्य-धीयत एके ब्रह्मदारों। ब्रह्मकिनवा इति । इदं विस्तृतमस्माभि:-"अंको नाना च्य-पदेखादि लाग । हरेभेगवतः परत्रसणो भक्तिमार्गानुमारेण चरणसेवा जीवानां स्ताभाविको धर्मः । अंशत्वेऽपि अंशिनः सेवा मुख्या । येपामप्येतदयास्तवं तेपामपि देहप्यमीपक्षया अन्तरङ्गम् । अत्र मतान्तरमन् दूषयति - यचपक इति । अथ यदि पतिदिति । जीवस दासरवेन म्वयमेत्वा-स्पतनग्रङ्केच नाऽस्ति । भगवस्यायुज्यसाधनत्वाच । अयमेव च तस्य पाकः । फटपर्यवसानात् । यदा व्यापाधिकं जीवत्वं तदा अखाभाविकाधिकारकृतत्वादपकता स्वात् । तथापि न पतनशङ्का । पर-मोपाधित्वात् । अथ भिन्नप्रक्रमेण विचार्यते । ब्रह्ममापं प्राप्तस्य नाऽयं धर्म इति । तथा सति पतेत् पुनर्जीवभावं प्राप्त्यात् । तत्राऽपि भजनान्नाऽन्यतः इलाह—ततः इति । एवमपक्षपक्षं व्रह्मभावान श्रंशपक्षमनुद्य द्वयति— यत्र कवेति । साक्षाद्भगवत्मायुज्यहेत्भगवःसेवायामि यदि पातम्तदा क साधनान्तरे तस्य भद्रं भविष्यति । साधनं हि प्रवीवस्थामाध्यमेव । बेत्यनादरे । कापि साधने तस्य भद्रं न भविष्यतीलार्थः । यदा स्त्राभाविकभजनज्ञानार्दानां न पुरुषार्थपर्यवसायित्वं तदा द्रापास्तम-न्यथर्माणामित्याह को बाऽर्थ आसोऽभजनां स्वयर्मन इति । अभजतामसेवकानां केवरुदे-हायध्यासेन प्रवृत्तानां टाँकिकानां बाह्यण्यायथिकारेण प्रवृत्तानां वेदिकानां च ये धर्मास्ते वस्तुतः सतां परधर्माः । ततश्राऽन्यधर्मेः को वाऽयेः प्राप्तन्तरिप को वाऽर्यः प्राप्त इति स्वग्रन्थेनोच्यते । अभ-जतां हि फलं ब्रह्माण्डस्य मध्यस्थानप्राप्तिः। तद्दते ब्रह्मणि गच्छति। स्पर्दाऽस्याद्यश नियताः। "वि-धर्मः परधर्मश्च आभास उपमा च्छलः। अधर्मशास्त्राः पश्चेमा धर्मशोऽधर्मवस्यजेन दि"ति भगदिहमुखानां धर्मः परधर्मत्वात्त्याच्य एव । अथ एतदित्वत्राऽपि न साधनानुष्ठानेन कश्चित्पति । स्थूणानिखननन्यायेन दार्ब्यात् । तस्माद्रमंबद्भवने न केनाऽपि निरोधः । किञ्च । प्रमाणबर्टावचारेण साधनमुखत एतदुक्तम् । प्रमेयवरुविचारेण फलमुखतोऽधुना निरूप्यते । तत्रैवं पदार्थाः । सर्वोत्तमः पुरुषोत्तमः । तदनु तसीव रूपान्तरमक्षरम् । सर्वकार्यकर्तृ तस्याऽपि रूपान्तरं सर्वाधिकारी काटः । काटस्यांऽशभूतौ कमेन्वभावौ । पुनरक्षरस्य रूपान्तरं यज्ञाः । पुनरक्षरादृषभेदे प्रकृतिपुरुषौ । ततस्तस्तानि । ततो ब्रह्माण्डम् । तत्र पुरुषांशा अस्मदादयः । तेषां प्रयक्षस्यतिरेके-णाऽपि प्रलये गुरुपता । मध्ये काटाधीनाः फेनबुद्धदवन्नानाभावं प्राप्तुवन्ति । तत्र विचारयतु देवानां प्रियः कि फलमिति । तस्मादश्वरपर्यन्तमनितान्देन तुन्छत्वात्कालेन।ऽपि सिद्धेन तदर्थ यतः कर्त्तच्यः । भगवद्भवनं तुं न काठसाध्यम् । पुरुषोत्तनप्यवसाय च । न हि पुरुषोत्तमसेवा तदन्तरङ्गैः क्रियमाणा बहिरधिकारिप्रेरिता भवति । कालगम्यत्वाभावात् । सर्वत्र भगवन्मार्गे भगवत एव साथनत्वेन विधानाच । द्रस्यते च लोके महाराजान्तरङ्गसेवकानां नाऽधिकार्यथीनत्वम् । नतु देहेन्द्रियाणां

कालप्रवाहस्थानां परिग्रहात्कथं न कालाधीनत्विमिति ? पुरुपोत्तमपरिग्रहादिति वृमः । तस्मात्तस्यैव हेतोस्तद्यमेव मगवत्यरिग्रहार्थमेव कोविदो यतेत । न मूर्खाने दृष्ट्वा यत्र कचित्। ननु कथमत्र विधिः ? अप्राप्तांशाभावात्। लोकवेदयोरीश्वरभजनस्य सिद्धत्वात्। तत्राऽऽह--न लभ्यते यञ्चमतासुपर्येध इति । उपरि बह्मपर्यन्तम् । अथः स्थावरपर्यन्तम् । अमतां जीवानां तत्तच्छरीरेण तत्तच्छरीरधर्मेण वा युन्न रुभ्यते तद्र्थ यन्नः कर्तव्यः । तद्भि वैथम् । यनस्तु पूर्वोक्तचरणसेवा । धर्मरूपसेवाया रोकवेद-सिद्धलेऽपि न मक्तिसेवा तत्सिद्धा । यद्यपि ज्ञानार्थमपि प्रयत्न एतादशो भवति तथाप्यक्षरपर्यवसानान्न पुरुषोत्तमप्राप्तिः। "अञ्यक्तासक्तचेनसामि"ति वाक्यादव्यक्तैस्वरूपभगवद्रपाक्षरप्राप्तिरेव फलम्। नन्बद्दष्टेन न कथं भक्तिसिद्धिः । संबोत्पत्तिमित्तिमित्तकारणत्वात् । तत्रोच्यते । काठसाध्य एव कर्म-स्त्रभावयोः प्रवृत्तिः । न कालासाध्ये । किञ्च । अदृष्टं नाम पूर्वजन्मनि कृतकर्मणोऽवान्तरव्यापाररूप-र्थमीर्थमेठक्षणम् । तत्कस्य कर्मणः। कि भँगवत्त्रीतिहेतोरहेतोर्वा? आद्यस्तु नाऽदष्टं जनयति। दृष्टेनैव भगवत्त्रीतिजननात् । फलविपर्ययस्त्वसङ्गतः । नैाऽप्रीतिहेतोः । अफलत्वेन तद्र्थे नै व्यापा-र्यजननं सम्भवति । किञ्च । कर्मणां प्ररोहेकस्वभावत्वाजन्मनो नाऽन्तिमत्वसाधकत्वम् । अन्तिमे च जन्मनि भगवद्गक्तिः । भगवछपादैकरुभ्यत्वात् । "स एष साधो चरमो भवानामि"ति बाक्यात् । जातकेऽपि धर्मरूपसेवाया एव फललेन शुभग्रहैर्ज्ञायमानत्वम् । तेस्मादनन्यसिद्धत्वाद्भगव-द्वक्तावेव यतः कर्तव्यः । न च टोकिकमुखदुःखाभावार्थे यतनीयम् । कालेनैव तत्सिद्धेः । दुःख-वत् । अतो देहप्राप्तावेव तंद्रोगस्य सिद्धत्वात्स्वस्य पिष्टपेपणमित्याहः नहस्रभ्यत इति । अन्यतः पितृपुत्रभायादिभ्यः । तेपामपि प्रेरकः कालः । स च कालः कृतिसाध्यो न भवति । न च देशः संतत्रतया साधनम् । तस्याऽपि कालाधीनत्वात् । तुल्यत्वेऽपि नियतसहभावात् । तदाह—सर्व-त्रेति । प्रतीकाराऽकरणार्थमाह—गःभीररंहसेति । तस्माद्भगवद्भजनार्थे प्रयत्नः कर्तव्यः ॥ १८॥

श्रीमद्रलुभाचार्यचरणविरचिता ।

तत्र तर्कमाह--

न वै जनो जातु कथश्चनाऽऽत्रजेनमुकुन्दसेव्यन्यवदङ्ग संस्रतिम्। रमरन्मुकुन्दाङ्मयुपगूहनं पुनर्विहातुमिच्छेन्न रसप्रहो यतः ॥ १९॥

न वै जनो जात्विति । ननु वैकुण्ठगतानामपि जयविजयादीनां पुनरागमनश्रवणाञ्चैकान्तर्तो मक्तिः फलसाधनम् । भगवतोऽप्यवतरणात्तत्सङ्गेनाऽवतारसम्भवाचः । पराधीनत्वेनाऽपराधसम्भवाचः । तस्माद्धर्मवद्भक्तिरिप नोक्रप्रफलेति । तत्राऽऽह—न वै जन्रो जात्विति । अङ्गीकृत्याऽपि परि-हारः । वस्तुतस्तु जयविजययोर्धर्ममार्गानुसारेण कृत्रिमवैकुण्ठप्राप्तिः । अत एव तत्रैव वर्णनायां— "ये निमित्तनिमित्तोन धर्मणाऽऽराधयन्हरिम् । वैक्कण्टः कल्पितो येने" ति । भगवता सह त्वागमनं परमानन्दत्वात्फटमेव । साधारणानामपि भक्तानां भगवत्सेवकानां दूपणमङ्गी-कृत्याऽपि परिहार उच्यते । यथा भरतादिः । यतो मुक्कुन्दसेवी सर्वेभ्यो मोक्षदातुः सेवकः । अन्यवदसेवकवत् । यथा सत्यवादी बाह्मणः । तत्र हेतुः —स्मरिश्नित । वाक्शरीरसाध्यमत्तय-

वा विरकालसाध्यानामिति ख. ग. २ लागवचनत इति क. ३ धर्म इति ख. ४ ब्रह्मदासा इति ख. ग. ५ दासत्वेनेति ख. ६ हेतुरिति ख. ग. • भगवद्भवनेनेति घ. ८ तुनीस्ति ख.

৭ : मूखों हट्टेवि घ. ২ तद्विविधमिति ग. घ. इ. ३ अव्यक्तस्वरूपाक्षेरिति स्त. ४ भगदत इति स्त. ५ नापि प्रीतिहेतोगिति घ. इ. ६ नेति नास्ति स. ७ साध्यो चरम इति क. घ. ८ धर्मस्पे इसि ग. ६ अन्यसिद्धत्वाभावादिति म. १० तद्वीगसिद्धलादिति क. ग. ११ इति चेति ग.

€€.

मावेऽपि कांमुकंस्य कामिनीस्मरणमिव परमानन्दरूपचरणाऽऽलिङ्कनं पूर्वजन्मनि जातमधुनास्मरन् तश्चरणपरित्याजकसाधनं न कुर्यात् । यथा मरतहरिणेन स्वमात्रादयः परित्यक्ताः । न भगवन्मार्गः । इच्छामपि न कृतवान् । यतो रसग्रहः । रसेन ग्रहणं यस्य स तथोक्तः । भगवतः कृपाऽभावेऽपि मार्गस्यैव बलिष्ठता । तदाह—यत इति ॥ १९ ॥

एवं सोपपत्तिकं भगवन्मार्गस्योत्कृ.्त्वं प्रतिपाद्य भगवतो दुर्लभत्वे तचरित्रस्य भूर्यस्त्वं कथन-चाऽनुपपन्नमिति को भगवानित्याकाङ्कापूरणाय "आचार्यवान् पुरुषो वेदे" ति शास्त्रार्थत्वाय चै मगवन्तं निरूपयति—

इदं हि विश्वं भगवानिवेतरो यतो जगत्स्थाननिरोधसम्भवाः। तद्धि खयं वेद भवांस्तथापि वै प्रादेशमात्रं भवतः प्रदर्शितम् ॥ २०॥

इदं हि विश्वमिति। भगवतः खरूपं चरित्रं च निरूपणीयम् । तद्वयं भेदेन नं निरूपणीयम् । तथा सति चरित्रस्याऽनात्मत्वेन तद्भावनायां संसारः स्यात् । अतो द्भयमभेदेन निरूपयति । ईदं विश्वं भगवान् । विश्वमन्त्य भगवत्त्वं विधीयते । तथा सति सर्वत्र भगवदृष्टिश्रेत्कृतार्थो भवतीति कार्य मगवत्त्वेन निरूपितम् । "सर्वे खिल्वदं ब्रह्म तज्जलानि"ति श्रुतिहिंशब्देन सूचिता । उत्तममध्यमाधमाधिकारिभेदेन त्रेधाऽत्र निरूपणं कर्तव्यम् । तत्रोत्तमे निरूपितम् । मध्यमे त्वेवम् । इदं विश्वं भगवानिव न तु भगवान् । तेनाऽत्र सन्माननादिकं कर्तव्यं नाऽऽसिक्तिरिति । निकृष्टे तु इदं विश्वं, भगवानितरः अस्मादन्यः । अतः प्रपञ्चदर्शा बहिर्मुखो भ्रष्टो भवतीति । एवं सर्वत्र प्रकारत्रयेण निरूपणीयम् । नन्वेकस्य जगतः कथं त्रिरूपत्वम् ? तत्राऽऽह--यतो जगत्स्थान-निरोधसम्भवा इति । तत्र जगतः स्थितिर्भगवत्येवेति भगवानेव जगतीति स्वाधारत्वाद्भगवतः मगवानेव जगत् । मध्यमे तु भगवतस्सकाशाजगंदुद्भवः । तेन कार्यकारणयोस्तादात्म्यात्कार्यात्मना भेदः कारणात्मना अभेद इति "भेदसहिष्णुरभेदस्तादात्म्यमि"ति वचनाजगत भग-वानिवेति । मुद्दे त भगवतः प्रलयकर्तृत्वाञ्चाश्यतियोगि जगतु । भगवांश्य सर्दातन इतीतरः । किया। पूर्व भगवचरित्रं निरूपितम्—इदं हि विश्वं भगवानिवेतर इति । इदानीं भगवन्तं निरूपयति—यतो जगत्स्थाननिरोधसम्भवा इति। "जन्माचस्य यत"इति ठक्षणं निरू-पितम्भवति । एवमर्थभेदमधिकारिभेदं च संक्षेपतो निरूप्य गुप्तस्याऽस्य विवरणं न कर्तव्यमित्याह---तद्धि खयं वेद भवानिति । तत् पूर्वीक्तं स्वयमेव भवान् वेद, न गुर्वपेक्षा । अथवा । तत जगत् स्वयम् । भवानित्यर्थः । अत एव भवान्वेद । तर्हि ब्रह्मण उपदेशो निष्फल इत्यत आह्-त-थापि वै प्रादेशमात्रमिति। तथापि ब्रह्मलेऽपि। प्रमाणवलात् वै निश्चयेन गुरूपदेशः अपेक्ष्यते। तत्र ठौकिकपरिमाणे यथा प्रादेशे प्रदर्शित तहिंगुणादि रूपं हस्तादिकं जानाति तथा जगत्कर्तत्वे ज्ञाते सर्वेश्वरत्वादयो ज्ञाता भवन्ति । अथवा । प्रकर्षेण आदेश उपदेशस्तन्मात्रं गूढतया शास्त्रार्थ-निरूपणं मवदर्थे प्रकर्षेण दर्शितम् । अनेन गृहमेव स्पष्टमिव प्रदर्शनीयमित्यपदेशः ॥ २० ॥

किञ्च । स्वावतारप्रयोजनं जानीहि । किमर्थमवतीर्णोऽसि १ भगवान् स्वयमवतीर्थे सर्वभक्तोद्धारार्थं स्वाऽऽत्मस्यापनार्थं स्वांशं ज्ञानकलारूपं भवेन्तमवतारितवान् । अतश्वरित्राऽद्-यने तवाऽवतारो निःप्रयोजन इति भगवदिच्छया तवाऽन्तःकरणविषादः । अतो भगवदाञ्चां परिपालयं । स्वजन्म-साफल्यं चेत्याह्---

श्रीमद्रत्वमाचार्यचरणविरचिता।

त्वमात्मनाऽऽत्मानमवेद्यमोघदक् परस्य पुंसः परमात्मनः कलाम् । अजं प्रजातं जगतः शिवाय तन्महानुभावाभ्युदयोऽधिगण्यताम् ॥ २१ ॥

स्वमात्मनाऽऽत्मानिभिति । त्वमात्मानं परस्य पुंसः कठाँमवेहि । जीवस्य मधोपदेशवदयमुपेदश इति निराकर्तुमाह — कठा मिति । साधनं च तव स्वरूपमेव झातम् । स्वरूपं तथा झपपिष्यतीत्यर्थः । तत्र सामर्थ्यमाह — अमो घटि गिति । नतु सर्वे जीवा भगवदंशकराः ।
कोऽयं मि विशेष स्तत्राऽऽह । परस्रा पुंसः । पुरुषोत्तमस्य । अन्ये त्वक्षरस्य पुरुषस्य मा ।
नित्वक्षरपुरुषयोरिष भगवत्वात्को विशेषः ? तत्राऽऽह — परमात्मन इति । परम्थाऽसावात्मा चेति । गङ्गाजलदेवतयोरिवाऽऽत्मपरमात्मनोः स्वरूपमिति भावः । तिर्हे कथं ममोत्यतिसात्राऽऽह — अजं प्रजातमिति । अनुत्पन्न एव त्वमानन्दमात्रकरपादमुखोदरादिर्व्यासरूपेणाऽवतीर्णः । अतः सर्वस्थाऽपि जगतः शान्तसुखाय महानुभावस्य भगवतः अम्युदयः चरित्रं
अधिकं गण्यतामुदेशमात्रेणोच्यताम् । अस्य भगवतश्चरित्रं भक्तसम्बन्धिष्वपि परममनुमावं सम्मावयतीति महानुभावः । तस्याऽभ्युदयः परमोत्सवः । तस्याऽऽधिक्यं ज्ञानादिभ्यः । अवान्धनोगोचरत्वादिदिमित्यतया निरूपणमश्चक्यम् । अत् उदेशमात्रं कर्तव्यमिति ॥ २१ ॥

ननु धर्मसहितं चरित्रमुपदेष्टव्यं केवलं वेति शङ्कायामाह-

इदं हि पुंसस्तपसः श्रुतस्य खिष्टस्य सूक्तस्य च बुद्धिदत्तयोः। अविच्युतोऽर्थः कविभिर्निरूपितो यदुत्तमश्लोकग्रणानुवर्णनम्॥ २२॥

इदं हीति। इदं चित्रश्रवणं तेंपआदिभिस्तुल्यम् । फलतः स्वरूपतः साधनतश्च मगवत्त्वात् । सर्वस्याऽपि तानि भगवानिति । तत्र धर्मविशेषो वर्णाश्रमेषु प्रतिष्ठितः । तत्र तपो वानप्रस्थेषु संन्यानिसपु वा । श्रुतं श्रवणं वेदान्तानाम् । तत्सन्यासिषु । स्विष्टं गृहस्थे । स्क्तमध्ययनं श्रवचारिषु । क्षत्रियवैश्ययोर्बुद्धिदाने । एवं सर्वेधमैर्येद्भवति तानि च अविच्युतोऽर्यः । न विच्युतः अर्यो येन । शास्त्रसिद्धाविप लोकसिद्धिने भविष्यतीत्यत आह—कविभिरिति । नितरामिति युक्तिसिद्धितम् । उत्तमस्रोकगुणानुवर्णनमनूद्याऽविच्युतार्थत्वं विधीयते । अत एकेनैव सर्वसिद्धेनं तेषां पृथकरणं नाऽप्यकरणमिति सिद्धान्तः । निषिद्धं तु न कर्तव्यम् ॥ २२॥

एवं सामोन्यत उपदेशमुक्त्वा आदिसाधनमारम्य फलपर्यन्तं पदार्थानां कमं वक्तं निदर्शनेन स्वच-रित्रमाहं सप्तदशभिः—

अहं पुराऽतीतभवेऽभवं मुने दास्यास्तु कस्याश्चन वेदवादिनाम्। निरूपितो बालक एव योगिनां शुश्रूषणे प्राष्ट्रिषे टिर्विविक्षताम्॥ २३॥

९ भूयस्त्वकथनमिति ग. २ को वेति ग. ध. ३ इति चेति क. ग. घ. इ. ४ चेति नास्ति स. ५ नेति नास्ति ग. ६ इदं हीति क. ग. ७ जगत उद्भव इति स. ८ सनातन इति ग.

१ सांशहानकेलेति घ. २ अगधनतमिति घ. ३ कलमवैद्धि इति स. ग. ४ तपमादिस्तुल्यमिति क. ग. ५ सामान्यं समुपदेशमिति क.

अहमिति । अतिहीनस्याऽत्युक्तृष्ट्रपदप्राप्तिरिसम्नेव मार्गे न मार्गान्तर इति शापेन श्रूद्रत्वं प्राप्तस्य देवितं निरूप्यते । अतीतभवे पूर्वजन्मनि । नैकट्यभ्रमव्यावृत्यर्थम् । पुरेत्येतजन्मनोऽजराम-रत्वस्थापनाय । मुने इत्युक्तित्रिश्वासाय । संवादात् । पितृनाम न गृहीतं तदानीमज्ञानात् । पितु-र्हीनत्वस्थापनाच । वस्तुतस्तु ब्राह्मणः । अन्यथा अनुमोदनादिकं न सम्भवेति । कस्याध्वरप्रिस्द्धायाः । अन्यथा आदरः सम्भवेततो बन्धः । अनेनाऽस्मिन्मार्गे यथा यथा निरादरत्वं तथा तथा कार्यसिद्धिरिति । वेदवादिनः श्रोत्रियाः । अनेन भगवन्मार्गापरिज्ञानमुक्तम् । आश्रमिणां सन्यासि-नामयं धर्मो यन्मासाष्टकं कीटवत्पर्यटनं विधाय आषाढ्यां यत्र गच्छन्ति तत्र ब्राह्मणनिर्मितविविक्तस्थाने तिष्ठन्तीति तथा देवयोगान्नारदस्य स्थितिगृहे प्रार्थनया ब्राह्मणानुज्ञया भाविसनकादयश्चन्द्याः परमहंसाः स्थिताः । अपृथग्धमेशीछत्वाचतुर्णी सङ्गः । योगनिष्ठाश्च । अतः सवापेश्चा । तेपां गुश्रूपणार्थं ब्राह्मणेरेवाहं निरूपितस्त्वमेतेपामेव सेवां कुरु नाऽन्यिकिब्विदिति नियुक्तः । मत्स्वरूप-मञ्चात्वाऽपि बालक एव नियुक्तो योगिनां ग्रुश्रूपार्थम् । "स्थास्यामश्चतुरो मासानि"ति मासचतुष्ट्यमेकत्रैव नितरां वासिमच्छताम् । एवमकेन सत्सम्यन्ध उक्तः । सवार्थं सत्सङ्ग इति प्रथमं साधनम् ॥ २३॥

. ततस्तेषां ऋपामाइ---

40

ते मय्यपेताखिलचापलेऽर्भके दान्तेऽधृतकीडनकेऽनुवर्तिनि । चकुः कृपां यद्यपि तुल्यदर्शनाः शुश्रूपमाणे मुनयोऽल्पभाविणि॥२४॥

ते मयीति । सत्सेवकयोर्गुणदोपाभावा अत्र निरूप्यन्ते । सतां गुणत्रयम् । कृपालुत्वं, ब्रह्म-विद्या, मननं चेति । धर्मो ज्ञानं साधनं चोक्तम् । अग्रे साधनकथनं ज्ञानानुवृत्तये । सवकस्य दोषा-मावास्त्रयः । गुणाश्चत्वारः । चपलता दोषः । तद्देहेन्द्रियान्तःकरणानां प्रयन्नदार्ख्याभावाचपलता दोषः सहजः । स आदौ दृदप्रयत्नेन निवारणीयः । तदाह । अपेतानि अखिलानि चापलानि यस्मादिति । अर्मकत्वं दीनत्ववोधको गुणः । तदनु दोषाभावद्वयमाह—दान्तेऽधृतक्रीडनक इति । इन्द्रि-याणां विषयाकाङ्काराहित्यकरणं दमः । न धृतानि कीडनकानि येन । इन्द्रियकालकृती नियती दोषी विषयसम्बन्धः क्रीडासाधनपरिग्रहश्च । तद्भावे सर्वदोपनिवृत्तिः । ततोऽन्तरङ्गं गुणमाह--अनुवर्तिः नीति । एवं स्वतः पत्रमु सम्पन्नेषु तेपां परदुःखप्रहाणेच्छा जाता । परदुःखं इष्ट्वा दुःखितस्य कार-णिकस्य तन्निदानोच्छेदने तृष्णा भवतीति । नन्नेतद्रह्मविदोऽनुचितम्? तन्नाऽऽह—यद्यपि नुल्य-दर्शना इति । निर्दोषं हि समं ब्रह्म तुल्यशब्दवाच्यम् । ब्रह्मज्ञानकृतं वा स्वपरयोः सुखदुःखम-मलज्ञानं तुल्यम् । तस्य दर्शनं येषामिति । परदुःखं दृष्ट्वा तत्प्रहाणेच्छेय जाता । न ज्ञानमन्यथा जात-मित्यर्थः । दुर्वरुत्वादिच्छामूलभृतज्ञानस्य । ननु कार्यक्षमा कृपा न भविष्यति । वाधकज्ञानस्य विद्यमानत्वात् । अत आह - राुश्रूपमाण इति । सेवायाः सेवैळायाः सेव्यॅवश्यत्वं सर्वजनीनम् । नन्वनपेक्षायाः कथं वश्यताहेतुत्वम् ? तत्राऽऽह—मुनघ इति । मननवाथकनिवर्तिका सेवाऽपे-क्यत एवं । ेवायां सांसर्गिको दोषो बहुभाषणसभाषणं वा । तदुभयनिवर्तको गुणः अल्पभाषणम् । अनेन निर्देश सेवा दितीयं साधनमिति ॥ २४ ॥

ततो यजातं तदाह— उच्छिष्टलेपाद्यनुमोदितो द्विजेः सकृत्स्म भुन्ने तद्पास्तकिस्त्रिषः । एवं प्रदृत्तस्य विशुद्धचेतसस्तद्धमं एवाऽऽत्मरुचिट्यंजायत ॥ २५ ॥

प्रचिन्नग्रेति । पापनाशन्तदर्मर्श्विश्च ततोऽप्यन्तरङ्गं साधनम् । उच्छिष्टं भोजनश्चेपः । ठेपः पात्र्यां त्रयमः । चतुर्णां तानेक्षित्रत्य सक्रद्धश्चणं पापश्चयसाधनम् । नतु—"न द्यद्वाय मितं द्यास्रो चिन्नप्रं न हिन्द्वित् सित्यादिभनुवाध्यमिति । उत्पत्ता । शुद्धसत्वत्यसा भरापुरुपोच्छिष्टेनाऽतिपविन्त्रणाऽऽत्मानं पाविष्य्यामीति । तत उच्छिष्टं दृष्ट्वा मोदो जातः । तत्र प्रार्थनायामनुमोदनमात्रं कृतम् । न तु स्वयमुद्यस्य द्त्तमिति । न चाऽयं सर्वथा शुद्धः । त्रह्मवीजत्वात् । एदस्थानां चाऽयं धर्मः । तत्राऽपि साधारणेषु । मेत्रा च पुष्टिमागें सम्बद्धा । कृपाफलं चैतत् । यथौषधेनाऽजीणिनिवृ-तिस्त्याऽन्नमयस्य देहस्य उच्छिष्टाचनाधितदेहेन दोपसन्तानिनवृत्तिरित्यर्थः । तदाद्दः तद्पास्तिकित्यप्रद्वानिवृत्तावित सद्धमरुचित्रतिवन्धकदोपनिवृत्तो स्वत एव रुचिर्जातेत्याद्दः एविमितः । प्रवृत्तस्यक्ति । त्रवृत्तस्यक्ति । त्रवित्यक्ति । त्रवित्यक्ति । त्रवित्यक्ति । त्रवित्यक्ति । त्रवित्यक्ति । त्रवित्यक्ति । अस्य न्यायसिद्धत्तक्रथनाय रुद्धस्योगः ॥ २५ ॥

एवमान्तरं दोषाभावं गुणं चोक्त्वा वहिर्गुणमाह-

र कां. ५ अ. २६ **छो.** ]

तत्राऽन्वहं कृष्णकथाः प्रगायतामनुष्रहेणाऽश्रृणवं मनोरमाः । ताः श्रद्धया मेऽनुषदं विश्रृण्वतः प्रियश्रवस्यङ्ग ममाऽभवद्वचिः ॥ २६ ॥

तन्नेति । अन्वहमित्यशृणयमित्यनेन सम्यध्यते । परमहंसानां वा नित्योऽयं धर्म इति स्थापयिनुम् । कृष्णपदात्परमहंसा अप्येते भक्ता इति ज्ञापितम् । गानं प्रेमाऽऽधिक्यात् । प्रकृष्टगानं तद्धान्वनं । अनुग्रहेणत्याज्ञया अवणं वोध्यते । न तु प्रासिक्षकम् । कथामनोरमपदाम्यां अर्थमित्रायं ते वोध्यन्तीति रुक्ष्यते । निर्वन्थेन अयणाभावायाऽऽह—मनोरमा इति । मनसो रमणं यासु । एवमेका अवणभक्तिः सिद्धा । तस्या नारद्त्वपर्यन्तं फरुम् । ततः कीर्तनिर्मितं साम्प्रतं तु कीर्तनम् । एवमेष्रे स्मरणादिवृद्धां तावद्धिः कर्षपन्वविधसाधनभक्तौ सिद्धायां प्रेम्णा मगवरसायुज्यं भवन्तिति साम्प्रतं तु अर्वाति साम्प्रतं तु अर्वाति साम्प्रतं । तत्र अवणफरुमाह—ताः अद्भयेति । अवणादीनां नाऽदृष्टद्धारा फरुसाधकत्वम् । किन्तु स्वरूपेणैव । फरुं च भगवद्याधधर्यज्ञानम् । तदैव हि कीर्तनेऽधिकारः । उत्तरस्थाऽऽदिना हि पूर्वसाऽवसानम् । अतः अवणस्य नैरन्तर्यं कर्तव्यम् । तदो । ताः कथाः । अत्यादरेण—अनुपद्भिति । पदार्थाक्षरार्थसहितेन वाक्येन हि अवणम् । ततो भगवति क्विः । परं अवणद्वारा । तदाह—प्रियअवसीति । प्रियं अवः अवणं कीर्तिर्वा यस्य । अङ्केति कोमरामञ्चणमप्रतारणाय । प्रमाणवरुं परित्यज्येन्द्रयाणां स्वाभाविकविषयग्रहणं रुचिः ॥ २६ ॥

<sup>•</sup> नवतीति कः २ एरं दुःखिमिति खः ३ खेच्छाया इति सः ४ सेव्यवशाविमिति खः.

१ प्रकृष्टज्ञानमिति घ. २ नारदलेति ग. ३ कीर्तने नाऽधिकार इति क.

ततः किमत आह—

७२

तिस्मिस्तदा लन्धरुचेर्महामुने प्रियश्रवस्यस्वलिता मतिर्मम । ययाऽहमेतत्सदसत्स्वमायया पश्ये मयि ब्रह्मणि कल्पितं परे ॥ २७॥

तस्मिनिति। रुच्या हि भगवदनुभवार्थ यलो ठोकसिद्धः । स च यलो हानात्मक इति तदाह । रुचेः । फलस्य कालान्तरत्वं च्यावर्तयिति — तदिति । रुचेर्देढत्वाय — लञ्छोति । महामुने इति सम्बोधनं रुचिमत्योर्नियमार्थम् । प्रोषितभर्तृकेवं (?) तदिभध्यानमत्र मितः । शास्त्रतो वा याथा- व्यैज्ञानम् । तत्र स्वलनं विषयान्तराऽनुसन्धानम् । सन्देहो वा । तदुभयं नास्तीत्यस्विलता । तत्रापि अवणपुरस्सरेणेति प्रियअवसीत्युक्तम् । "यो यच्छ्रद्धः स एव स" इति वाक्यात्तरम-अद्धायामुत्पन्नायां सफलरुचिरूपायां तत्त्वमावश्यकमिति । तदाह— ययाऽहमिति । प्रथमा-िकारार्थमाह । यया मत्या अहमेव ब्रह्म मथ्ये। सकलं जातं परं मायया परिकल्पितम् । एतत्त्यपू-लस्मं शरीरं जगद्धा । मायया पूर्वोक्तया । अस्य जगतः प्रतीतिमात्रस्य अहं ब्रह्माऽधिकरणं माया करणमिति ज्ञातवानित्यर्थः । प्रपञ्चव्यितरिक्ततया ब्रह्मांऽऽत्साऽनुभवो जात इति यावत् ॥ २७॥

एवं भगवद्भावमापत्रस्य निरन्तरमनुवर्त्तमानश्रवणेन ज्ञानभक्तिभ्यां परमस्रेहो जात इत्याह— इत्थं शरद्भावृषिकावृत् हरेर्विशृणवतो मेऽनुसवं यशोऽमलम् ।

इत्य शरत्त्राद्यापकाद्यत् हरावश्रुणवता मञ्जुसव यशाऽमलम् । सङ्कीर्त्यमानं मुनिभिर्महात्मभिर्भक्तिः प्रवृत्ताऽऽत्मरजस्तमोपहा ॥ २८ ॥

इत्थमिति । श्रवणस्य भेदान्तराणि सन्तीति तिन्नवृत्यर्थम् इत्थमिति । शरत्रावृषिकावृत् मासचतुष्ट्यं पश्चकं वा । देहादिक्षेशस्याऽस्फुरणमाह—हरेरिति । विशेषण शृण्वत इति श्रवणाऽनुवृत्तिः । न यतः कुतिश्रित् । तथा सति निरङ्गत्वात्फठं न साधयेत् । अतो मुनिभिमेहात्मिः सङ्कित्यमानमिति । मुनिभिरिति । स्वफेट श्रवणवन्मननं ज्ञानसाधनम् । कीर्तनानुवृत्यर्थम् महात्मिनिरिति । "महात्मानस्तु मां पार्थे " ति श्लोकद्वयार्थोऽत्राऽनुसन्ध्यः । सा भिक्तः स्पर्शरं शिक्षण जातेसाह आत्मरजस्तमो पहेति । अन्तः दर्ण वसुदेवरूपं जातमित्यर्थः ॥ २८॥

अत्र हि भगवदावेशव्यतिरेकेणाऽऽविंभीवो न भविंध्यतीति तेषां कृपया तज्ञातमित्याह—न्तस्यैव-मिति द्वाभ्याम्—

> तस्यैवं मेऽनुरक्तस्य प्रश्नितस्य हतैनसः । श्रद्दधानस्य वालस्य दान्तस्याऽनुचरस्य च ॥ २९ ॥ ज्ञानं गुह्यतमं यत्तरसाक्षाद्भगवतोदितम् । अन्ववोचन् गमिष्यन्तः कृपया दीनवरसलाः ॥ ३० ॥

पूर्वजातसाधनानां वासुदेवपर्यन्तमनुष्टृत्तिः कैरणीयति तान(?)नुबद्ति । अनुरक्तस्येत्य-नुवृत्तिपर्यन्तानि गृहीतानि । शुश्रुपालक्षणो विनयो भिन्नप्रक्रमणेति पृथगुक्तः । तथा पापनिवृत्तिः । अतुपकारित्वाद्दीनत्वस्य पृथगुक्तिः । अनुक्तसर्वसमुचयार्यं चकारः । अनुवादे कमापेक्षाऽमावाद्दपर्य-येण कथनं न दोषः । अस्ति किञ्चिज्ज्ञानं सर्ववदान्तप्रतिपाद्यं पञ्चरात्राद्यागमेश्व गुरूपदेशेन च यद्दिम्ब्यज्यते । यथा कं त्रद्धा खं ब्रह्मोपास्याने । यस्मिन् जाते पुमान् ब्रह्मविद्धवति सर्वज्ञस्तेजस्ती च । ततोऽपि महोपनियस्त्रतिपाद्यं देवगुद्धत्वाद्धद्यत्रम् । ततोऽपि पुरुषोत्तमप्रतिपाद्यं "भक्त्या माम-भिजानाती" ति रूपम् । यस्मित्रनुसहिते भगवदाविर्भावो भवत्येव तद्धद्यतमम् । साक्षाद्भगवता कृष्णेनोक्तम् । यक्तदिनि । विशेषतोऽवक्तस्यम् । तेषामिष इदये भगवदिच्छया उपदेशार्थमागतम् । अनु पश्चादवीचन् । एतस्य परमकाष्टात्वज्ञापनायाऽऽहः गमिष्यन्त इति । एतत्कथने प्रश्चान्तारं साधनान्तरं च नास्तीत्याहः कृष्ययेति । तत्राऽपि हेतुः दिग्वत्सस्ता इति । वस्सं लातीति वस्सले प्राहकः स्रोहः । तद्वान् वा । पिता पुत्र इव दीनेषु त इत्यर्थः ॥ २९ ॥ ३० ॥

ततस्तव किं जातं तद्वक्तव्यमित्याकाङ्कायामाह-

येनैवाऽहं भगवतो वासुदेवस्य वेधसः।

मायाऽनुभावमविदं येन गच्छन्ति तत्पदम् ॥ ३१ ॥

येनैवाऽहमिति । भगवतो वासुदेवस्येति । इदये विद्यमानसैव । अहो (१) इत्या-भर्यम् । विद्यमानः प्रकाशमान एव न स्फुरतीति मायानुभावः । ठेखनदशाऽनुसन्धेया । येन गच्छन्ति तत्पदिमिति । क्रममात्रेण हेतुना । नै तु तत्र कश्चन व्यापारो मृग्य इति भावः ॥ ३१॥

ऐवं मगवत्पदप्राप्तिपर्यन्तं पदार्था निरूपिताः । तत्रैवं सन्देहः—" ते मय्यपेताखिलचापले-ऽर्भक" इत्यादिसाधनानि कुतो भवन्तीति । कर्मकालादीनां प्रतिवन्धकत्वात् । तत्र कालस्य प्रति-वन्धकत्वाभावायोपायमाह्—

#### एतत्संस्चितं व्रह्मंस्तापत्रयचिकित्सितम् । यदीश्वरं भगवति कर्म ब्रह्मणि भावितम् ॥ ३२॥

एतदिति । कथारत्यनावे अश्वनादयः प्रतिवन्धका दृष्टाः । कर्म चाऽदृष्ट्वारा । तद्वारा हेतुः कालः । तत्र प्रथमं दृष्ट्रतिवन्धको दूरीकर्तव्यः । स च तापत्रयात्मकः । "एतैकपद्रुत्त" इति वचनात् । तत्र यथि संत्सक्रेन कथा साधनत्वेनोक्ता तथापि वहुसापेक्षत्वात्सैव न भविष्यतीति स्वतन्नमेकं साधनमाह । एतत् वक्ष्यमाणम् । सम्यक् स्चितं न स्पष्टतयोक्तं नापि सन्दिग्धम् । तस्य परिज्ञानं तव भविष्यतीत्यभिप्रायेणाऽऽह । हे बहान् । तापत्रयनिराकरणार्थं चिकित्सितम् । यथा विषं सर्वनाशकमपि सर्वरोगनिवर्तकत्वेन द्रव्यान्तरभविनया चिकित्स्यते तथा कर्माऽपि सर्वनाशकं सर्वदोषनिवृत्तये भगव-द्रपण चिकित्स्यत इत्याह—यदीश्वर इति । प्रमुक्तपे पड्गुणैर्थर्यसम्पन्ने उत्कृष्टैः पदार्थेः सुन्दरे ब्रह्मणि अपाषण्डे वेदान्तवेचे कर्म मावितं योजितमित्यर्थः । भावनया प्रापितं वा ॥ ३२ ॥

तत्रेव विशेषमाह---

आमयो यश्च भूतानां जायते येन सुत्रत । तदेव द्यामयं द्रव्यं न पुनाति चिकित्सितम् ॥ ३३ ॥

९ दानात्मक इति घ. २ चेति ख. ३ यथार्थक्षानसिति क. स. ४ ब्रह्मानुभव इति ख. ५ आविभावा इति घ. ६ मजिष्यन्तीति घ. ७ कारणीयेतीति स.

१ अनुसान्भित इति स्त. ग. २ ननु इति स्त. ३ एवधेति श्व. ४ नेति नास्ति स्त. ५ तत्सक्रेनेति प. ६ विविकित्स्यत् इति स्त. ७ प्रमुक्षेणेति ष. ८ वडेभय्येति घः ८ तत्रैवमिति खः

अनामय इति । येनैव कर्मणा नाशः शङ्कनीयस्तदेव भगवति भावनीयमिति । आमयः कफ-पितादिः । येन मापादिना । सुन्नतेति सम्बोधनात्तादशं तु तव नाऽस्तीति तव महद्भाग्यमिति प्रशंसा । तदेव चिकित्सितमामयद्रव्यं न किन्तु अन्यद्धि द्रव्यान्तरं पूर्वभक्षितं पुनाति । अतो येनैव कर्मणा यन्धस्तदेव कर्म भगवति भावितं पुरुषं पुनातीत्यर्थः ॥ ३३॥

नतु पूर्वकृतकर्मणां वाधकानां विद्यमानत्वात्तेस्तापत्रयजननाच किमग्रिमेण भावितेनेति तत्राऽऽह—

एवं नृणां कियायोगाः सर्वे संसृतिहेतवः।

92

त एवाऽऽत्मविनाशाय करपन्ते करिपताः परे ॥ ३४ ॥

एवं चणामिति । यथा भगवित सम्बद्धेन कर्मणा तापत्रयनाश एवमेय पूर्वकर्मणामिष भगवित समर्पणात्स्वरूपनाशे सित तापाचनुत्पादकत्वम् । चणामिति कर्माधिकारो द्योतितः । सर्वे पुण्यजनका अपि संस्तिहेतवः जननमरणहेतवः । त एव सर्वे योगाः परे कल्पिताः समर्पिता आत्मिवना-शाय कल्पन्ते । यथा प्रञ्चितिहेती तृणादि । कुतस्तस्य तापजनकत्वमित्यर्थः ।। ३४॥

एवं स्वामाविकानां ठौकिकानां संसारहेतुभूतकर्मणां कृतानां कियमाणानां च विनियोग उक्तः । अधुना विहितानां मगवत्प्रीत्पर्थं कियमाणानां किं फलमित्याकाङ्कायामाह—

यदत्र कियते कर्म भगवत्परितोपणम् । ज्ञानं यत्तदधीनं हि भक्तियोगसमन्वितम् ॥ ३५॥

यद्त्रेति । "यनः स्वधीतं गुर्वः प्रसादिता" इत्यत्र भगवत्यसादहेतुत्वेन प्रार्थनात्रियत-फल्लाच एकस्य तृभयत्वे संयोगपृथक्तवन्यायेन दघ्यादिवदुभयसाधकं स्वात् । तथा सित संसारः । पूर्वोक्ताऽनुभयक्तपत्वात् । तत्रोच्यते । अत्र निर्णये यत्कर्म भगवत्परितोपणं क्रियते भगव-त्यरितोपार्थं कियते तेन कर्मणा भक्तिज्ञाने उत्पद्यते । तत्रो "ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणी" ति न्या-येन सर्वकर्मक्षय इत्यभित्रायेणाऽऽह । ज्ञानं यत्प्रसिद्धं भक्तियोगसमन्त्रितं तत् तद्धीनं तादश-कर्माधीनम् । द्दीति "सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्वतेरश्ववदि"ति न्यायः स्वितः॥ ३५॥

नतु पञ्चरात्रोक्तकर्मणां भगवदाज्ञया अर्जुनादिभिः कृतानां युद्धादीनां च का गतिः ? तत्राऽऽह—

कुर्वाणा यत्र कर्माणि भगवच्छिक्षयाऽसकृत् । रणन्ति ग्रणनामानि कृष्णस्याऽनुस्मरन्ति च ॥ ३६॥

कुर्वाणा यञ्चेति । यत्र कर्मनिर्णये विषये वा भगविष्ठक्षया कर्म कुर्वाणा भवन्ति तत्कर्म भिक्त-वनकं भवतीत्याह । तदा ते पुरुषा असकृत् वारं वारं कृष्णस्य गुणनामानि—पाण्डवरक्षक, द्रौपदी-ठकानिवारक, गोवर्द्धनोद्धरणेत्यादीनि ग्रणन्ति । अनु पश्चात्स्मरन्ति च कृष्णम् । अतस्तेषां कीर्तन-स्मरणमिकिदेतुत्वात्सर्वोत्कृष्टमेव तत्कर्मः। न तेन संसारग्रङ्काऽपीत्यर्थः ॥ ३६ ॥

यानि पुनः पञ्चरात्रे मञ्चाराधनप्रकारेण पुरश्चरणार्दानि कर्माणि तेषां निर्णयमाह द्वाभ्याम्—

नमो भगवते तुभ्यं वासुदेवाय धीमहि। प्रद्युन्नायाऽनिरुद्धाय नमः सङ्कर्षणाय च॥ ३७॥

🤋 इलपेक्षायामिति इ. म. २ मगवद्रकौति इ. घ. इ.

नमो भगवत इति । इयं हि भगवद्गायत्री नारदोपास्या । अत्र चतुर्मूर्तीनामभिषानम् । धीमहीत्यर्थोद्मेतुर्मृतिं ध्यायेम । तस्य फलं चतुर्मृत्तिः । तदपि न भोगार्थे किन्तु नमनार्थम् । तदपि न परोक्षतया किन्तु प्रत्यक्षतया । चत्रूरूपम्याऽपि चत्रूरूपमपि भगवानित्यर्थः । चकारादन्यान्यपि रूपाणि सङ्गृहीतानि ह्यग्रीवादीनि ॥ ३७ ॥

अस्या गायञ्या विनियोगमाह—

इति मूर्त्यभिधानेन मन्नमूर्त्तिममूर्त्तकम् । यजते यज्ञपुरुषं स सम्यग्दर्शनः पुमान् ॥ ३८ ॥

इतीति । एवं रूपेण मूर्त्यभिभानेन मूर्तिवाचकेन मन्नेण करणेन । मन्नमूर्तिः । मन्न एव मूर्तिः शरीरं यस्य । मन्नार्थरूपम् । अम्बूर्त्तकम् । मन्नोक्तन्यतिरिक्तप्रकृतम्तिरिहतम् । पञ्चपुरुषम् । यज्ञानां पुरुषं पतिं यञ्चरूपं पुरुषं वा । यो यजेत जपपूजाहोमादिना स सम्यग्दर्शनो भवति । भगवन्तं साक्षात्करोतीत्यर्थः ॥ ३८ ॥

अत्र फलं मयैवाऽनुभृतमिति सन्देहाभावायाऽऽह---

इमं स्वनिगमं त्रह्मन्नवेत्य मदनुष्टितम् । अदान्मे ज्ञानमेश्वर्यं स्वस्मिन्भावं च केशवः ॥ ३९ ॥

इमं स्वनिगमिति । खस्य निगमो वेदः । आज्ञेति यावत् । सा आज्ञा मया कृता । यथोकः पश्रात्रमार्गोऽनुष्ठितः पूर्वकल्प एव । तदा महां ज्ञानं दत्तवान् । ऐथर्यं च भक्तिं च । यथा ब्रह्मश्चि- व्योः । तदाह—केदाव इति । केश्योर्व सुखं यस्मादिति ॥ ३९॥

एवं सर्वेषां कर्मणां निर्णय उक्त इति सर्वमुपपाद्योपसंहरब्रिट्सिरितमुपदेशमाह---

त्वमप्यदभ्रश्रुत विश्रुतं विभोः समाप्यते येन विदाम्बुभुत्सितम्। आख्याहि दुःस्वेर्मुदूर्रादेतात्मनां सङ्क्षेदानिर्वाणमुशन्ति नाऽन्यथा ॥४०॥

स्वमपीति । यथा मया तस्याऽऽज्ञा परिपालिता तथा त्वमपि परिपालय । आज्ञापरिपालनसामध्य सिद्धवत्कारेणाऽऽह—अद्भ्रश्चन इति । अनत्यं वेदार्दानां श्रवणं यस्येति । विभोः विश्वतं
कीर्ति चरित्रमिति यावत् । मध्ये चरित्रस्य माहात्म्यमाह । येन विश्वतेन विदां ज्ञानिनां बुभुत्सितं
मगवत्स्वरूपज्ञानेच्छा समाप्यते । "यावान्यश्चाऽस्मि यादृश्चा"इति बुभुत्सा वा । परमभक्तिं
जनयित्वा तज्ञननात् । तस्मातदाख्याहि । किश्च । निस्तारार्थ सर्वेर्यन्नः कर्तव्यः । स क्वेशामिभूतैः
कर्तुमशक्य इति क्वेशनिवृत्त्यर्थ चाऽऽख्याहि । आख्यानेनैव दुःखेर्मुहुरिदितानां सङ्क्वेशनिवार्रणसुशन्ति
सर्वे प्रमाणविदः । अत्र चोपायान्तरं नास्ति क्विष्टानां क्वेशनाशकम् । तदाह—नाऽन्यथेति ॥ ४०॥

इति श्रीभागवतसुत्रोधिन्यां श्रीतक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे पश्चमोऽष्यायः ।

९ चतुर्मूलारिति घ. २ अमृतिकमिति घ. इ. ३ प्राकृतिमृतिरहितमिति क. ख. य. ४ सङ्क्ष्रशाकिमृतौरिति घ. य. ५ बाऽइस्बाहाति क. ६ निवाणमिति छ. ७ चेति नास्ति क.

१ सं. ६ अ. ८ छो. ो

# षष्टोऽध्यायः ।

मध्यमेनाऽधिकारण पदार्था विनिक्षिताः । अवणस्य फलं चाउन्तर्ज्ञानकषं प्रदर्शितम् ॥ १॥ पष्ठे तु बाद्यं तस्यैव कीर्तनाऽवधि वर्ण्यते । बाद्याऽभावे स्वान्तरस्य व्यर्थतेति निरूप्यते ॥ २॥

पुर्वाध्यायान्ते "अदानमे ज्ञानमैश्वर्यमि त्युक्तम् । तत्र सन्देहः । श्रवणमेव निरूपितमीन्तरं ज्ञानत्र । किं तदानीमेव भगवता एश्वर्य दत्तं काठान्तरे वति । श्रोतव्यविषयनिरूपकस्य फठकथनार्थं भवति विचारणा । अतः पुच्छतीत्याह—

#### सृत उवाच--

एवं निशम्य भगवान् देवपेंर्जनम् कर्म च । भृयः पत्रच्छ तं ब्रह्मन्व्यासः सत्यवतीसुतः ॥ १॥

एवमिति । नारदोक्ती यथार्थत्वमित्यवगर्ता हेतुमाह—भगवानिति । असम्भावितत्वं निराक्तिति । हे ब्रह्मन्! शोनक । भूयःप्रश्नस्तृष्णाम्भावात् । आदराधिक्ये ज्ञात एव विशेषकथनाद्भगवत्क्वभया एतावत्वं जातमिति कथितेऽपि पुनः प्रश्नः । अनितप्रयोजनं पृच्छतीति च सत्यवतीसुन इत्युक्तम् । १ ॥

प्रश्नमाह त्रिभिः---

#### व्यास उवाच---

भिश्वभिर्वित्रवसिते विज्ञानाऽऽदेष्ट्यभिस्तव । वर्तमाना वयस्याचे ततः किमकराद्भवान् ॥ २ ॥ स्वायम्भव कया वृत्या वर्त्तितं ते परं वयः । कथञ्चदमुदस्राक्षीः काले प्राप्ते कलेवरम् ॥ ३ ॥ प्राक्रस्पविपयामेतां स्मृति ते सुरसत्तम । न स्वेव द्यवधारकाल एप सर्वनिराक्नतिः ॥ २ ॥

भिश्चभिरिति । इतिशरीरस्थागज्ञाननाश्चामायाः ब्रह्मविदो न किञ्चित्कर्तव्यमिति योगैनैव श्रिरित्यागा मोश्च इति कालस्वनितिकमणीय इति रृष्टाः । स्वायमभुवेतीदानीन्तनसम्बोधनम् । वृत्तिर्जीविका शरीरनिवाहिका । कथिनिति योगादिशकाराः । चौद्ययिक्षेपे । पुनिरित्यर्थः । काले श्रोप्ते अप्राप्ते विति प्रश्नः । इद्मिति । बुद्धा पुरः स्थितम् । वेति पाठे त्वनादरः । कालजन्यं कालो रह्नातीति वा आह—काल इति । एतां स्मृति संस्कारनाञ्चेन पूर्वकल्पविषयेभ्यो व्यवहितां कथं न कृतवान् । तदेयं स्मृतिः शब्दम्ला स्यात् । इदानीं तु प्रत्यक्षमूलेति । देवानां भक्तानामपि सर्तां स्मृतिं कालो नाशयति । तव तु नेत्याश्चयेण सम्बोधनम् । अल्पस्याऽप्यभावायेवकारः । कार्यदर्शना- दुक्तता हिशब्दार्थः । कालमाहात्म्यं च प्रत्यक्षसिद्धम् । भगवत्त्वारकालं साक्षात्कृत्वाऽऽह—एष इति । शास्त्रार्थदाद्धां ॥ २ ॥ ३ ॥ ४ ॥

प्रथमप्रश्ने उत्तरमाह निश्चु भिरित्यादिना एवं कृष्णमतेरित्यन्तेन---

#### नारद उवाच--

भिश्वभिविधवसिते विज्ञानाऽऽदेष्ट्रभिर्मम । वर्तमानो वयस्याद्ये तत एतदकारषम् ॥ ५॥

अञ्चनिदोऽपि मगवदर्थ यदाः कर्तन्यः । दृष्टे च भगवति तदाज्ञाः कर्तन्यति । अनुवादस्तव्यतिये । सैर्वावधारणात् । एतादिति । वश्यमाणम् ॥ ५ ॥

त्रिभिः प्रतिबन्धकतामेकेनाऽभावं चाऽऽह । भगवानतुगुणश्चेदिग्रिमाऽवय्या सम्पादनीयेति । नाऽन्या । अन्यासक्तिस्तु यज्ञैव तत्स्वार्थे मैव योजयेत् । भगवान्या प्रतीक्योऽत्र यत्नं वा ताद्यां भजेत् । नारदस्तु भगवद्यतीक्षया स्थित इत्याह त्रिभिः—

एकारमजा में जननी योपिनमूढा च किङ्करी।
मय्यारमजेऽनन्यगतो चके क्षेहानुबन्धनम् ॥६॥
साऽस्तत्र्वा न कल्पाऽऽसीद्योगक्षेमं ममेच्छती।
ईशस्य हि वशे लोको योपा दारुमयी यथा॥७॥
अहं च तद्रह्मकुले अपिवांस्तद्वेक्षया।
दिग्देशकालाद्युरपन्नो वालकः पञ्चहायनः॥८॥

एंकात्मजेति । एक एव आत्मजो यसाः सा । आसत्त्र्याधिक्ये हेतुः—मे जर्मनीति । पूर्वावस्यां स्मृत्वा जनियत्री । योपितामित मध्ये मृदा । उपदेशाभावायोक्तम् । किङ्करित्युपदे-शावसराभावः सूचितः । आत्मजे अनन्यगताचिति स्वाभाविकौपाधिकहेत् स्नेहस्य निरूपितौ । स्नेहरं अनु पश्चादात्मनो बन्धनं स्नेहाद्वर्यभनम् । तत्र स्नेहाद्वर्यभनमेव जातं न तत्कार्यम् । अन्यया विषयेण ममाद्रिष् वन्धः स्याद्विसिप्रायेणाद्रदह । सा माता । अस्वतन्त्रा स्वाम्यधीना । अत एव न कत्या मम योगक्षेमादौ न सम्थी । कुण्डलादौ योगः । प्राप्तस्य परिपालनं स्नेमः । अर्वावदः सर्वदेवतासिन्नियोनन कथं न योगक्षेमप्राप्तिः ? तत्राद्रदह—इद्यास्य हि वदो लोक इति । भस्त एव पृथिनियधा इति प्रमाणं हिद्यन्देन सुचितम् । ईशस्य भनवतः कालस्य वा । यथा स्विप्तिमा कुहकेच्छया नृत्यति एवं सर्वोदिष लोकश्चेष्टते इति भगवच्छानवतो बुद्धः । कालपक्षेप्रिप

९ अवास्त्रसिति प. २ देवसिरिति स. ६ एतावस्त्रं ज्ञातसिति स. एताक्र**वासिति प. इ. ४ प्रश्ना इति स.** ५ काउथेति स. ग. ६ केतीति सः

<sup>ी</sup> एतवितीति. स १ पूर्ववधारणादिति. इ. ३ एतदपीति इ. ग. ४ प्रतीकं नास्य सः इ.

तया । क्रमेम्त्मौतिकपक्षे त्वन्यथा । तद्रेषे वक्ष्यामः । यथा योषित्युत्तिकां कुहकोऽपि न खातन्त्र्या-दिवर्मयुक्तां करोति तथा मगवानपि जीवान् । तदाह—योषिति । अहं चेति यकारा-ध्या माता ईश्वराधीना तथाऽहमपि । भिन्नतया ग्रहणं विशेषतस्तद्धीनत्वात् । तद्रश्वकुले खामिन्नाश्च-षानां कुले । अनेनाऽन्नादेदीषो निवारितः । तदवेक्षया मातृकृतप्रतिवन्धकामावावेक्षया । दिशः पूर्वा-दयः । देशः खदेशादिः । काला दिनरात्रिप्रमृतयः । तेन क स्थातव्यं कदा प्रस्थातव्यमिति विवेकर-हितः । अनेन लौकिकापरिज्ञानम् । अतस्तेनाऽपि न बन्यात्मविस्मरणे । थालक इति विषय-सम्बन्धामावः । पश्चहायम इत्यपराधीनता च ॥ ६॥ ७॥ ८॥

भगवेताऽपि किञ्चिद्विवेकार्यमेतावत्कालं प्रतिबन्धः स्थापितः । जाते तु विवेके तं दूरीकृत-वानित्याह—

#### एकदा निर्गतां गेहाहुहन्तीं निशि गां पथि। सर्पोऽदशत् पदा स्पृष्टः कृपणां कालचोदितः॥९॥

एकदेति । यदा सर्वेऽपि गृहस्थाः स्वस्कार्ये व्याप्ताः । गेहान्निगैतामिति गृहान्निर्हरण-क्रेसोऽपि निवारितः । ग्रुद्धिश्व गोर्स्यर्धे । दुइन्तीमिति सिक्रयाव्याप्तत्वम् । पथि स्थितः सर्पो भगवस्त्रेरणया समागतः । भगवत्कृतत्वज्ञापनाय पदा स्पृष्ट इति तस्या अपराध उक्तः । वस्तुत-स्वस्या अपि न दोषो न या तस्येत्याहः—कारुचोदित इति । कालादयो भगवदिच्छानुसारण कार्यकर्तारः ॥ ९॥

मयाऽपि स मगवदुपकार इति झात्वा तथैव कृतमित्याह---

#### तदा तदहमीशस्य भक्तानां शमभीप्सतः। अनुप्रहं मन्यमानः प्रातिष्टं दिशमुत्तराम्॥ १०॥

तदा तदहिमिति । सर्वदा हि भगवान् भक्तानामेव कल्याणमीष्टे । तथापि कदाचित्रितिवन्ध-कानामप्यात्मत्वाञ्च दूरीकरोति । यदि तद्दिष कुर्यात्तदा महाननुत्रहोऽयमिति ज्ञात्वा चिकीपिते न वि-ठम्बः कर्तव्य इत्यभिप्रायेणाऽऽह—अनुग्रहं मन्यमान इति । उत्तरामिति—"एषा वै देवमनुष्याणां शान्ता दिगि"ति श्रुतेभगवत्कृते न प्रतिवन्ध इति ज्ञापयितुम् ॥ १०॥

मुजठहुमाऽतिक्रममाह स्फीतानिति सार्द्धाभ्याम्-

#### स्फीताञ्जनपदांस्तत्र पुरयामवजाकरान् । खेटखर्वटवाटीश्च वनान्युपवनानि च ॥ ११ ॥

तत्रैकेन मूमिविशेषानाह—स्फीतान् सस्यादियुक्तान् । जनपदान् मालवादीन् । पुँराणि नगरात्स्यू-लान् । प्रामाः सक्ष्मावासाः । वजा गवां स्थानानि । आकरा लवणादीनाम् । खेटाः कृषीवलग्रामाः । खर्वटा अग्निहोत्रुणाम् । एकतो नदी अपरतः पर्वतास्तादशाः । वाटीः पुष्पादिवाद्यः । वनानि मध्यस्थानानि सहजानि । उपवनानि आरोपितवृक्षाणाम् । चकारात्खर्लादीनि ॥ ११ ॥ चित्रधातुविचित्राद्रीनिभभग्नभुजद्रुमान् । जलाशयान् शिवजलात्रलिनीः सुरसेविताः । चित्रखनैः पत्ररथैर्विभ्रमद्रमरश्रियः ॥ १२ ॥

श्रीमद्रादभाचार्यचरणविरचिता ।

ष्टुक्षसिहतपर्वतानामितकममाह । चित्रैधांनुभिविचित्रानद्रीत् । तेपामेव विशेषणस् इमैश्रेक्षाः भुजा येपां तादशा द्वमा येपामिति । रागभयनिमित्तं उक्ते । विश्रामनिमित्तानि जलान्याह । जलाश्यान् महापुष्करिणीः । तेपामेव विशेषणम् —शिवजलान् । शीतलं रोगाचनुत्पादकं जलं शिवम् । निल्नीः कमलादियुक्तदेवस्ताताः । सुरसेविता देवालयादिसहिताः । आश्चर्यरसायाऽऽह । चित्रः स्वनो येषां तादशैः पक्षिभिः सह विशेषश्रमणयुक्तानां श्रमराणां श्रियो यासु ताः ॥ १२ ॥

एवमन्ध तेपामतिक्रमणमाइ---

नलवेणुशरस्तम्बकुशकीचकगह्नरम् । एक एवाऽतियातोऽहमद्राक्षं विपिनं महत् । घोरं प्रतिभयाकारं व्यालोलुकशिवाजिरम् ॥ १३ ॥

नलयेणुदारस्तम्येति । नलयेणुदाराणां स्तम्याः कुशाः कीचकाः सरन्धाः स्यूला वेणवस्तैर्गहरं महद्रनमेक एयाऽतियातोऽहम् । कियदेशातिकमोऽत्र निवक्षितः । अथवा । पूर्वोक्तानामेवाऽति-क्रमः । पूर्वोक्तानतियातोऽहम् । पूर्व पिथका अप्यन्ये स्थितास्तत्र तत्र । घोरं महद्विपिनं तु एक एव अद्राक्षम् । तस्य भयजनकत्वेऽपि न मम भयं जातमित्यात्रयेनाऽऽह । घोरं व्याप्रविदारितमांसादिभिः । भयस्याऽपि प्रतिभयजनक आकारो यस्य । व्याप्राद्योऽपि ततो मीतां मवन्ती-त्यर्थः । मध्ये अवृक्षदेशोऽपि भयानक इत्याह । व्याप्तेरिक्ककिशवाजिरम् । व्यालाः सपी उत्का दिवाभीताः शिवाः श्रगाठास्तेपामङ्गणत्वेन तद्विक्षतमांसादियुक्तम् ॥ १३ ॥

परिश्रान्तेन्द्रियात्माऽहं तृद्परीतो बुभुक्षितः । स्नात्वा पीत्वा हृदे नया उपस्पृष्टो गतव्यथः ॥ १४॥ तस्मिन्निर्मनुजेऽरण्ये पिष्पलोपस्थ आश्रितः । आत्मनाऽऽत्मानमात्मस्थं यथाश्चतमचिन्तयम् ॥ १५॥ ध्यायतश्चरणाम्भोजं भावनिर्जितचेतसा । औत्कण्ट्याश्चकलाक्षस्य हृयासीनमे शनैहिरिः ॥ १६॥

पूर्व मगविधन्तनेन गतस्याऽप्यतिभयानकदर्शनाद्धहिर्मुखले जाते परिश्रान्तेन्द्रियात्मा परितः

श्रान्तानि इन्द्रियाणि आत्मा देहश्र यस्य । तथा तृद्रपरीतो बुभुश्चितश्र जातः । कस्याश्रिद्राचाः पार्वत्वाः कुण्डम्तो हृदः । स वृक्षादिना श्रीतटो भवति । तत्र स्नात्वा पीत्वा च पुनरात्मचिन्तनार्यमुपस्पृष्ट

९ खंदेशाद्य इति क. ग. घ. २ भगवानपीति स्त. ग. ३ तह्रीकृतवानिति क. ग. ४ पुरात् नगरात् स्थूलानिति क. घ. पुराणे नगराणे स्थूलानिति ग. ५ पर्वत इति क. ग. ६ स्रतादीनामपीति क.

१ वित्रधात्मितीति प्रचीकमधिकम् क. व. १ तासः नोवे कः गः व.

बाचम्य । चिन्तनमात्रेणैवाऽन्तःकरणक्केशनिवृत्तिः । देहेन्द्रियाणां च स्नानपानादिना । एवं सावधानो मृत्वा मनुष्यसम्बन्धाभावमात्रेण कोठाहरुपापादिसम्बन्धाभावादुत्तमदेशारण्ये तत्राऽपि पिप्पलो-पर्थे आश्रितः पश्चाद्धागेन वृक्षस्पर्शी आत्मानमचिन्तयम्—कोऽहमिति । तथाच तिसम्नात्मत्वेन स्नाते केनाऽहमेतादशो भास इत्याकाङ्कायां खेनेव स्वप्रकाशेनेव आत्माना । एवं स्वप्रकाशात्मज्ञानानन्तरं पुनर्गूढोपदेशस्मरणेन यस्याऽहमात्मा पीठमृतः स कोयमिति जिज्ञासायामात्मन्येव प्रकाशमानं भगवन्तं दृष्टवान् । सा तु चिन्तनया मानसी मृत्तिः । यथाश्रुत्तमिति वचनात् । तिस्मिश्चन्तनायामार्व्थयां भक्तिरुत्तम्ना । तस्यामृत्पन्नायां चरणाम्भोजध्यानमार्व्थम् । ततश्चरणाम्भोजं भक्तेया निर्जितचेतसा ध्यायंतो मत्त्यानन्दः पूर्णी जातः । तेन प्रेमोत्कण्यादानन्दाश्रुप्रभृतयो जाताः । तत औरक्याश्रुकठाक्षस्य हृद्ये सर्वया बहिर्दर्शनाभावे चिन्तनातुवृत्त्यर्थं भगवान् शनैराविरान्सीत् ॥ १४ ॥ १५ ॥ १६ ॥

गानसकत्पितम्तीवस्यन्तराद्भगवदाविभीवे मानसाविर्भृतयोरैक्ये यजातं तदाह— श्रेमातिभरिनिर्भिन्नपुलकाङ्गोऽतिनिर्भृतः । आनन्दसम्छवे लीनो नाऽपश्यमुभयं मुने ॥ १७॥ रूपं भगवतो यत्तनमनःकान्तं शुचापहम् । अपश्यन्सहसोत्तस्थे वैक्कट्याहुर्मना इव ॥ १८॥

प्रभातिभरेति । अयं हिं भगवत्साक्षात्कारः। एवमेव ब्रह्मसाक्षात्कारोऽपि। यथा गङ्काजि देवतारूपाया गङ्काया ध्याने कियमाणे साक्षाद्भगवत्पदी यद्याविभवति तथा सर्वेपामात्मनामात्मम्त् आत्मस्थे
भगवति ध्यायमाने साक्षाद्भगवत आविर्भावश्चेत्वतस्तत्र स्थिनित्तं प्रवेशः सायुज्यम् । यथा जलस्य
देवतायां प्रवेशे नदी शुध्यति तथा जीवो ब्रह्म सम्पद्यते । एवमाविर्भृते भगवति साक्षिध्यात्मरमप्रेम
जातम् । तस्य प्रेम्णोऽतिभरो महापूरः । सान्निध्यलक्षणानामुत्तरोत्तरमत्युत्कृष्टत्वात्तेन पृरेण निर्भिन्नाः
पुल्का रोमाश्चा यस्य । रोमकूपद्वारा विहिनिर्गत इत्यर्थः । एवं सर्वाङ्ग आनन्दे पूर्ण परमा निर्वृतिजाता । शान्तदमयो जात इत्यर्थः । स च पुनरानन्दसम्प्रवे (?) गङ्गात एवोद्धतं कलशजलं पुनर्गङ्गायां
प्रक्षिप्तं सत् गङ्गेव भवति तथा आनन्दसम्प्रवे लीनः । तदा आत्मानं भगवन्तं च उभयं नाऽपस्यम् । हे मुने इति सम्वोधनं संवादार्थम् । कदाचिन्मुनीनामेवं भवतीति । आनन्दे चेतन्यभावः
प्रविद्ये न चित्वेन स्फुरित इत्यर्थः । ततो भगवदिच्छ्या भगवति तिरोभूते खस्याऽप्यानन्दांशे
तिरोभूते मानस्यपि मूर्तिस्तिराभूता । चलवता द्यभिभवात् । तदा भगवतो रूपं मनसोभर्तृत्वेन
प्रकाशमानं सर्वेदुःखनाशकमपत्रयन् क्रचिदितो गत इति बुद्ध्या सहसोत्तस्थे उत्थितवानस्मि । नन्वन्तः
पदार्थस्य कुतो बहिर्गमनसम्भावनाः तत्राऽऽह । वेद्ध्यात् । विक्रवत्या न स्फुरितिमित्यर्थः ।
विकलता हि सर्वविस्मारिका । किम्ब । दुर्मना इच जातः । दुर्गतं मनो यस्य । यथा सर्वस्वनाशे
सर्वस्थाविष्टं चित्तं नष्टमिव भवति, तथा भगवन्मूर्त्तौ तस्य चित्तं जातिमिति दुष्टत्वम् ॥ १७ ॥ १८ ॥

पुनः कियत्कालसमाधाने ज्ञातवान् भगवानाविर्मूत इति तेन चैतत्सर्व जातमिति । ततः सावधानो मूखा पुनर्भगवदर्शनार्थं ध्यानमारन्धवानित्याह—

श्रीमद्रहाभाचार्यचरणविरचिता ।

दिदश्चस्तदहं भूयः प्रणिधाय मनो हृदि । चीक्ष्य(१)माणोऽपि नाऽपक्ष्यमवितृप्त इवाऽऽतुरः॥ १९॥

दिदशुस्तद्हं भ्र्य इति । तद्भगवत्स्वरूपमातिर्मृतं दिदशुः । तत्र भगवद्भानमेव सापनिति ज्ञाला पुनर्मनो हृदि भगवनमृतिंच्यापे स्थिरोकृतवान् । ततो मानसीं मृतिं पश्यन्नपि न भगवन्तं दृष्ट्वान् । तदाह चीक्ष्य (?) माणोऽपि नाऽपश्यमिति । तदा सन्ताप उत्पन्न इत्याह च अवितृस इवाऽऽतुर इति । यथा द्यातुरो ज्वरादिरोगवान् कदाचिद्राक्षादिके दत्ते अवितृसः सन् पुनः प्रार्थनायां न प्राप्नोति, ततश्च रसाभिनिविष्टो महद्युःखं प्राप्नोति । न हि ज्वरितस्य बही द्राक्षा तु पथ्याय । किन्तु रोचिका । मार्गस्य संवादेन सत्यत्वज्ञानाद्भगवदाविभीवाच काचिनृतिर्जातेन । भुक्तवान्तवत् । तथापि न विशेषण तृष्तः ॥ १९ ॥

तथापि यनं न त्यक्तवानित्याह—

एवं यतन्तं विजने मामाहाऽगोचरो गिराम्। गम्भीरश्टक्ष्णया वाचा शुचः प्रशमयन्निव ॥ २०॥

एवं यतन्तिमिति । विजन इति मनुष्यान्तरवाक्यसम्भावनाभावः । कोऽयं स इलाकाङ्कायामाह—अगोचरो गिरामिति । "यतो वाचो निवर्तन्त" इति श्रुतेस्तत्साकारं ब्रह्म भगवच्छास्नमम्भिति । तस्य वाक्यमाह । गम्भीरश्रुक्षणया वाचा । गम्भीरत्नेन न प्रतिष्वनिः । श्रक्ष्मत्वाज्ञाकाशपुरुषस्य वाणी । तस्य शोकोऽयम् — कि मया अमात्किश्चिदनुभृतमाहोस्नित्स्वप्न इति ।
तथा सित न शास्त्रं प्रमाणमिति नहदुःत्वम् । दिदक्षाकृतश्च । एवं नानाविषाः शुचः । ताः प्रश्चमयिवव । अस्तित्वेन शमनम् । अग्रे चं सम्भविष्यति । इदानीं नास्तीति च । तस्मादाह—
कामयिववित ॥ २०॥

भैगवद्वाक्यमाह---

हन्ताऽस्मिञ्जन्मनि भवान् मा मां द्रष्टुमिहाऽर्हति । अविपककपायाणां दुर्दशोंऽहं कुयोगिनाम् ॥ २१ ॥

हन्ताऽस्मिन्निति । हन्तेति स्नेहेन दुःखितस्य सम्बोधनम् । अस्मिन्नन्ति मां द्रष्टुं भवान्नाऽ-हृति । न वा इहेति । अन्यथा मरणपर्यन्तमत्रेव तिष्ठेत् । अतो वैकुण्ठेऽन्यत्र वा जन्मान्तरे दर्शनं भविष्यति । इहाऽदर्शने हृतुः । अविषककषायाणाम् । न विशेषेण पका रागादयो येपाम् । इदानी भक्तिज्ञानादेरुद्रमादिभम्तास्तिरोहितास्तिष्ठन्ति । पुनः कालान्तरे निमित्तान्तरमासाद्य प्रबुद्धाः भविष्यत्ति । अतस्तेषां पाको गृय्य इति । "कषायपित्तः कमाणी"ति श्रुतेः पाचककर्माणि कर्तत्र्यानीत्यर्थः । अपकेऽपि कपाये साधनेष्यतिनिर्यन्थश्चेत्कदाचिदुःखेन द्रष्टुं शक्येताऽपि । तदाह— दुर्दर्श हति । कुयोगिनामिति । अन्तरायैविंहतानाम् । तस्मान्न कषायपाकः पूर्वसिद्धः ॥ २१ ॥

<sup>9</sup> अनिन्त्यदिति क. स. ग. २ स्वेति नास्ति क. स. ३ ततधरणाम्भोजभक्त्येति स. ४ ध्यायते इति क.

९ सिद्धमिति ग. २ एचेति घ. ३ तद्भगवद्भान्यांमति स. ४ कषायपिद्धिरिति क. ग. घ. ५ पूर्वसिद्धिरिति स. ग.

सकृदर्शनं तु प्रमेयवलादित्याह---

८२

सक्टचहर्शितं रूपमेतत्कामाय तेऽनघ । मत्कामः शनकैः साधुः सर्वान्मुश्चति हृच्छयान् ॥ २२॥

सकृदादर्शितं रूपमिति । यदिदं रूपं सकृदर्शितं तत्ते कामोत्पत्यर्थमुद्रतेच्छाविशेषार्थम् । येन कार्मन प्रवृत्तः स्थातुं न शक्तयात् । कामनायां किं स्यात्तदाह—मत्काम इति । मयि कामः । रानकैरिति । कामद्वारा यथा यथाऽहं हृदि प्रविष्टम्तथा तथा कामान्मु खतीति । किञ्च । प्रथ-मतः साधुर्भवति । साधुभिरेव प्राप्यत्वात् । रागादिभिश्च साधुत्वापगमात् । ततः सर्वानेव हृज्छयान् राग।दीन्मुब्बति ॥ २२ ॥

तर्हि किं साधन कर्तव्यमित्याकाङ्कायामाह---

सरसेवयाऽदीर्घयाऽपि जाता मिय हहा मितः । हित्वाऽवद्यमिमं लोकं गन्ता मजनतामसि॥ २३॥

सत्सेवयेति । साधनं तु तव निष्पन्नम् । यतः अदीर्घयाऽपि सत्सेवया मिय दढा मित्रजीता। तर्हि काऽनुपपत्तिः ? तत्राऽऽह—हित्वाऽवसमिति । देहस्तु दुष्टः । तस्मिन्नपगते भविष्यति । नन्वेतस्प्ररोहत्वादिष्रमोऽपि देहस्तादशो भविष्यतीति तत्राऽऽह । मज्जनताम् । मम् जनः सवकः। तत्ता मजनता । असेवकोऽपि सेवकशरीरं प्राप्यंसि ॥ २३ ॥

तदाँ शरीरान्तरे ज्ञानादिसाधनाभावात्कथं तव दर्शनम् ? तवाऽऽह---

मतिर्मयि निबद्धेयं न विपयेत कर्हिचित । प्रजासर्गनिरोधेऽपि स्मृतिश्च मदनुष्रहात्॥ २४॥

मतिर्मिष निबद्धेयमिति। इदमेव ज्ञानं तदाऽप्यनुवर्तिष्यते । नाशशङ्का नास्त्येव । मिष्र निन तरां सम्बद्धत्वात । यथा मत्सायुज्ये जीवानामविद्यया न तिरोभावस्तया ज्ञानादीनामपि । मञ्ज्ञानमिव तदपि भविष्यतीत्यनुग्रहः । तदाह—कार्हिचिदिति । वाधककारे । द्वयमनुद्य निपेधति—प्रजास-र्गनिरोधेऽपीति । अपरं च वरमाह—स्मृतिश्चेति । सर्वपदार्थानां पूर्वातुभूतानां स्मरणं च न विषद्येतेत्वर्थः । अनेन सर्वदा सावधानो भेवत्येतावदत्र सिद्धम् । कषायपाकः कर्त्तव्यः । अन्तरायै-रतुपहतश्च भवेत । अन्यतु मयैव कृतम् । मयि कामो विषयेष्यकामः । एतदेहावसान एव मत्या-र्षदशरीरप्राप्तिः । ज्ञानानाशः सर्वपदार्थस्मरणं च । तत्र निर्विधेन कषायपाकोपायस्त्वया शीवमेव कर्तेच्य इति सिद्धम् ॥ २४ ॥

एतावदुक्त्वोपरराम तन्महदूतं नभोलिङ्गमलिङ्गमीश्वरम् । अहं च तसे महतां महीयसे शीष्णाऽवनामं विद्धेऽनुकम्पितः॥ २५॥ एताचत् अत्रे उपायमनुक्त्वैव अनुकम्पयेव स्वतः स्फुरिष्यतीति पूर्वोक्तमात्रमुक्त्वा विरराम।

प्रामाण्यार्थं वक्तारं विशिन्षः । विशेषतोऽज्ञानान्त्रपुंसकपद्रयोगः । तदित्यनुवादः । महद्भत्तमिति । "अस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमि"ति वेदोद्गमगुरुभृतं प्रामाण्यार्थमेव महजातमिति । आकाशपुरुषं व्यावर्तयति — नभो लिङ्गमिति । आकाशं तु भगवतोऽनुमापकम् । प्रथमकार्यत्वात्। तथा कथने वा हेतुः । यतस्तत्कार्यमपि तथा कथयतीति । अलिङ्गम् । न हि भगवानतुमानगम्यः । आत्मत्वेन प्रत्यक्षत्वात् । अतिरिक्तरूपेऽपि न व्याध्यादीनां भगवन्नियामकत्वम् । तदाह—ईश्वर-मिति । अन्यथाकरणसामध्यीत्र हेतुना वहाचादिरिव भगवान् सिड्स्यतीत्यर्थः । एवं सर्वप्रमाणातीतः सर्वत्र प्रमाणमिरयक्तम् । मयाऽपि तदक्तं कृतमित्याह—अहं चेति । तत्र निर्विधार्यं तमेव भगवन्तं नमस्करोति । तस्मै । पूर्वपरिचयात् । ईश्वरफलदानपञ्चेऽपि यथा फलं प्रयच्छेत्तदर्थमुक्तम् । नतु नम-स्कारमात्रेण तत्कथं कुर्यात्तत्राऽऽह--भहतां महीयस इति । अतिमहति तावदेव कर्तव्यमिति । षहिः सुम्दश्रवणाद्वहिः स्थितो भगवानिति वहिः शीर्ष्णाऽवनामं साष्टाङ्गनमस्कारं कृतवान् । युक्तं चैतत् । यतो भगवान्महती क्रपां कृतवान् । तदाह—अनुकस्पित इति ॥ २५ ॥

कषायपाकसाधनं करोमीत्याह---

नामान्यनन्तस्य हतत्रयः पठन् गुद्धानि भद्राणि कृतानि च सारन्। गां पर्यटंस्तुष्टमना गतस्पृहः कालं प्रतीक्षन्विमदो विमत्सरः ॥ २६॥

नामानीति । कपायाश्चितिपाः । साक्षाद्वागादयस्तामसाः । तेषामपि वासनारूपा राजसाः । तेपामपि मूलभूता अविद्यारूपाः । ते च कमान्कर्मणा भक्तया ज्ञानेन च नाश्यन्ते । तत्र चाऽधिकाराः पृथक् पृथक् । अतो नैकेन नैकदा कर्तु शक्याः । तस्मादेतेषां त्रयाणामेकोऽनुकल्पः कर्तव्यः । तद्भग-बक्तप्याऽसं यत्सुरितं तक्ततवान् । "चक्राङ्कितस्य नामानि सदा सर्वत्र कीर्तयेदि"ति बाक्यानामस् न देशकालयोरपेक्षा । एकं च नाम नाऽऽवर्त्तनीयम् । ब्रह्मविदः सर्वरेव रूपैर्भगवत्से-वनस्य श्रुतिमिद्धत्वात् । एकनाम्न आवृत्तौ रूपविशेषस्येति न सर्वैः सर्वत्र रक्षा स्यात् । श्रोत्वेक्तुश्र परिच्छेदबुद्धिः पापण्डताशङ्काऽपि स्यात् । तत्र हेतुमाह-अनन्तस्येति । अनन्तरूपस्य । तथा संस्थनन्ता एव भगवद्धमी नामसु समृता भवन्ति । अठै।किकं हि ठोकमध्ये कुर्वन् गुप्तं करोति । ठोको-पद्दासिया देहकुलान्तः करणधर्मेश्च लजा भवति । विद्वितत्वेऽपि लोकोपद्दासात् । तथा सति लोकै-रक्षाबुद्धा न भगवति शुद्धो भावो भयेत् । अतन्तांस्त्याजयति—हत्तवप इति । हतत्वान्न प्रनर्जी-वनम् । कियाकर्ममध्ये अधिकारिपदात्रामोचारण एव इतत्रपत्वम् । स्वाधीतानामर्थानुसन्धानपूर्वक-मुर्चेरुचार्णं पठनम् । शतुप्रत्ययेन निरन्तरता चोक्ता । चित्तस्य चन्नठत्वात्तस्य भिन्नमवलम्बनमाह— ग्रह्मानीति । यानि चरित्राणि गुह्मानि लोके स्पष्टतया वक्तुमयुक्तानि पुष्ट्या कृपया कृतानि द्रौर्प-वर्तुनादिशयनसानादिषु शयनसानादीनि। भद्राणि मनोहरादीनि(?)खसाऽवीधकानि । ऋतानि चेति । स्पष्टतया कृतानि । अथवा । कृतानि करिष्यमाणानि च । भगवत्कृपया तत्स्पुरणम् । श्रीरकृत्यमाह-गां पर्यटक्रिति । अत्यन्तसंयोगे द्वितीया । गोशब्दाह्रोसेवावद्धर्मजनकत्वम् । परितः अटनम् । अनेन ऋजुतया एकमार्गेण देशातिकमो निवारितः । एकमङ्गं सार्धनसाधनत्वेनोक्त्वा

९ तद्रवेच्छेति क. घ. २ कामेना अपृत्त इति ग. ३ प्राप्यतीति ग. ४ ननु तदेशि घ. ५ भवतीति क. ग. घ. इ.

१ तु इति इ. २ यस्येति स. ३ लोकवुद्येति घ. इ. ४ खाधीनानामिति ग. ५ अर्थानुष्ठानेति घ. ६ द्वीपवर्ज-नादिषु इति स. म. क्षेपयर्जुनादिषु शयनस्थानादिष्विति य. इ. ७ खस्याऽबन्धकानीति घ. इ. ८ साधनत्वेनोक्स्वेति स.

पञ्चाऽङ्गानि फलसाधनत्वेनाऽऽहं नुष्टमना इत्यादि । भूमिपर्यटनं यद्यन्यार्थं स्यात्तदा मनसो न तावनमात्रेण परितोषः स्यात् । अतस्तुष्टमना भवत् पर्यटनमेव फलत्वन जानीयात् । यद्यपि तथा पर्यटनेन लैकिकालैकिकानि फलानि भवन्ति तथापि तेषु स्पृहा न कर्तव्या । तदाह नातस्पृह् इति । नन्वपरिच्छिन्नानि कर्माणि कर्जुमशक्यानि । अत एव दितीयाध्याये कर्मभेदो निरूपितः । तत्र परिच्छेदको देशः कालो वा भवति । ततश्च परिच्छेदकदेशकालसम्पन्ये किं कुर्यादित्यत आह कालं प्रतीक्षानिति । शतृष्रत्ययेन आदित आरभ्य कालप्रतीक्षा कर्तव्या । ततः शरीररक्षा-दिसाधनाभावे वाधके वा नाऽन्तःकरणे कृशो भवति । देवगत्या सन्मानने प्राप्तेऽपि गर्यो न कर्तव्यः । न हि पूजनेन तस्य महत्त्वं प्रत्युत तद्वाधकम् । "जनेनाऽिकमतो योगी योगिक्षिद्धं न विन्दनी"ति वाक्यात् । विषयाप्राप्तो न वा मत्सरः कर्त्तव्यः । प्रत्युत कालसाधकत्वेन तेपामुपकार्ये मन्तव्यः । न वा विपरीतो मत्सरः कर्त्तव्यः । अवाधकविपयप्रापकेषु भगवदाज्ञानिर्वाहकत्वात् । निषिद्धप्रापकेषु तु वाधकवत्सहनम् ॥ २६ ॥

एवं षडक्रसहितं नामोचारणपूर्वकं भूपर्यटनं कपायपाके हेतुः । तस्य किं दृष्टद्वारा अदृष्टद्वारा वा कषायपाकहेतुत्विमित्याकाङ्कायामाह—

> एवं कृष्णमतेर्वेह्मन्नसक्तस्याऽमलात्मनः । कालः प्रादुरभूत्काले तडित्सौदामनी यथा ॥ २७ ॥

एवं कृष्णमतेरिति । एवं पर्यटने कृष्णे मितर्भवित । तदैव विपयेष्वसङ्गः । यदा कृष्णो रो-चते तदैव विषया न रोचन्ते । ब्रह्माकित्ति सम्बोधनमिप संवादाय । कृष्णमत्या विषयामङ्ग जाते तदैवाऽन्तःकरणं शुद्धं जातम् । तदैव कषायाः पक्षा इत्यर्थः । पाकार्थमेत्र शरीरम्य रिक्षतत्वात् । पक्षे च कषाये शरीरम्य प्रयोजनान्तराभावात्तहहणाय कालः प्रादुरभृत् । काले शरीरप्रारम्भकाष्टम् समातौ शापसमाता वा । उत्तरत्र वा सम्बन्धः । काले वर्षाकाले । तिष्टिदिति । शीधमिति केचित्। सीदामनी वा सुदामपर्वताञ्जाता । तिष्ठत्सौदामनीत्येकं वा पदम् । तिष्ठिदिव पीत इत्यादावकदेशप्र-योगः । यथा प्रथमत एव स्तनियत्तुवृष्टविद्यत्तया शरीरनाशकरोगाद्यपक्षया कालो जीवप्रणेता प्रथमत एव प्रादुर्भृत इत्यर्थः ॥ २७॥

ततः किं वृत्तन्तदाह---

प्रयुज्यमाने मिय तां शुद्धां भागवतीं तनुम् । आरब्धकर्मनिर्वाणो न्यपतत्पाञ्चभौतिकः ॥ २८॥

प्रयुज्यमान इति । देहवियोगक्केशो न ज्ञात एव । प्रथमत एव भगवत्सम्बन्धी शुद्धसत्त्वपिर-णामरूपो देहं उपस्थितः । कालेन चाडहं तत्र श्रीश्रमेव नीतः । तिस्मन्यिय नीयमाने कियहरं शरी-रमप्युद्धतं विमानसंमुखतया, परं भौतिकत्वाद्धरुत्वेन पश्चभूतानि (?) क्रमेण वैकुण्ठगमनाद्धा न्यपतत् । नतु योगे बद्धसम्पदाविष शरीरं तिष्ठति । कथिमदं पिततम् १ तत्राऽऽह— आरब्धकमिनिर्वाण इति । येन कर्मणा इदं शरीरमारुष्धं तस्य निर्वाणः स्माप्तिर्यस्य(?) । निर्वाणशन्देन कर्मापि मुक्तम् ।

२ अपरिच्छेदकेति क. ग. घ. इ. १ देश इति स्त.

परम्पराजनकत्वाभावात् । वरादिकं त्वारम्भेककर्मरूपं भवति । तस्य च समाप्तिर्देहग्रहणमात्रेणैव । देहस्तु मुद्याण्डपर्यवसायी । तस्यावृत्यर्थम् - भौतिक इति ॥ २८॥

ति व्रवणः सकाशास्कथमुत्यतिः ? तदाह—कल्पान्त इति द्वान्याम्— कल्पान्त इदमादाय शयानेऽम्भस्युदन्वतः । शिशयिपोरनुप्राणं विविशेऽन्तरहं विभोः ॥ २९ ॥ सहस्रयुगपर्यन्तमुत्थायेदं सिसृक्षतः । मरीचिमिश्रा ऋषयः प्राणेभ्योऽहं च जिलेरे ॥ ३० ॥

यदा कलान्तो भवति तदा सर्व स्वकृतमुद्रिक्त्य नारायणः शेते । त्रझाऽपि नामिद्वारा उदरं प्रविश्वति । ततो नारायणेन सहक्यं प्राप्य शेते सहस्रसुगपर्यन्तम् । तदा नित्यत्वादस्मच्छरिरस्य शय-नार्थमहमपि व्रह्मणे नासापुरवासुना सह अन्तः प्रविष्टः । वायोरेव गमनाऽऽगमने । अहं तु तत्रैव स्थितः । प्रविष्टधारणसामध्यमाह—विमोरिति । अन्तः स्थितस्य काठः सहस्रसुगपर्यन्तम् । तदा राजसकले भगवास्तिरोहितः । ब्रह्मा तु निर्गतः । निर्गतः शयनादुरथायेदं जगत्पूर्ववत्स्रष्टुमियेष । तदा सिम्क्षतस्त्रस्य अवयवेभ्यो मरीचिमुख्या ऋषयः अहं च जिल्लरे । तत्र "उत्सङ्गान्नारदो तदा सिम्क्षतस्त्रस्य अवयवेभ्यो मरीचिमुख्या ऋषयः अहं च जिल्लरे । तत्र "उत्सङ्गान्नारदो जज्ञा"इति वचनाद्भगवतो भक्तत्वादयमुत्सङ्ग स्थापितः । ततः प्रजापतावन्तःप्रविष्टत्वाद्वस्यः प्राणकः पेभ्यो भगवदंशेभ्यस्तत्तत्स्थाने स्थितेभ्यो जाता इत्यर्थः ॥ २९ ॥ ३० ॥

सा कृपा जातेऽपि तथैवाऽनुवर्तत इत्याह---

अन्तर्यहिश्च लोकांस्त्रीन्पर्येम्यस्कन्दितव्रतः । अनुम्रहान्महाविष्णोरविघातगतिः कचित् ॥ ३१ ॥

अन्तर्बहिरिति । यथा थालक पुत्रो गृहमध्ये बहिरिप परिश्रमित, तथा मह्माण्डान्तर्बहिश्व । विलोक्यां वाउन्तर्बहिश्व । साधारणन्यायन विहः परिश्रमणे वा सम्भवत्यन्तरित्युक्तम् । द्वितीया त्व-त्यन्तसंयोगे । ननु किमेतावता । अचेतनानां वाय्वादीनामिष तथात्वात् । तत्राऽऽह—अस्क-त्यन्तसंयोगे । ननु किमेतावता । अचेतनानां वाय्वादीनामिष तथात्वात् । तत्राऽऽह—अस्क-त्विश्वाविवश्वायां भक्तैः सर्वत्र दर्शनं कर्तव्यम् । ततश्च यत्रैव भगवन्तं न पश्येत्रत एव व्रतहानिर्मन्विशेषाविवश्वायां भक्तैः सर्वत्र दर्शनं कर्तव्यम् । ततश्च यत्रैव भगवन्तं न पश्येत्रत एव व्रतहानिर्मन्वशेषाविवश्वायां भक्तैः सर्वत्र दर्शनं कर्तव्यम् । ततश्च यत्रैव भगवन्तं न पश्येत्रत एव व्रतहानिर्मन्वशेषाविवश्वायां भक्तेः सर्वत्र परिश्रमणेन भगवदर्शनात्र व्यतहानिरित्यर्थः । ननु मशकादिहृदयेऽपि भगवतो वेद्यानात्त्वात्कथं तादशेषु तव गितिरिति तत्राऽऽह—अनुग्रहान्महाविष्णोरिति । व्यापकस्तु देशकालापरिच्छिन्नः । महाविष्णुस्तु वस्त्वपरिच्छिन्नोऽपि । तस्याऽनुग्रहोऽपि तादश एव । अतो न विद्यते विघातो यस्यास्तादशी गितर्यस्थिति । कचिदर्पात्यर्थे—किचित् ॥ ३१ ॥

एवं सत्सक्केन श्रवणमारभ्य सर्वत्र भगवद्द्यनिपर्यन्तमेका श्रवणभक्तिरुक्ता । द्वितीया तुं भगवत्कृपया समारब्धेत्याह---

देवदत्तामिमां वीणां खरब्रह्मविभृषिताम् । मूर्च्छियित्वा हरिकथां गायमानश्चराम्यहम् ॥ ३२ ॥

<sup>ी</sup> आरम्भकमेंरूपमिति ग. २ ब्रह्माण्डपर्य्यवसाने इति क. ३ ब्रह्मणे इति स. ४ तुकारो नास्ति क. घ. ड.

देवद्शामिति । भक्तिमार्गे देवेकृतो विधः कदाचित्सम्भाव्येतेति शङ्कानिवृत्त्यर्थ कीर्तनाङ्गभूतां वीणां दत्तवन्त इति देवदत्ता । श्रुतिपूरिका हि सा । तथ्राऽङ्कुल्यादिचालनप्रयासोऽपि निवारितः— स्वरत्नक्रोति । स्वराः षड्जादयः । नादत्रद्धात्मकत्वात्तदेव बद्ध । तेन विशेषेण भूषिता । ताद-शीम् । मूर्च्छियित्वा । स्वराणां मूर्च्छेना सङ्गीतशास्त्रसिद्धा तां प्रापियत्वा । तथा सति रसाऽऽविर्भान्वादश्रान्तं सङ्कीर्तनं भवतीति तथा कृत्वा हरिकथां गायमानश्ररामि । परिभ्रमणं तु कीर्तनेऽ-प्यक्कम् ॥ ३२ ॥

नतु पूर्वस्मात्को विशेषो जातस्तत्राऽऽह—

प्रगायतः खवीर्याणि तीर्थपादः प्रियश्रवाः। आहूत इव मे शीष्टं दर्शनं याति चेतसि ॥ ३३॥

प्रमायत इति । पूर्व यद्द्यनार्य भूयान् यक्षः कृतः स इदानीं स्वत एव भवति । तत्र हेतुः—प्रमायत इति । यस्तु स्ववीर्याणि प्रकर्पेण गायित तस्याऽत्रे वीर्यास्पुरणं मा भवितिति स्वयमेव तत्स्पुरणार्य विषयान्तरसञ्चाराभावाय शीर्व चित्ते समायाति । ननु श्रोतुरभावादनक्षं कीर्तनं क्यं फलायेति तत्राऽऽह — तीर्थपाद इति । तीर्थानि सन्तः पादे यस्य । सर्व हि सन्तः सायुज्यं प्राप्ता भगवत्यादे वर्तन्ते । अन्येऽपि भक्तिवशात् । तादशो हि भक्तिगुणः । पादं च हृदि स्थापित्त्वा गायतीति सत्तां श्रोद्धणां विद्यमानत्वात्कीर्तनं नाऽङ्गिकत्वम् । ननु कथमेवं भगवान् सर्वा मामग्री सम्पादयतीति तत्राऽऽह— प्रियश्चवा इति । प्रियं श्रवः कीर्तिर्यस्य । तत्सम्पादनार्थं सर्व सम्पादयतीति भावः । अग्रे वीर्यास्पुरणे भगवतः स्मरणमाह्वानमिव सञ्चातम् । प्रियत्वादाह्वाने च समागमनम् ॥ ३३ ॥

**एवं कीर्चनं सपरिकरं निरूप्य सर्वत्र छोके** तत्सिद्धार्थं तद्विपयवर्णनं त्वया कर्त्तव्यमित्यभित्रायेण कीर्चनमनुवादेन स्थिरीकरोति—

# एतद्भ्यातुरचित्तानां मात्रास्पर्शेच्छया मुहुः। भवसिन्धुष्ठवो दृष्टो हरिचर्यानुवर्णनम्॥ ३४॥

एतद्धीति । मात्रास्पर्शेच्छया आतुरिचतानां हरिचर्याऽनुवर्णनमेव भवसिन्धुप्रवो हृष्टः । एत-दिति । स्वित्यमाणसमानम् । हीति पूर्वोक्ता हृतव उक्ताः । मां मायां त्रायन्त इति मात्रा विषयाः । तेषामपि स्पर्शमात्रम् । शब्दैच्यक्तेन च महापातकत्वं सृचितम् । हिर्चर्यानुवर्णने न तेषां श्रवणं मविष्यति । अन्यया महारोगस्य सङ्घातत्वास्कापि परलोकसायने न प्रवृत्तिः । प्रवृत्ताविष तस्य रोग-जनकत्वम् । ज्वरमध्ये भक्षितपथ्यादेरिव । श्रवणस्य तु न मात्रासाधकत्वम् । प्राप्तेऽपि विषये इच्छाया निवृत्तित्वात्(?)मुहुरित्युक्तम् । अयं तुं सुखेनव संसारतारको मयव हृष्टः । साधनतामनूब रूप-माह—हरिचर्यानुवर्णनमिति ॥ ३४ ॥ तस्य दृष्टोपायत्वं वदन् साधनान्तराणामतथात्वमाह—

यमादिभियोंगपथेः कामलोभहतो मुहुः । मुकुन्दसेवया यदत्तथाऽऽत्माऽद्धा न शास्यति ॥ ३५॥

यमादिभिरिति । चित्तसाधनार्थमेव योगः प्रवृत्तः । "योगिश्चलष्टितिनरोध" इति । तथापि खर्शे चित्तं तत्सम्भवः । प्राणिनां त्वन्तःकरणं मृतमिति । कामेन ज्वालितो लोभेन प्रावितः । तस्य हि मृतसञ्जीविकया विद्यया जीवनं भवति । यमादयश्च योगमार्गाः । तत्र यश्चलितुं शक्तत्व-स्पेष्टसिद्धः । मृहश्चाऽयं हत इति कामलोभपग्वशत्वम् । उभयोवीजयन्तः कोधादेविहिरिति तथोर्थ-हणम् । संसारमग्नानां मोक्षदातृत्वानमृतमञ्जीवकत्वं मुकुन्दत्वम् । सेवा तु रोगनिवर्तिका । श्रवणेन चाऽन्तः प्रविश्वति भगवान् । तत्र चित्तं मवां भावयति । अतः श्रवणप्रकरणेऽपि सेवोक्ता । यद्यपि मगवदाश्चितो योगोऽपि कमेण तथा करोति । सेवा त्वद्धा माक्षात् । योगसेवापेक्षयाऽपि योगेशसेवाया उत्तमत्वात् । आत्मेनि । सजातीयस्य शीवशामकत्वमित्यन्तःकरणस्याऽऽत्मपदप्रयोगः ॥ ३५ ॥ इतोऽपि किश्विद्रहस्यं भविष्यतीत्याशक्षोपसंहरति—

श्रीमद्रक्षभाचार्यचरणविरचिता ।

सर्वं तदिद्रमाख्यातं यत्षृष्टोऽहं त्वयाऽनघ । जन्मकर्मरहस्यं मे भवतश्चाऽऽत्मतोषणम् ॥ ३६ ॥

सर्वं तदिति । खत एवं नारदो महानिति लोके प्रसिद्धिः । मया खेतावान् क्रेशोऽतुमृत इति रहसाम् । तवाऽपि चित्तोद्देगे हेतुरुक्तः सर्वत्र भगवान् हेतुरिति । कथने हेतुः—आत्मतोषण-मिति । भगवत्प्रीतिहेतुरन्तःसुखजनकं वा ॥ ३६ ॥

नारदसाठवाऽपि साधनपरत्वमिति स्यापयितुमाह-

#### सूत उवाच--

एवं सम्भाष्य भगवान्नारदो वासवीसुतम् । आमच्य वीणां रणयन्ययो याद्यच्छिको मुनिः ॥ ३७ ॥

गृवमिति । भगवानिति प्रत्युपकारानपेश्वा। वासवीसुतमिति अनुगमनाधभावात्। पूर्वोक्तं सम्भाषणशेषत्वेनाऽन्द्र, आमक्य गच्छामीत्युक्तवा, भक्तिमार्ग एव मार्ग इति ख्यापयितुं वीणां रण-यन्ययौ । याद्यच्छिक इति पुनरागमनसम्भावनाऽभावः । मुनित्वात्कार्यं सर्वं कृत्वा गतः ॥ ३७॥ गते तु तस्मिन्नस्याऽपि हृदये भक्तिमार्गः समागत इत्यभिष्रायेण नारदवर्णनमाह—

अहो देवर्षिर्धन्योऽयं यत्कीर्ति शार्क्सधन्वनः।

गायन्माचन् गिरा तज्ञ्या रमयत्वातुरं जगत्॥ ३८॥

अहो इति । देवर्षिरिति दृष्टफलसिद्धिः । गायन्याचिन्निति खतन्नभक्तिः । अयमेव परो-पकार इति ज्ञातवान् । तदाह— रमयतीति ॥ ३८ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणमहात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे पष्टोऽष्यायः ॥ ६ ॥

<sup>9</sup> देवकृतोऽपीति क. २ विभृषितिति क. ख. ग. इ. ३ सम्भवनीति ग. ४ कोऽत्रेति घ. ५ शब्दत्यक्षेपेनेति क. घ. इ. ६ इरिचर्यानुवर्णने तेवामिति इ. ग. घ. इ. ७ चेति ग. घ.

१ साधनत्वपरत्वभिति ग.

66

#### सप्तमोऽध्यायः।

एवं त्रिभिर्मध्यमस्य स्वातन्त्रयेण निरूपणात् । ,, नारद्व्याससंवादं निरूप्याऽधोत्तमाऽभिषा ॥ १ ॥ त्रयोदशभिरध्यायैः साधकोऽयं प्रजापतिः । स्वतन्त्र उत्तमस्यैवं सांऽधिकोऽयं निरूप्यते ॥ २ ॥ हादशाङ्गैश्च सहितो ह्यधिकारो निरूप्यते । हेतुः षङ्भिर्विरक्तिश्च तथा स्वानन्त्रयमन्तिमे ॥३ ॥ हेतुस्तु द्विविधः प्रोक्तः सामान्यः स त्रिधा मतः । विशेषः पश्चधा प्रोक्तः सप्तमे त्रितयं जगौ ॥ ४ ॥

अत्र द्वुँत्तमोऽधिकारो निरूपणीयः स्वतन्त्रवाय कथाश्रवणकीर्तनरूपः । स च द्देतुवैराग्याभ्यां सहित उत्तमो मवति । द्देतुर्भगवान्महता क्षेत्रोन भागवतश्रोतारं पालितवान् । यस्तु सर्वोत्तमः, सर्वस्यः, सर्वेषां मुक्तिदाता, सर्वेषां ज्ञानदः, सर्वेषां सर्वदुःखिनवृत्तिपूर्वकभक्तिप्रदो, भक्तमनोरथपुरुकश्च, स स्वयमुद्यस्य महता प्रयन्नेन यं पालयित स मूलतो भागवतश्वणे मुख्याधिकारी । एवं पिट्ट्रिप्यायेनिरूप्यते । यस्याऽधिकारी निरूपणीयः प्रथमं स निरूपणीयः । तद्वक्ता च । अतः सम्मऽध्याये भागवतोत्पत्तिप्रवृत्ती भक्तानां मनोरथपुर्णं च निरूप्यते । तत्र प्रथमं शीनको भागवतोत्पत्ति-प्रश्नमाह—

#### शौनक उवाच--

निर्गते नारदे सूत भगवान्वादरायणः। श्रुत्वा तु तदभिशेतं ततः किमकरोद्रिभुः॥१॥

निर्गत इति । भगवानिति सहजशक्तः । वादरायण इत्यागन्तुकतपश्चक्तिः । षदर-फलेन वर्त्तमानो बादरायणः । तदभित्रायं भगवद्भुणानां याथात्म्यप्रतिपादकंप्रनथकरणम् ॥ १ ॥

नारदवचनानन्तरं भगवदिच्छानिर्द्धारार्थं समाधि कृतवान् । तत्र शुद्धे देशे भगवदाविर्भावः शुद्धिय देवयजन इति व्यासनिवासस्थानस्य देवयजनत्वमाह—

#### सूत उवाच--

ब्रह्मनयां सरखत्यामाश्रमः पश्चिमे तटे । शस्यात्रास इति प्रोक्त ऋषीणां सत्रवर्षनः ॥ २॥

ब्रह्मनचामिति । सामीप्ये सप्तमी । ब्रह्मदैवत्यां सरम्बत्यामिति तत्रैव वेदादिविद्यास्कृतिः

सहजो। पश्चिमे तट इति । पुरतो नदी देवयजने भवति । पुरो हविश्व । तदेवयजनम् । किश्व । श्वम्योपास इति भोक्तः । शम्या प्रास्यैते अस्मिन्निति शम्याप्रासँः । तदग्नेः त्रियं धाम भवति । तदैवाऽग्निः खस्यानादाशम्याप्रासीदपर्क्षां(?)इति । यदि परस्तरामपक्षायेदिति(?)वा । शम्या प्रास्यैते अस्मादिति वा । तस्य स्थानस्य बरुमाह । ऋषीणां सत्रं वर्द्धयतीति ॥ २ ॥

एवं देवयजनत्वं निरूप्य तत्र व्यासस्य समाधिमाइ---

तस्मिन् स्व आश्रमे व्यासो बद्दरीषण्डमण्डिते । आसीनोऽप उपस्पृद्य मनः प्रणिद्धो स्वयम् ॥ ३ ॥

तस्मिकिति । स्व आश्रम इति । अपराधीनत्वेन निर्भयिनत्प्रसादहेतौ । व्यास इत्यिकारी । वदरी लंग्डिमिति(?)वा पाठः । वदरी अमृतदरी परमानन्ददायिनी । तस्याः पण्डः समृहः । खण्डो वा । तेन च मण्डिते । अनेन तपःस्थानं मोक्षस्थानं च तदिति स्चितं मवति । तस्मिन्नासीनः । सर्व-देवताप्रसादाय चाऽऽचमनम् । "यंत् चिराचामित तेन ऋषः प्रीणाती"ति श्रुतेः । योगेन साधितं मनः । तदुक्तमार्गव्यतिरेकेण स्वतप्रतया यदत्र भगवतोऽभीष्टं तत्स्फुरिष्यतीति बुद्धा स्वयं मनः स्थिरीकृतवान् ॥ ३ ॥

तदा समाधिभाषाविषयाः पदार्थाः स्फुरिता इति तान्त्रणियितुं प्रथमं तदाधारं वर्णयति— भक्तियोगेन मनसि सम्यक् प्रणिहितेऽमले । अपर्यत्पुरुपं पूर्णं मायां च तदुपाश्रयाम् ॥ ४ ॥

भक्तियोगनेति । वायुवशात्स्थितीभृतिषेद्योगमार्गो, भक्तिमार्गेण स्थितीभृतिषेद्वारदवद्भगवत्स्यूतिरिति तदाह—भक्तियोगनेति । निःकामत्वादमले । तत्र यहृष्टवांस्तदाह—अपश्यदिति
द्विन । साकारं ब्रह्म शुद्धं हि माया तच्छक्तिरुक्तमा । तया सर्वश्र सम्मोहः
साक्षाद्वक्तिश्च मोचिकति । पूर्ण पुरुषं पुरुषोत्तमम् । जीवराशिभिराकीण बद्धाण्डकोटिमिर्वा ।
मायां चाऽपश्यद्भगवदेकशरणाम् ॥ ४ ॥

तस्याः कार्य चाऽपश्यत्--

यया सम्मोहितो जीव आत्मानं त्रिगुणात्मकम् । परोऽपि मनुतेऽनर्थं तत्कृतश्चाऽभिपद्यते ॥ ५ ॥

यया सम्मोहित इति । यद्यपि प्रपञ्चोऽपि तस्याः कार्यं तथापि तत्र करणत्वेन तस्या अन्वयः । सम्मोहने तु कर्तृत्वेन । स्वातभ्यात् । अतम्तदेवाऽऽह—ययेति । वस्तुतो जीवोऽपि श्रद्धैवेति परोऽपि प्रकृतेर्नियामकोऽपि त्रिगुणात्मकं गुणत्रयभावापन्नं जडरूपं मन्यते । तत्कृतं चाऽनर्थं जन्ममरणादि प्राप्नोति ॥ ५ ॥

९ उत्तमश्रेवेति सः २ साधकोऽयमिति कः घः ३ हान्यतम इति घः ४ यस्याऽधिकार इति घः ५ श्रतिपादकमिति सः गः

१ सहसा इति ग. घ. २ शम्याप्राश इति ग. ३ प्राश्यत इति कः ग. ४ सम्याप्राश इति ग. ५ प्रास्त्रित म. प्रसेति खः ६ दपक्षायति इति कः गः ७ प्राश्यन्त इति कः प्राश्यत इति गः ८ वण्डेति खः ९ वेति नास्ति गः छः १० वर्तकरात्राम्यासतीति कः. ११ स्थिरीभृत इति खः घः इ. १२ स्थिरीभृत इति खः घः छः

तत्र निस्तारोपायं चाऽपश्यदित्याह---

90

#### अनथोंपरामं साक्षान्नक्तियोगमधोक्षजे । लोकस्याऽजानतो विद्वांश्चके सात्वतसंहिताम् ॥ ६ ॥

अन्थोपद्यामिति। ज्ञानकाशया मायया मोह इति न ज्ञाने विश्वासः कर्त्तं शक्यः। नतु सा-भनैरुत्यं ज्ञानमकस्मादुत्यं मायेति सन्देहो न भविष्यतीति चेन्न । साधनानामपि द्विरूपत्वात् । कात्स्त्येनाऽनिभव्यक्तत्वादिभिस्तन्निणेयेऽपि न साक्षात्तस्याऽनर्थनिवर्त्तकत्वम् । यथा दर्पणे मुखं नास्तीति प्रतीतिदार्ब्वेऽपि दर्पणरूपदोपस्य विद्यमानत्वात्तकदाऽपि न मुखाभावप्रतीतिः । दर्पणा-भावश्व न ज्ञानसाध्यः। तथा मूलभूताया मायाया विद्यमानत्वान्त कदाऽप्यनर्थनिवृत्तिः । शास्त्रप्रा-माण्येन ससाधने ज्ञानेऽपि जाते पुनर्मायया मोहः। "ज्ञानिनामपि चेनांसी"ित वाक्यात्। शास्त्रं तु भक्तिद्वारा साधकं वदति। साक्षाद्वत्त्या वा अनर्थनिवृत्त्ते ज्ञानिति। "मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते"। एवकारेण सर्वेषामनुपायत्वमाह हि । अतः साक्षाद-नर्थनिवृत्तिदेतुर्भक्तिरेव। दृष्टे सा लौकिकी कर्म विति तद्यावृत्त्यर्थम् अधोक्षज इति । इन्द्रियातीते भक्तिः शास्त्रीयेव। अनेन वस्तुत एवमेव पदार्था नाऽन्यर्थति बोधितम् । अन्ययापदार्थन्तिक्रपणं तु ऋषीणां बुद्धिदोषात् । योगोऽपि राजसादिभिन्तद्वावापन्न इति न वस्तुयायात्म्यं वोध-मुति । अन्यया विवादो न स्यात् । तस्माद्वगवदाक्येन वदेन वा संवादी योगजधर्मः पदार्थयाथात्न्यं बोध्यति नाऽन्यः। तस्मान्नारदवाक्येन फलसंवादिना भगवद्वाक्येन संवादियोगात्प्रमाणमिति ज्ञात्वा भजानतो लोकस्याऽर्थे स्वयं युक्तिसिहतं ज्ञात्वा सात्त्वत्तसंहितां भगवद्योक्तपदार्थप्रतिपादिकां वेदस्वाय संहितां चक्रे॥ ६॥

ननु किमनया संहितया। पदार्थज्ञानैर्वा किम्। साधनकथनेऽपि प्राणिनां तथाऽधिकाराभावाद्धर्या संहिता। इत्याशक्क्य तस्याः फलमाइ—

#### अस्यां वै श्रृयमाणायां कृष्णे परमपूरुषे । भक्तिरुत्पद्यते पुंसः शोकमोहभयापहा ॥ ७ ॥

अस्यां वे श्रृयमाणायामिति । भक्तयुत्पत्तिपर्यन्तिमयं श्रोतव्या । इयं च दृष्टद्वारा भिक्त-जनिका । दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकल्पनाया अन्याय्यत्वात् । यथां चाऽस्या दृष्टोपयोगस्तदुपपादितं प्रथमश्लोके । कृष्टणे । आविर्मृते भगवति । परमपूरुषे । सर्वप्रमाणसमन्वयं कालादिनियन्तरि वा । भिक्तरुत्यवे स्वतंत्रस्य । शोकमोहभयानि रजस्तमस्सत्त्वकार्याणि । तान्यपहन्तीति तथा । अनर्थनिवृत्तिर्द्रे । गुण-कार्यमात्रमेव निवर्तत इत्सर्थः ॥ ७॥

एवं भागवतस्योत्पत्तिमुक्त्वा प्रचारमाह-

स संहितां भागवतीं ऋत्वाऽनुक्रम्य चाऽऽत्मजम् । शुक्रमध्यापयामास निवृत्तिनिरतं मुनिः ॥ ८ ॥ स संहिताभिति । संहितां भागवतीमित्यनुवादो बहुसंहिताकरणादन्यव्यावृत्यर्थः । अनुक्रमेण शोधियत्वा आनुपूर्वेण वा । इदमन्येन न प्रमृतं भविष्यतीति स्वसद्धं पुत्रमध्यापयामास । इदं दोपवता न प्रमृतं भविष्यतीति मननादवगत्य मुक्तं शुक्रमध्यापयामास । मुक्तोऽपि ठीठया ठोकानुवर्ती ईश्वरवत् । तेनाऽपि नाऽस्य प्रचारो भविष्यतीति तदर्धमाह — निष्टक्तिनिरतमिति । कदाचिदपि प्रवृत्तिस्वभावत्वे तदोषेण सम्बन्धात्र भक्तिजनिका स्यात् । विषयावेशविष्णवावेशयोविरोधात् । एतच मननादवगत्मतिविचारण नाऽऽपाततः प्रतिपन्नम् । तदाह — सुनिरिति ॥ ८॥

नतु भागवतस्य विषयपरत्वे सित नाऽधिकार इति निवृत्तिनिरतो योजितः । स च न भागवतार्थं तथाविधः किन्तु ज्ञानार्थमिति तथा सित ज्ञाने प्रवृत्तिमात्रस्यैव वाधकत्वाद्यया ठौकिकी प्रवृत्ति-स्याज्या तथा भक्तिमार्गानुसारिणी भागवतप्रवृत्तिरिष । तथाच व्यासः स्वकार्यानुरोधेन यद्यपि शुकं योजयित तथापि स कथं स्वकार्यविरोधे प्रवर्तेतिति पृच्छिति—

#### शौनक उवाच— स वै निवृत्तिनिरतः सर्वत्रोपेक्षको मुनिः। कस्य वा वृहतीमेतामात्मारामः समभ्यसत्॥ ९॥

स वै निच्चित्तित इति ! भागवतस्य पाठः प्रवृत्तिरूपः । येनोपनयनवेदाध्ययंनं नित्यंभिष् पित्यक्तम् । निच्नावेव नियतत्वात् । न च पितुर्भगवतो वाऽनुरोधात्पठतीति वाच्यम् । फठतो वा स्वरूपतो वा तदुपकारानपेक्षणात् । यद्यपि ईश्वरगुरूपकाररूपं ज्ञानमपेक्ष्यते तथापि ज्ञानबाधक-प्रवृत्तिरूपोपकारं नाऽपेक्ष्यते । तदाह—मर्चश्चरोपेक्षक इति । न च अमाञ्ज्ञानसाधनत्वेन भागवत पाठ इति ? तदाऽऽह—मुनिरिति । मननमेव हि साक्षात्कारे एकवाक्यतयोक्तम् । अतः सम्भावितहेतृनामभावात्कस्य वा हेतोः वृहतीं स्वरूपतोऽर्थतश्च भावसहितार्थावनोधपूर्वकस्वाधीनोचारणपर्यन्तं कथमन्यसत् । न च कौतुकाविष्टिचतः । आत्मारामत्वात् ॥ ९ ॥

अत्रोत्तरमाह---

# सूत उवाच— आत्मारामाश्च मुनयो निर्घन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहेनुकी भक्तिमित्थम्भूतगुणो हरिः ॥ १० ॥

आत्मारामाश्चेति । कौतुकसाथनाविद्यानिवर्त्तकत्वेन अन्यथासिद्धिर्नास्तीति विशेषणत्रयम् । चकाराद्वर्त्यनं क्रियत इति न । किन्तु तेऽपि कुर्वन्तीत्यलैकिकत्वम् । अपिशब्दाद्धक्तिमार्गिः स्थिताः । मार्गान्तरस्थस्तु वक्रव्याभावात्रवारणंसमर्थ इति स योजितः । न तु मार्गस्थाभावात्रिवृत्तिन्तात्पर्याच । उरुक्रम इत्यलैकिकसामर्थम् । अलैकिकीं भक्ति कुर्वन्तीत्यनुवादः । तत्रोपपत्तिः—इत्थमसूतगुणो इरिरिति । भगवद्धणाः प्रवृत्तिंस्पा निवृत्तिस्वभावाः । परमानन्दस्पाश्च ज्ञानस्पाश्च । तस्मादः कश्चिवत्र कुत्रचिद्यसक्तो भगवद्धणेषु रमत एव । सर्वप्रतिकृतिरूपत्वाद्धणानां ज्ञानवशीकरणस्वभावाच ॥ १०॥

अवगतमितीति घ. २ निज्ञतीति क.ग. ३ नाऽपेक्षते इति क. ४ ज्ञानसाधनत्वेन वेति का. ग.
 अवगतमितीति घ. २ निज्ञतीति क.ग.

नन्यस्तु मगवद्वणानां तादशत्वम् । प्रन्ये किमागतमित्यत आह—

93

# हरेग्रेणाक्षिप्तमतिर्भगवान् वादरायणिः । अध्यगान्महदाख्यानं नित्यं विष्णुजनप्रियः ॥ ११ ॥

हरेशिणाक्षिसमितिरिति । गुणानामनुपनिवद्धानां स्वयुद्धाः स्मरंणे कल्पनया क्रेशः । उपनि-बन्धने तु सिद्धत्वास्तुलमं स्मरणमिति भगवद्धणैर्वशीकृतमितः सन् । आक्षेपान्नाऽन्यत्र प्रवृत्तिः । मितिरिति फलं गृहीतम् । तेनाऽन्यत्र विषयेन्द्रियसंयोगेऽपि न मैत्युत्पतिरिति भावः । एतजीववि-बारेणोक्तम् । वस्तुतस्तु शुको महादेवः । तदाह—भगचानिति । कृतिप्रवृत्यर्थं विष्णुर्महादेव-श्वाऽवतीर्णाविति । तदाह—बादरायणिरिति । अतो महदप्याख्यानमधीतवान् । नन्वनाहूतः स्वयं गत्वा कयं प्रचारितवान् ? तत्राऽऽह—नित्यं विष्णुजनिष्ठिय इति । नित्यं विष्णुजनाः प्रिया यस्य । कामः कामिनीमिव भगवद्धणाः स्वप्रतिष्ठार्थं भक्तं प्रापयन्ति । अतः सर्वदा ये भगव-कक्ता अकृत्रिमनित्यवैष्णवास्ते प्रिया यस्येति । न हि स्नेहः सङ्गे हेत्वन्तरमपेक्षते ॥ ११ ॥

एवं भागवतस्योत्पत्तिप्रवृत्ती निरूप्य श्रोतुः सर्वथा भगवदीयत्वाभावे न प्रतिष्ठितं भवदिति गर्भ-संस्कारमारम्य भगवतैव स्वतंजसा परिपालितं इति वक्तं पूर्वरूपस्य ब्रह्मास्रेण दाहं निरूपियतुं तादर्थ्यमपि वैष्णव एवेति तेषां पाण्डवानां सन्तत्यन्तरस्य दाहं निरूपयन् प्रकृतस्य दाहहेतुमाह— परीक्षित्तोऽथेत्यारम्य यावदध्यायसमाप्ति । अश्वत्थाम्नो महदपमाननं हेतुः । पुत्रान्तरदाहस्तूभयत्र । संरक्षायामपमानने च । अष्टष्टं नोच्यत इति पृष्टमनृद्य प्रतिजानीते—

#### परीक्षितोऽथ राजर्षेर्जन्म कर्म विलायनम् । संस्थाञ्च पाण्डुपुत्राणां वक्ष्ये कृष्णकथोदयम् ॥ १२ ॥

परीक्षित इति । अय भागवतिन्रूपणानन्तरं तच्छोतुः परीक्षितो बीजसंस्कारार्थं जन्म । कर्म धर्मरक्षार्थम् । भगवत्कार्यकरणात् । विलायनं भागवतश्रवणार्थं पुरुषत्रयशुद्ध्यर्थमप्रतिबन्धार्थं च । संख्यां पाण्डुपुत्राणां प्रथमत एव । चकाराद्धृतराष्ट्रस्याऽपि । अमुक्तत्वात्र सहोक्तिः । प्रतिबन्धकत्वं "श्रानृणामेकजातानामि"त्यभिप्रायेण । मुक्तावप्यतिदेशाचकारेण प्रहणम् । अत एव पाण्डु-पुत्राणामित्युक्तं न पाण्डवानाम् । कृष्णकथाप्रतिपादकत्वादेतेषां वचनम् । अन्यथा त्वसङ्गतिः । तदाह् कृष्णकथेति । कृष्णकथाया उदयो यत्रेति । न हीयं भगवतः स्वतश्रस्त्रिक्त्पा किन्तु नैमित्तिकी । अतो हेतुनिमित्तं स्कूपोपकारिहेतुरिति तन्निक्तप्यत इति भावः ॥ १२ ॥

तत्र पुत्रान्तराणां मारणं वक्तं हेतुमाह—

यदा मृधे कौरवसृज्जयानां वीरेष्वथो वीरगतिं गतेषु । षृकोदराविद्धगदाभिमर्षभग्नोरुदण्डे धृतराष्ट्रपुत्रे ॥ १३ ॥ यदा मृथ इति । सञ्जयवंशोत्मन्नो धृष्ट्युम्नः पाण्डवानां चम्पतिरिति स्वतः पाण्डवानां कौरवलेऽपि विरोधनिमित्तं द्रौपदीति पाण्डवानां धृष्ट्युम्नप्रवेशादयुक्तपरिहाराय च सञ्जयानामित्युक्तम् ।
तेषां सम्बन्धिनां च मुक्तिरिति निरूपयित—चीरमिति । "द्रौ सम्प्रताविहमृत्यू"इति
वाक्यात् । अनेन पुत्राणामेवाऽन्यायमरणिति शोकहेतुः स्चितः । अथो इति मध्ये भिवन्नमन्
वचात् "पार्थाम्त्रपूताः पदमापुरस्ये"ति च निरूपितम् । दुर्योधनस्याऽयुक्तमरणमाह—
वृक्तोदरिति । "वृक्तो दश्चिधः प्राण उद्दे यस्य तिष्ठति । स वृक्तोद्र इत्युक्तो
भगवत्कार्यसाधक"इति वाक्याद्भीनेन प्रक्षिप्तगदाया अभिमर्षणेन भग्ने ऊरू एव दण्डे यस ।
दण्ड इति ताडनहेतुः । द्रौपद्याः प्रैदर्शनेन दुःखजनकत्वात् । धृतराष्ट्रपुन्न इत्यन्धपुत्रवादिविकित्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

अत एव तत्सेवकोऽप्यविवेकी जात इत्याह-

भर्तुः प्रियं द्रौणिरिति स्म पदयन्कृष्णासुतानां खपतां शिरांसि । उपाहरद्विप्रियमेव तस्य जुगुप्सितं कर्म विगर्हयन्ति ॥ १४ ॥

भर्तुरिति । द्रौणिरिति वैरानुबन्धे मूलहेतुः । मातृपुत्रत्वात्स्वापः । अनेकपुत्रत्वान्मातुर्ग्रहणम् । अत एव भगवता वंशार्थ ते न रिक्षताः । कृष्णा द्रौपदी । प्रसवमात्रं तस्या नोद्धार इति—सुतानामिति । कृष्णिति पदं—"यो यच्छ्दाः स एव स" इति वाक्यात्तद्भावापितं स्वयति ।
प्रदर्शनार्थं शिरसामुपाहरणम् । तेनाऽर्द्धदाहादतिदुःखम् । दुर्योधनस्याऽपि नं तन्मारणममीष्टम् ।
स्रोकवाच्यता न दुर्योधने स्थिता । इदं तु लोका विगर्दयन्तीति तदाह—विभियमिति ॥ १४॥

माता सुतानां निधनं शिशूनां निशम्य घोरं परितप्यमाना । तदाऽरुदद्दाष्पकलाऽऽकुलाक्षी तां सान्त्वयन्नाह किरीटमाली ॥ १५ ॥

माता द्रौपदी । रोदने मातृत्वमेव हेतुः । श्विश्वामिति स्नेहाधिक्यम् । श्रवणादधिकक्षेशः । घोरमिति रात्रौ सीपुप्तिकपर्वकथा सूचिता । यदा अरुद्वदा तां सान्त्वयिति सम्बन्धः । किरीटमाली अर्जुनः । एकस्मिन्नपि किरीटे किरीटबाहुत्यप्रतीतिः । बहुपुरुदवर्धेदकरणाद्रेगाद्धः । स्नीवशा अपि भक्ता भगवता परिपाल्यन्त इत्यर्जुनस्य प्रतिज्ञामाह । अथवा । तां सान्त्वयिति वचनान्न यथार्थत्वं प्रतिज्ञायाः ॥ १५ ॥

शोकापनोदनं स्त्रिया भन्नी करणीयम् । तत्र तृष्णीमश्रुप्रोच्छनमशक्तविषयम् । अप्रतीकार्ये च । तत्र मृतानां जीवनुमशक्यं मारकवधस्तु शक्य इति तत्कृत्वा तत्राऽश्रुप्रोच्छनं कर्तव्यमित्याह्—

तदा शुचस्ते प्रमुजामि भद्रे यहह्मवन्धोः शिरं आततायिनः । गाण्डीवमुक्तैर्विशिखैरुपाहरे त्वाक्रम्य यत्स्नास्यसि दुग्धपुत्रा ॥ १६ ॥

तदेति । क्रे हि क्रमश्र शोञ्ज्यते । द्युच इति । शोकाश्रृणि । पुनरंनुद्रमाय हेतुशन्दवा-च्यता । ननु विपरीते किमुत्तरम् ? तत्राऽऽह—भद्रे इति । तव वैधव्यलक्षणामावाच्च तथा भविष्यतीति मावः । ब्रक्त्यबन्धोरिति । ब्रह्म बाद्मणजातिः । धन्धुरेव कदाचिदागच्छति कदाचिन्नेति

१ स्मरणकस्पनेयति ग. इ. २ व्युत्पत्तिति घ. इ. ३ परिपालितमिति इति इ. ग.

९ भित्रकमेतिःसः २ प्रदर्शने इति ग. ३ अनेनैकपुत्रत्वादिति घ. इ. अनैकपुत्रत्वादिति ग. ४ नेति नास्ति क. १५ कुदकरकोद्देगादेति घ. ६ पुनरह्मसायेति च.

न सदा तस ब्राह्मण्यं तिष्ठति । देवितरोधित्वादसुरावेशाच । "दैच्यो वै वर्णो ब्राह्मणः । असुर्यः श्रद्धः इति श्रुतेः । किञ्च । आततायिनः । "अग्निदो गरदश्चे" ति वाक्यात्— "आततायिनमायान्तमिष वेदान्तपारगम् । जिघांसन्तं जिघांसीयात्र तेन ब्रह्महा भवेदि" ति स्रुतेश्व न तद्धे दोषः । वाणरेव च्छित्वा समानयनं न स्पर्शः । दुष्टत्वात् । तथा करणे सामर्थ्यमाह—गण्डीवसुर्क्तः रिति । शिरं आक्रम्य स्नानं क्षत्रियधर्मत्वेन वैरितर्यातन उक्तम् । दग्धपुत्रेति । सौषुरिक एव दाहः संस्कारदाहो वा । प्रथमः शोकाधिक्यहेतुः । द्वितीयः स्नानहेतुः । यदा स्नास्य-सि तदा श्रुचः प्रमुजामीति सम्बन्धः । क्षत्रियत्वान्नाऽन्यवत्स्वभावतः शोकः । कामपराणामेव तन्न कोषपराणाम् ॥ १६॥

#### इति प्रियां वल्गुत्रिचित्रजल्पैः स सान्त्वयित्वाऽच्युतमित्रसूतः । अन्वाद्मबद्दंशित उप्रधन्वा कपिध्वजो ग्रहपुत्रं रथेन ॥ १७ ॥

प्वं कथने हेतु:—प्रियामिति । वल्गु मनोहरम्—आकम्य स्नास्सिति । विचित्रम्—विशिष्तं-स्पाहर इति । जल्पैरिति स्नैणवानयम् । तत्तस्या अपि क्षत्रियत्वात्सम्यक्सान्त्वनम् । एतादशकार्य-सिद्धौ हेतुः—अच्युतमित्रसूत् इति । अच्युतस्य मित्रमप्यच्युतमेव । तेन स्वरक्षा । स्तत्वान्त्वार्यसिद्धिः । अनु पश्चादाद्रवणं पलायनशङ्कया । पश्चादेव कवचपरिधानं धनुपश्च ग्रहणम् । धनुष उग्रत्वं वधपर्यवसायित्वात् । कपिध्वज्ञ इत्यतिसामध्यै स्चितम् । अथवा । दंजिन इति स्वरक्षा । उग्रत्वाद्भुत्यः । कपिध्वजत्वाद्रथस्य । गुम्पुत्र मित्यनर्थपर्यवसायित्वम् । रथनेति न स्वा शक्तः ॥ १७॥

#### तमापतन्तं स विलक्ष्य दूरात्कुमारहोद्विग्नमना रथेन । पराद्रवत्त्राणपरीप्सुरूटर्या यावद्गमं रुद्रभयाद्यथाऽर्कः ॥ १८ ॥

द्देऽपि न गतिर्भन्दा जाता । ततो वधपर्यवसायित्वं ज्ञातम्। तदाह—आपनन्नमिनि। मापरा-धलाद्रादेव दर्शनम् । क्षत्रियधर्माश्रितस्य युद्धोपस्थितो प्रोत्माहो भवति । वालकवधानस्य पापेन मनस उद्धेगः । युद्धसाधनं रथः पलायनसाधनं जात इति र्धनेत्युक्तम् । पलायने हेतुः—प्राणप-रिष्दुरिति । येषां रक्षणार्थे नीचसेवा, पितृवधः, अन्याय्यंकरणं चाऽङ्गीकृतं तेषां रक्षार्थं पलायनं किमाश्रयंभिति । उच्यी यावद्गन्तुं शक्यते । यावत्रद्यादिकं न न्यवधावि । योगमद्यादिना लोकान्न-रगमनेऽपि निस्तारो न भविष्यतीति दृष्टान्तमाह—महाभयाचधाऽकं इति । यथाऽको—विद्युन्मा-लिनिराकरणे कृते समक्तत्वादुद्रस्य कोधो जातः । ततः शलमुद्यम्य अकवधार्थं प्रवृतः । ततोऽकंः पलीयमानो मुनी पतितः काश्यां लोलार्कसंज्ञो जातः । तथाऽयभिष लोकान्तरंऽपि परिव्रमन् पतेत् । अतो मुमावेव यावद्गन्तुं शक्यते तावरपलायितवानित्यर्थः ॥ १८॥

> यदाऽशरणमात्मानमेक्षत श्रान्तवाजिनम् । अस्रं ब्रह्मशिरो मेने आत्मत्राणं द्विजात्मजः ॥ १९ ॥

# अधोपस्पृश्य सिळलं सन्दर्भ तत्समाहितः। अजानञ्जपसंहारं प्राणकृच्छ् उपस्थिते॥ २०॥

श्रीमद्रलभान्वार्यचरणविरचिता ।

तदा भयाच्छरणान्वेपणे भगवद्वैमुख्येन गच्छतीति कोऽपि महादेवादिन अरणममृत् । पठायनं म कर्त्तुमशक्तः । अश्वानां श्रान्तत्वात् । तदा व्रद्धशिरः व्रद्धाश्चं आत्मनः शरणं भविष्यतीति ज्ञातवात् । विद्यते शरणं यस्य सः अशरणः । श्रान्ता वाजिनो यस्य । आध्योत्मिकं चाऽघिदैवं व्रह्माश्चं व्रिविधं मेनम् । निवर्त्त्यमनिवर्त्यं च मन्त्रयोः सुप्रतिष्ठितम् ! द्रोणाचार्येणाऽस्मै ब्रह्माश्चद्धं दत्तम् । उपसंहारस्तु न शिक्षतः । शरीरे विद्यमान एव मृत्योः पाठयिष्यतीति । इदानीमस्य उपसंहारज्ञानाभावेऽपि प्रयोगेच्छ। द्विजात्मजलेनाऽदीर्घदर्शनाजाता । ततः पठायनं त्यक्त्वा भिन्नप्रक्रमेण आचमनं विधाय, समाहितः सन् देवतासान्निध्यार्थम् । उपसंहाराज्ञाने सन्धाने ठोकश्चयात्त्वस्य महत्यापं भविष्यतीति ज्ञात्वाऽपि प्राणकृच्छ् उपस्थिते अयुक्तमप्यापदि कर्त्तव्यमिति सुद्धा तसन्दिषे ॥ १९॥ २०॥

ततो यजातं तदाइ---

है 🗱. ७ व. २२ <del>छ</del>ो. ]

ततः प्रादुरभूतेजः प्रचण्डं सर्वतोदिशम् । प्राणापहमभित्रेक्ष्य विष्णुं जिष्णुरुवाच ह ॥ २१ ॥

ततः प्रादुरभूत्तेज इति । प्रचण्डमप्रतिकियम् । प्रचण्डमित्यादि भिन्नं वाक्यम् । सर्वतो दिशमर्जुनस्य । अत एव प्राणापहम् । द्रौणेरिदमस्रमित्यज्ञात्वा किश्विदन्यदेव दैवयोगाज्ञाञ्चकमुपितिति तदपनोदनार्थं तत्त्वरूपज्ञानार्थं च भगवन्तं प्रष्टुं प्रथमं स्तौति । रक्षको हि विष्णुः । ज्ञाते प्रतीकरणसमर्थो जिष्णुरर्जुनः । हेत्याश्चर्यम् । तस्मिन्दष्टे मूर्च्छ्या भाव्यम् । तत्राऽसम्ब्रान्तो भगवन्तं स्तौतीति ॥ २१ ॥

चतुर्विधपुरुषार्थसिद्धर्थः चतुर्भिः श्लोकैः स्तौति कृष्णकृष्णेलादिभिः— अर्जुन उवाच—

#### कृष्ण कृष्ण महाबाहो भक्तानामभयङ्कर । त्वमेको दह्यमानानामपवर्गोऽसि संस्रतेः ॥ २२ ॥

आदरे वीप्सा । भयाद्वा दिक्तिः । महान्तो बाह्वो यस्य । इन्द्रादयो वा बाह्वो यस्य । अनेन कियाशक्तराधिक्यमुक्तम् । पालकत्वं वा । सामान्यतः सर्वेषां पालकत्वमुक्तम् । मक्तान् प्रति विशेषण पालकत्वमाह—भक्तानामभयङ्करेति । अन्येषामुपिक्षिते भये परिपालनं करोति । मक्तानां तु अभयमेवोपस्थापयति न भयम् । किञ्च । त्वत्तो दूरे स्थिता दद्यमाना मवन्ति । दाहेष्विष महान् संसारदाहो जन्ममरणस्तपः । तस्य त्वमपवर्गः । संसतेईतोर्द्यमानानामेकस्त्वमेवाऽपवर्गः । "आ ब्रह्मश्चवनाङ्कोकाः पुनरावर्त्तिनोऽर्जुन । मामुपेत्याऽथ कौन्त्रेय पुनर्जन्म न विद्यत्त" इति ॥ २२ ॥

९ शिरसा इति ग. शिरस इति थ० १ अन्यायकरणमिति स. ३ पलायभिति क ग. घ. ६.

९ अच्यारिमकमिति स. ग. ६ त्रिविधमिति ग.३ स्यूतमिति स. स.

त्वमाद्यः पुरुषः साक्षादीश्वरः प्रकृतेः परः । मायां व्युदस्य चिच्छत्तया केवल्ये स्थित आत्मनि ॥ २३ ॥

अत्रोपपर्ति छोकद्वयेनाऽऽह। स वै पति: स्यादिति न्यायेन प्रथमतः ख्रस्य सर्व-दोषाभावस्तदत् परस्य दोषद्रीकरणमिति। तत्र दोषाः पञ्चविधाः। कर्मजाः कालजाः स्वभा-वजा मायोद्भवा देशोद्भवाश्चेति। ते क्रमेण निवार्यन्ते। कर्मापेक्षयाऽप्याद्यत्यात्स्वतन्नत्वेन तद्धी-नत्वायावाच न तस्मिन्कर्मजाः। किञ्च। सर्वेषामयं नियामकः। कालश्च। तत्र कालस्तु स्वोद्भवश्च-रीरादिद्वारा तद्ध्यासे जाते नियामकः। मगवांस्तु साक्षादात्मनामपि। अतः कालस्याऽपि नियामक स्त्युक्तं भवति। तेन न कालजाः। प्रकृतिनियामकत्वाच न प्राकृताः। भगवतस्तु बहुद्यः शक्तयः सन्त्यन्योन्यविरुद्धास्तत्त्वार्याये निर्मिताः। तत्र यस्यामेवाऽऽसत्त्या कीडायां कियमाणायां तदो-प्रप्रादुर्भावः सम्भाव्यते तदैव तद्विरुद्धशक्तिप्रादुर्भावनेन पूर्वान्(?)द्रीकरोति। तथा चिच्छक्तया मायां खुदस्य तिष्ठतीति न मायिकटोषसम्बन्धः। देशदोषस्तु न सम्भाव्य एव। सर्वधर्मास्पृष्टे केवल एवाऽऽन्सनि विद्यमानत्वात्। अतः स्रतः पञ्चविषदोषरिहतः॥ २३॥

अन्येषां दोषद्रीकरणं कैमुतिकन्यायेनाऽऽह--

स एव जीवलोकस्य मायामोहितचेतसः। विधत्से स्रेन वीर्येण श्रेयो धर्मादिलक्षणम्॥ २४॥

स एवेति । पूर्वोक्तगुणयुक्त एव । मायामोहितचेतसो जीवस्य म्रान्तस्य । म्रान्या यदेव प्रार्थयते तदेव प्रयच्छिसि किसुत आन्तिदोषं दूरीकरोषीति । अनेन वस्तुत उत्तममनुत्तमं वा यदेव यः प्रार्थयते तदेव तस्मै प्रयच्छिसीति सर्वाभीष्टदानृत्वसुक्तम् । अन्यथा सर्वेषामभजनीयः स्यात् ॥ २४ ॥

कियं । सामान्यत एतत्तव स्वरूपमुक्तम् । विशेषतस्तव स्वरूपविचारे अस्मदादीनां न किथित्कर्त-व्यमित्रायेणाऽऽह---

तथाऽयञ्चाऽवतारस्ते भुवो भारजिहीर्षया । स्वानाञ्चाऽनन्यभावानामनुष्यानाय चाऽसकृत् ॥ २५ ॥

तथाऽयमिति । तथाऽयश्चाऽवनारस्ते । यथा भवान् सर्वदोषरिहतः सर्वाभीष्टदस्तथाऽ-वतारोऽप्ययम् । येषां मते भगवानेव साकार आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः मायाजविनकाद्रीकर-णेन प्राहुर्मृत् इति तेषां न किश्चिद्वक्तव्यम् । येषामि मते खेन्छामये शरीरिवशेषे भगवतोऽनन्तसूर्य-प्रकाशस्य अयोगोठके वन्हेरिवाऽऽगमनमवतार इति तन्मतनेवं कथनम् । तस्याऽवतारस्य प्रयोजनद्वयं सर्वजनीनम् । भ्रवो भारद्रीकरणं, वैष्णवशाक्षेतु खानामनन्यभावानां निरन्तरानुध्यानार्थम् । उभय-मर्भुनस्याऽभित्रेनमित्युमयथाऽप्यस्माकं हितकरणम् । भूभारहरणसहायाद्वकत्वाव ॥ २५ ॥

किमिदं खिल्कुतो वेति देव देव न वेदयहम्। सर्वतोमुखमायाति तेजः परमदारुणम्॥ २६॥

एवं स्थिते किमिद्मकस्मादाविभूतिमिति तत्कथयेत्याइ । सर्विद्शत्वात् - कुतो वेति । न श्वायते

ा पापोद्भवा इति थ. २ करोतीति ग. । अभवानिति क. ग.

कुत्र वा मूलमिति । अवतारेऽपि तव न किञ्चिदञ्चातम् । देवकार्यसाधकत्वात् । तदाह— देवदेवेति । तथा त्वमपीत्याश्रद्ध्य अमग्रत्वान्नाऽहं वेद । लौकिकी तूपपत्तिरत्र न सम्भवति । यतः सर्वतोमुखमायाति । सूर्योदितेजोच्यावृत्त्यर्थम्—परमदारुणभिति ॥ २६॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

तत्रैतद्विषयकमञ्चानं द्विविधम् । खरूपता धर्मतश्रेति । तत्र खरूपतस्तु त्वं वेदेति भगवानाह-

#### श्रीभगवानुवाच--

वेत्थ त्वं द्रोणपुत्रस्य ब्राह्ममम्बं प्रदर्शितम् । नेवाऽसी वेद संहारं प्राणकृच्छू उपस्थिते ॥ २७ ॥

्वेह्य त्विमिति । गुरुपुत्रत्वाद्धरुणा ब्रह्मस्त्रमस्य दत्तं त्वत्समक्षम् । अतस्त्वं वेद । तदेवेदमिति तु जानीदि । नतु ब्रह्मस्यापे वहूनि दृष्टानि प्रयुक्तानि च । कदाचिद्पि नैवं दृष्टमिति चेत् ? तत्राऽऽह्—नेवाऽसी चेद संहारिमिति । अतोऽनिभिन्नेन प्रयुक्तत्वात्सर्वतोमुखमायाति । तिर्हे कयं प्रयुक्तवान् ? तत्राऽऽह—प्राणकृष्ट्र उपस्थित इति । पार्देद्वयमपि भिन्नं भिन्नं वाक्यम् ॥ २७ ॥ तिर्हे कि कर्त्तव्यम् ? तत्राऽऽह—

त ह्यस्याऽन्यतमं किञ्चिट्छं प्रत्यवकर्षणम् । जह्यस्रतेज उन्नद्धमस्रज्ञो ह्यस्रतेजसा ॥ २८ ॥

न सन्येति । ब्रह्मास्त्रे ब्रह्मास्त्रमेव प्रयोक्तव्यम् । नाउन्यक्तस्रतीकारमर्हति । अतोऽस्रज्ञो मवा-नुन्नद्धं ब्रह्मास्तेजो ब्रह्मास्त्रेतं नहि । त्वयाऽपि प्रयुक्तमेतादशमेव तेजो भविष्यति । तेनाऽस्य व्रतीकार इति ॥ २८ ॥

एवं भगवतीके यदासीत्तदाइ--

#### मृत उवाच-

श्रुत्वा भगवता प्रोक्तं फाल्युनः परत्रीरहा ।
स्पृष्ट्वाऽपस्तं परिक्रम्य ब्राह्म्यं ब्राह्म्याय सन्द्धे ॥ २९ ॥
श्रुत्वेति । परवीरहेति सामर्थम् । तं परिक्रम्येति कार्यसिद्धिः । अस बहास्रस पूर्वब्रह्मस्रवित्वर्कत्वमेव । न तु प्रयोक्तृवातकत्वम् । तदुक्तम्—ब्राह्म्यं ब्राह्म्यायेति ॥ २९ ॥

ततो यजातं तदाह---

संहत्याऽन्योन्यमुभयोस्तेजसी शरसंद्रते । आदृत्य रोदसी खं च ववृधातेऽर्कवहिवत् ॥ ३०॥

संहत्येति । उभयोक्तंजसी अन्योन्यं संहत्य म्लदार्ड्याय शरयोः संवेष्टिते मृत्वा धावापृथिन्यौ अन्तरिक्षं चाऽऽवेष्ट्य संवर्तकसूर्यसङ्गर्यणगुरदानलवत् सर्वनाशार्थं ववृधाते ॥ ३०॥

९ पदद्वममपीति स. २ एवकारी नाम्नि स.

एतयोर्निवृत्तौ हेतुमाह-

94

दृष्ट्राऽस्रतेजस्तु तयोस्रीह्रोकान् प्रदहन्महत् । दह्यमानाः प्रजाः सर्वाः सांवर्त्तकममंसत् ॥ ३१ ॥ प्रजोपष्ठवमालक्ष्य लोकव्यतिकरं च तम् । मतं च वासुदेवस्य सञ्जहाराऽर्जुनो द्वयम् ॥ ३२॥

दृष्ट्राऽस्त्रतेज इति । मिलितत्वादेकचचनम् । प्रजा दक्षादयः । अन्येऽपि । भगवत्सान्नि-ध्यात् । अतः परमनुपसंहारे प्रलयो भविष्यतीति भगवदभिष्रायं ज्ञात्वा । लोकानां नाग्नं भूरादीनां च । सर्वोपकारार्थमेकगुरुत्वाह्रयमारमन्येवोपसंहतमित्याह—सञ्जद्वारेति । तमिति पूर्वे-कदाहरुक्षणम् । चकारात्ख्याऽपि । तेजोरु।भाद्भगवतः सम्बन्धादप्येतनमतमित्याह—वासदे-बस्येति॥ ३१॥ ३२॥

> तत आसाद्य तरसा दारुणं गौतमीसतम्। ववनधाऽमर्षताम्राक्षः पद्यं रशनया यथा ॥ ३३ ॥

ततः खस्मिस्तेजोद्वयसङ्गमणानन्तरम् । आसाद्य निकटे गत्वा । दुराद्वारुणपाञ्चादिभिर्बन्धने महान्क्वेशो भवतीति । तरसा शीत्रम् । प्रतिक्रियानवसराय । दारुणिनिति बन्धने हेतुः । मरणं शापं मारणं वा ईश्वरमैजनादि वा कुर्यादिति । नतु गुरुपुत्रं कथं बवन्य ? तत्राऽऽह—गीतमीसुतिमिति । नाऽयं गुरोः सम्मतः पुत्रः । गौतमी तसा माता । गौतमवंशोत्पन्नत्वात् । अनेन पुत्रस्नेहसम्बद्ध-भार्याप्रार्थनया राजसम्बन्धो मरणं च सुचितम् । अमर्पताम्राक्ष इति । अनेन बाह्यण्यादयौ न स्फुरिताः । अवश्यं बन्धनीय इति दृष्टान्तमाह—पद्मामिति । न हि पराजितः शत्रुरबध्वा त्यक्तं शक्यते । अश्वक्ष्णया बन्धनं ध्वजस्तम्मे चेति । तीत्वा च परोक्षं मार्रणं तदमिप्रेतम् ॥ ३३ ॥

शिबिरे नयनमृत्चितमिति भगवान्निषेधति---

शिविराय निनीषन्तं रज्वा बद्धं रिपुं बलात् । प्राहार्जुनं प्रकृषितो भगवानम्बजेक्षणः ॥ ३४ ॥

**विश्विराचेति ।** सर्प इवाऽयं न स्प्रष्टव्यः । स्पृष्टश्चेन्मारणीय एव । अपकृतस्तु सर्वथा मारणीयः। तत्र गते च न मारेणं भविष्यति । अतोऽत्रेव मारणीय इत्यभिष्रायेणाऽऽह । नीतिकायिविंचारे मारणीयः । धर्मविचारं बन्धनीयोऽपि न । रिपुश्च गृहं न नेयः । बलाच न नेयः । तत्र असावधाने किश्विदपकुर्यादिति । शिविरं कटकोत्तरणस्थानम् । भगवानिति सर्वमारकत्वं सचितम् । अम्ब-जिक्षण इति भक्तरक्षकत्वं सूचितम् । तस्मादेतद्वये सर्वं सुस्थमिति नो चेद्रह कर्तव्यमित्य-भित्रायः ॥ ३४ ॥

तदेवाऽऽह---

१ संत. ७ व. ३८ स्त्रे. ]

श्रीभगवानुवाच--

नैनं पार्थाऽईसि त्रातुं ब्रह्मवन्धुमिमं जहि। योऽसावनागसः सप्तानवधीन्निशि वालकान् ॥ ३५ ॥

नैनमिति । एथा सम्वन्धिनी भक्ता नेति तथा वचनम् । मारणेऽपि दोषामावे हेतुद्वयमाह---ब्रह्मबन्धुमिति । अवधीदिति । पित्रादिभिरपकृते अनपराधिनः पुत्रस्य वध्वा नयनसुचि-तम् । न मारणम् । सुप्तस्य कस्याऽपि मारणमनुचितम् । निश्चि चोर एव मारयति न साधुः । बालकास्तु सर्वेषामेव अवध्याः ॥ ३५ ॥

विचारेणाऽस्य वध्यतां वक्तं वध्यावध्यनिर्णयमाह-

मत्तं प्रमत्तमुन्मत्तं सुप्तं वालं जडं स्त्रियम्। प्रपन्नं विरथं भीतं न रिपुं हन्ति धर्मवित ॥ ३६ ॥

मत्तमिति । शत्रवोऽपि दशविधा अवध्याः । मत्तो मदिरादिना । प्रमत्तः असावधानः । उन्मत्तः पिशाचादिभिः । जडः स्वभावतः । अयं तु दशानां नाज्ज्यतरः (?)। तस्माद्वध्यः । किश्व । सप्तवालयोर्वधादधर्मयोद्धा ॥ ३६ ॥

नन्वस्य भवत्वधर्मः । अयं तुं कथं वध्यः । ब्राह्मणशरीरस्य पुरुषार्थसाधकत्वात् । तस्मादस्य सर्व-पुरुपार्थवर्षे स्वस्थाऽधर्म इति तत्राऽऽह---

> स्त्रप्राणान्यः परप्राणेः प्रपुष्णात्यप्रणः खलः । तद्वधस्तस्य हि श्रेयो यहोपाद्यात्यधः पुमान् ॥ ३७ ॥

स्वप्राणानिति । यदयं न वध्यते तत्र को हेतुः ? प्रमाणनिषेधस्तु नास्ति । "जिथांसन्तं जिचांसीघादि " ति । बाग्रणे धर्मः प्रतिष्ठित इति यद्यवध्यः ? तदाऽस्मिन्धर्मो नास्ति । दयया चेदवध्यः ? तदैतद्वधे वहनां प्राणिनां जीवनं भवति । अवधे त्वस्येव । कश्चन देहादिनोपकारो भविष्यतीति तदपि नास्ति । तदाह-नद्वधस्तस्य हि श्रेय इति । प्राणाँपाणैः (१) जीवनं यस्य । तत्र प्राणैः प्राणजीवनमयुक्तंम् । धर्मे तु युक्तम् । उभयतारकत्वात् । अवश्यमेकस्य प्राणस्य संक्षये खसीव युक्तः (?)। धर्म्यात् । तत्रापि प्रकर्षेण पोपणमयुक्तम् । बाठानपि यो हन्ति सः अष्टणः । धृणा कृपा तद्रहितः । खलः सूचकः । पिग्नुन इति यावत् । तस्माह्मष्टनभः खस्य भर्मः । तस्माऽपि दुष्टशरीरे गते शरीरान्तरेण धर्मो भवतीति । पूर्वजीवनस्याऽधर्मैकसाधनत्वात् ॥ ३७ ॥

किश्व । महतां प्रतिज्ञापाठनं महान् धर्मः । त्वया च प्रतिज्ञातमित्वाह—

प्रतिश्रतं च भवता पाञ्चाखेँ श्रुण्वतो मम । आहरिष्ये शिरस्तस्य यस्ते मानिनि पुत्रहा ॥ ३८ ॥ प्रतिश्रुतमिति । अर्थतोऽयमनुवादः--आहरिष्य इति ॥ ३८ ॥

<sup>9</sup> व झालेति क. ग. घ. इ. २ वासुंदेवेति इति स. ग. १ ईश्वरमञ्जनादिना इति क. ग. घ. ४ गौतमीसुत इतीति सं. ग. ५ अक्षणया इति सं. अश्वरूणाया इति सं. रशनयेति घ अक्षणया इति हः. ६ मारणबेति स्त. ग. ७ मरणिनिति क. ग. घ. ८ विचारेणेति क. स्व.

१ तुनोस्ति क. व. घ. इ. १ तस्मित्रिति व. ३ श्राणापानी इति क. घ. श्राणापानी इति हः. ४ उक्तमिति व.

तस्मात्सर्वथा अयं वध्य इत्युपसंहरति--

तदसौ वध्यतां पाप आतताय्यात्मवन्धुहा । भर्तुश्च विप्रियं वीर कृतवान् कुलपांसनः ॥ ३९॥

तदसाचिति । आत्मनः पुत्रान् वेन्धूश्च हन्तीति । स्वामिहिताचरणमपि न जातमित्याह— भर्तुञ्चेति । वंशे विद्यमाने तस्याऽप्युपकारो भवेत् । कुलद्वयकलङ्कजननाद्य । तस्मादस्य वधे कस्याऽपि नाऽपकारः ॥ ३९॥

तत्रैतानि वचनानि धर्मपरीक्षकाणीति सुतज्ञानात्सृत आह—

#### सूत उवाच--

एवं परीक्षता धर्मं पार्थः कृष्णेन चोदितः । नैच्छद्वरुसुतं हन्तुं यद्यप्यात्महनं महान् ॥ ४०॥

एवमिति । वस्तुतस्तु वन्धनमेवाऽयुक्तम् । धर्मं परित ईक्षितौ वा । ईश्वरवचनीलङ्कनाभावाय वा । अर्जुनेन तथा ज्ञातमिति तदुक्तम् । "कामतो ब्राह्मणवधे निष्कृतिर्म विधीयते" इति तु धर्मः । त्रयो ह्यत्र सन्ति । भगवानर्जुनोऽश्वरधामा चेति । त्रिष्वप्येकैकोऽवध्यहेतुरस्ति । परीक्षा भगवति, महत्त्वमर्जुने, शिष्टे गुरुपुत्रत्वमिति ॥ ४० ॥

प्रकारान्तरेण शनैर्गृहे समागमनमाह—

अथोपेत्य खिराविरं गोविन्दिष्रयसारिथः। न्यवेदयत्तं ष्रियाये शोचन्त्या आत्मजान् हतान्॥ ४१॥

अधेति । कार्यसिद्धौ हेतुपदं गोविन्देत्युपसंहारऽप्युक्तम् । अयं तु शत्रुहस्ते पतितो मृत एवं । देहस्तु बाणस्थानीयः । प्रतिज्ञातं तु शिरः समानीतिमिति न्यवेदयत् । शोकमध्य एव तस्या धर्मज्ञानिमिति शोचन्त्या इत्युक्तम् । भार्योहितार्थं तु मारणम् । तत्त्तयाऽनुक्तत्वात्सन्देहादत्रैव समानीतः । आज्ञायां मारणीय इति निवेदनाभित्रायः ॥ ४१ ॥

तस्यास्तु तथाऽऽहरणमेवाऽनभिष्रेतम् । दूरे मारणमित्याह---

तथाऽऽहृतं पशुवत्पाशबद्धमवाञ्च्यं कर्मजुगुप्सितेन ।

निरीक्ष्य कृष्णाऽपकृतं गुरोः सुतं वामस्वभावा कृपया ननाम ह ॥ ४२ ॥

तथाऽऽहृतमिति । कर्मणि जुगुप्सितं युद्धे बाठकमारणम् । तेन मुखाग्रदर्शनादवाब्युखत्वम् । कृष्णा द्रौपदी । वामो मनोहरः स्वभावो यस्याः । सर्वहितभावनात् । महत्त्वबुद्धा नमनाभावेऽपि अहो कष्टं माद्याण्यमेताद्यो स्थानं पतितमिति कृपया ननाम । तस्याऽपि तदुःखद्रीकरणेच्छा कृपा । आश्वासेनद्दुत्वान्नमनस्य तथात्वम् ॥ ४२ ॥

उवाच चाऽसहन्त्यस्य वन्धनानयनं सती। मुच्यतां मुच्यतामेष ब्राह्मणो नितरां ग्ररुः ॥ ४३॥

बहिर्दुःखद्रीकरणार्थमुंवाच च । असहन्ती परदुःखं दृष्ट्वा खयमपि दुःखिता । देहधमीद्धमीं महा-निति तस्याः कृपाधिक्यमुक्तम् । सनिति धमस्वभावत्वम् । भर्तारमिष धमप्रमादे बोधयेदिति । षढ-क्रसिहतं धमवाक्यमाह—मुच्यतामिति । दिरुक्तिः सन्देहाभावाय अविलम्बाय च । तत्र हेतुः— एषः ब्राह्मण इति । एकस्मिन्धमिणि वहूनां धर्माणां स्थिताविष यो महान् धर्मः स आदरणीयः । धर्माकं च देही गोणः । धर्मश्च मुख्यः । देहविचारण च श्रवुत्वम् । धर्ममूलं च ब्राह्मणः । तस्माचद्धिल-ष्ठमिति । किञ्च । धर्मे हि गुरुर्मूलम् । स च भगवान् । तन्मुखत्वाद्वाद्वाणो गुरुः । लौकिकोपदेशकगु-विषेक्षया मगवन्मुखस्याऽत्यन्तगुरुत्वान्नितरां गुरुः ॥ ४३ ॥

न्यायैविरोधी धर्मो दुर्वल इति तद्विरोधं वदैन्ती लैकिकन्यायेनाऽपि गुरुत्वमाह— सरहस्यो धनुर्वेदः सविसर्गोपसंयमः । अस्त्रग्रासश्च भवता शिक्षितो यदनुग्रहात् ॥ ४४॥

सरहस्य इति । रहसि भवो रहस्यो मन्नः । विसर्गः अश्वाणां मोचनप्रकारः । उपसंयम उप-संहारः । पुत्रादिष्वपि तथा अवचनात् । अस्त्रयामश्च ब्रह्माश्चादयः । न द्वेतत्पाठमात्रेण स्फुरति किन्तु कृपयेति तदाह—यदनुमहादिति ॥ ४४ ॥

: स द्रोणो नाऽयमित्यत आह—

स एप भगवान् द्रोणः प्रजारूपेण वर्तते । तस्याऽऽत्मनोऽर्ज्वं पत्न्यास्ते नाऽन्वगाद्वीरसूः कृपी ॥ ४५ ॥

स एष इति । तसैतद्रपत्ने हेत्वन्तरमाह—अगवानिति । महाविदो हि सेच्छ्या देहत्यागः । तत्र भवतामुपकाराय देहत्यागदशायां हतं पुत्रं श्रुत्वा तन्माभृदिति तद्र्पेणैवाऽहं जीविष्यामीति पितृ-श्रीरं त्यक्तवान् । अतः स एवाऽयं द्रोणः । "आत्मा वै पुत्रनामासी"ति श्रुतेः । प्रजारूपेण च । निवृत्तिधर्मविरोधी च धर्मो न युक्त इति करुणामाह—तस्याऽऽत्मनोऽर्द्धमिति । मूलरूपेऽ-प्यात्मनोऽर्द्ध पत्न्यास्ते । पुत्ररूपेण भर्ता जीवतीति पुत्रवतीनां न सहगमनम् । तेतः स्वपुत्रवधे तस्या वैधर्व्याद्वंशाऽभावाच महदुःखत्वात्तद्दश्चेनेन करुणा । तदाह—नाऽन्यगादिति । कृपा-याश्वाऽिषष्ठात्री देवता सा । अतस्तस्याः कृपीति नाम ॥ ४५ ॥

व्यठीकं कापट्यम् । तदपि धर्मे बाधकम् । तस्मादस्य मोचनं निर्व्यठीकिमिति तदाह-

तद्धर्मज्ञ महाभाग भवद्भिगौरवं कुलम् ।

ृ वृज्ञिनं नार्ऽहति प्राप्तुं पूज्यं वन्यमभीक्ष्ण**राः ॥ ४**६॥

तद्भी होति । यदि केनाऽपि प्रकारेण गुरुकुले दुःखप्रापणं तदा कृतो गुरुसेवालक्षणो धर्मः सक-

<sup>🤊</sup> तद्वन्ध्रंबेति ग. 🧸 ईक्षता नेति ख. ३ ज्ञानमिति स.

१ उवाचेति क. ग. घ. २ न्यायविरो<sup>ध</sup> इति ध. इ. ३ बद्धिति क. स. ग. ४ उपकारदेहस्यागेति गः ५ तत्तव पुत्रवय इति ग. ६ वैधन्यत्वादिति घ. इ.

303

१ स्कं. ७ अ. ५३ स्त्रो. ]

पयो भवति । तस्मार्द्धमें कापट्यं जानन्नपि यस्तथा करोति स न धर्मज्ञः । त्वं तु तद्विपरीतत्वार्द्धमज्ञः । अतो-हे धर्मज्ञ! किञ्च। महाभाग्येन गुरूणां सेवाकरणसामध्यं भवति। तञ्जातेऽपि सामध्यं यदि सेवां न कुर्यात्तदा महदभाग्यम् । त्वं तु तद्विपरीतैः । हे महाभाग ! किञ्च । अन्येर्गुरुकुले वृजिने प्राप्ते भव-द्भिस्त इरीकर्तव्यम् । तत्र तद्विपरीतं दश्यते । भवद्भिरेव गौरवं कुलं वृजिनं प्राप्नोति । तन्न युक्तम् । तत्त्वया नाऽहीत । तत्र हेतुः-पूज्यं चन्चामिति । सर्वथा महद्भिगौरवं कुठं पूजामेवाऽहीते । तत्प-सादादेव महत्त्वस्य जातत्वात् । किञ्च । अनम्रतया पूजामपि नाऽईति । किन्तु सर्वदा नमनमण्य-र्हतीत्यर्थः ॥ ४६ ॥

किञ्च । धर्में ज्ञानाभावोऽपि बाधकः । "यदेव विद्यया करोती"ति श्रतेः । ततः स्वरिमन्नि-वाजन्यस्मिन्नपि यः सुखदुः से समे पश्यति तत्कृतो धर्मः । अन्यस्तु "विषमधिया रचितो य"-इति वाक्यादधर्मप्रायः । तत एकप्रत्रमरणेन रुदतां प्राणिनां यथाऽन्यो विनश्येतद्वदिदमित्याह-

# मा रोदीदस्य जननी गौतमी पतिदेवता। यथाऽहं मृतवत्साऽऽत्तां रोदिम्यश्रमुखी मुहुः॥ ४७ ॥

मा रोदीदिति । तदुः खेनाऽहमतिदुः खिता । अत एव मा रोदीदिति प्रार्थना । गाँतमीति ऋषिवंशोद्भवत्वात्तर्रोदने महाननर्थ इति सुचितम् । खरूपतोऽपि सा महती । तदाह-पतिदेवत-ति । पतिव्रताया नयनजलं भूमौ पतेचेत्तदा निर्वार्था भूमिर्भवतीति प्रथा । ननु पतिव्रता सर्वतत्त्वज्ञा । अतो न रोदनं करिष्यतीति तत्राऽऽह-यथाऽहमिति । विषय एव तादशो न तत्वज्ञानेन निवर्तत इत्यर्थः । यथा बह्नेदीहकत्वे ज्ञातेऽपि दाहे बेदना भवत्येवेति भावः ॥ ४७ ॥

# येः कोपितं ब्रह्मकुलं राजन्येरजितात्मभिः। तक्कलं प्रदहत्याशु साऽनुबन्धं शुचाऽपितम् ॥ ४८ ॥

धर्मस्त्वीश्वराऽविरोधी भवति । तत्र धर्मप्रवर्तकत्वाद्वाद्वाणा ईश्वरा एव । तचेदन्यैः क्षत्रियादिभिः को-पयक्तं कियेत तदाऽन्येषां कुठं साऽनुचन्धं चिनाशयंतीति महतामुपदेशादिदं चाक्यं महत् । महद्राक्या-विरोधेन च धर्मः कर्तव्य इति । तस्माच्छीघ्रं मुच्यतामिति सिद्धम् ॥ ४८ ॥

सतस्त द्रौपदीवाक्यमनृद्य सर्वसम्मत्या तत्तथेति स्थापयति धर्म्धमिति द्वान्याम्-

#### सत उवाच-

धर्म्य न्यायं सकरुणं निर्व्यलीकं समं महत । राजा धर्मसुतो राइयाः प्रत्यनन्दद्वचो द्विजाः ॥ ४९ ॥ नकुछः सहदेवश्च युप्रधानो धनअयः। भगवान् देवकीपुत्रो ये चाउन्ये याश्च योपितः ॥ ५० ॥

धर्मादनपेतं धर्म्यम् । एवं न्याय्यम् । निर्व्यलीकं निष्कपटम् । समं समनुद्ध्योक्तम् । महद्राजव-

दुक्तम् । एवं वार्वये पङ्गणास्तत्र तत्रैव निरूपिताः । प्रथमतो राज्ञोऽभिनन्दने हेतुः —धर्मपुत्र इति । इयमपि तद्वार्येति तथाऽऽह । अत्र सम्मत्यर्थम् — हिजा इति सम्बोधनम् । नकुलः सहदेवश्चेति चकारात्तथा । युयुधानः सात्यिकरर्जुनशिष्यः । अर्जुनश्च । गुरुशिष्ययोरेकत्र सम्मतिकथनं तथैनः धर्मनिर्णय इति स्यापनार्थम् । भगवतोऽत्राऽभिनन्दनं भक्तकृपया । तदाह—देवकीनन्दन इति । सर्वत्र देव-कीनन्दनपदं भक्तवश्यताज्ञापनार्थम् । सर्वजनीनोऽयं धर्म इति ख्यापयितुं सर्वस्त्रीपुरुपाणां सम्मत-मित्याह—ये चाउन्य इति । योपित्यदमेतिमृडलक्यापेनार्थम् । अतो न पुनरुक्तिः ॥ ४९ ॥ ५० ॥

धर्मो द्विविधः । तत्त्वसहितः प्रमाणसहितश्चेति । तत्र प्रामाणिका व्यवहारे तत्त्वसहेतं धर्म न मन्यन्ते । तत्र प्रमाणे मृलमासन्यः । सुत्रात्मकलात् । अतः सुत्रमृतवायववतारो भीमो द्रौपयुक्तं तत्त्व-सहितं धर्ममनङ्गीकृत्य स्वयं स्वतन्त्रधर्मनिरूपणेन तद्वधार्थ प्रवृत्त इत्याह —

## तत्राऽऽहाऽमर्पितो भीमस्तस्य श्रेयान् वधः समृतः । न भर्तर्नाऽऽत्मनश्चाऽथं योऽहन् सुप्तान् शिशृन् वृथा ॥ ५१ ॥

तदीति । अधर्मप्रतिपक्षत्वात्कोधः । दर्शनेनेव दैत्यभयं जनयतीति भीमः । तस्य स्थ्रणापेश्वया वध एव श्रेयान् । येतोऽयं निश्च व्येव सुप्तान् शिश्चनहुन् । एवमन्यदृष्यविचारितं करिष्यतीति वर्धः श्रेयानियर्थः ॥ ५१ ॥

भगवांस्तुभयरूपं धर्ममक्तवानिति द्रौपदीनीमयोः प्रस्परिवरोधे उभयसमाधानार्थ कियाशक्ति-द्वयाविभीवाय भजनतप्टयाविभीवं कृतवानित्याह---

> निशम्य भीमगदितं द्वीपद्याश्च चतुर्भुजः। आलोक्य वदनं सख्युरिदमाह हसन्निव ॥ ५२॥ ब्रह्मबन्धुर्न हन्तव्यो ह्याततायी वधाईणः । मयैवोभयमाम्नातं परिपाद्यनुशासनम् ॥ ५३ ॥

निज्ञम्येति । चतुर्शजो जात इति भिन्नं वाक्यम् । "परस्परविरोधे हि न प्रकारान्तर-स्थिति: । नैकलाऽपि विरुद्धानामुक्तिभाभविरोधतं "इति परस्पेरकार्यजननाय खयं ताबेव स्तम्भितवान्। अर्जुनस्त् संख्यपर्यन्तमीगत इति ते ज्ञापयितं तन्मुखं विलोक्य स्वाभिप्रायमाह्। अर्जुनोऽपि मोहित इव जात इति हसन्निवी (?) क्तम् । अन्यथा द्रीपदीवाक्यस्याऽभिनन्दितत्वात्सन्मानं क्रत्वैव तं विस्जेत् । तथाचाऽग्रिमानर्थो न भवेत् । भोमवाक्यं वा श्रुत्वा मारवेत् । तथापि नाउनर्थो भवेत् । र्अंत उमयाकरणाद्भगवान्मोहयन्निवाऽऽह । 'ऐकं चेन्न करोपि तर्हि उभयात्मकं कुरु । नतु विरुद्धं कथमुभयं कर्तु शक्यमिति चेत् ? तत्राऽऽह—मयैयो नयमाम्नातमिति । भगवता शुभयात्मकं वस्त दृष्ट्रोभयमाम्रातम् । अन्यथा अनीप्तत्वप्रसङ्गात् । तज्ज्ञात्वा भया समाम्रातम् । तज्ज्ञात्वा मत्स-

१ तथा अमें इति म. २ तद्विपरीतेत्यविसर्गः पाठः क. ग. ३ विषयधियेति ग. घ. ४ भूभवतीति ग. ५ वि-नश्यतीति क. ग. घ.,

९ वार्क्य इति ग. वाक्ये इति नास्ति स. २ योपिन्यदमपीति ग. घ. र. ३ शापनार्धमिति क. ग. 🔻 यतोऽहमिति ग. ५ अहनविति ग. ६ भाव इति ग. ७ परहारविरोध इति व. ग. घ. इ. ८ विरोध इति ग. ९ परस्य कार्यायादि, ख. १० समागत इति स. ११ तमिति नाम्ति स. १२ गतो उभवेत्यादि ख. १३ एवमिति ग. १४ अनात्मवीवादि €. ग.

खित्वात्वयाऽपि कर्तव्यम् । अन्यया सिखत्वं न स्यादित्यभिप्रायेणाऽऽह-परिपाद्यनुद्यासन-मिति । परिपालय मदाञ्चाम् ॥ ५२ ॥ ५३ ॥

एतावता सर्वेषां सम्मतं भविष्यतीत्याह-

408

कुरु प्रतिश्रुतं सत्यं यत्तत्सान्त्वयता प्रियाम् । प्रियं च भीमसेनस्य पाञ्चाल्या महामेव च ॥ ५४ ॥

कुरु प्रतिश्रुतमिति । खप्रतिज्ञा शिरसः समाहरणे । तच्छिरोमणिहरणेन पालितं भविष्यति । मीमसेनस्य प्रियं वधनं । तद्वपनादिना पालितं भवति । द्रौपद्याश्व प्रियं मोचनेन । तद्वि तेनैव पालितं मविष्येति । मह्यं च प्रियमभयात्मककरणेन ॥ ५४ ॥

मगवत्कृपया अर्जुनः सर्वरूपमेकं ज्ञात्या तथा कृतवानित्याह द्वाभ्याम्--

स्त उवाच-

अर्जुनः सहसाऽऽज्ञाय हरेर्होईमथाऽसिना । मणि जहार मुर्छन्यं द्विजस्य सह मुर्छजैः ॥ ५५ ॥ विमुच्य रशनावद्धं वालहत्याहतप्रभम्। तेजसा मणिना हीनं शिविरान्निरयापयत् ॥ ५६॥

अर्जुन इति । कुपाहेतुत्वात् — सहसेति । अथ तद्नन्तरमेव । विमोचनात्पूर्वमसिना खङ्गेन शिरसश्रृडामणि शिखासहितं द्विजस्य हृतवान् । इरं इभयात्मकम् । तद्ग्रे वक्ष्यते । त्र्यंङ्गत्वाद्वभया-लकस तृतीयमाह—विमुच्येति । पूर्वे रशॅनाबदम् । तस्य तृष्णीम्भावे हेतुः—बालहत्याहत-प्रभमिति । तेजसा मणिना हीन्मिति । तृतीयसमीपे द्वयोरनुवादः । शिविरात् खकटकात् । निर्धापयदिति सतां स्थानान्निर्यापणन सर्वत्रेव सत्सु तस्य प्रवेशो न भविष्यतीति ज्ञा-पितम् ॥ ५५ ॥ ५६ ॥

कृतस्य सर्वेरूपस्य तथात्वं विवृणोति-

वपनं द्रविणाऽऽदानं स्थानान्नियीपणं तथा। एष हि ब्रह्मवन्धूनां वधो नाउन्योऽस्ति देहिकः ॥ ५७ ॥

वपनिमिति । हीति पूर्वोक्तप्रमाणादयोऽनुसन्धयाः । त्रह्मवन्धृनां दैत्यांश्रत्राह्मणानाम् । दैहिको देहच्छेदनात्मकः ॥ ५७ ॥

प्रासङ्गिके गते प्रस्तृतमुपसंहरति—

पुत्रशोकार्दिताः सर्वे पाण्डवाः सह कृष्णया । स्वानां मृतानां यस्कृत्यं चकुर्निर्हरणादिकम् ॥ ५८ ॥

प्रत्रेति ॥ ५८॥

इति श्रीमागवतगुवोधिन्यां श्रीहक्ष्मणभट्टात्मजश्रीबह्नभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धं सप्तमोऽध्यायः ॥ ७ ॥

अष्ट्रमोऽध्यायः ।

एवं हि सर्वभक्तानां भगवद्याक्यनिष्ठता। सर्वहेतुकथा यैव सप्तमे विनिरूपिता ॥ १ ॥ अप्रमे यस्य वाक्यस्य करणाचित्र जायते। दोषश्चेत्तत्समाधानं गुणेश्चेदाह पोषणम् ॥ २॥

पूर्वाध्यायान्ते अश्वत्याम्रोऽपमाननं निरूपितमनिवत्यंत्रद्वास्त्रप्रक्षेपहेतुत्वेन । अष्टमे तु पदार्थ-चतुष्टयं निरूप्यते भगवतोऽद्भुतकर्मनिरूपणाय । त्रबाखदादः । तस्य रक्षा । ततोऽद्भुतकर्मनिर्णयस्तो-त्रम् । ततोऽद्भतकर्म । तत्र प्रथमं त्रदास्त्रप्रसङ्गमाह--

#### स्त उवाच--

अथ ते सम्परेतानां खानामुदकमिच्छताम्। दातुं सकृष्णा गङ्गायां पुरस्कृत्य ययुः ह्यियः ॥ १ ॥ ते निनीयोदकं सर्वे विलप्य च भृशं पुनः। आष्ठता हरिपादाब्जरजःपृतसरिजले ॥ २ ॥

अधेति । शुद्धधनन्तरं हि संस्कारः कर्तव्यः । सा च शुद्धिबीद्याभ्यन्तरभेदेन द्विधेति प्रथमं बाद्धं शीचमाह इयेन । मृतानां प्रेतत्विनमोके हि जीवतां शीचम् । ततस्तेषां प्रथमं तिद्विमोकहेतुिकयामाह । दाहं क्रुरक्षेत्र एव कृत्वा हिन्तिनापुरे जलदानार्थ सर्वे गताः । महादण्डहता अपि यजलस्पर्यामात्रेण विमुच्यन्ते तत्र धर्मयुद्धे हता मुच्यन्त इति किं वक्तव्यम् । "प्रक्तं जलं त्र्यक्षलमातमजेन प्रेत-स्य तापं प्रशंमं करोती"ति तापापनोदार्थ जलमपेक्ष्यते । तथाच मूलभूततापत्रयनिराकरणार्थ-मृषि एकहेलया जलं देयमिति निश्चित्य गङ्गायां गता इति निरूप्यते । अधेत्यवैरभावेन । सम्परे-तानामिति सामान्यतः सर्वेपाम् । तत्राऽपि खानां बहुपुरुपसम्बद्धानामपि । तत्राऽप्युद्कदा-यनां सप्तर्मपुरुपसम्बद्धानाम् । तेपां मुक्तिदानार्थं भगवता सहेति सकूष्णा इत्युक्तम् । स्नियः पुरस्कु-लेति होकाचारः । उदकं निनीय प्रेनेन्यो जहं दत्या । "रोदनियाः पितर" इति विहस्य । येपां न खेदम्तेऽपि विहितत्वात्सर्वेऽपि विलापनं (?) कृतवन्तः । भृशमिति पुनर्विलापाभावाय । चकारादन्यदिष कर्तव्यं कृत्वा । पूर्व जलदानार्थं कृतस्त्राना अपि पुनः सर्वशुद्धार्थं भत्तयर्थं ज्ञाना-धिकारार्थं च गङ्गायां स्नातवन्त इत्याह--आष्ट्रता इति । यद्यपि पूर्वमेव-"तश्ररणपङ्कजाऽवने जनाऽरुणिक अल्कोपरंजिते"ति वचनात्—"धातुः कमण्डलुजलिम"ति वचनां सर्वमेव गङ्गाज्लं ताद्यां भवति तथापि नदीत्वेन जलान्तरस्पर्यसम्भावनया पूर्वस्नातज्ञलं ताद्यां भवति न वेति

१ सं. ८ ज. २ छो. ]

१ बन्धेनेति सः २ भवतीति गः घः इः ३ त्रिश्कल्यादिति सः त्रिसङ्गलादिति गः घः इः ४ रसनावद्धमिति सः

१ अगवदाव्यनिष्ठतामिति क. ग. व . क. २ ज्यायै चेति व . क. ३ हिनिरूपितमिति क. ग. व क. ४ गुनत्वे बाहे-त्यादि थ. इ. ५ पूर्वाप्याय इति ख. ग. ६ प्रथममिति क. इ. ७ सम्बन्धानामिति ग. ८ सप्तपुरुवेति ख. ग. ब. ९ मुक्ति बापनार्थमिति स. १० वेष्ट्रपि वेदामिति क. ग.

₹0₹

सन्दिद्योपरिभागे भगवन्तं स्थापयित्वा तचरणोदकेन स्नातवन्त इत्यर्थः । अनेन ते तदीया इति सर्वया ज्ञापितम् ॥ १ ॥ २ ॥

एवं सैर्वकर्त्तव्ये कृते तादशेष भगवता यत्कर्त्तव्यं तदाह तन्नाऽऽसीनमिति द्वान्याम्--

तत्राऽऽसीनं कुरुपतिं धृतराष्ट्रं सहाऽनुजम् । गान्धारी पुत्रशोकार्त्ता पृथा कृष्णां च माधवः ॥ ३ ॥ सान्त्वयामास मुनिभिईतवन्धून् शुचाऽर्पितान् । भृतेषु कालस्य गतिं दर्शयन्नप्रतिक्रियाम् ॥ २॥

आसीनमित्यन्यग्रत्वाय । कुरुपति युधिष्ठिरम् । सहाऽनुजं विदुरसहितं भीमादिसहितं वा । तीर्थाटनकथा कल्पान्तरीया । स्त्रियः सर्वा एव पुत्रशोकार्त्ताः । अतः पुत्रशोकाक्तीमिति विशे-षणं सर्वत्र । कृष्णा द्रौपदी । चकारात्सुभद्रादयः । श्लीणां सान्त्वने हेतुः—माधव इति । माया धवः । सर्वासामेव ठक्ष्म्यंशत्वात् । सान्त्वनं वस्तुयाथात्म्यज्ञापनेन । मुनिभिरिति संवादार्थम् । हता बान्धरा येषाम् । शोकापनोदनं तत्त्वज्ञानाञ्जवति । नन्वीश्वरेण सान्त्वनमनुचितम् । सर्वकर्त्त-त्वादित्याशक्क्य-स्थापितकालक्षपाधिकारिणस्तं हुहे जातेष् दण्डादिकमीश्वरस्याऽप्यप्रतीकार्यम् । न हि स्त्रीपुत्रादिताहने राजदण्डो भवति । कालम्याऽपि भक्तत्वात्कदाँचिद्धक्तानप्यपेक्षते इति सिद्धान्तमाह—भृतेष्टिवति । काले जातेषु । कल्यतीति कालः । गति प्रवृत्तिम् । न विद्यते प्रतिकिया यस्याः । ३ ॥ ४ ॥

एवमि तदानीमिकियमाणमपि भक्तानां हितमेव करोतीति ज्ञापयितं होकिकप्रतीत्याऽपि यद्धितं तस्करिष्यमाणमपि भगवदिच्छायां जातायां कृतमेव होके नाऽभिव्यक्तमिति सिद्धान्तज्ञापनार्थं तन्निक्-**पयति साधियत्वेति** द्राभ्याम---

> साधियत्वाऽजातरात्रोः खं राज्यं कितवैर्द्धतम् । घातयित्वाऽसतो राज्ञः कचस्पर्शक्षताऽऽयुषः ॥ ५ ॥ याजयित्वाऽश्वमेधेस्तं त्रिभिरुत्तमकल्पंकेः। तद्यशः पावनं दिश्च शतमन्योरिवाऽतनोतु ॥ ६ ॥

न जाताः शत्रवो यस्येति भक्ताबुत्तमाधिकारो द्योतितः । दाने हेतः स्वं राज्यमिति । तवाऽपि हेतुः - किलवेह्नतिमिति । कपटयते दुर्योधनादिभिर्हृतम् । हस्तिनापुरराज्यमपि तथा । पाण्डोरेन राजत्वात् । अत एव कितचैरिति वहुवचनम् । ननु कालसाऽप्रतिकियत्वे तेषामायुषो विद्यमानत्वात्कथं तढातनम् ? तत्राऽऽह—धातियत्वेति । सर्वे ह्यसन्तो राजानः । दुःशासनेन सहै-क्यभावात् । कचस्पर्शो द्रौपद्याः । तेनैव क्षतमायुः सर्वेषाम् । निरपराधाया भक्तायाः प्राणानामुत्तर्मत्वा-दायुषः शिरसि विद्यमानत्वाद्विष्ठप्राणेन दुर्वेलानां क्षतकरणं युक्तमेव । "तरित मृत्युं तरित पा-

प्मानं तरति ब्रह्महत्यामि"ति श्रुतेराहारपृथक्त्वपक्षेणाऽश्रमेधत्रयकरणम् । उत्तमकस्पकैः उक्तप्रसाधनसहितैः । उत्तमं वा कल्पयन्तीति प्रायश्चित्तरूपैः । खसान्निध्याश्चिमिरेव (?) शताश्यमेष-समानयशोजनकत्त्रम् । त्रैलोक्येऽपि तस्य यशः । अनेनैकोपक्रमेण अश्वमेधत्रयं कृतमिति ज्ञात-व्यम्॥५॥६॥

एवं भगवतोऽत्रत्यलैकिकसर्वधर्मसमीप्तिस्चनायाऽभ्यनुज्ञामाह सार्द्धेन—

आमच्य पाण्डुपुत्रांश्च शैनेयोद्धवसंयुतः। द्वेपायनादिभिर्विष्ठेः पुजितेः प्रतिपूजितः । गन्तुं कृतमतिर्वह्मन् द्वारकां रथमास्थितः ॥ ७ ॥

आमक्येति । यान्धवा ऋषयश्राऽभ्यनुज्ञाकर्तारः पृथगुक्ताः । चकारादन्ये सर्वे । शैनेयः सात्यिकः । द्वेपायनादीनां स्वस्थत्वादभ्यनुज्ञातुल्ये(?)ऽपि पूजनमधिकम् । ब्रह्मस्निति त्राश्रणस्य महाकोष इति सुचितम् । रयारोहणपर्यन्तं स्विकया । अग्रे यन्तुरश्वानां च ॥ ७ ॥

भक्तस्य कार्ये उपस्थितं प्रारम्थमपि स्वकार्यं त्यजतीति ज्ञापयितं तस्मिन्समये उत्तरां दृष्टवानित्याह्-

उपलेभेऽभिधावन्तीमृत्तरां भयविह्वलाम् । पाहि पाहि महायोगिन् देवदेव जगत्पते। नाऽन्यं त्वद्भयं पश्ये यत्र मृत्युः परस्परम् ॥ ८ ॥

उपलेभ इति । सा हि भक्तोत्तरों । अत एव ब्रह्माश्चर्यनं तस्याः प्रथमम् । मुरूपमेवाऽश्व-मायसशरेण सम्बद्धमुत्तरां प्रति गच्छति । तदनु तस्मादुद्वताः पञ्च श्वराः पाण्डवान् प्रतिगच्छन्ति । मुलोच्छेदेऽधिकव्यापारात् । अकोरववदपाण्डवमपि करिष्यामीति तस्याऽभीष्टत्वात् । आभिमुल्येन भावन्तीम् । भयविद्वलां वस्रादिष्यसावधानाम् । प्रारम्भाद्यभावादागच्छन्नेव(?)पाद्दीति वचनादाहे-त्यादनुक्तिः । तस्या भयोद्भियाया वाक्यमाह—पाहि पाहीति । कायवाग्भ्यामेकार्यप्रतिपादनाय न कर्मनिरूपणं शब्दतः । किन्त्वारमानं प्रदर्शयन्(?)पाहीति वचनादात्मानं पाहीत्युक्तं भवति । महा-योगिक्रिति सामर्थ्य प्रकारं च बोधयन्निव(?)सम्बोधयति । सर्वात्मकत्वेन शरपक्षपातेऽपि साम्प्रतं देवहितकर्तृत्वेन तन्निराकरणं यक्तमित्याह्-देवदेवेति । रक्षकाभावाचाऽराजकरीज्ये सर्नरक्षार्यं च गर्भो रक्षणीय इति सम्बोधयति--जगत्पत इति । कथं स्वश्चेरादिषु विद्यमानेषु मामेव प्रार्थयसे ? इसत आह—नाऽन्यमिति । जगति त्वत्तोऽन्यमभयं भयरहितमेव न पश्ये । मृख्ययाप्तत्वात् । अभीतो हिं रारणयोग्यः । किञ्च । समानशीलत्यसनानां सरूपमपेक्ष्यते । तत्र परस्परचातकत्वमत्या-श्रर्यम् । ततो ज्ञायते कश्चित्सर्वत्राऽऽविष्टो मारयतीति न तेषां शरणगमनं प्रयोजनायत्याह—यत्र 

<sup>9</sup> भागेनेति ग. २ सकर्तव्य इति ग. ३ तहहेष्टिति क. ४ कदाचिद्पीति क. स. ५ इमां सिदान्ततामिति क. प. क इमं चिद्धान्तमिति स. ६ खराज्यमिति स. ग. ५ राज्यत्वादिति स. ८ उत्तमादिति क. ग. च. इ.

९ समाप्तेरिति क. समाप्ते इति ग. २ महान् कोध इति क. महत्कोध इति ग. ३ सुचनमिति स. ४ भक्का**बुक्तरेति ग**. मका उत्तरा उत्कृष्टेत्यर्थ इति व. ५ आभिमुखेनेति क. ग. र. ६ प्रदर्शयन्तीति व. ७ बोधयन्तीवेति व. ८ खराज-कराज्यमिति म. इ. ९ युभिष्ठिरादिष्मिति स. १० अभिता हाति स. ११ प्रयोजनापेक्षयेति क. प्रयोजनापेक्षेति ध.

प्रस्तुतमाह—

अभिद्रवति मामीश शरस्तप्तायसो विभो। कामं दहतु मां नाथ मा मे गर्भो निपास्वताम्॥ ९॥

अभिद्रवतीति । ईशेति प्रतिक्रियायां, मूलज्ञाने च विभो इति सम्बोधनद्भयम् । मृत्यो-रप्रतीकार्यपक्षे स मृत्युर्मा दहतु । मे गर्भो मा निपात्यताम् । योगबलाद्गर्भ पालय । अनेन भक्तर-क्षा (?)गर्भरक्षेव मुख्या न मद्रक्षेति ज्ञापितम् ॥ ९ ॥

#### सृत उवाच--

उपधार्य वचस्तस्या भगवान् भक्तवत्सरुः । अपाण्डविमदं कर्त्तुं द्रौणेरस्त्रमबुध्यत ॥ १०॥

तसायसः शरः सत्यमागत इति तस्या वच उपधार्य निश्चित्य । उपधारणे हेतुः—भगवानिति । प्रतिक्रियायां हेतुः—भक्तवत्सत्र इति । अपमानितोऽश्वत्थामा तथा कृतवानित्याह्—अपाण्ड-विमिति । इदं जगदपाण्डवं कर्तुं द्रोणाजातस्य अस्त्रमञ्जद्भातेत्वर्थः । अथवा । एतस्य नद्मशिरसो यद-स्रत्वं क्षेपणधर्मत्वमपाण्डवं कर्तुंमित्युभयथाऽपि पाण्डवनाशार्थमस्रं प्रयुक्तमिति ज्ञातवानित्यर्थः ॥१०॥ तस्मिन्नेव समये व्यसनान्तरमप्यागतमित्याह—

तहींव च मुनिश्रेष्ठ पाण्डवाः पश्च सायकान् । आत्मनोऽभिमुखान् दीप्तानालक्ष्याऽस्त्राण्युपाददुः ॥ ११॥

तहींबिति । तहींव चेत्यव्ययसमुदायः परमाश्चर्यवोधकः । मुनिश्रेष्टेति सम्बोधनं विश्वासा-त्संवादहेतुः । पञ्चेत्युभयत्र सम्बद्धम् । तथा सत्येकैकः सायक एकेकस्य स्थाने समागत इत्युक्तं भवति । आलक्ष्य दृष्ट्वा । द्रीणेरिति बुद्धा वा । अस्त्राण्युपाददृरिति परलोकशुद्धार्थं प्रतिकि-यार्थं वा । अस्ताणि ब्रह्मास्तादीनि ॥ ११ ॥

अत्र भगवतोऽपि प्रतिक्रियाऽसामर्थ्यादृरापास्तं पाण्डवानामिति वक्तुं भगवान्स्वभक्तानां रक्षामेव कृतवान्नाऽस्रस्य प्रतिक्रियामित्याह —

#### व्यसनं वीक्ष्य तत्तेषामनन्यविषयात्मनाम् । सुदर्शनेन स्वास्त्रेण स्वानां रक्षां व्यधाद्विभुः ॥ १२ ॥

व्यसनिमिति । नं अन्यो विषयं आत्मिनि येपाम् । स्वभावेन सर्वे विषया भवन्तु नाम । चित्ते तु भगवछक्षण एव विषयस्तेषामस्ति । अतः "तद्विनानमृत्वाऽवती" ति विषयार्थमेव ते रिक्षताः । तत्र सुदर्शनचक्रनठातचक्रवत् अरपाण्डवानां मध्ये परिभ्रमिति । अतस्तेन तेषां रक्षां कृत-वान् । स्वानामिति तेषां रक्षायां हेतुः । विभुरिति सामर्थ्ये । स्वास्त्रपदेन सुद्धिपूर्वकरक्षा-करणत्वं सुदर्शनस्य स्वितम् ॥ १२ ॥

श्रधान उत्तरागर्भे प्रकारान्तरेण रक्षामाइ-

अन्तःस्थः सर्वभृतानामात्मा योगेश्वरो हरिः। स्वमाययाऽऽवृणोद्गर्भं वैराट्याः कुरुतन्तवे ॥ १३॥

अन्तः स्य इति । गर्भ प्रविष्टसाऽर्थस गर्भस्य रक्षार्य " ओषघे त्रायस्वैनिम "तिवन्मान्यया गर्भग्रतिरमावृतवान् । तत्र विहः स्थितस्याऽऽवरणं न सम्भवतीति तदर्यं चत्वारि विग्रेषणानि चतुर्विधमायाव्याप्तिप्रतिपादकानि । तत्र मध्य एव भगवान् स्थितः सुवर्णतेजोवतं पाठ्यतीत्याह—अन्तः स्य इति । सर्वभृतानां मध्ये स्थितः । कित्र । अन्यस्याऽन्यपाठनं सर्वया न सम्भवतीति गर्भस्पो मुत्वा पाठितवानित्याह—सर्वभृतानामात्मिति । कित्र । बिहरपि तच्छरीररक्षार्थमाह—योगेश्वर इति । योगवठेन स्वयं तत्र प्रविश्य ग्रारिताख्योर्भध्ये स्थितः पाठ्यतीत्यश्च । अन्यथा व्याक्षश्चरीरसम्बन्धे दोषो वा सङ्गभेदिति । नतु किमित्येवंप्रकारैः पाठयतीति चेत् १ तेत्राऽऽह—इरिरिति । सर्वेषां दुःखहरणस्वभावत्वात्तसमुदायरक्षा त्वेतत्साध्या । स्वमायया स्वाधीनमायया । व्याण्डकोटिभ्रमनिवर्त्तकज्ञानाग्न्यावरकरूपत्वान्मायायास्तयाऽऽवरणं युक्तम् । वैराट्या इति सम्बन्धात्तसा उदरदाहोऽपि यथा न गवित तथा कृतवानिति रुक्ष्यते । उभयवंशयोर्भक्तत्वादेषा रैक्षिते-त्याह—वैराट्याः कुरुतनन्तच इति । तन्तुः परम्परा पाठको वा ॥ १३॥

ननु ब्रह्मासं गर्भे प्रयुक्तं दाहकैकस्वभावत्वात्तत्राऽसमर्थमन्यत्कृतो न दहति ? तत्राऽऽह-

यद्यप्यस्रं ब्रह्मशिरः अमोघं चाऽप्रतिकियम् । वैष्णवं तेज आसाद्य समशाम्यजृगूद्रह ॥ १४॥

ययप्यस्त्रिमिति । सत्यमुक्तं सर्वदाहकमेतत् । महादेवस्थाऽपि पिशाचलं यतो जातम् । तत् महारिः वहाणः पत्रमं शिरः । तत्य गुणद्वयं सहजम् । अमोघम् । सर्वदा कार्यं करोतीत्वर्यः । अप्रतिक्रियं च । न विद्यते प्रतिक्रिया प्रतिकूलिक्तया व्यावर्तकिकया वा यस्येति । तथापि किश्चिद्धुतं जातिमत्याह—वैष्णवं तेज आसाद्य तासाद्येति । यथा व्याघो मन्नवलेन गौर्भवित तथा परम-सात्त्वकं वैष्णवं तेज आसाद्य प्राप्य सम्यगशास्यत शान्तमभूत् । प्रौकृतदेहं प्रज्वाल्य मगवद्भावापन्नं वैष्णवं देहं ज्वालियतुं प्रवृत्तं सन्मध्ये वैष्णवं तेज आसाद्य तद्रृपं सत् तदैक्यं प्राप्तवित्यर्थः । तत्र विश्वासार्थमाह—हे भृगद्वहेनि । भृगुणा हि पूर्व वैष्णविर्णयः कृतः । अन्यया राजसास्तामसाश्च मत्त्या भगवत्सम्यन्यं प्राप्य सात्त्वका भृत्वा कयं भगवर्त्सायुज्यं प्राप्तुयुः ॥ १४ ॥

नन्वस्तु जीवानां मुक्तियोग्यानां शास्त्रसिद्धत्वात्तथात्वम् । ब्रह्मतेजस्त्वचेतनं देवतािषष्ठितं मन्नािष-कारिरूपं कथमन्यथा भवत् । तथा सित भगवता युद्धे प्रयुज्यमानानां ब्रह्मास्त्रादीनां तथात्वं न स्यात् । अत्र च परीक्षितः पाण्डवानां च रक्षणान्महदाश्चर्यमिदं वृत्तमित्याशङ्कणाऽऽह—

मा मंस्या ह्येतदाश्चर्यं सर्वाश्चर्यमयेऽच्युते । य इदं मायया देव्या सृजत्यवति हन्त्यजः॥१५॥

१ नकारो नास्ति ग. २ तर्द्धनानिति क. इ.

९ गर्भरक्षार्थमिति क. ग. २ तदाहेति ख. ३ रक्षेत्याहेति क. ४ प्राकृतं वेहमिति क. घ. ५ सृगूणामिति घ. ङ. ६ सायुज्यमिति क.

मा मंस्या इति । एतदाश्चर्य मा मंस्याः । कर्तुमकर्तुमन्यथा कर्तु समर्थत्वात् । न हि दृष्टान्तव्यान्त्योदिना मगवित पदार्थनिर्णयः कर्तु शक्यते । "अलौकिकास्तु ये भावा न तांस्तर्केण योज्यदि" ति वाक्यात् । किश्व । सर्वाश्चर्यमये । विरुद्धसर्वधर्माणामाश्रये भगवित अलौकिकसर्वपदार्थमये किमाश्चर्यम् ? न होतदन्यस्योच्यते । किश्च । च्युतिरहितः । स्वयमात्मन एवाऽऽत्मानं सैर्वच्युतं करोति । तत्र किमेतदाश्चर्यमित्यर्थः । किश्च । माया नाम काचिच्छक्तिः पूर्व निरूपिता । सा च देवतामयी खरूपम्ता । तया किल विश्वं स्वाति अवित हन्ति च । एकं वस्त्वर्सद्दायमेकस्थैवाऽनेकभावं सम्पादयतीत्यर्थः । किश्च । अज एव स्वयं जायते । विरुद्धधर्मसम्बन्धेऽपि न पूर्वधर्मनिवृत्तिः ॥१५॥

एवं भगवता सर्वे रक्षिताः । तत्र कुन्त्यादीनामेवं अम उत्पन्नो वयं सर्वे विषयार्थं रक्षिता इति । तथा सति व्यर्थं रक्षणमिति मत्वा भक्त्युपयोगार्थमेतद्भवन्ति प्रार्थयितुं भगवन्तं स्तोतुमुप-कमत इत्याह—

> ब्रह्मतेजोविनिर्भुक्तेरात्मजैः सह कृष्णया। प्रयाणाभिमुखं कृष्णमिदमाह पृथा सती॥ १६॥

श्रम्भतेजोविनिर्भुक्तैरिति । स्वभगिनीं र्तु स्वयमेव कृतोर्थीकरिष्यति । उत्तरां च । अतो द्रौपद्या सह पुत्रेश्व सह प्रयाणाभिमुखमर्द्ध कार्य कृत्वा गच्छन्तं वक्ष्यमाणमाह । तत्र हेतुः — सतीति । सतामयं धर्मो यद्भक्त्यर्थमेव सर्व जीवनादि ॥ १६॥

सरूपगुणलीलादिदुष्टदुर्ज्ञत्वलक्षणैः । जन्मकारणनिर्द्धारफलदैन्यनिजार्थनैः। हृषीकेशं पृथाऽस्तौषीन्नमस्कारपुरस्सरम्। सम्बन्धात्कृतहेलाऽज्ञा खरूपास्यै भव-चिछदम्। तत्र खरूपमाह त्रिमिः—

#### कुन्त्युवाच---

नमस्ये पुरुषं त्वाऽऽद्यमीश्वरं प्रकृतेः परम् । अलक्ष्यं सर्वभृतानामन्तर्वहिरवस्थितम् ॥ १७ ॥ मायाजविनकाच्छन्नमज्ञाऽधोक्षजमव्ययम् । न लक्ष्यसे मृढदृशा नटो नाट्यधरो यथा ॥ १८ ॥ तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम् । भक्तियोगविधानार्थं कथं पृत्येम हि स्त्रियः ॥ १९ ॥

नमस्य इति । त्वा त्वाम् । भ्रात्रेयनमस्कारस्याऽनुचितत्वमाशक्क्य स्वरूपमाह—पुरुषमिति नविभिविशेषणैः । एतादशस्य ममाऽऽत्मत्वाक्वेदचोधकनमस्कारानौचित्यमाशक्काऽऽह—अज्ञेति । एवमज्ञां त्वामात्मत्वेन ज्ञातुमेव नमामीत्यर्थः । दृश्यमानापक्षयाऽनुचितत्वे शक्किते परमार्थकथना- नुपपतिमाशक्क दश्यमानं परमानेन्दरूपं वैदन्ती नमस्यतीति भावः। आद्यं मूलमृतम् । विम्ब-मिति यावत् । जडन्युदासार्थम्—पुरुषमिति । जीवन्युदासार्थम् आचामिति । एतादशस सर्वकारणत्वासितृरूपत्वमुक्तम् । स्वाभीष्टसिद्धार्थे रूपद्वयमाह<del> ईश्वरं प्रकृतेः परमिति ।</del> ईश्वरमिति यहिःफलदातृत्वम् । प्रकृतेः परमित्यन्तःफलदातृत्वम् । एतादशस्य सर्वजनीनत्वे सर्वमुक्तिप्रसङ्गो वेदानां वैयर्ध्य च स्मादिति तद्र्थमाह-अलक्ष्यं सर्वभूतानाभिति । प्रत्यक्षतो न ्दरयुन एव । कार्यद्वाराऽपि लक्षितुं न शक्यते । कार्यकारणयोरेकत्र काऽप्यतुपलभ्भात् । अत एवः सर्वभूतानां अह्यादीनामपि । अंः कृष्णस्तेन वा लक्ष्यत इति स्वप्रकाशम् । गुरुणा वा लक्ष्यत इति । "आचार्यवान् पुरुषो वेदे"ति श्रुतेः । ततश्च न वेदवैयर्थ्य न वा सर्वमुक्तिरित्यर्थः । वस्तुत एवाडयं दुईयो न साधनान्तराभावादिति । "यस्ताडमतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः। अंविज्ञानं विजाननां विज्ञातमविज्ञाननां भिति श्रुतेः। "यस्य ब्रह्मः च क्षत्रं च उभे भवत ओदनः। मृत्यूर्यस्थोपसेचनं क इत्था वेद यत्र सं" इति चैं। तस्मादुर्द्वेय एव भगवान् । किं तज्ज्ञानप्रार्थनयेति । तत्राऽऽह सर्वभूतानामन्तर्वहिरय-स्थितमिति । भगवान् सर्वत्र वर्तते । ज्ञानं च तस्य सुरुभम् । ज्ञापक एव दुर्रुभः । सर्ववस्तुनि वस्तुस्वरूपत्वात् । अईत्वकथनं तु विरुद्धधर्मवोधाय । तस्मात्सर्वत्र विद्यमानत्वाद्भगवज्ञानं सुरु-भिति । ननु तथा सति कथं न सर्वः प्रत्यक्षीिकयते, घटादिवत् ? तत्राऽऽह--मायाजव-निकाच्छन्नमिति । मायैव अवनिका तिरस्करिणी । अन्तःपट इत्यर्थः । तया आच्छन्नम् । सर्ववस्तुनि वस्तुस्वरूपत्वेऽपि माययाऽन्यथाभासमानत्वात्र प्रत्यक्षीकियत इत्यर्थः । अत एव ममाऽपि यहिर्मुखत्वान्न ज्ञानमित्यज्ञा । ननु न सर्वः सर्वत्र भ्रान्तः किन्तु कचिदेव कश्चित् । दोपसहकृतेन्द्रियजन्यत्वाद्भमस्य । अतः कदाचिन्निर्देष्टैरिन्द्रियैर्घटवर्द्देद्वेतेति चेत् १ तत्राऽऽह— अधोक्षजमिति । अधः अक्षत्रं ज्ञानं यस्मात् । इन्द्रियजन्यं ज्ञानं भगवन्तं न विषयीकरोति । "पराश्चि स्वानि व्यतृणत्स्वयम्भृस्तस्मात्पराङ् परयति नाऽन्तरात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षदावृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छन्नि"ति श्रुतेः । अतो वस्तुस्ररूपलेऽपि ने-न्द्रियप्रत्यक्षत्वं भगवतः । ननु सर्ववस्तुनि वस्तुस्वरूपत्वमनुपपन्नम् । सर्ववस्तूनां नाशप्रतियोगि-स्वात् । कारणत्वेऽपि कारणत्वं गच्छेत् । आधारत्वेऽप्याधारत्वम् । आधेयत्वेऽप्याधेयत्वमिति । अतो धर्मक्रपेष धर्मिक्रपेण वा व्ययसम्भवात्कथं ब्रह्मत्वम् ? अत आह—अव्ययमिति । सर्वक्रपत्वेऽपि नं विनाशित्वम् । विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेनोक्तत्वात् । तस्मान्निर्द्धरेपूर्णगुणविग्रहं त्वां नमस्य इति । नतु तादश एव स एवाऽहं चेदेवतीर्णस्तदा सर्वपत्यक्षं मां कथं न जानीयुः ? धर्माणामपि स्वप्रकाशस्वात् । तत्राऽऽह--- न रुक्ष्यस इति । मृदद्या न रुक्ष्यसे । ननु प्रत्यक्षः कथं न रुक्ष्यसे ? तत्राऽऽह---नटो नाट्यधरो यथेति । यथा नटः स्रीरूप प्रकटयन्बहिर्मुखैर्न ज्ञायते पुरुष इति तथा नैरमावं

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

१ व्यास्य विनेति घ. २ आत्मान एवेति घ. इ. ३ सर्व च्युतमिति ग. घ. ४ देवतामयस्वरूपेखादि क. ५ सर्वमिति ख. ग. ६ सद्दार्य इत्वैकसैयेति स्त. इ. असहाय इति पुछितः पाटः घ. ७ एवेति स्त. १ ८ तुर्नास्ति स्त. ९ कृतार्यतामिति क. १० अङ्गापेति घ. इ.

<sup>.</sup>१ परमानन्दरूपश्चेति घ. इ. १ वदिन्निति पुंपाठः कः ग. घ. इ. ३ अक्टूष्ट इति ग. घ. इ. ४ अविद्वातश्चेति क. ५ तो नास्ति क. घ. इ. ६ सर्वेद्वकथनमिति घ. इ. ७ आच्छादनमिति ग. ८ भासनत्वादिति क. ग. ९ माह्येजेति घ. १० अध्येक्षरूपेगेति घ. ११ व्ययं विनाशित्वमिति क. न अथिकाशित्वमिति क. न अथिकाशित्वमिति क. न अथिकाशित्वमिति ग. १४ निर्दुष्टगुणपूर्णविश्रद्दमिति स. १५ नेत्ववर्ताणै इति ग. १६ कश्यते इति क. १५ नेत्ववर्ताणै इति ग. १६ कश्यते इति क. १० वत्यमाविनिति घ.

प्रकटयन्त्राविर्भतो भगवानभगवन्त्वेन न जायत इत्यर्थः । नन्त्राविर्भावान्यथान्तपपत्त्या सर्वेषां जापनार्थ-मेवाऽऽविर्भृत इति कथमुच्यते न ज्ञायस इति । न हि भगवान् बञ्चनार्थमाविर्भृतो रसजननाय वेत्याश-इपाऽऽह—तथा परमहंसानामिति । भगवान भक्तियोगार्थमाविर्भतो वेदान्षीशाऽवर्तार्थ्य तैः स-साधने ज्ञाने उत्पन्ने यदग्रिमं कार्यं तदर्थमवतीर्णः । तत्रै ज्ञाने संन्यांसीऽङ्गम् । अन्तःकरणशोधकत्वात् । "संन्यासयोग। द्यातयः शाद्धसत्त्वा"इति श्रुतेः । अन्नादेर्दीपाजननात्र । तदन् मननमङ्गम् । श्रवणस्य पूर्वमेव निष्पन्नत्वात् । तद्नु निदिध्यासनयुक्तानां च । निदिध्यासनं हि चित्तैकाय्यम् । तत्र भगविन्निर्धारो वा । तत्राठन्तरङ्गमङ्गं ग्रुद्धान्तः करणम् । तेषां ज्ञानाधिकारिणां जातेंज्ञानानां वा भक्तियोगव्यतिरेकेण भगवज्ज्ञानं सायुज्यं वा न भवतीति तथा अवतीर्णमित्यर्थः । हंसास्त विविक्त-ज्ञानवन्तः । केवलमात्भानमेव ये पश्यन्ति ते परमहंसाः । यद्यपि सर्वे नृत्यं पश्यन्ति तथापि रसि-कानामेव रसोत्पत्तिः । न हि नपुंसकानां स्त्रीणां वा स्त्रीरूपेण नत्ये कियमाणे शङ्काररस उलचते । प्रत्युत स्वसमानधर्माविष्कारं कृत्वा विडम्बयतीति खेद उत्पद्यते । तथा साधारणस्त्रीपुरुपाणां दै**त्यांशानां र्च न** रसो न ज्ञानं न वा भक्तिरिति । तद्वश्वनार्थं नटवछीलां करोतीति श्चियो वयं कथं जानीमः । प्रत्युत ठञाकामाद्यस्मदोपहेतु-रूपप्राकट्यादोपयुक्ताः परं भविष्याम इत्यर्थः ॥ १७॥ १८॥ १९॥

एवं खरूपमुक्त्वा गुणान् वेदन्ती सर्वसम्बन्धेन नमस्यति-

११२

#### कृष्णाय वासुदेवाय देवकीनन्दनाय च। नन्दगोपक्रमाराय गोविन्दाय नमोनमः ॥ २० ॥

क्रडणायेति । नाम्ना भ्रातुपुत्रत्वम् । यान्येवाऽनमस्करणीयानि रूपाणि तान्येव भगवान् स्तो-द्धारार्थं स्वस्य सर्वसम्बन्धान् पुरस्कृत्याऽवतीर्णं इति ज्ञाते नमस्करणीयानि भवन्ति । यथा महतः प्रक्षीणैंदशायां सेवकत्वेन ठजया नगरकारं करोति ठोकः । न त सेवकं मन्यते । कृष्णायति वा मूरुक्तपसाञ्चवादः । मूरुमन् इहि सम्बन्धनिरूपणे नमस्करणीयो भवति । वास्रदेवायेति भ्रातुषुत्रत्वम् । भ्रातृनिरूपणेन भ्रातरं मोचयन् तद्भिगिनीमपि मोचयेदिति । तथा देवकीनन्दनाः येति देवकी मोचयन् तर्वनान्दरमपि मोचयदिति । चकारात्मित्रभोमेकं मोचयन् तत्प-बीमपि मोचयेदिति । पाण्डवित्रगायेति नमस्करणीयं स्त्यम् । तैर्था द्रसम्बन्धेऽपि मोचयेदिति वसदेवमित्रसम्बन्धमाह—नन्दगोपकुमारायेति । कुमारः पाठकपुत्रः । स्कीन्दे तथोपठव्येः । गोर्पसम्बन्धेनाऽपि मोचयेदिति गोपपदम् । सन्मार्गवित्तनां सर्वेषामेव सर्वाभीष्टप्रद इति गवामिनद्राय । "इन्द्रं नस्त्वाऽभिषेक्ष्याम"इति वचनात् । गोविन्दायेति । निगमादस्य पदस्य सिद्धिः । निगमनिकक्तव्याकरणैस्रेवा पदसिद्धिः। "गोविन्दः इति चाऽभ्यवादि"ति निगमसानिः म्। वसतीवरीवत् । नमनद्विर्काक्तरादरात् । अनेन सम्बन्धमोचकत्वं गुणोउप्युक्तः ॥ २०॥

गुणान्तरमोह—

१ संक. ८ अ. २२ छो. 1

नमः पङ्कजनाभाय नमः पङ्कजमालिने। नमः पङ्कजनेत्राय नमस्ते पङ्कजाङ्मये ॥ २१ ॥

नमः पङ्कजनाभायति । जगत्कारणत्वभूषितत्वकृषाश्रयत्वसुखनेव्यत्वगुणैर्नमस्पति । नमनं हि खरूपे गुणे वा । न ठीठादी । रसावेशात् । पङ्कजं नामौ यस्येति महापितृत्वम् । पङ्कजमािकन इति लक्ष्मीपतित्वम् । सा हि विवाहे नवपैङ्कजमालां प्रक्षिप्तवती । पङ्कजनेत्रायेति सर्वपतित्वम् । वश्यतासम्पादकत्वेनाऽमृतवर्षणादा । पङ्काजाङ्घय इति भक्तिप्रवर्तकाय । सर्वजनकत्वेन सर्व-मुलाबाऽपि प्रयच्छेत । ऐहिकामुष्मिकं प्रयच्छित भक्तिं चेति गुणाः ॥ २१ ॥

ठीलामाह त्रिभिः---

# यथा हृषीकेश खलेन देवकी कंसेन रुद्धाऽतिचिरं शुचाऽर्पिता । विमोचिताऽहं च सहाऽऽत्मजा विभो त्वयैव नाथेन मुहुर्विएद्गणात् ॥२२॥

यथेति । मुख्या ठीठा—हृषीकेशेति । सर्वेषामिन्द्रियाणां नियामकत्वेन भर्तवद्रमणात्त्वतः सर्वेन्द्रियप्रीतिमनुभूय तद्रसाभिनिविष्टाः के वा न नमेयुरित्यर्थः । किञ्च । तवैषा महती ठीला मातरं पितरं च खलेन बन्धनं कारयित्वा बहुकालं दुःखानुभवं च कारयित्वा पश्चान्योचयसीति । अतस्तद-पेक्षया वयमेव कृतार्या इति तवैषा ठीठा वक्तमप्यशक्या । मक्तमोचकत्वस्य गुणत्वेऽपि ठीठां गुप्तां कृत्वा ग्रण एव तथात्वेन वक्तव्यः । यथा-वैवलेन कंसेन देवेंकी रुद्धा सती त्वया विमोचिता । अति-चिरं शुचाऽर्पिताऽपि विमोचिता । शोकमपि द्रीकृतवान् । तथाऽह्य । चकाराधशोदादयोऽपि । मिं पुनर्विशेषोऽप्यस्तीत्याह । सहाऽऽहमजा । अनेन ममाऽऽत्मजा अपि मीचिताः । तसास्त भर्वनिवाऽऽत्मज इति नाऽऽत्मजान्तरापेक्षा । अथवा । तस्या बहवः पुत्रा मारिता मम त्वेक एवेति तद्विपरीतत्वं मथि । कथमेवं करणम् ? तत्राऽऽह-विभो इति । हे सर्वकरणसमर्थ। किय । त्ययेव नाथेन । त्वमेव नाथो भूत्वा मोचयसि । अथवा । नाथेन सह सा मोचिता । अत्र तु तदभावात्त्वमेव नाय इत्सर्यः । तव नायमेवननायमोचनयोराच एव श्रेयानित्यहमुत्तमा । ठीलायां विपरीतकथनमप्युत्तमम् । किञ्च । मुद्दः सा न मोचिता । किन्तु वारद्वयमेव । वहं तु बाल्यादारम्य वारं वारं मोचितेति । किञ्च । विपद्मणात् । विपदां समृहात् । एकस्यामापदि गण-श्रो पॅन्या नापदः समायान्ति । ता भारते प्रसिद्धोः ॥ २२ ॥

चेलाव इंग्रेलादि ग. २ अवतारिवलिति क. घ. ग. इ. ३ तत्राऽङ्गाने इति स ४ न्यासोऽङ्गामिति घ. ५ बोधकत्वादिति ष. इ. ६ दोषजननादिति क. ७ जाताझानानासिति घ. इ. ८ निखमिति घ. ९ खसझाधानधर्मेति ग. ९० वो नास्ति सः ९९ बदिविति क. ग. १२ प्रतिक्षणदशायामिति क. ग. १३ अतिनमस्कारमिति ग. १४ ननान्दामपीति क. ग. च. इ. १५ भावुकमिति ग. १६ तदेति म. १७ हफ्तन्दे इति ख. ग. १८ गोसम्बन्धेनाऽपीति सः

<sup>🤚</sup> गुणान्तरानाहेति क. स. व. इ. गुणान्तरामाहेति य. प्रतिभातस्य पाठो निवेशितो मुखे। २ नवकवमाळा-मिति का ३ वेवकी सकेन कंसेनेति ग. ४ देवकी चेति क. व. क. ५ विमोचिता इति सः ६ अधवानेवेति सः. ७ नायमयना वेत्साहै व. इ. ८ उप्पन्ना इति क. व. ९ साद्य इति स. न.

્રિશ્કો. ૮ **લ. ૨**૫ છો.

ता आपदो गणयति--

248

विषान्महाग्नेः पुरुषादद्शीनादसत्सभाया वनवासकृच्छ्तः।

मृधे मृधेऽनेकमहारथास्त्रतो द्रौण्यस्त्रतश्चाऽऽस्म हरेऽभिरक्षिताः ॥ २३ ॥

विषादित्यादि । भगवत्त्वेन सर्वकर्तृत्वाद्विपादाविष मोचकत्वमुक्तम् । विषात् । विषमोदका-स्तर्पविषाच । महाऽग्निर्लाक्षागृहे । हिडिम्वादयः पुरुषादाः । तेषां दर्शने जातेऽपि रक्षिताः । असत्सभायाः । द्रौपदीनिग्रहेऽम्बरकेशाकर्पणादी । वनवासकृष्कृतः । द्रौपदीहरणदुर्वासः-प्रभृतीनां कुर्च्युत इति (?) वनेऽपि राज्यैश्वर्यदानात् । तदनु मृधे मृधे गोग्रहणमारभ्याऽद्याविष यावन्तः सङ्कामा जाताः । अनेके महारथा भीष्मादयः । तेषां ब्रह्मास्त्रादिभ्यः । भगदत्तकर्णादीनां त्वप्रतीकार्यता । भगवद्रक्षा च तत्रैव सिद्धा । सा रक्षा न प्रार्थनयां । वाधकस्वरूपाज्ञानातः । अत आह—हरे इति । हे हरे ! अभितो रक्षिंताः स्मः ॥ २३ ॥

एवं नानाविधलीलया भगवत्कृतां रक्षां प्रतिपाद्य लीलैयाऽद्भुतकर्मत्वं वक्तुं रक्षापेक्षया आपद एव समीचीना इति क्षुधितस्याऽन्नभोजनजन्यसुखविद्वपत्पीडितानां भगवदर्शनानन्दो दुर्लभ इति होकानां विपदामनिष्टत्वेऽपि भक्तानामिष्टसाधनत्वात्ताः प्रार्थयते—

> विपदः सन्तु नः इाश्वतत्र तत्र जगद्भरो । भवतो दर्शनं यत्स्यादपुनर्भवदर्शनम् ॥ २४ ॥

चिपद इति । एषा भगवतो विपरीतठीला । आपत्सु परमानन्दं प्रयच्छति तदभावे परमानन्द-तिरोभावं करोतीति । तत्र तत्र यत्रैव स्थीयते गम्यते च । नतु कथमेवं निर्द्धारः कियते विपद एव सन्त्विति । कुतः शिक्षितमेतत् ? तत्राऽऽह—जगद्भरो इति । त्वत्त एंवैतन्छिक्षितं यद्विपदः समीचीना इति । अन्तर्यामितया प्रेरणाद्वाहरप्युपपत्तिदर्शनाच । यथा सर्वप्राणिनाम् । शिक्षितप्रकार-माइ-भवतो दर्शनं यत्स्यादिति । यान्यो विपद्भ्यो दर्शनं यस्य (?)स्यात् । तवैव फलरूपद-र्शनान्वयव्यतिरेकाभ्यामिदमवगतम् । न विद्यते पुनर्भवस्य दर्शनं यस्मात् । पुनः शरीरं न पश्येदि-त्यर्थः । अथवा । अपुनर्भवानां जीवन्युक्तानां दर्शनं यस्मात् ॥ २४ ॥

एवमद्भत्तलीलामुपपाद्य दुष्टदुर्ज्ञेयत्वमाह चतुर्भिः-

जन्मेश्वर्यश्रुतश्रीभिरेधमानमदः पुमान् । नैवाऽईत्यभिधातुं वे त्वामिकश्चनगोचरम् ॥२५॥

जन्मैश्वर्येति । भगवतो हि नवप्रकारा धर्मा ज्ञेया नवविधमिकहेतवः खरूपगुणादिप्रकारेण भिन्नाः । तत्र खरूपे ज्ञाते श्रवणं भवति । गुणेषु ज्ञातेषु कीर्तनं भवति । ठीलायां ज्ञातायां स्मरणम् । एक्येकः खण्डः । द्वितीयखण्डे समीपगमने पादसेवनपूजनैवन्दनदास्यानि । तृतीये सर्ल्याऽऽ-त्मनिवेदने । तत्र दुष्टदुर्ज्ञेयत्वादीनां तत्र तत्र कारणतामुपपादयिष्यामः । तत्र प्रथमं याबदुष्टदुर्ज्ञेयता न ज्ञायते तान्द्रष्टानां बाधककायवान्यानीव्यापाराणां दर्शनाद्रगवत्समीपं न गच्छेत् । ज्ञाते तु पुनरन्धो न परवतीति चक्षुष्मताऽपि न द्रष्टव्यमातेवदस्मद्वद्धीनां नाधप्रतीतिरिति द्विताये खण्डे प्रवर्तेत । अतः पादसेवनार्यं दुष्टदुर्जेयत्वं निरूप्यते । तत्र जन्म सत्कुले । ऐश्वर्यं राज्यादौ । श्रुतं शास्त्रादौ । श्रीः सम्पत् । एतामिरेधमानो मदो यस्य । अयमर्थः । यथा तण्डुलादेरोदनद्वारा पितृदेवमनुष्यादीनां तृप्तिजनकत्वेनाऽमृतत्वेऽपि मदापेक्षिणां स्वमठत्वेन पर्यवसानान्मदजनकत्वं भवति । न हि तावता अन्नोद्भवमिति पेयं भवति । तथा दैत्यांशानां गवीकाङ्किणां सत्कुलोत्पत्तौ तत्कुलस्य मललेन पर्यवसा-न्मादकत्वम् । तथा सति मत्कुलोत्पन्न इति न तस्य सङ्ग्रहः कर्तव्यः । एवमुत्तरत्राऽपि । इममेवाऽ-बान्तरभेदं पुरस्कृत्य "विद्यामदो धनमद" इति वादयं प्रवृत्तम् । पुमानिति स्वातत्र्येण गुरु-भिरिनयम्य इत्युक्तम् । अत एव त्वामिभिधातं नाऽईति । यथा पूर्व माग्रणोऽपि जात्यन्तरमापन्नो मिदिरामत्तो वेदं पठितुं नाऽहीति । पठनेऽप्युन्मत्तप्ररुपितमेव तन्न श्रोतत्र्यम् । यद्यपि मक्तौ सर्वेऽपि-कारिणुस्तथापि कृतिममदिरादिसम्यन्धे वेदाधिकाराभाववन्मादकस्य (१) न भगवच्छन्दोचारणाधिकारः । अतस्तदाचारात्र काचित्रवस्था । नतु "जन्मकर्मावदातानामि"ति वेदाधिकारोक्तेस्तादशस्य वैदानिभिकारो भवतु नाम । भगवतः पुनः सर्वात्मकत्वात्—"चक्राङ्कितस्य नामानि सदा सर्वत्र कीर्तयेदि"ति स्मृतेश्र "पनिनः स्विलित"इति वाक्याच महापातिकनोऽपि श्रीयश्चित-होनोक्तलाब कथं मत्तस्य नाऽधिकार इति चेत् ? तत्राऽऽह—अकिश्वनगोचरमिति । अकि-अनाः पूर्वोक्तधर्मरहितास्तेषां गोचरो गम्यः । अयमर्थः । न तादशस्याऽधिकार इति न स्वरूपतोऽ-धिकारो निवार्यते । किन्तु फलतः । भगवानेव हृदये नाऽऽयाति । भगवहुणाश्च मुखे भागच्छन्तोऽपि व्यवहारत्वेनाऽऽगच्छन्ति । शीचे गङ्गाजलवत् । अकिञ्चनगोचरस्वभावत्वात् । अद्याऽपि लोके सर्वे सम्भाष्यन्ते न मत्ताः । अतस्तेषु कदाचिदपि भगवत्सान्निध्याभावादनिषकार इत्युक्तम् ॥ २५ ॥

ननु शिष्टैरिप न ज्ञायते ? भगवतोऽचिन्त्यमहिमत्वात् । सत्यम् । तथापि न ज्ञायत इति ज्ञायते । तदाह---

# नमोऽकिञ्चनवित्ताय निवृत्तगुणवृत्तये। आत्मारामाय शान्ताय कैवल्यपतये नमः ॥ २६ ॥

नमोऽकिश्चनविस्तायेति । अिक्चना वित्तं यस । अिक्चनानां या वित्तम् । वित्तं हॅदि विहरि तिष्ठति वित्तवताम् । तथा तेषु भगवान्भगवति च ते । अतस्त एव जानन्ति नाऽन्य इत्यर्थः । तत्र हेतु-माह निवृत्तगुणयुत्तय इति । निवृता गुणा येपां ते निवृत्तगुणाः । तैर्वर्तनं यसा, तेषु वृत्तिर्यस्येति बा। "हरिहि निर्गुणः"। "मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतमि"ति च भगवदाक्यात्। अतो निर्गुणगम्ये न सगुणगम्यत्वम् । यथा चक्षुर्गम्ये न रसनागम्यत्वम् । तत्राऽपि हेतुः — आत्मारामायेति । आत्मन्येवाऽऽरामो यस । अनेन स्वापेक्षाभाव उक्तः । परापेक्षायामपि शान्ताय । श्वान्तहरू-त्वाच क्रैरेएक्यत इत्यर्थः । किच । यरपेक्ष्यते तैर्मोक्षार्थमपेक्ष्यते । नियतफलत्वात्तसः । अन्यतु काक-तालीयं कर्यश्रिद्भवति । अतो मोक्ष्यतित्वान्मुज्यधिकारिभिरेव सेव्यो नाउन्यैरित्यर्थः ॥ २६ ॥

<sup>্</sup>ণ बनबासकुच्छूत इति घ. ङ. २ युं मृथे मृथ इति क. ल. ३ श्रार्थनायामिति ग. ४ रक्षिताऽस्मीति क. ग. ५ ली-लाया शद्भतकमिति च. ६ एतच्छिदितमिति क. घ. क. ७ पुजनवन्द्रनानीति क. ८ दास्यसस्यारमनिवेदगानीति क. ग.

१ प्रवर्शत इति क. घ. २ प्रायक्तिनोक्तत्वाचेति घ. क. ३ वदापीति च. ४ इदापि तिश्वीति क. घ. क. इदापीत्वेव द्व ख. रसंस्थमन्त्रकारिति स. म. ६ क्याचिदिति ६. च. व.

एवं प्रसङ्गात्वरूपं कर्ययन्ती नमस्कारमुक्ता पुनः प्रकृतं दुष्टदुर्ह्वेयत्वं प्रकारान्तरेणाऽऽह— मन्ये त्वां कालमीशानमनादिनिधनं विभुम् । समं चरन्तं सर्वत्र भृतानां यन्मिधः कलिः ॥ २७॥

मन्य इति । दुष्टा द्विविधाः । विषयपतः पूर्वोक्ताश्च । तत्र पूर्वोक्तानामगम्यता निरूपिता । विषयपराणां चाऽगम्यतामाह सम्भावनया । एवं हि सम्भाव्यते—यदि विषयपरा भगवन्तं जानीयुखदा कालग्रस्ता न भवेयुरिति । भगवत एव कालत्वात् । ज्ञाते पुनः "ज्ञानी प्रियतमो मत"
इति वाक्यात्विप्रयं न भक्षयेत्कालः । अतः कालव्यासेर्न भगवन्तं जानन्तीति मन्ये । नतु कालस्य क्ष्यं भगवत्त्वम् १ तत्राऽऽह्—ईशानिमिति । सर्वत्र तस्यैश्वर्यात् । न द्येतदभगवत्त्वे सम्भवति ।
कित्र । "सदेव सौम्येदमग्र आसीदि"त्यत्र—"नाऽसदासीन्नो सदासीन्तदानीिम"—
स्वत्र च अग्रेतदानीम्पदवाच्यः कालः । तस्याऽभगवत्त्वे वाक्यार्थो वाघ्येत । अत एव अनादिनिधनत्वात्कालो भगवान् । कित्र । कालवशात्सर्वे भवति । अन्यथा शीतादिषु कि निमित्तं स्थात् । अतः
सर्वभवनसमर्थत्वात्कालो भगवान् । कित्र । "निदांषं हि समं ब्रह्मे" ति वचनात्समत्वं भगवद्वर्मः । स च काले वर्तत इति कालो भगवानित्याह—समं चरन्तं सर्वन्नेति । सर्वत्र कालः
समानेनैव त्रह्मरूपेण प्रविशति । तेत्रोपपत्तिः—यत् यस्मात् कालात् । मिधः परस्परं भात्रादीनामपि
कल्हः । पूर्वमेकप्राणमृता अपि कालमेव निमित्तमासाय कलहेन न्रियन्त इत्यर्थः । एवं त्वमेव काल
इति कालग्रासादवगम्यत । न कोऽपि त्वां जानातीति ॥ २७ ॥

इदानीमवतीण तु सुतरां भक्ता अपि न जानन्तीत्याह--

न वेद कश्चिद्भगवंश्चिकीर्षितं तवेहमानस्य नृणां विडम्बनम् । न यस्य कश्चिद्दयितोऽस्ति कर्हिचिद्-द्वेष्यश्च यस्मिन् विषमा मतिर्नृणाम् ॥ २८॥

न वेद कश्चिदित । किं कर्तुं भगवान् विचारयतीति न कोऽपि वेद । ननु कार्यदर्शनेन ज्योति-रशाक्षेण वा, यदेव जायॅते तदेव भगविष्वकीिष्तिमिति कुतो न वेद ? तत्राऽऽह—सवेहमानस्येति । गृणां विडम्बनमनुकरणमीहमानस्य चिकीिष्तिं न वेदेत्यर्थः । सामान्यव्यापारेणैव कार्यस्य सिद्धत्वादि-शेषरूपमनुकरणं किं कार्यायेति भवति सन्देहः । नन्वस्याऽनुकरणस्य कार्य स्पष्टमेव पाण्डवरक्षा कौरववधश्चेति । भूभारहरणमर्जुनादीनां यशोदानं च ? तदिष नेत्याह—न यस्य कश्चिदिति । पाण्डवरक्षादिकं तदा विशेषकार्य स्याद्यदि भगवतो मित्रोदासीनविद्विषो भवेयुः । तथा सित भगव-त्वमेव न स्यात् । कश्चिदिष दियतो न कचिदिष दियतो न । एवं द्वेष्यश्च कश्चिदिष कचिदिष । चकारादुदासीनः । तिर्हे कयं कार्य दृश्यते पाण्डवरक्षादि ? न च कालादिति वक्तव्यम् । कदाचिदिष कौरवरक्षाऽश्रवणात् । तत्राऽऽह—यस्यिन् विषमा मितर्रुणामिति । यस्मि- स्त्विय नृणां पाण्डवादीनां विषमा मितभेवति अयमस्माकं मित्रमयं शत्रुरिति । न हि कलशादिषु वस्तुषु ग्रहे नीयमानेषु दर्शनाच्छकुनादिसम्पत्ती न(?)तेषां खरूपं भिद्यते । श्रुक्तिकायां वा रजतादिप्रतीतौ तस्य स्वाभाविकधर्मच्यितरेकेण किथदिस्ति अमहेतुः । स्वाभाविकस्यैव अमहेतुत्वे सर्वेषामेव
अमः स्थात् । तस्मात्स्वगतदोपणैव रागादिना त्विय मित्रत्वादिप्रतीतिः । न तु त्विय तादशो धर्मः
किथदस्तीत्यर्थः । ननु तद्नुसरणं धर्मो भगवत्यस्ति । यतः सर्वभावित इव भवति । तदिष नास्तीत्याह ककारेण । मित्रत्ववदनुसारित्वमि आन्तमित्यर्थः ॥ २८॥

श्रीमद्रक्षभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं दुष्टदुर्जेयत्वं निरूप्य लक्षणं निरूपयति द्वाभ्याम्-

जन्म कर्म च विश्वात्मन्नजस्याऽकर्जुरात्मनः। तिर्यङ्गपिषु यादस्सु तदत्यन्तविडम्बनम्॥ २९॥

जन्म कर्म चेति । भगवतः सर्वानुकरणरूपो धर्मो लक्षणमसाधारणो धर्मः । नटादिरि किञिइष्यान्तरसम्बन्धेन तथा खाऽऽरमानं प्रकाशयति । भगवांस्तु केवेल एवाऽविकियमाण एव पैरमाननदरूप एव नरदेहेन्द्रियरूपेण दरयरूपेण खाऽऽरमानं स्थापयति । एतद्भगवतोऽसाधारणं लक्षणम् ।
एतद्भाने कोऽपि भगवन्तं न पूज्येत् । ने चाऽस्य मोहकत्वम् । लक्षणत्वात् । अन्यथा सर्वेषामपि
मोहो मवेत् । तस्मादनुकरणं भगवलक्षणमिति ज्ञेयम् । तत्र चेद्धमः ? पूर्ववत्स्वदोषेणेव दुष्यति, न
मगवतः कश्चिरोष इत्यर्थः । ननु युक्तिचाधितं न वेदोऽपि बोधयतीति कथं भगवतोऽनुकरणं सम्भवति ?
तत्राऽऽह--विश्वारमित्रिति । यथा भगवानिविकियमाण एव विश्वरूपो जातः । तस्याऽनुकरणे कः
प्रयास इति भावः । अजस्य जन्म । अकर्तुः कर्म । पुरुषोत्तमस्याऽऽरमनो व्यापकस्य तिर्यक्षु वराहादौ
स्यु रामादौ ऋषिषु वामनादौ धादस्सु मत्स्यादौ तत्तद्रपेण स्फुरणमत्यन्तमनुकरणम् । पुरुषोत्तमत्वमपि भाषयन्मनुष्यत्वादिकमपि भाषयति । विश्वस्मिस्तु मद्धत्वे ज्ञाते न अगत्त्वेन ज्ञायते । तस्मादनुकरण्यक्षणोऽसाधारणो भगवद्धमः । अतो नाऽनेनाऽपि भगवति सन्देहो युक्त इति सिद्धम् ॥२९॥

नन् विशेषदर्शनात्सन्देहो गमिष्यति । किं तद्धर्भवत्वेन ज्ञापनेन ? तत्राऽऽह—

गोप्याद्दे त्विय कृतागिस दाम ताव-याते दशाऽश्रुकिलाञ्जनसम्श्रमाक्षम् । वक्रं निनीय भयभावनया स्थितस्य सा मां विमोहयति भीरिप यद्दिभेति ॥ ३० ॥

गोज्यादद इति । एतादशमनुकरणं भगवतो यिद्धशेषदर्शनेऽपि जाते अममुत्पादयित । तत्राऽह-मेंब दृष्टान्तः । कदाचिदहं गता गोकुले त्वां द्रष्टुम् । तस्मिन्समये गोपी यशोदा शिलापुत्रेण भाण्डमे-दने कृते कृतागिस त्विय दाम आददे । तदा तावत्तदानीमेव या ते दशा जाता । ननु सा स्वमावैत एव तब दशा भविष्यति १ तत्राऽऽह—अश्रुकलिलाञ्चनसम्ब्रमाक्षमिति । अश्रुभिः क-लिलं यदस्वनं तेन सम्यक् अमयुक्ते अश्चिणी यस्ति । तादशं मुखं नीचतया स्थापयित्वा स्थितस

९ कवनभिति क. ग. इ. २ सम्भावनयेति नास्ति स. ३ तत्रोत्पत्तिरिति घ. इ. ४ हायत इति घ. ५ कार्व्ये इति स. ६ पाण्डवरहादिकशेति इ. घ.

१ तहनुसरणमिति गः २ इतीति सः ३ केवलमविकियमाण इति घः ४ अयमानन्देखादिः कः चः कः ५ अ चाउरचेति नः चः ६ अमनान्दिकियमाण इति घः ७ सत्त एवेति गः

286

तदेति पूर्वेण सम्बन्धः । एवं सर्वेर्ज्ञातमयं सर्वया भीत इति । नन्वेवमस्त् को दोष इति चेतृ ? तत्राऽऽह-भीरपि यद्विभेतीति । यद्भयं मृत्युक्तपं तस्याऽपि भयं यतो भगवतो भवति । भीतत्वं भयहेतोर्बाधको धर्मः । न हि तस्मिन् विद्यमाने कस्यचिद्धयं सम्भवति ॥ ३०॥

एवं भगवति विरुद्धधर्मत्वं तत्सम्बन्धादन्यत्राऽपि विरुद्धधर्मत्वमिति लक्षणमुक्तम् । जन्मकारण-निर्द्धारमाह केचिदाहरिति चतुर्भिः । नमनार्थ जन्मनिर्द्धारः कर्तव्यः । देहान्तः करणाऽऽत्मना-**मुत्तरमुत्तरं श्रेयः । ततो देहत्वनाऽनमनीय**त्वेऽपि भगवदवतारत्वे ज्ञाते नमनीयत्वं सिद्ध्यति । तत्र तादशस्य कथमनमनीयदेह इति शङ्का । तत्र ऋषिभेदन स्वयोगजधर्मभेदात्परमार्थतो भगवदिच्छाऽज्ञा-नाच चतुर्विधा ऋषयः खखबुद्धानुसारेण देहसम्यन्धप्रयोजनं कथयन्ति । वंद्यकर्त्ता पिता चैव मुख्यो देहनिरूपकौ।दु:खाभावश्च मोक्षश्च हावर्थाविह सम्मतौ। अर्थद्रव्यविरोधे अर्थी **षठीयानिति तेदर्थ** मतभेदाः । अर्थस्य गुणभावे देहमुख्यतया मतद्वयम् । अर्थप्राधान्ये च मतद्वर्य-मस्ति । तत्र वंशकर्तुर्भुख्यत्वान्महुत्त्वाच तदीयत्वख्यापनेन तस्य कीर्तिर्भवतीति धर्मप्राधान्येन यदु-वंशेऽवतीर्षः इत्याह---

> केचिदाहुरजं जातं पुण्यश्लोकस्य कीर्त्तये। यदोः प्रियस्याऽन्ववाये मलयस्येव चन्दनम् ॥ ३१ ॥

केचिदाहरिति । अजं जातमिति पूर्वविद्विरुद्धधर्माश्रयत्वम् । पुण्यश्लोकस्य यदोः । अत एव त्यैंव शास्त्रार्थी निर्द्धारित इति--" तत्रांऽदोनाऽवतीर्णस्ये" त्युक्तम् । प्रियस्येति । पुष्टिमार्ग-मक्तलात्। मलयस्येव चन्दनमिति । यथा—" वन्दामहे मलयमेवे "त्यादि मलयस यश्च एवं यदोरपि । तद्वंश्यानां भगवत्सन्निधानेन भगवत्सारूप्यात् ॥ ३१ ॥

अपरे पुनर्दरसम्बन्धमसहमानाः प्रसङ्गादपि कीर्तिसम्भवात्कृतप्रयन्नत्वाच वसुदेवस्य निर्दृष्टत्वाच बर्यर्फेरस्सरं प्रवर्तमाना ऋषयो वसदेवस्य सम्बन्धिन्या देवक्यां प्रत्रत्वेन याचितः सन्नज एव जात इत्याहः । तदाह---

#### अपरे वसुदेवस्य देवक्यां याचितोऽभ्यगातु । अजस्त्वमस्य क्षेमाय वधाय च सुरद्विषाम् ॥ ३२ ॥

अपर इति । सोऽजस्त्वरेवेति पृथग्योजना । " पित्रोः सम्पद्दधतोः सन्य " इति प्राकृत-रूपप्रदर्शनाद्भित्रशङ्का स्थात् । साऽप्यनेन निवारिता । तत्र हेतः—अस्य क्षेमायंति । जगतो युषिष्ठिरस्य वा । अत एव—" जातः कंसवधार्धाय " इत्यदि वाक्यानि । अनेन द्वयं प्रयोजनं भिन्नमिति ज्ञापितम् । देवानां भिन्नतया हितकरणात् । चकारात्तेषामपि कृतार्थत्वाय । मुरद्वेषित्वेन खतो मुक्तयभावात । अनेन भगवतो दोषाभावो निरूपितः । अत एवोभयोः कार्यता । अन्यथा वैषम्यं स्यात् ॥ ३२ ॥

बन्धे पनः कालान्तरीयत्वादसदेवस्याऽपि "अर्थो बलीयानि "ति न्यायं पुरस्कस्य काम-प्रधाना मूमिभारहरणार्थ भगवानागत इत्यादुः । तदाह-

#### भारावतारणायाऽन्ये भुवो नाव इवोदधौ। सीदन्त्या भूरिभारेण जातो ह्यात्मभुवाऽर्थितः ॥ ३३ ॥

भारेति । नन भगवति सपरिकरे समागते परमधिको भारो भवति । न त भारावतरणम् । भारकर्तुषु भूमी वा बलत्वेन प्रविष्टे भारनाश एवं न तु भारोत्तीरणम् । भारकर्त्रणामधैः पातने वैषम्यम् । मुंक्तिदाने पूर्वोक्तपक्षाऽविशेषः । स्वतत्रफठता च स्यादिति चेत् ? न । अयं भारो न दैहिकः किन्तु-**ई**त्तचेष्टाहेतको मानसः । सोऽप्यतिभावनया देहिक इव भवति । तत्र भूमौ भगवैति समागते तत्र चित्ते जाते उद्वेजकविस्मरणाद्धारोत्तारणम् । बुद्ध्या हि भार आरोपितः । शीघं प्रतीकारकरणायाऽऽह— नाव इयोदधाचिति । अनेन वेपम्यात्कालस्याऽपि मञ्जनहेतुत्वं सुचितम् । यथा तरङ्गादिराधारदो-पस्तया धर्मक्षयादिरपि कालदोपः । तस्मात्कालाधारायाः पृथिन्या आधाराधेयोभयदोपसम्भवाच्छीघं प्रतीकारः कर्तव्य इत्पर्थः । अन्यथा पुनर्नुमेरुद्धारः कर्तव्यः पतित सृष्टिश्च । अत एव ब्रह्मणः प्रार्थने-साह—आत्मभुवाऽर्थित इति । आत्मभुवेति । सासाऽपि महाजननं पततीति भावः । श्ली-प्रंत्रप्रार्थनया क्रतमिति कामत्वाद्भगवतोऽनभिद्रेतत्वं सूचितम् । अवसादनेन विशीर्णतायां प्रनिर्नेर्माणेश्च कर्तव्यं स्यात् । तथा चैकदेशनिर्माणासम्भवाञ्चतनत्रद्धाण्डनिर्माणमप्यापतेत् । अतो भगवतैवं कत-मिति । एकपक्षे इतरप्रयोजनं प्रासिक्षकिमिति द्रष्टन्यम् । अन्यथा अर्थभेदादनतारभेदो भवेत ॥ ३३॥ एतेषां पक्षाणां पूर्वपक्षत्वात्र पर्यवसानकथनम् । केचन पुनर्भगवद्विचारेण त्रैवर्गिकार्थस्य हीनत्वं

विचार्य भगविक्तयमाणेनेवे हेतुना सर्वमुत्तयर्थ भगवदवतार इत्याहः । तदाह-

# भवेऽस्मिन् क्विइगमानानामविद्याकामकर्मभिः। श्रवणस्मरणार्हाणि करिप्यन्निति केचन ॥ ३४॥

भवेऽस्मिन्निति । स्वाभिन्नेतत्वं तु स्वरूपनिरूपण एवोक्तम् । मुक्तिप्रकरणे श्रवणादीनां धर्मत्वं न मिक्कलिमिति विशेषः। भव इति निरन्तरोत्पत्तिमार्गाहमनेन । अस्मिन्निति । अनेकदुः खप्रदर्श-नाल्यित्यां च क्रेशस्याऽसद्यता निरूपिता । अविद्या स्वरूपाऽज्ञानम् । ततः कीमो विषयेच्छा । न हि परमानन्दे स्फरित विषयेच्छा भवति । ततस्तुदर्थं त्रिविधानि कर्माणि । श्रवणादेः कर्मणोऽविद्याकाम-कर्मनिवर्तकत्वं पत्रमाध्याये निरूपितम् । श्रवणस्मरणयोभगवद्भीपरत्वे शकतवाद्याभ्यन्तरसङ्गाभावाञ्च जन्मक्रेशः । अर्थविवक्षया च स्थिती सर्वस्य भगवत्त्वेन ज्ञानात्र दुःखदर्शनक्रेशोऽपि । अन्यया परम-कारुणिको भगवान् कूपेऽन्धपातनन्यायेन ठोकानां त्रैवर्गिकसिद्धये नाऽवतरेत् । दृढमूळत्वज्ञापनाय त्रिविभतापपदं परित्यज्याऽविद्यादिपदप्रयोगः कृतः । अहेतुकक्केशप्रदर्शने त निर्मूहकस्वात्स्वत एव दुःखनाशो मनेदिति श्रवणादीनां वैयर्ध्य स्यात् । अतो भगवानमुत्त्वयर्थमेवाऽवतीर्ण इति सिद्धम् । अवतीर्ण एव मगवत्यईता भवति श्रवणादिविषयस्य ॥ ३४॥

१ अब इव्यविरोधे इति स. २ तदयमिति व. ३ गुणभावदेहे इति व. ४ मतद्वयमितीति स. ५ महचेति स. **अर्वेपनस्धरमिति** ग.२

१ मारावतारचमिति ग.२ भारोत्तरणिमिति घ. ३ अथःपातेनेति घ. ४ उद्धतचेष्टेति घ, ५ भवतीति ग. ६ स्री-पुत्रप्रायंनाकृतिमति स. ७ र कारी नास्ति घः ८ भगवतैवेति ग. ९ एवकारी नास्ति ग. १० स्थित्या इपीति क. ध. ११ कामनिषये कोदि ग. १२ घमपरत्वे इति क. इ.

एवं जन्मकारणनिर्द्धारमुक्त्वा फलनिर्द्धारमाह--

१२०

श्रुण्वन्ति गायन्ति ग्रणन्सभीक्ष्णशः स्मरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः। त एव पश्यन्त्यचिरेण तावकं भवप्रवाहोपरमं पदाम्बुजम् ॥ ३५ ॥

भूरण्यन्तीति । दास्ये हि फलिर्नणयः कर्तव्यः । धर्मादिवद्व्यमिचारिफलले परम्पराफलले अन्य-फलले वा स्तः सेवां कः कुर्यात् ? यद्यपि स्वरूपनिरूपणेनैवैतित्सद्भित परम्रवाले भगवतः स्वस्य च जीवले दासत्वाहास्यसिद्धिरिति । तथापि योग्यतामात्रं सिद्ध्येन्न फलमुखतया । अतः अवणादिभिर्यदि पदं पश्येत्तदैव दासं कुर्यादिति युक्तं फलिरूपणम् । ईहितं चेष्टितम् । भगवत्त्रयत्नमात्रनिष्पन्नमित्यर्थः । तवेत्यवतीर्णस्य । यथा सर्वे पैदार्था जगित तत्र तत्र सिद्धास्तया सन्तो भगवत्कथा च गङ्गावदेशिवयेषे नियताः । तथा च गङ्गायां क्षायादित्यत्र नै गङ्गायामागतायां स्नायादिति किन्तु स्वयमुद्धस्य महता प्रयक्षेनाउन्तः प्रविश्य स्नायादिति । एवमत्राऽपि वक्तिरे सित शृण्वन्तीति न किन्तु सतां स्थाने गत्वा यथा वदन्ति तथोपायं विधाय समनस्केन्द्रियैः सम्यवशक्तितात्पर्यनिर्णयः कर्तव्य द्वर्यशः । कृते च निर्णये तदानन्दे हृद्धाविर्भृते रसेन गायन्ति । ततो रसपरवशाः सन्तोऽन्यान्कांश्रित्युरस्कृत्य गृणन्ति उपदिशन्ति । एतेषां हेतुहेर्तुमद्भावोऽप्रे वक्तव्यः । ततः सर्वेषां पदार्थानां भगवत्सम्यन्धित्वेन श्रुतत्वाद्यं कञ्चन पदार्थं हृद्वा ईहितमेव स्मरन्ति । ततः स्वतत्रफलत्वादानन्दहेतुत्वाच स्वत एव निर्द्धाना अवन्तरानन्दयुक्ता भवन्तीत्यर्थः । एवं श्रवणकीर्त्तनानि सावान्तरफलानि निर्द्धपतानि । अतो महाफलनित्द्वादवाऽयोगो व्यवच्छितः । कालस्याऽहेतुत्वादेव न कालविलम्बो बाधकः । यथा कश्चित्समुद्रे मजन्ति रयदेवाऽयोगो व्यवच्छितः । कालस्याऽहेतुत्वादेव न कालविलम्बो बाधकः । यथा कश्चित्समुद्रे मजन्ति रार्थेताया भवश्वाहस्योपरमो यत्र तार्यंश तीरभृतं पदाम्बुजं परयेत् ॥ ३५ ॥

एवं फलं निरूप्य दैन्यं निरूपयति अप्यद्यति चतुर्भिः--

अप्यय नस्त्वं स्वकृतेहित प्रभो जिहासिस स्वित्सुहृदोऽनुजीविनः। येषां न चाऽन्यद्भवतः पदाम्बुजात्परायणं राजसु योजितांहसाम् ॥३६॥

सस्ये द्वि दैन्यनिवृत्तिः । दैन्यं द्यन्तः करणधर्मः । स यदा स्फुरित स दीनः । स च त्विय सित विषयामावे न स्फुरितः । इदानीं पुनः प्राप्ते विषये त्वद्रमनं भावयन्नेव स्फुरितः । तस्मादस्मान्दीनान्मा त्यजेति प्रार्थयते । अन्यदा द्वि भगवान् कार्यं संशेषं कृत्वा गच्छति । इदानीं कार्यस्य निःशेषत्वान्तुनर्गाऽऽगमिष्यतीति प्रोर्येणाऽस्मांस्त्यक्त्वा गच्छति । हे स्वकृतेहितः ! स्वानामेव कृतं कार्यं तस्मिन्नेव ईदितं यस्य । भक्तंकार्यकर्त्तेत्यर्थः । त्वदपरित्याग एवाऽस्मत्कार्यं तत्रैव तवेदितं भवत्विति मावः । अपीति सम्भावनायाम् । अय्योति । किमस्मत्यागदिनमित्यर्थः । नः अस्मान् । अयवा । नस्त्वमिति । परित्यागः सर्वया भाज्य इति न वक्तव्यम् । अन्यथाऽपि त्वया कर्तुं शक्यत इति । प्रमो ! जिहासिस स्वित् ? स्विदिति किमित्यर्थे । एतावता कालेन वयं शुद्धद्वदया जाताः । परिग्रद्वश्वायां च कथं त्यागः । किश्व । दासाश्च जाताः । अनु पश्चाजीवोऽस्याऽसीत्यजीवी । दूरे

गते जीवनमेव न भविष्यतीत्यर्थः । किञ्च । येषामस्माकं तव पदाम्बुजव्यतिरेकेण नाऽन्यत्पराय-णमस्ति । तत्र हेतुः—राजसु सर्वेषु योजितांहसां योजितापराधानाम् । इदानीं वयं सर्वविरोधिनो जाताः । अतस्त्वद्रक्षाव्यतिरेकेण न जीवाम इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

> के वयं नामरूपाभ्यां यदुभिः सह पाण्डवाः। भवतोऽदर्शनं यर्हि हृपीकाणामिवेशितुः॥ ३७॥ नेयं शोभिष्यते तत्र यथेदानीं गदाधर। त्वरपदेरिक्कता भाति स्वलक्षणविलक्षितैः॥ ३८॥

न से वयं खभावत एव महान्त इति शक्क नीयम् । त्वहर्शनेनैव हि महत्त्वम् । अन्यया के वयं नामा क्रिपण च विख्याता यद्भिः सहिताः पाण्डवाः । यहिं-भवतः अदर्शनम् । नाम च रूपं च गिम्प्यतीत्यर्थः । यदुत्वं पाण्डवत्वं च । तत्र हेतुभूतं दृष्टान्तमाह । हृषीकाणामिन्द्रियाणामीशितुः प्राणसाऽदर्शने । एकैकेन्द्रियव्यतिरकेणाऽन्या विधिरा इव जीवन्ति । प्राणे तु गते सर्वमेव गच्छेदि-त्यर्थः । किम्र । अयं देशोऽपि न सुखदो भविष्यति । यथेदानीं त्वत्यदैरिक्किताऽतिशोभायुक्ता भाति । इयंभवाऽप्रे न शोभिष्यते । खानि असाधारणानि लक्षणानि ध्वजादीनि तैर्विशेषेण लक्षितैः । शोभा हि सर्वी त्वत्याम्प्यन्याधीना । गदाधरेनि । भूमेः पादस्पर्शे सात्विकभावस्वेदोद्गमे कर्दमत्वं भवति । कर्देमे च क्षेत्रे सर्वोऽपि साधारो गच्छतीति गदाधरत्वमुक्तम् । इदमलीकिकं मया दृश्यत इति तया सम्बोधनम् ॥ ३७॥ ३८॥

ं कि**त्र । सर्वेऽपि शत्रु**जयेन प्राप्ता देशा नाऽस्माकं सुखकरा मविष्यन्ति । अग्रे सस्याद्यमावात् । **इदानीं तु स**स्यादिसम्पत्तिर्भवदर्शनाधीनेत्याह—

> इमे जनपदाः स्वृद्धाः सुपकौषधिवीरुधः । वनाद्रिनयुदन्वन्तो ह्येथन्ते तव वीक्षितैः ॥ ३९ ॥

इम्हें जनपदा इति । इमे जनपदा देशाः सुष्ठु ऋद्धाः । सुष्ठु पका ओषधयो बीद्धादयो वीद्धारे इक्षादयश्च येषाम् । वनानि अद्रयो नद्य उदन्वन्तश्च तवैव वीक्षितैरेधन्ते । तस्मात्वत्परित्यागे न किम्बद्भविष्यतीत्यर्थः ॥ ३९ ॥

एवं पहिर्मुखतया दैन्यं प्रतिपाद्य अन्तर्मुखतया भिन्नप्रक्रमेण द्वयं प्रार्थयते अधिति द्वाभ्याम्-

अथ विश्वेश विश्वात्मन् विश्वमूर्ते स्वकेषु मे । स्रोहपाशमिमं छिन्धि दढं पाण्डुषु वृष्णिषु ॥ ४० ॥

क्ष्यमेव हि साध्यम् । असङ्ग आत्मव्यतिरिक्ते, भगवति रतिश्च । तत्राऽऽत्मव्यतिरिक्तेऽसङ्गो विचा-र्यते । किमात्मव्यतिरिक्तं किञ्चदस्ति न वेति १ अस्तित्वे भगवतः सर्वात्मत्वं भज्येत । नास्ति चेत् १ केन् सहाऽसङ्गः । नतु प्रतीतेवेति चेत् १ तत्प्रतीतं भगवानन्यो वा १ उभयथाऽपि पूर्वोक्त एव दोषः ।

१ सक्स्पनिक्पणेनैव तदिति छ. सक्स्पनिरूपणेनैतदिति क. घ. इ. २ सर्वपदार्था इति स. ग. ३ नेति नास्ति घ.

४ देशुमद्भाव इति क. स. ५ मजेदिति क. ६ तत्तीरमिति घ. ७ साइशतीरभृतमिति क. स. ग. इ. ८ अश्लेषमिति स.

९ अभिप्रायेणेति घ. १० भक्तकार्यकर्त इत्ययं इति च. ११ किमत्ययं इति ग. किमये इति च.

<sup>्</sup>रे जीविष्यास इति इ. २ चकारो नान्ति ग. ३ नान्ययेति ध. ४ यथा इषीणामितीति ग. ५ अन्धविषरा इनेति च. ६ संस्वरूविधीना इति इ. व. घ. ७ सर्वो हीति इ. ग. ध. इ.

१२२

**ृ** १ स्कं. ८ **अ. ४**२ स्त्रे.

अन्ययात्वेन प्रतीतेनेति चेत्? यद्यपि तत्रापि पूर्वविद्वकत्यः सम्भवति तथाऽपि ज्ञानिनोऽसङ्गो न कर्तव्यः स्वात् । तस्मादेवमेकं रूपं वक्तव्यं, यथा शास्त्रार्थपरित्यागी सङ्गती भवतः । तदाह-विश्वेचा विश्वातमसिति । विश्वं कार्यम् । स्वयं सर्वकारणम् । अत ईशः । अनेन स्वार्थं सर्वं मृजतीति मुख्यसिद्धान्तो ज्ञापितो भवति । ततो भगवद्धें कृते जगति स्वस्थाऽहन्ताममतायां भगवद्विरोधेन बन्धः स्रात् । "ऋीडार्थमात्मन" इति वाक्यात् । अँतो यथा अक्ष्णोरिन्द्रेन्द्राण्योर्रुक्सीनाराय-णयो रमणार्थं निद्रा मुष्टा तथेव परित्यागः सुष्ट इत्यर्थः । इदानी सर्वात्मत्वं साधयति— विश्वातम-न्निति । विश्वस्थाऽऽत्मां स्वरूपम् । यदैव आत्मत्वेन यदेव न स्फरति तसैव परित्यागः । नत् वस्तत आत्मत्वे कि स्फुरणेनेति चेत् ? न, यतोऽयमात्मा । उद्देश्यविधेयभावस्योक्तत्वादुद्देश्यस्फुरणे त्यागः । बोधंतारतम्य एव सर्वसाधनानामुपयोगात् । न च विश्वात्मत्वमौपचारिकम् । भद्रसेनो ममाऽऽत्मेति-वत् । तत्राऽऽह-विश्वमूर्ते इति । विश्वं मूर्तो यस । विश्वस्मिन्या मूर्तिर्यस । विश्वं मूर्तिर्यस । त्रेधाऽपि नोपचरितं सर्वात्मत्वम् । अत उदेश्यत्वेन पुत्रादेः स्फुरणात् । त्वंच्छत्तया च स्नेह उत्पा-दितः । विधेयदशायां शास्त्रेण स्नेहः कियते । तद्विरुद्धशास्त्रेनिरियते । मायाकृतस्त् स्नेहो न भगवद्ध-तिरेकेण अन्यस्मादपगुच्छति । "मामेव ये प्रपद्मन्त" इति वाक्यात् । छेदने पुनर्योजनाभावः । इद्धमिति । ग्रन्थित्वादविमोकः ॥ ४० ॥

एवम्हेक्ये वैराग्यम्त्तवा विधेये भगवति साक्षादवतीर्णे स्नेहं प्रार्थयते— त्वयि मेऽनन्यविषया मतिर्मधुपतेऽसकृत्। रतिमृद्दहताद्दा गङ्गेवीघमुदन्वति ॥ ४१॥

स्विच मेऽनन्यविषयेति । यद्यपि भातपुत्रलेन रक्षकत्वेन च स्नेहोऽस्येव । तथापि स देइ-सम्बन्धेनाऽन्यविषयकः ! आत्मसम्बन्धी हि त्वनन्यविषयः । परमात्माऽयमात्माधिष्ठात्री देवतेति नतिः परमां प्रीतिसद्वहर्तातं । ज्ञानेन भक्तिर्भवत्वित्यर्थः । प्रतिबन्धकागणनायां रतेर्भगवदभेदे च दृष्टान्तः परम्परासम्बधाभावे च । अपेषं प्रवाहम् । उदन्वति समुद्रे ॥ ४१ ॥

एवं नवधा भगवन्तं स्तत्वा शास्त्रार्थत्वेन नवविधेभत्तयनन्तरं स्नेहे सैन्जाते माहारम्ये च ज्ञाते पुनः पनर्भगवदाविभीवे कि कर्तेव्यमित्याकाङ्कायां माहात्म्यस्मरणपूर्वकं नमनं कर्त्तव्यमिति सिद्धान्तः। तदत्र सर्व स्तत्वा उपसंहारे माहारम्यस्मरणाय बहुधा सम्बोधेयन्ती नमस्यति-

श्रीकृष्ण कृष्णसख वृष्ण्यपभाज्वनिध्याजन्यवंशदहनाऽनपवर्गवीर्य । गोविन्द गोद्विजसुरार्तिहरावतार योगेश्वराऽखिलगुरो भगवन्नमस्ते ॥ ४२॥

श्रीकृष्णेति नव विशेषणानि । भर्मविन्निति विशेष्यम् । तत्र श्रीकृष्णेति स्वरूपम् । "कषिभेवाचकः शब्दो णश्च निष्टृतिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभि-धीयते"। "साकारत्वात्त सौन्दर्यं श्रीशब्देनाऽभिधीयते"। कृष्णसखेति गुणाः । कृ- **म्मोऽर्जुनः । तस्य सखा । समानशी**लव्यसनकथनाद्वाम्भीर्यादयो गुणाः स्चिताः । लीलामाह्—कृष्णपु-षभेति । कपटमानुषठीला स्चिता । दुष्टदुर्बेयलमाह-अवनिधुप्राजन्यवंदादहनेति । न हि भगवज्ञाने इयमवस्था भवत् । असाधारणं धर्मभाह-अनपवर्गवीर्धेति । न विद्यते अपवर्गी यस ताद्यां वीर्य यस । इदं हि पुरुषेतिमस्याऽसाधारणं चिह्नम् । जन्मकारणनिर्द्धारमाह-गोवि-न्दिनि । सद्रक्षा अवतारप्रयोजनम् । फलमाह--गोद्धिजस्तरासिंहरावतारेति । गावो द्विजाः सराश्च नेपामातिहरोऽवतारा यस । अनेन धर्मग्ठानिनिवृत्तिरुक्ता मवति । देवतोदेशेन मन्नकरणको इविस्त्राग इति त्रयाणां निरूपणम् । धर्ममृलकत्वादन्येषां न पृथक्किपणम् । दैन्यनिवृत्त्यर्थमाह्---योगेश्वरेति । एतदतिदैन्यं यद्योगेन सर्वे कियते न स्वत इति । निजप्रार्थनामाह-अैखिलस्त्ररो इति । प्रमाणसिद्धं महां देयमिति । पूर्वोक्तधर्मवौत्र सगुणः किन्तु मगर्वेत्रिति । "नमी नम एताबत्सद्वपशिक्षितमि " ति नमस्कारः ॥ ४२॥

> स्रत उवाच---पृथयेत्थं कलपदैः परिणताऽखिलोदयः। मन्दं जहास वैक्रण्ठो मोहयन्निव मायया ॥ ४३ ॥

एवं स्तुते भगवत्कत्तिव्यमाद् । विषयभोगार्थभेव ह्योतावत्कृतम् । न तु वैराग्यभत्तयर्थम् । अन्यथा-ऽरण्यादेव तथा कुर्यात् । तस्गाद्यः कश्चिद्यत्कित्रित्रार्थयतां नाम । मगवांस्त प्रकान्तं स्वविचारितमेव प्रयच्छति । अतोऽद्भतकर्मनिरूपणे मोहं दत्तवानित्युच्यते । कलपदैर्गद्भदकण्ठेनोचारितैरव्यक्तमधुरैः पदैः । परिण्ताः परितः स्फुरिताः सर्वे उदया यस्य । गुणानामन्योन्यमिश्रणान्नवधा । तदभावादेक-. भेति । "एकघा द्वाघा चैव दृद्यते जलचन्द्रवदि" ति श्रुतिरप्येवमभिप्राया । तथा हीलाश्व । ण स्तताविति धातुरूकारान्तः कविकल्पद्रमे निरूपितः । अतो न दीर्घरछान्दसः । मन्दं जहास । मोहनस्याऽप्यज्ञानार्थम् । वैक्कण्ठ इति । साम्प्रतं रक्षायां स्थितः । जयविजयपातनाद्वा---मोहयभिवेति । अद्भावभंत्वात् इवेति । स्वरूपेण कृतार्थत्वं मायया च विमो-इनम् ॥ ४३॥

अन्तःकृतिमुक्तवा पहिःकृतिमाह--

तां बादिमित्युपामच्य प्रविश्य गजसाह्वयम्। ब्रियध खपुरं यास्यन्त्रेम्णा राज्ञा निवारितः ॥ ४४ ॥

नां यादमिति । तां कुन्ती प्रोर्धनां वा । यादमित्यक्षीकारे वचनम् । यत्त्वया कर्त्तव्यं वर्त्तव्यं वा तन्ममाऽपि सम्मतम् । न तु मया अपूर्व कित्रित्कर्तत्र्यभित्वर्धः । इत्येवं प्रकारेणोपामन्य, पूर्व-गमने शकुनाभावमिव रुक्षयित्वा पुनर्हर्स्तिनापुरं प्रविश्य, तत्रत्याः श्चिय आमन्य, चकारादन्यान्, द्वारकां यास्यन्, भगवदिच्छया प्राकृतप्रेमोद्रमादिस्मृत्य माहात्म्यं, सम्बन्धस्त्रेहाद्यधिष्ठिरेण गम-नान्निवारितः ॥ ४४ ॥

१ एवमेकरूपमिति क. ग. २ अत इति नास्ति स. ३ विश्वातमेति ग. ४ विशेषेति ग. ५ वाधेति क. स. म. बोध्येति इ. ६ तच्छल्येति स. ७ न ट्रयत इति इ. ८ नेति नास्ति ग. ९ ट्रडप्रन्थित्वादिति ग. घ. १० स्टूडनादिति स. ११ ओवे इति ख. १२ नविभमक्यनन्तरे इति घ. इ. १३ जाते इति घ. इ. १४ सम्बोधमान्नति ग. १५ मणकानितीति व.

<sup>ी</sup> दुष्णिद्षेति इति स्त. ग. घ. इ. ६ अस्तिलगुरोरिति स्त. ३ पूर्वोक्तर्षर्मत्वादिति घ. ४ अयवानितीति ग. ५ प्रार्बे-तामिति न. ६ वक्तव्यमिति नारित म. ७ इति ज्ञापितमिति क. म. घ. ४ इतिनापुरे इति म.

इयं द्याद्वृतठीला भगवतो, मुक्तस्य गन्यो गर्दस्य मोक्ष इति । अतो युधिष्ठिरस्य मोहं प्रपचयति सप्तभिः । व्यसनानां तथात्वात् । स्वस्मिन्यदैव करणमुक्तमस्याऽधमस्य वा । तदैव मोहः कृष्णे तु ज्ञानमित्येष निर्श्वयः ।

व्यासाचेरीश्वरेहाऽज्ञैः कृष्णेनाऽद्भुतकर्मणा । प्रवोधितोऽपीतिहासैर्नाऽबुध्यत शुचाऽर्पितः ॥ ४५॥

व्यासाचैरिति । ननु मोहोऽधिकारिणः प्रमाणाविवर्तते । तत्र युधिष्ठरोऽधिकारी । अन्यया अँग्रेऽपि ज्ञानानुदयः स्वात् । प्रमाणं वेदाः । वक्तारो व्यासनारदादयः । तेर्वोध्यमानस्याऽपि ज्ञानं नोदेति । भीष्ममुखादेवाऽयं वोधनीय इति भगविद्वच्छा । अतो योगजधर्मेण ज्ञानशक्त्या वा न भगविद्वच्छा ज्ञायते । इच्छाजिज्ञासायां तु चित्तस्य भगवत्यरत्वे विषयविस्मरणाविष्ठिमत्ताभावे जिज्ञासा नर्यदेदतः सर्वज्ञा अपि सन्वव्यवधानभगवदवताराश्च भगविद्वच्छां न जानन्तीत्याह—ईश्वरेहाऽज्ञी-रिति । भगवताऽपि वोधितो नाऽबुद्ध्यत । तत्र हेतुः—अज्ञुनक्तमणेति । यथा सन्ध्यर्थ गतः सर्वसमर्थो विग्रहं कृत्वा आगत एवं बोधनार्थ वाक्यानि वदन्नवोधं सम्पादितवानित्यर्थः । इति-हासैः पुरावृत्तकथनैः । न च तेषां वाक्यानमवोधंकत्वम् । तत्राऽऽह —प्रयोधितोऽपीति । प्रवोधो द्रो प्रत्युत शोकेनाऽपितः समर्पितः । मक्षित इत्यर्थः ॥ ४५ ॥

अत एव शोकव्याप्तस्य वाक्यमाइ---

१२४

आह राजा धर्मसुतश्चिन्तयन्सुहृदां वधम् । प्राकृतेनाऽऽत्मना विष्राः स्नेहमोहवशं गतः ॥ ४६॥

आहेति । राजा रजोगुणव्याप्तः । धर्मसुतः प्रार्थनया धर्माजातः । बहिर्मुखं धर्ममुर्राकृत-वान् । अत एव सुहृदां वधं चिन्तयन् पूर्वकृतं शोचित । अन्तःकरणमि समीचीनं भगवता अपहृतमि-स्यभिप्रायेणाऽऽह—प्राकृतेनेति । देहात्मञ्जद्भा । विश्रा इति सम्बोधनं भगवतोऽद्भुतकर्मत्वभा-वनार्थम् । स्नेहो मृतेषु । मोहो जीवत्सु ॥ ४६ ॥

विपरीत बुद्धि विस्तारयति—

अहो मे परयताऽज्ञानं हृत्प्ररूढं दुरात्मनः। पारक्यस्येव देहस्य बह्वयो मेऽक्षोहिणीईताः॥ ४७॥

अहो इति । देहोपभोगार्थ मह्तोऽन्यायस्य करणमज्ञानजन्यम् । इदि प्रैरूढम् । नाऽस्य प्रति-घातः शक्यो जातः । तत्र हेतुरन्तः करणाशुद्धिः । तदेवाऽज्ञानमाह—पारक्यस्यिति । श्रम्गांल-भक्ष्यस्य । अक्षोहिणीः । अक्षोहिण्यः । मे मदीया हता इत्यज्ञानम् । वस्तुतस्तु मगवता भूभारहरणार्थं लीलया वा हताः ॥ ४७॥ भनेन इहलेको गत इत्युक्तम् । परलोकोऽपि नाम्तीसाह— बालद्विजसुद्धन्मित्रपितृश्रातृगुरुद्धहः । न मे स्यान्निरयान्मोक्षो ह्य.पे वर्षायुतायुतैः ॥ ४८॥

बालेति । याला अभिमन्युप्रभृतयः । द्विजा द्रोणाँदयः । सुद्धदः शस्यादयः । मिन्नं कर्णा-दयः । पितरो भीष्मादयः । भ्रातरो दुर्योधनादयः । ते एव वा गुरवः । अन्ये च । एकस्याऽपि महापातकस बुद्धिपूर्वकं कृतस्य न प्रायिधत्तम् । तस्मान्नरके वासो यावदाभूतसम्प्रविमत्यर्थः ॥ ४८॥

नैनो राज्ञः प्रजाभर्तुर्धर्मयुद्धे वधो द्विपाम्।

इति मे न तु बोधाय कल्पते शासनं वचः ॥ ४९॥

नंतु युध्यमानानां वधः को वा दोपाय ? सत्यम् । "श्रेयः प्रजापालनमेव राज्ञामि" ति श्रेजारक्षार्थ शत्रुवधश्रेतदा न दोषः । प्रकृते तु दुर्योधनेनै प्रजापालने कियमाण एव मया खटोभार्थमेव सर्वे इताः । अतो राज्ञो धर्मयुद्धे द्विपां वधः प्रजामर्खनैनः न दोष इति नीतिवचनं मां बोधियतुं न श्रकोतीत्वर्थः ॥ ४९ ॥

नतु प्रायिश्वतं कियतां कि शोकेनं ? तत्राऽऽह्---

स्त्रीणां मद्धतवन्धूनां द्रोहो योऽसाविहोत्थितः । कर्मभिर्यहमेधीयैर्नाऽहं कल्पो व्यपोहितुम् ॥ ५०॥

कीणामिति । पापस्य हि रोगवत्प्रतीकारः । स च प्रत्यग्रोत्पन्नस्य प्रथमं कर्त्तव्यः । पश्चात्पुरात-नानाम् । प्रत्यहं च सहस्रं स्त्रियो मद्धतान् भर्दन् गृहीत्वा शोचन्त्यो व्रियन्ते । स द्रोह इहैव महानुषस्थितः । नन्वस्थव तर्हि प्रायश्चितं कियताम् ? तत्राऽऽह—कभिरिति । अस्त्यत्र प्राय-वित्तं सर्वपरित्यागः शरीरपरित्यागो वा । न तु गृहमेथीयैः कभिर्द्रव्यमयैर्भृतहिंसात्मकैः ॥ ५०॥ यद्यपि प्रायश्चित्तत्वेन वेदेन वोध्यते तथापि मम नाऽधिकारः । तथाविधसाधनाऽभावात् । अययाविधसाधनैस्त्वजीर्णे भोजनवर्त्सर्वनाशक इति न तादश्चयन्त्रेन निस्तार इति सदद्यान्तमाह—

यथा पङ्केन पङ्काम्भः सुरया ना सुराकृतम् । भूतहत्यां तथेवैकां न यज्ञैर्मार्ष्टमईति ॥ ५१ ॥

यथेति । कर्दमजलक्षालनार्थं यथा पङ्कलेपो भित्त्यादिलेपनवद्धिकमृत्सम्पादको भवति । अस्य दृष्टान्तस्य न परलोकनाञ्चकत्वमित्याञ्च दृष्टान्तान्तरमाह—सुर्या चेति । यथा सुराबिन्दुस्पर्शे महत्या सुरया प्रक्षालनं परलोकनाञ्चकं भवति । एवमेवैकामपि स्वीहत्यां बहुभिरपि यज्ञैः पशुमारकै-र्द्शिकर्त्ती कोऽपि नाऽईतीत्यर्थः । वम्ुतः पूर्वकाण्डविचारकैर्निमेथितं ज्ञानं मोहज्ञानमिति निरूपितम् । एवं भगवतोऽद्भुतकर्मत्वं सिद्धम् ॥ ५१॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीः ध्मणभद्दात्मजश्रीवस्त्रभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे अष्टमोऽध्यायः ॥ ८ ॥

१ बन्धस्मेति स्त. २ निर्णय इति घ. ३ अप्रे विज्ञानानुदय इति क. य. घ. ४ तत्कतीर इति घ. ५ तदाहेति ग. ६ महतां न्यायस्य करणं झानजन्यमिति ग. ७ विरूदमिति क. ४ प्रतीघात इति स. ९ अन्तःकरणगुद्धिदिति घ. ९० श्वर्थः याळादीत्यादिः क. ग. घ.

१ होन्यादय इति स. २ अत एवं देति ग. ३ दुर्ज्योभने इति ग. घ. ४ शोकेनेति इति स. ५ अझह्त्यामिति घ. 111

[१ स्कं. ९ अ. १ स्त्रे.

#### नवभोऽध्यायः ।

स्रोकप्रतीत्या कृष्णस्य यदा कार्यसमापनम्। तदा भागवतश्रोतर्देहरक्षा निरूप्यते ॥१॥ ऐहिकाऽऽम्हिमकर्पले भक्तानां स्थानभाषयोः। सर्वेष्टापूरणं चैव भगवत्कार्यसङ्गद्धः ॥ २ ॥ श्रीमद्भावतश्रोत् रक्षापूर्विकयाऽखिला। निरूपिता ततो मध्ये भगवत्कार्यवर्णनम् ॥३॥

एवं परीक्षितः शरीररक्षाप्रस्तावे रक्षापूर्वकार्यं मायावेष्टनमुत्तवा इतरकीर्यानिरूपणे ऐकाँग्येण रक्षा-**Sसम्भवान्मध्ये भगवत्कार्यं निरूपणीयम् । तच कार्यं चतुर्विधम् । सर्वभक्तानामहिकसर्वफलदानपूर्वकं** भक्तिदानमैहिकाऽऽमुन्मिकयोरेकसम्बन्धाय निर्वेदश्च प्रथमम् । ज्ञानसन्देशपूर्वर्कपरमभक्तिप्रादुर्भावेन मुक्तिर्द्वितीयम् । सर्वभक्तैचित्तसमाधानपूर्वकम्बस्थानप्राप्तिस्तृतीयम् । तत्रत्यानां सर्वसुखदानोपसंहार-श्रुतुर्थम् । तत्र मुक्तिदानमेवोत्तमतेत्कार्यमैहिकपालदानीदि तत्पूर्वाङ्गमिति निश्चिते रक्षांपूर्वाङ्गेन सहै-कस्मिन्नध्यायेऽष्टमे निरुपितम् । नवमे द्वितीयं कार्यं निरूप्यते ।

> नवमे खस्य भिन्नत्वं प्राप्तस्याऽभावसंशये। स्वच्छन्दमृत्योस्तच्छान्सै मुक्तिभीष्मस्य वर्ण्यते ॥ पुरस्कृतोऽघमुत्सृज्य जद्यादेहमितीरितः। राज्ञो मोहप्रसङ्घाय निवृत्तिश्चोपदेशतः॥ भक्तोऽपि भगवदोहमाचरश्रकं ब्रजेत । इति दर्शयितुं भीष्मशरपञ्चरसंस्थितिः॥ तस्याऽप्यद्वारकः कृष्णो निजदत्तिधिया स्तुतः। इति स्तुतिस्तथाऽप्यस्य ताद्रमुपेण बर्ण्यते ॥

सङ्गतिगह---

१२६

#### स्रत उवाच--

इति भीतः प्रजाद्रोहात्सर्वधर्मविवित्सया। ततो विनशन प्रागायत्र देववतोऽपतत् ॥ १॥

इति भीत इति । जातेऽपि प्रजाद्रोहे किमस्मत्कृतं न वा, अधर्मजनकत्वमस्ति न वेति सन्दे-द्दारमजाद्रोहस्य भयद्देतुत्वम् । अत एव सर्वज्ञस्वेव सर्वसन्देहनिवृत्तिरिति सर्वतत्त्वज्ञानार्यं सर्वेषां भर्माणां नेदितुमिच्छ्या । ततो हस्तिनापुरात् । विनदानं कुरुक्षेत्रं प्रागात् । तत्रापि यत्र देवव्रतो- ऽपतत् । देवबद्वतं यस्य । भगवतो यथा प्रतिज्ञा महाचर्यादि । सोऽपि भगवतोऽहृतचरित्रलाद-पतत् ॥ १ ॥

तदा भीष्मपुरस्कारार्थं सर्वे गता इत्याह—

तदा ते भ्रातरः सर्वे सद्धैः खर्णभूवितैः। अन्वगच्छन् रथेविपा व्यासधीन्यादयस्तथा ॥ २॥

तदा त इति । ये भ्रातरः प्रजाद्रोहादि कृतवन्तस्त इति । सर्वे अन्येऽपि । विप्रा अपि गताः । ते वेदस्यासपाण्डवकृतपुरोहितधौम्यादयः ॥ २॥

मगवानिष मुक्तिदानार्थमवदयगमनेऽपि युधिष्ठिरप्रियार्थ सहैव गत इत्याह-

भगवानपि विप्रपे रथेन सधनञ्जयः। स तैर्व्यरोचत नृपः कुवेर इव गुह्यकैः ॥ ३॥

भगवानपीति । विषयें इति सम्बोधनं भगवतोऽनुवृत्तिर्ठीठात्वान्न दोषायेति ज्ञापनार्थम् । रथेन संघनक्षय इति । गरुडध्वजमारुद्धाऽर्जुनेन सारथिनाऽन्वगच्छदिति लक्ष्यते । तेषां प्रात्रा-दीनां गमनेऽपि राज्ञो वहिरेव सुखं नाऽन्दरित्याह—स तैरिति । नृपत्वालरं तैः रोचनम् । वस्तु-तस्त्वन्तररोचनं सद्द्यान्तमाइ । यया गुद्धकैः सद्द कुवेरः । कुत्सितं वेरमश्चि यस्य । अनेन विहः प्रकाशे महान् । अन्तस्त्वन्धतुल्यः । तथाऽयमपि शोकप्रस्त इत्यर्थः ॥ ३ ॥

एवं सर्वेः सह गमनमुपपाद्य सम्भापणव्यतिरेकेणैव दर्शनैमात्रेण नमस्कारं कृतवन्त इत्याह—

दृष्ट्या निपतितं भूमौ दिवश्यतमिवाऽमरम् । प्रणेमुः पाण्डवा भीषमं सानुगाः सह चक्रिणा ॥ ४ ॥

हङ्केति । पतितस्याऽपि महती कान्तिरिति सद्यान्तमाह । मूमी तस्य स्पर्श एवाऽयुक्तः किं पुनः पातः । तया भीष्मस्य पराजय एवाऽशक्यः किं पुनरेवम्भावः । ताद्दशीऽपि देवो मनुष्या**णां नम**-स्करणीयः । तया भीष्मोऽपि भगवद्विरोधाचरणेऽपि नमस्करणीयः । यया देवः खपदच्युतोऽपि वस्येषां भजनीयः । बुद्धादीनां विद्यमानत्वात् । तथा भीष्मोऽपगतदेहोऽपि ज्ञानपूर्णत्वान्नमस्करणीय इर्लर्थः । पाण्डचा इति भ्रात्रेयपुत्रत्वात्रमस्कारयोग्यता सूचिता । भीष्मोपदिश्यमान्धर्मस्य सर्वेषां प्रहणसिंद्धी समागतानां सर्वेषां नमनमिति सानुगा इति । आगत्य नमनं यत्तु लो-कांक्रक्तस्तथा न चेत्। विपरीतत्वमापन्नः कथमेवं भवेदिति। सर्वैः सह नमस्कार-स्तती भगवता कृतः। चिक्रणेति पदं धातकरूपञ्चापनौर्यमद्भतकर्मलाय॥ ४॥

सर्वज्ञा ऋषयो भीष्मो गृढं तत्त्वं वस्यतीति समागता इत्याइ---

तत्र ब्रह्मर्षयः सर्वे देवर्षयश्च सत्तमाः। राजर्षयश्च तत्राऽऽसन्द्रष्टुं भरतपुङ्गवम् ॥ ५ ॥

९ फलै इति स. २ श्रीमद्भागवतः श्रोतुरिति क. ग. इ. ३ मायाचेष्टनमिति स्त. ४ इतरकार्यनिरूपणे इति ग. ष ऐहिकामेणिति स. एकामेणीति ग. ६ ज्ञानसन्देशपूर्वकं परमेति स. ७ सर्वभिकिचितेति स. ८ प्राप्तिमिति स. ९ उत्तमकार्वमिति क. स. र. १० दानादिति तत्प्वेति स. ११ कथित् इति क. १२ पररक्षापुर्वाह्रेनेति क.

र् नाइन्तरमिखाहेति क. व. २ दर्धनमात्रेगविति क. व. क. ३ माटकोपीति ... व. व. ४ सिखी इति व. न क्रमार्चमिति ग. च.

तन्नेति । ब्रह्मध्यो भृग्वादयः । देवर्षयो नारदादयः । राजर्षयो मन्वादयः । ते हि त्रिविध्धर्म-मब्रद्रष्टारः । सर्वशा देहेन्द्रियादिस्वास्थ्ये युद्धो धर्मादिः स्फुरति नाऽन्यथेति धर्मतत्त्वं ज्ञात्ता भीष्ये धर्मः परिनिष्ठितो न वेति द्रष्टुमागताः । "दौष्यिन्तरत्यगान्मायामि"ति भरतस्य मायापगमना-देहदृष्ट्या धर्म न वक्ष्यति । तद्वंशोद्भवश्रेष्ठत्वात् । स्वार्थदर्शनाच भवाते सन्देहः । अत एव ऋषीणां मतेषु बाधकविषयत्वम् ॥ ५॥

राजसादिविभेदेन एते भेदाः । तान् गणयति त्रिभिः । सान्विकाः प्रथमं प्रोक्ता राजसा-स्तद्नन्तरम् । तामसा दोषनिर्हाराभ्तुल्यास्ते राजभिर्मताः ॥

पर्वतो नारदो घोम्यो भगवान् बादरायणः ।
बृहदश्चो भरद्वाजः सशिष्यो रेणुकासुतः ॥ ६ ॥
विसष्ट इन्द्रप्रमदिस्रितो एत्समदोऽसितः ।
कक्षीवान् गौतमोऽत्रिश्च कौशिकोऽथ सुदर्शनः ॥ ७ ॥
अन्ये च मुनयो ब्रह्मन् ब्रह्मरातादयोऽमलाः ।
शिष्येरुपेता आजग्मुः कर्यपाहिरसादयः ॥ ८ ॥

पर्वत इति । न देविषित्वमात्रं भगवानित्युक्तम् । रेणुकासुतः परशुरामः । सोऽपि सिशिष्यः । एते सप्त सात्तिका देविषयः । विसष्ठादयो दश राजसा ब्रह्मपयः । वस्तुतस्तु नवेव । अथेति भिन्नकमेण । सुर्देश्चनस्याऽप्रे कथनात् । सुदर्शनः । अन्ये च राजिपिभेदाः ब्राह्मणा अपि तत्त्वेन निर्दिष्टाः । ब्रह्मरातः शुकः । तेषां तामसत्वादिदोषाभावमाह—अमला इति । बहिरेव ते तामसा अन्तस्तु निर्गुणा इति । तन्मध्ये ब्रह्मरातादयः श्रेष्ठाः । कश्यपादयो मध्यमाः । आङ्किरसो वृहस्पतिः ॥ ६ ॥ ७ ॥ ८ ॥

अत्रोत्तमाधिकारे धर्मनिर्णये तदुक्तेषु तरतमभावज्ञानार्थं गणना । एवं त्रयः समागताः । पाण्डवा भगवानृषयश्चेति । तत्र ऋषिषु कृतमाह---

#### तान्समेतान्महाभाग उपस्रभ्य वस्तमः। पूजयामास धर्मज्ञो देशकास्विभागवित्॥९॥

तान्समेतानिति । महान् भागो यस्येति । धर्मज्ञानादिसमृहो भागः । वस्तमो भीष्मः । भूमौ हि वसवो मोच्यन्ते । तथाऽन्येऽन्यत्र तहृहे । पुष्टिभक्तत्वय्यावृत्त्यर्थमाह । देशकाठयोर्विभागः । देशकाठविभागा वा । प्राकृतत्वादपीणामनुत्तंमस्याऽपि पूर्वस्य प्रथमं पूजनिमत्यादि । विधानविदिति पाठेऽपि स एवाऽर्थः ॥ ९॥

एवं मुनीन् मनसा वचसा धर्मोपयोगित्वेन प्जियत्वा भगवन्तमपि तथैव प्जितवानित्याह-

कृष्णं च तत्प्रभावज्ञ आसीतं जगदीश्वरम् । हृदिस्यं पूजयामास माययोपात्तविग्रहम् ॥ १० ॥ कृष्णं चेति । ननु मगवन्तं कयं पृजितवानित्याकाङ्ग्वायामाह—तत्प्रमाधः इति । पूर्वो-कानुत्यितानेव दर्शनमात्रेण पृजितवान् । मगवन्तं तु आसीनम् । पृजायां मावनया सर्वोत्तमत्वप्रकारं ज्ञापितुं जगदीम्बरमित्युक्तम् । हृदिस्यमित्यन्तर्यामिणम् । तस्य षिक्षमीने हेतुः—माययो-पास्तियहमिति । मायया शक्त्या स्वीकृतो विग्रहो येन । प्राकृतगणेनेन्द्रियादिना अहङ्कारेण च जीवानां देहग्रहणम् । मगवतस्तु स्वशक्तयेव देहनिर्माणमि । मायात्वादन्यया भासयति । वीजसम्बन्धिते पुत्रत्वादिना केचिद्वीजैमेव मायया गृहीतिमित्याहुः । एवं लोकानुसारेण भीष्मखुद्भनुसारेण स मगवात्रिक्तितः । वस्तुतस्तु यथा भगवान् तदुत्तरत्र निरूपिष्यते ॥ १०॥

एवमुमयोः पूजनमुक्त्वा प्रथमोक्तान् पाण्डवानपूजियत्वैव स्वोक्तार्थग्रहणसिद्धये, शोकापनोदन-पूर्वकसदोत्रौमावकयनेन सह भगवन्तं निरूप्य फलं प्रार्थयते पाण्डुपुत्रानित्यादिचतुर्दशिमः—

#### पाण्डुपुत्रानुपासीनान् प्रश्रयप्रेमसङ्गतान् । अभ्याचष्टाऽनुरागास्रेरन्धीभूतेन चक्षुषा ॥ ११ ॥

प्रातृ(?)पुत्रत्वेन स्नेहशिक्षायोग्यता। उपासीनानिति। वर्मयुक्तान् । प्रश्रयप्रेमसङ्गतानिति ज्ञानोपदेशे हेतुः । विनीतेषु स्निग्धेषु हि ज्ञानसुपदिश्यते । मगवहर्शनात्कूरमावेऽपगते स्निग्धमावेन बदतीत्माह—अनुरागास्त्रेरिति । अन्धीमृतेन चक्षुषा सहितो, रुक्षितो वा स्निग्ध इति । स्रहेशेन सहितं पॅरदुःखं रोदने हेतुः । सर्वे हि भगवता व्यामोहिताः । एतेऽपि हेशं प्राप्तवन्तो वयमुपीति मावः ॥ ११ ॥

तेषां क्रेशमनुबद्ति द्वयेन---

१ ला. ९ ज. १२ छो. ]

#### भीष्म उवाच-

# अहो कष्टमहोऽन्याय्यं यद्य्यं धर्मनन्दनाः । जीवितुं नाऽईथ क्षिष्टं विप्रधर्माच्युताश्रयाः ॥ १२॥

अहो कष्टमिति । अहो इत्याश्चर्ये । तेषां वनवासक्केशं स्मृत्वा निरन्वयमेतत्राप्तमित्यहो कष्टम् । देलनकेचप्रहणादिकं स्मृत्वा अहो अन्याय्यमिति पूर्ववत् । बीजस्वभावक्षेत्राणां धर्माधर्मेस्तंषा पुमान् । सुखं दुःस्वं च लभते कर्ममार्गेण नाऽन्यथा । तत्र थं स्वविक्षः प्राप्तं दुःखं क्रेशाच्छा-रिरमन्यायान्मानसं, तत्कर्मजन्यं न भवति । यस्मात् यूयं धर्मनन्दनाः । यद्यपि युधिष्ठर एव धर्मपुत्रस्वथापि तत्प्राधान्येन स्थिता इति सर्वे तत्त्वेन व्यपदित्रयन्ते । अतो बीजदोषाभावादुःखं न युज्यते । किश्व । विप्रधर्माच्युताश्रयाः । मवत्सु स्वाभाविको दोषो नास्ति । सभावदुद्य हि त्रेषा धर्म नाऽऽश्रयन्ते । धर्मो हि त्रिविषः । नीत्यविकदः, स्वभावग्रदः, ईश्वरसवन्धी च । तत्र विप्रश्रितानां सर्वनीतिज्ञानान्नीतिविरोधाभावः । धर्मश्च स्वाश्रितं ग्रुदे स्वापयित । अन्युताश्रयत्वाचे-श्वरसम्बन्धी धर्मः स्फुरति । एकैकाश्रितोऽपि न क्षेत्रं श्राप्तेति । किसुत त्रितयाश्रितः । त्रयाणामेक-श्वरात् । धर्मभागे चेयं व्यवस्था । कालमार्गेण मिन्नतया वस्यित, सगवन्मार्गेण च ॥ १२ ॥

९ त्रिविधमन्त्रद्रष्टार इति ग. २ धर्मादि इति झीबं क. ख. ग. ३ भिन्नप्रकमेणेडि क. ख. ४ सुदर्शनात्रे इति क. भ भौमो हीति ख. ६ प्रकृतत्वादिति ख. ७ अनुत्तमस्याऽप्यपूर्वस्येति क. थ.

१ बीबसम्बद्धिनेनीत थ. ग. व. इ. २ केनिट्टीजजमेवेति क. व. व. इ. ३ सझोकेति व. इ. ४ पुरदुःखमिति व. ५ देखनं क्रम्बाइचादिकमिति क. थ. ६ पुमांस्त्येति ग. ७ अतो दुःवामिति क. ८ निवानिकद इति ग.

एवं स्वभावनीजदोषी परिद्वत क्षेत्रदोषामावायाऽऽह--

#### संस्थितेऽधिरथे पाण्डौ वृथा बालप्रजा वष्ः। युष्मत्कृते बहुन्क्केशान् प्राप्ता तोकवती मुद्दुः॥ १३॥

संस्थित इति । संस्थितिः शरीरत्यागः । अधिरथ इति शौर्य क्षत्रियर्भः । पाण्डुरिति स्ववत् । बालाः प्रजा यस्याः । अनेन रक्षकान्तराभावः स्चितः । बध्र्रिति स्वधर्भपरिपालनं स्चितम् । अत एव युष्मत्कृते धर्ममार्गेण भवद्रक्षार्थं बहून् हेशान् प्राप्तवती । माद्रीपुत्रौ तोकौ यमलजातावित्यालकौ पदचलनेऽप्यशक्तौ । अत एव मुद्दुः । तस्मारसर्वथा स्वधर्मपरिपालनान्न स्वेत्रदोषः । दष्टं त्वदृष्टसापेक्षमित्यदृष्टामावे दृष्टमप्यस्मदादिक्तं न हेतुरिति ज्ञापितम् ॥ १३ ॥

भकौरणककार्योत्यत्त्यभावात्कि कारणमित्याकाङ्कायामाइ--

#### सर्वं कालकृतं मन्ये भवतां यद्यदिष्रियम् । सपालो यद्दशे लोको वायोरिव घनावलिः ॥ १४ ॥

सर्वे कालकृतिमिति । सर्वमाध्यात्मिकादि । अस्मत्कृतमन्यकृतं वा सर्वे कालकृतं कालकर्तृकम् । न तु निमित्तमात्रत्वं कालस्य । ज्योतिःशास्त्रे तथैव प्रतिपादनात् । नतु बहुनां हेतुत्वेन प्रतिपादनाक्षोककालकर्मस्वभावेश्वराणां मध्ये कयं कालस्येव हेतुत्वम् १ तत्राऽऽह—मन्य इति । ममैवं प्रतिभाति । "प्रमाणमन्तःकरणमञ्चल्तय" इति वाक्यात्स्वमनिस निश्चितं यदेतेषां काल एव दुःखहेतुः । ज्योतिदशास्त्रसंवादाह्योकंकर्मणोर्निराकरणाच । ज्ञानिनोऽपि क्रेशात्स्वमावान्तःपाति न मायादि हेतुः । ईश्वरस्य च सहवृत्त्या भक्तत्वाच नेश्वरकृतं दुःखम् । अतः पारिशेष्यात्कालकृतमेव मन्ये । यद्यदिति प्रसिद्ध्या नैतादशं कर्म भवतां जन्मान्तरेऽपीति स्वितम् । प्रकृतोपयोगाय कालस्य सामर्थ्यमाह—सपाल इति । स्वाधारवश्यत्वाह्योकानां वयसा च व्याप्तत्वात्कालाधीनत्वम् । कालमित्वा भोगाच । बद्याण्डस्थितिरपि कालमिता । सपालो लोकः इन्द्रादिसहितो लोकः । न केवलमुत्यचौ कालवशत्वम् । किन्तुं स्थितिकार्यकर्रणनाशेऽपीति दृष्टान्तमाह—वायोरिति । यथा वायोर्वशे धनपक्किः । सर्वमासेषु समागच्छन्तोऽपि मेघा वायनेव भवन्ति न भवन्ति च ॥ १४॥

कालकृते पूर्वोक्तकर्मादिनिराकरणे च तर्कमाइ---

# यत्र धर्मसुतो राजा गदापाणिईकोदरः । कृष्णोऽस्त्री गाण्डिवं चापं सुहृत्कृष्णस्ततो विषत् ॥१५॥

यन्नेति । सर्वा दष्टसामग्री वर्तते दुःखामावहेतुः । धेर्मः पुत्रं पालयति । स च राजा । स्वयं पालितोऽन्यान् पालयेत् । वृक्तो दशविषः प्राण उदरे यस्य । स च बलाधिष्ठात्री देवता । गदा-पाणिः । ससाधनः । कृष्णोऽर्जुनः । नाम्ना संमानधर्मत्वं प्राप्तः । अस्त्री । गाण्डीवधनुषा नमास्नादि-

त्रयोगसमर्थः । चापस्याऽक्षयत्वं नाम्ना म्चयित । अन्यतु नाशयोग्यम् । मगवां स स्मृहत् हितान्वेषी । धत एव विचार्यमाणे दुःखहतवो जाताः । तैयाहि । पाण्डुना पूर्वमेव पुत्रं पार्मे स्थापित्वा रीज्यस्यागः कृतश्चेत्तदा न दुःखशङ्का । भीमस्य वा महाबलत्वामावे न दुःखं मवेत् । अर्जुनस्य वा राषावेषायकरणे मात्सर्यामावात्र दुःखं मवेत् । अप्रिना वा साधनानि न दत्तानि चेदिन्द्रेण सह कल्हामावादेवद्रोहो न भवेत् । भगवता साहाय्यं न कृतं स्थात्तदा दीनदयया दुःखदातृमिर्दुःखं न इतं स्थात् । तस्मात्मुखसाधनत्वेन ये गृहीतास्त्रश्चेदुःखं तदा कालकृतमित्येव निश्चयः ॥ १५ ॥

श्रीमहुलुभाचार्यचरणविरचिता ।

नन्देवं सति कालस्य वलिष्ठता स्चिता । तथाच कयं मगवन्तं कालोऽतिकामेत्? तत्राऽऽह-

# नद्यस्य किहिचिद्राजन्युमान्वेद विधित्सितम् । यद्विजिज्ञासया युक्ता मुह्मन्ति कवयोऽपि हि ॥ १६ ॥

नद्यस्थेति । अस भगवतो विधित्सितं कोऽपि न वेद । यद्यपि कालो मगवदाज्ञाकारित्वाद्वगवदिन्छायां सत्यां न प्रवर्तते । परं भगवदिन्छिव ज्ञातुमशक्या । भगवाज्ञ सुखदुः सहेतुः । तथा
स्रति सर्वत्र सर्वस्य स्यात् । किन्तु भगवदिन्छा सा कार्येकोन्नेया न कार्यात्पूर्वभवगेन्तुं शक्या ।
नन्वेवं सित भगवान् कथं विश्वसनीयः १ तत्राऽऽह—यिक्षिजिज्ञास्ययेति । भगवान् पाण्डवेम्यः
किं दुःसं दत्तवान्, निर्वेदार्थं वा सुखं दत्तवान्, भगवत्परिपालितत्वज्ञानेन मित्तं वा दत्तवान्,
कौरवाणां वा हितं कृतवानिति विचारे कियमाणे सर्वत्र युक्तिसम्भवात् । अत एव कवयोऽपि
मुद्यन्ति । अवाङ्मनोगोचरे युक्तिनं प्रवर्तत इति हिश्चन्दार्थः ॥ १६ ॥

तर्धतः परं कः प्रतीकार इत्यत आइ-

# तस्मादिदं देवतन्त्रं व्यवस्य भरतर्षभ । तस्याऽनुविहितोऽनाथा नाथ पाहि प्रजाः प्रभो ॥ १७ ॥

तस्मादिति । यस्मात्सर्वे कालाधीनम् । स च कालो मगवान् । तदेव च दैवशब्दवाच्यम् । कालातिकमश्च प्रकारान्तरेण न सम्भावनीयः । तस्मादेतदनुविहितः एतदाञ्चाकारी सन् वनायाः प्रजाः पाहि । आञ्चाकरणेन स्वधर्मेण च भगवान्यरितुष्यतीति मर्यादा । यद्यपि विशेषतः प्रमेयबल- विचारेण मगवान् केन तुष्यतीति न ज्ञायते तथापि प्रमाणंबलविचारेणतदुक्तम् । पूर्वे दुर्योधनादयो नाथाः स्थिताः । इदानीमनाथाः प्रजाः । अथवा । त्विय नाथेऽपि नायत्वाभिमानामावादयया केवलं ताः प्रजाः । समर्थत्वात् ॥ १७॥

ननु "तस्याऽनुचिहित" इति पूर्वपरामग्रीत्पूर्व कालस निरूपितत्वात् "दैवतस्त्रिमि"यनेन ततोऽपि पूर्व कृष्णस निरूपितत्वात्कसाऽनुविहितो मवेदिति सन्देहे, कालस सर्वाधीनत्वकयनास-दर्धीनत्वमन् प्रजापालनं विधीयत इत्यायाति। "न हास्येति" वाक्ये च पूर्व कृष्णस निरूपणात्का-लाधीनत्वे निरूपिते तन्निवारणार्थे तद्विधित्सतसन्देहो निरूपितः । तत्र कि कृष्णः कालाधीनो न

१ मनदर्यमिति स. भगनदक्षार्यमिति य. व. २ अकारणकार्य्येति घ. ३ लोककर्मणो निराकरणादिति ख. घ. ४ भक्तलानेश्वरकृतमिति घ. ५ कालाचीनलमिति नास्ति घ. ६ इन्द्रादिसहिता लोका इति क. ग. स. ७ किन्तिति नास्ति क. ८ कारणेति घ. ९ अपिनास्ति च. १० घर्मपुत्रमिति ग. पुत्रमित्येतावन्मात्रं च. ११ समो न घर्मसमिति ग.

१ तथाद्वीति नास्ति ख. निह इति क. ग. २ पुत्रमुपार्कोदि क. स. ग. ३ राज्ये खाग इति क. स. ग. ४ अतिकमेदिति क. स. ग. ५ पूर्वमेश गन्तुमिति घ. ६ वर्षाठ इति घ. ७ प्रमाणनद्विचारेणैय तदुक्तमिति घ. ४ परिपाकनौदा इति ग. ९ तदभीनमिति स. १० इच्चिनिक्पनादिति क. स. घ.

भवतीति निरूप्यते ? कालकारणत्वं या निवार्यते ? कालकृष्णयोर्वा सेहभावेन दुःखकारणत्वं निरूप्यते ? त्रिष्यपि पक्षेषु कालात्कृष्णस्य भेदः समायाति । ततश्च कालपक्षः पूर्वापरिवरुद्ध इत्याशक्ष तिस्तराकरणार्थं काल एव कृष्णः स च भगवानिति कृष्णस्य भगवत्त्वं विस्तरेण निरूपयति —

#### एप वै भगवान् साक्षादाचो नारायणः पुमान्। मोहयन् मायया लोकं गृढश्चरति वृष्णिषु ॥ १८ ॥

एष वै भगवानिति । एषः कालह्यः कृष्णः, वै निध्येन, उपवाराभावेन ज्ञानैद्वाराभावेन च साक्षाद्भगवान् । नतु किमस्य कृष्णस्य कालह्यप्त्य भगवत्वे १ तत्राऽऽह्—आचो नारायणः पुमानिति । य आचः पुरुषोत्तमः स एव नारायणो त्रह्मण्डवित्रहः । स पुमान् स्तरद् । अनेन कालस्य कृष्णस्य भगवतः पुरुषोत्तमस्य प्रश्योत्तमस्य नारायणस्य नारायणस्य स्तरादपुरुषस्विमिति । स च स्वरारिरे भारप्रतिभाने तित्रवारणार्थं समागतो यदुपु प्रविष्टो वर्तते । यथाऽऽत्मानं कोऽपि न जानाति तथा मायया नरचेष्टामिलीकं व्यामोहयन् सर्वथा भगवत्वं सङ्गोप्य सर्वान् भक्षयितुं चरतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

नतु कथमयमेवम् १ कथं वा कोऽपि न जानाति १ इत्यत आह् अस्याऽनुभाविमिति ह्यान्याम् —

#### अस्याऽनुभावं भगवान् वेद गुद्यतमं शिवः। देवर्षिनीरदः साक्षाद्रगवान्कपिलो नृप ॥ १९॥

श्वर्यमेवमेव । एतस्यैवंविधस्यैवमनुभावः सर्वमारण्यक्षणः सर्वगीर्ध्यः । तं शिव प्व जानाति । यस्तं स्मरन्सर्वान्भक्षयन्नपि शिवः कल्याणरूपो भवति । तथा देविष्निरदः सर्वत्र प्रविश्य सर्वान्मा-रयन्सर्विहितत्वेन प्रतिभातः । तथा साक्षाद्भगवान् किपलो यः प्रकृतेरेव कारण्यं निरूप्य पुरुपकारण्यं निवार्य सर्वहेतुः सन् सर्वहेतुः सन् सर्वहेतुः त्वं निवारयति । अतः सान्त्विकेषु राजसेषु तामसेषु गुणातीतत्वेनोक्तास्त्रय एव जानन्ति ॥ १९ ॥

अन्ये तु बहुधा श्रुत्वाऽपि न जानन्ति, यथा भवन्त इत्याह---

#### यं मन्यसे मातुलेयं प्रियं मित्रं सुहृत्तमम्। अकरोः सचित्रं दूतं सौहृदाद्रथसारथिम्॥ २०॥

यं मन्यस इति । वसुदेवग्रहेऽवतारान्मातुलपुत्रं मन्यसे । किञ्च । प्रियं प्रीतिविषयं मन्यसे सम्बन्धेनाऽऽलीयत्वेन । मित्रमुपकारित्वेन । गुर्ह्वानिरन्तरोपकारित्वेन द्रौपद्यादिदानात्सुहृत्तमं च । सुहृत्तं सद्भावयुक्तः कदाऽप्यकपटः परोक्षे प्रत्यक्षे च साक्षात्परम्परया च तद्भितमेव विचारयित । न केवलं ज्ञानमात्रं, किं त्वयुक्तानि बहुन्येव कृतवान् । तदाह । अंकरोः सचित्रम् । सचिवो

मन्नी । दूतो हीनतया कार्यसाधकः । व्यवहारे समस्याऽपि ही तलकरणं सौहार्दात् । अत एव रथस्य सार्रियं कृतवान् । रथस्य रक्षकः सार्रियनियतः केवलसारम्यव्यावृत्त्यर्थः ॥ २० ॥

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता ।

नन्त्रन्ये भगवन्तं मा जानन्तु । भगवांस्त्वात्मानं जानन् कथं हीने कर्मणि प्रवर्तते ? तत्राऽऽह—

#### सर्वात्मनः समदशो ह्यद्वयस्याऽनहङ्कृतेः । तत्कृतं मतिवैपम्यं निरवद्यस्य न कचित् ॥ २१ ॥

सर्वात्मन इति । सर्वस्मित्रात्मा यस । अनेन स्नार्थमेव करोति । कथं वैपन्यं सात् । वेदा-दिप्रणेतृत्वाच शत्रुमित्रोदासीनेपु समबुद्धः । अतोऽपि न वैपन्यम् । किञ्च । भेददर्शने सत्येवं भवति । तस्य तु संवित्राऽऽत्मेव भासते । अतो न विद्यते द्वैतं यस । तादशस्य कथं वैपन्यम् । स्वरूपेण प्रमा-णेन प्रमेयेण निराकृतम् । वेपन्यस्यतारे तु निरहङ्कियया तनौ । न विद्यते अहंकृतिर्यस । तत्कृतमुचनीचकर्मकृतम् । सर्वमव किञ्चित्कर्तत्र्यमिति करोति । न तृत्कृष्टमिति । नतु हीनकर्मणा कयं न दोपः सात् १ अत आह—निरयद्यस्येति । अपहतपाप्मन इत्यर्थः । अपहतपाप्मत्वं न देश-कालाविस्वत्रमित्याह—न कचिदिति ॥ २१ ॥

तस्मादयमेव सर्वभक्षकोऽज्ञॉनादुपचरित एवं कृतवानित्युक्ते भयमसेव्यता च प्रतिभाता । तन्नि-राकरणार्थमाइ—

# तथाच्येकान्तभक्तेषु पश्य भूपाऽनुकम्पितम् । यन्मेऽसृंस्यजतः साक्षात्कृष्णो दर्शनमागतः ॥ २२॥

तथापिति । यद्यप्येवमेव तथाप्येकम्तस्मिन्नसाथारणो गुणोऽस्ति यद्वक्तकृषा भजनीयत्वे हेतुर-भयं कारणं च । स चाऽव्यभिचारी नित्यफळश्च । भूपेति सम्बोधनं राज्ञामप्येवं कदाचिद्ववतीति मंबादार्थम् । कृषाया अव्यभिचारित्वं स्वद्यान्तेनाऽऽह—यन्म इति । न हि मत्सद्योऽपराधी विश्वदस्यवहेळनकर्ता भक्तद्रोही द्विष्टपक्षपाती च । तथापि कदाचिन्नामग्रहणाद्वर्त्त्याभासं विश्वत्य प्राणत्यागसमये भक्तो न मुक्तो भवेदुष्ट इति शक्क्षया स्वयमागत्याऽऽत्मसाक्षात्कारं कारियत्वा व्यक्षतार्थं कृतवानित्यर्थः । तस्मादन्ये भक्ताः कृतार्था भविष्यन्तीति कि वक्तव्यमिति मानः ॥ २२ ॥

ननु दूरे भगवत्साक्षात्कारान्मुक्तिरिति । भगवदाविर्भावव्यतिरेकेणाऽपि भगवद**ङ्गैर्मानसरूपनाम-**भिर्मुक्तिर्भवतीत्या**इ**—

# भत्तयाऽऽवेदय मनो यस्मिन्वाचा यन्नामः कीर्चयन् । त्यजनकलेवरं योगी मुच्यते कामकर्मभिः॥ २३॥

अक्तयाऽऽवेद्दयेति । अक्तयेति विहितभक्तयिषकारिणः प्रत्युक्तम् । वस्तुतस्तु यया व विद्विन्मनोनिवेद्यनमेव मुक्तिहेतुः । इन्द्रियव्यापारमिप भगवन्नान्ना कुर्वन्पूर्व योगान्यासरतोऽपि इदानी मिक्तमार्गेण शरीरं त्यजन्कायवाङ्गनोभिस्तामसराजससात्त्विकमिप कर्म कुर्वन्पूर्व कार्मेकमिशः कृतिर्मुच्यते । एभिः कर्मभिस्तानि कर्माण स्वभावं प्रापितानि मुक्तिहेर्तवो भवन्तीति वाऽर्थः ॥ २३ ॥

<sup>9</sup> सहाभावेनेति स. २ प्यानद्वारेत्यादि पाटान्तरम् स. २ भारप्रतिभानेनेति क. ४ अयमेव चेति घ. इ. ५ सर्वमारण इति घ. ६ सर्वागोप्य इति घ. ७ तथाचेति इ. ग. घ. ८ यः इति नास्ति घ. ६ भवानिति घ. इ. १० गुह्मसिति घ. इ. १९ गुह्मस्त्रान्युक्त इति ग. १२ अकरोत्सचिवमिति क. स. घ.

९ केवलमिति क. ग. २ भगवान्सात्मानमिति क. घ. ३ सर्वमात्मैवेति घ. ४ प्रज्ञानादिति घ. ५ कमेशि-रिति च. कामकर्मक इति घ. क. ६ मुक्तिहेत्नीति क. स. ७ भवन्तीत्वर्थं इति क. व.

१ सं. ९ व. १० को. 1

एवं मजनीयमगवद्धणानुक्त्वा स्वस्य मानसीमूर्तिकल्पनाशक्तेरन्तिमोच्छ्वासपर्यन्तं मगवत्स्थिति-मेव प्रार्थयते—

स देवदेवो भगवान्त्रतीक्षतां कलेवरं यावदिदं हिनोम्यहम् । प्रसन्नहासारुणलोचनोल्लसन्मुखाम्बुजो ध्यानपथश्चतुर्भुजः ॥ २४ ॥

स देवदेव इति । अस्मत्कृपायामन्योऽपि हेतुरितः । न केवलिमदानीन्तना मितः । यतो दे-वानां वस्तादीनां देवः सर्वदा पूज्यः । किम् । स्वतश्च पूर्णः । भगवानिति । स यावदिदं शरीरं मया स्वाज्यं तावित्तष्ठतु । न तु मध्ये शरीरं एह्नातु मारयतु वा । इदिमिति जीर्णम् । अहमिति सामर्थ्यम् । "ये यथा मां प्रपद्मन्ते" इति वाक्यानुसारेण मा तिष्ठतु किन्तु प्रसन्नहासः अरुणे च ठोचने ताभ्यामुह्नसन्मुखाम्बुजं यस् । हासंस्य प्रसन्नत्वान्न मायामोहः । ठोचनयोररुणंत्वान्मत्याप-द्रीकरणम् । तयोरिप प्रसादे विशेषणे मित्र सर्वगुणिनधानम् । मुखाम्बुजस्य तादशत्वेन स्वपदप्राप्तिः । ध्यानपथत्वेनाऽणिमादयः । चतुर्भुजत्वेन पुरुषार्थचतुष्टयसिद्धः । एवं सर्वपुरुषार्थदानाय सर्वाभिव्यक्तिं कुर्वन् विषयान्तरसञ्चाराभावाय प्रकटिस्तिष्ठत्विति प्रार्थना ॥ २४ ॥

मध्ये सावकाशं झात्वा युधिष्ठिरः स्वसन्देहं वारियतुं पृष्टवानित्साह-

#### स्रुत उवाच--

युधिष्ठिरस्तदाकण्यं शयानं शरपञ्जरे । अप्रच्छद्विविधान्धर्मानृषीणामनुश्रुण्वताम् ॥ २५ ॥

युधिष्ठिर इति । ननु युधिष्ठिरः पूर्वोक्तं ज्ञात्वा सर्वं मगवता कृतमित्यवगत्य खस्य कारणत्वा-मावाद्धधादिदोषाभावं विनिश्चित्याऽपि कथं एच्छिति ? इत्यत आह—तदाकण्यंति । शरपञ्चरे धायानिमिति । यदि भगवानेव करोति किमिति भीष्मः शरपञ्चरे पतितस्तिष्ठति ? न शकृतं भोज-यति भगवान् । तथा सत्यतिप्रसङ्गः स्यात् । दुःखस्य च सार्वजनीनत्वाद्भगवतः सर्वकर्तृत्वस्य च श्रौतत्वात्सर्वेषामेव ऋषीणां सन्देहः । अतस्तेपामिष सन्देहिनवृत्त्यर्थसृषीणामवमनुश्च्यतां पृष्टवानि-त्यर्थः । धर्माणामेव नानाविधत्वात्प्रवलदुर्वलभावोऽस्ति राजसेवकवन्न विति सन्देहादपि प्रश्नः । तदाह—विविधानिति ॥ ३५॥

वर्मास्त्रिविधाः । श्रोताः पौराणिकाः पुरुषार्थसाधनत्वेनाऽन्वयव्यतिरेकसिद्धा लौकिकाश्च । तान्सर्वान् मीष्मः क्रमेणाऽऽहेत्याद पुरुषस्वभावेति विभिः—

> पुरुषस्वभावविहितान्यथावर्णं यथाऽऽश्रमम् । वैराग्यरागोपाधिभ्यामान्नातोभयलक्षणान् ॥ २६॥ दानधर्मान्राजधर्मान्मोक्षधर्मान्विभागद्यः । स्त्रीधर्मान्भगवद्धर्मान्समासव्यासयोगतः ॥ २७॥

षर्मार्थकाममोक्षांश्च सहोपायान् यथा मुने । नानारुयानेतिहासेषु वर्णयामास तत्त्ववित् ॥ २८ ॥

तत्र वैदिकात्रिविधाः । अरीराधिकारेण प्रवृत्ता वर्णाश्रमेरूपेण बाद्यधर्मेण च प्रवृत्ता वैराग्यायान्तरधर्मेण च । तत्र पुरुषस्वभावविहिताः स्वत्रधा रक्षाद्यः । यर्णधर्मा ज्ञानादयः । श्राश्रमधर्मा अध्ययनादयः । रागोपाधयः पूर्वकाण्डोक्ताः । वैराग्योपाधय उत्तरकाण्डोक्ताः ।
दानेधर्माः पौराणिका गोदानादयस्तुलापुरुषादयो वा । राजधर्माश्रारादिभिर्हेत्वंदिदर्शनादयः ।
मोक्षधर्मा गौनानीद्दादयः । तेषामवान्तरभेदाश्च । स्त्रीधर्माः पातिवत्यादयः । भगवद्धर्माः
कार्तिकत्रतादयः । समासव्यासकथनादुद्धिभवित वे स्थिरा । अतः सक्केपविद्यारास्थामाद्द समासेति । पुरुषार्थचतुष्ट्यसाधनीभृतधर्मानाद्द धर्मेति । पुरुषार्थानां सक्तपं साधनानि प्रकाराश्च यथा यथावत् । सुने इति सम्बोधनाच्च विद्यरेणोच्यते । मननविद्यत्वादिति ।
आक्ष्यानं अन्दप्रधानम् तैरेवमुक्तमित्यादि । इतिहासः पुरावृत्तम् तैरेवं कृतमेवं जातमिति ।
पुराणार्थवादसिद्धं लौकिकं न केवलश्चान्तप्रतिपन्नमित्यर्थः । सर्वेषां तत्त्वं जानातीति तथा निःशङ्ककथने देतुः । एतावता सर्वे सन्देहा निवारिता इत्युक्तं मवति । सगुणकर्मणा मन्धः । निर्गुषकर्मणा
मोक्षः । लोके कर्मणे एव फलसाधकत्वं ज्ञातं भवत्विति यमधः उपरि वा निनीषिति तमसाधु साधु वा
कर्म कारयतीति ईश्वरस्य सर्वकर्तृत्वं जीवस्य दुःखाद्यनुभवश्चोक्तो भवति ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥

धर्मप्रवचनादिकं कालविलम्बादेव न त्वनेन पुरुषार्यसिद्धिरिति समागते काले सर्वमुपसंहृतवानि-त्याह धर्म प्रवदत इति द्वान्याम्—

> धर्मं प्रवदतस्तस्य स कालः प्रत्युपस्थितः। यो योगिनइछन्दमृत्योर्वाञ्छितस्तूत्तरायणः॥ २९॥

उत्तरायणकालस्योत्तमत्वेऽपि पूर्वकालस्य निकृष्टत्वातेदीषसम्बन्धे निर्दृष्टता न मवेदिति तम्यावृत्त्यर्थं धर्मे प्रवद्त इत्युक्तम् । योगिनामुत्तरगतेनियतत्वात्त्त्यर्थमण्डलमप्यस्थमार्गत्वादुत्तरायण एव सूर्ये गन्तुं अक्यते । छन्द्रमृत्योरिति । योगजधर्मेण कालस्याऽपि वशीकृतत्वात्स्वच्छन्द्रमृत्युत्वम् ॥ २९ ॥ तस्मन् काले यत्कर्तव्यं तदाह—

तदोपसंद्वत्य गिरः सहस्रणीर्विमुक्तसङ्गं (?) मन आदिपूरुषे । कृष्णे लसत्पीतपटे चतुर्भुजे पुरःस्थितेऽमीलितद्यन्यधारयत् ॥ ३० ॥

तदोपसंद्वत्येति । सर्वपित्यागेन मगविचन्तनं कर्त्तव्यम् । तन्मौनेन मनसमात्रत्यपिद्दारेण अक्रियया च भवति । तत्र शरीरिकयाऽभावः पूर्वमेव सिद्धः । वाङ्गियमनमाद्द-गिर उपसंद्वत्येति । सङ्ख्रणीः । सहस्रं योधीन् युद्धेन वचनेन वा नयति स्वाधीनान् करोतीति स्वधींत्कर्ष उक्तः ।

९ हास्त्रसेति स. २ अरुपत्वानेति व. ३ नानाविधिलादिति स. ४ प्रवस्तुर्वेकतामानोऽसीति क. व. व.

१ वर्षाश्रमरूपेण वा इति स. २ दानधर्मादय इति क. ग. घ. क. ३ वेति नास्ति स. ४ हेयत्वादीति स. देखा देवेशेनादय इति क. ५ मुनय इति ग. ६ सर्वसन्देहा इति स. ७ कर्मणः फल्लाधकत्वादिति क. कर्मणा कल्ला-धक्रविषिति व. ६ झानमिति क. य. घ. ६ उर्ण भवतीति क. स. ग. १० धर्मश्रतिच्यनादिकमिति क. य. ११ तहोषसम्बन्धेण दुक्ता मवेदिति सं. १२ काकस्य वश्वक्रसत्वादिति व. १३ वोद्यानिति क. ग.

359

१ कां. ९ वा. ३३ छो. ]

मनसो विनियोगमाह—विभुक्तसङ्ग इति । विशेषेण मुक्ता अन्तर्वहिःसङ्गा येन । आदिपुरुषे व्यथा-रथदित्युक्ते मानस्यां प्रतिमायां व्यवधारणमुक्तं भवति । तन्निराकरणायाऽठौकिकप्रकारमाद्द—कृष्णे पुरः स्थित इति। "कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदि"ति चश्चरन्तर्गीता तेन द्रष्टव्यं पत्यिति। इंद्र तु विपरीतम् । मनश्रीक्षुद्वीरा बहिरानीय तेन भगवन्तं पश्यतीति । कृष्ण आविर्भूतो भगवान् । . . शिक्षातलञ्जापनार्थे वस्तादिपरिकरमाकारं चाउऽह—स्रमस्पीतपटे चतुर्भुज इति । स्तरीतता दाँहोत्तीर्णसुवर्णरूपता । देवकीप्रार्थनया यत्याकृतं रूपं कृतं तत्परित्यागेन सहजमेव रूपं प्रदर्शित-वानित्यर्थः । पुरः स्थित इति कल्पनाक्षेशाभावः । अमीलितद्यिति निमेपादिना व्यवधानं निराकृतम् ॥ ३० ॥

# विशुद्धया धारणया हताशुभस्तदीक्षयैवाऽऽशु गताऽऽसुधव्यथः। निवृत्तसर्वेन्द्रियवृत्तिविश्रमस्तुष्टाव जन्यं विस्वजन् जनार्दनम् ॥ ३१ ॥

से। मनसो धारणा सर्वावयविधाता । अत एव विशुद्धा । अपद्वतपाप्मविपयत्वात् । तयैव सर्व-पापक्षयः । भगवद्यस्यकानकमपि पापमपराधेन जनितं प्रतीकासकरणेनोपेक्षाजनितं च । तत्सर्वे शुद्धः सेवकभावेन निवारितम् । भगर्वति च शुद्धभावे भगवानपि कृपया वेदनां द्रीकृतवानित्याह --तदीक्षपेति । तस्य भगवतो दोपनिवर्त्तकदृष्टचैव गता आयुधव्यथा यस्य । निवृत्ताः सर्वेन्द्रियवृत्तिषु विभ्रमा यस्य । अनेनाऽन्तर्वेदिदोयाभाव उक्तः । जन्यं प्राकृतसम्हम् । जनां प्रकृतिमर्दयतीति जनार्दनः । यावत्प्रकृतिनं पीडिता स्यात्तावत्स्वकार्यं न निवर्तयेदिति ॥ ३१ ॥

मयोदानुसारेण अन्ते भगवति यत्कत्तंत्र्यं तदत्र विनिरूप्यते । तत्र प्रयमं सर्वसमर्पणम् । ततो माहात्म्यज्ञानपूर्विका मगवति रतिः । तत आत्मसमपंणमिति । आधन्तयोरेकैकम् । मध्ये माहात्म्य-मक्ती नव । तत्र प्रथमं सर्वेसमर्पणं निरूपयति-

#### भीष्म उवाच-

इति मतिरुपकल्पिता वितृष्णा भगवति सास्वतपुरूवे विभृन्नि । स्वसुखमुपगते कचिहिहर्नुं प्रकृतिमुपेयुषि यद्भवप्रवाहः॥ ३२॥

इतीति । इतिशब्दः समाप्तिवाचकः । परमेश्वराद्विभक्तस्याऽनन्तकोटिजन्मभिर्यन्कृतं यदन्ति वा तदिचार्यमाणे मितरेवाऽस्मदीया ताबदिपयिणी । मया कृतं मदीयमिति । पदार्यास्तु भगवदीया-सर्वे । अतोऽस्मदीया बुद्धिरेव भगवति समर्पणीया । तदाह—इति मतिरिति । अन्तिमोच्छ्रासप-र्यन्तं याऽस्माभिः सम्पादिता बुद्धिः सी भगवति उपकल्पिता । फलार्थत्वं निवारयति—वितृ-ष्णोति । यद्यप्येवं भैतिसमपेणे न किथित्फलं शास्त्रसिद्धं तथाप्यहमेतत्समपेयामि ममैतल्फलं भिवः प्यतीति खयमेव तृष्णीं भवति । अतस्तामेव निषेधति । भगवति ऋषणि । सात्त्वतपुद्गवे याद- वश्रेष्ठत्वेनाऽऽविर्भृते । विगतो मृना यस्मात् । अक्षरात्यरस्मिन् पुरुषोत्तमे । ननु पुरुषोत्तमस्य मगवतः क्यं मालतपुक्षयत्वम् । तत्राऽऽह । स्वसुस्वसुपगते । स्वपरमानन्दं प्राप्त एव कवित्वदाचि-त्यानिविशेषे "लोकवन्तु लीलाकैवल्यमि"ति न्यायेन विद्दु स्वसैव स्वभावरूपां प्रकृति माअभादिन्यायेन विश्वजननी स्वयं पिता उपगच्छति । तादशे । ननु तदपि कुतः ? तत्राऽऽह— पद्भवभवाहः इति । वस्माद्भगवतः प्रकृतिसम्बन्धात् मवस्य विश्वस्य प्रवाहः बीजाङ्करवलसम्बरा । "न घटत उद्भव" इत्सस्य विवरणम् । तथामृष्ट्यर्थं यथा करोति तथा अस्मन्मुत्तयर्गमप्येवं कतवानित्यर्थः ॥ ३२ ॥

श्रीमद्वास्त्रमाचार्यचरणनिरचिता ।

इदानी रति प्रार्थयते-

त्रिभुवनकमनं तमालवर्णं रविकरगौरवराम्वरं द्धाने। वपुरलक्कुलावृताननाटजं विजयसखे रतिरस्तु मेऽनवद्या ॥ ३३ ॥

त्रिभुवनकमनमिति । कदाचिदभेदादन्तर्यामिणि सरूपे वा रति प्रार्थयेदित्याशक्काऽऽह-वपुर्द्भान इति । यत्र प्राकृतानामपि प्रतीतिः शरीरीति तादश एव मैम रतिरस्तु । प्रमाणबटमें-नंपस्य केवलं प्रमेयस्केनैव मम यत्कार्यं भवति तदेव भवत्विति केवलं प्रतीत्या यन्मतं तदेवाऽतु-बदति - वपुर्दधान इति । विषयसौन्दर्येणैव चित्तं प्रविशत्विति रूपवर्णनम् । त्रिभुवने वैठोक्ये तदेव कमनं लोकदृष्ट्येव सुन्दरं न तु शास्त्रसंस्कारेण प्रॅतीत्या तथाविधम् । तथा सति चुद्धा फलं तदत्यम् । हौकिके तु बस्तुनः शत्तया फहम् । तमालवर्णमिति । तमार्हवद्वर्णो यस । औस-निको निरतिशयः सदैकविधस्तमोळवृक्षेषु नीलवर्णः । अनेन वर्णेनैतञ्ज्ञापितम् सर्वया परहितज-नकमिति । रविकरगौरवराम्बरमिति । रविकरवत् भौरं वरमम्बरं यस्य । मगवतः सर्वमुक्तयर्थ प्रादुर्भृतस्य पीताम्बरमाञ्छादकमिति दुष्टत्वमाशङ्क्य तन्निवृत्त्यर्थमाह—रविकरेति । सुर्यरस्मयो पटारी पतिताः प्रकाशयन्त्येव न त्वाच्छादका भवन्ति तथा पीताम्वरं परमौनेन्दं प्रकाशयत्वेव न व्याच्छादयति । तथा "वेदोऽर्थ प्रकाशयत्येत्र । गौरमीपद्रक्तपीतम् । 'नीठो वर्णो वर्णा-न्तरेण प्रकाश्यत इति । वेदानां प्रीर्थना या अस्मदावेष्टितो भेगवान् तिष्टत्विति । अस्ति-रयुक्ते पीताम्यरत्वमापन्ना भगवन्तमाच्छाद्य तिष्ठन्तीति वेदेरूपमम्बरम् । अनेन व्यापक-ताऽप्युक्ता । अप्राकृतत्वं च । रविकरेवी गौरंवरमम्बरमाकाशः । चपुरिति । आकाशशीरं बहोत्युक्तं मवति । पूर्वविशेषणद्वयमाकाशपक्षेऽपि स्पष्टमेव । अलक्कुलाखृताननाव्जमिति । अलका-**म्**र्णकुन्तठाः । तेषां कुठेरावृतमाननाञ्जं मुखकमठं यस्य । अस्तमत्वर्थं ककुर्छैरानन्दसम्हैः आ-षृतं वा समन्ते।द्वेष्टितं करचरणादिक्तरेण श्वितमाननं वा समन्तात् ननं सद्रपं अव्जं सूर्य-चन्द्रनक्षत्रलक्ष्मीविद्युन्मेधादिरूपम् । आनन्दावयने आकाशशरीरे त्रद्यणि दन्तनेत्रंभावाधात्रानि सूर्या-

<sup>1</sup> विमुक्तित्यादि मास्ति स. २ संयोगा इति ग. ३ सनश्चनुर्वेति ग. ४ दाहोत्तीर्णरूपतेति प. इ. ५ हर्ष स मनस इति ग. ६ भगवति च शुद्धशाचे इत्ययमंत्रों नास्ति स. ७ अमा इति घ. ८ सा चेति ग. ६ भवतीति स. अमब्द्रीति थ. ११ वित्योति थ.

९ अपगच्छतीति स. २ अन्तर्यामिसक्ये वेति ग. ३ मयीति ग. ४ अपेश्येति ग. ५ प्रीलेति क. ग. घ. इ. ६ तमालवर्णी बलंति स. ७ तमाठो क्लेप्सिति घ. ८ यदौर्याति क. स. प. ९ तदान्छादका इति घ. ९० आनन्दमिति स. १९ केदार्पमिति क. ग. १२ नीलवर्ण इति स. १३ प्रार्थनयेति क. ग. घ. ड. प्रार्थनाया इति पश्चमीवक्र्योजान्तिमापादयं-ब बाटः च पुरुषे । पदच्छेदेन तु कथविद्धटत इति नुले तथा निवेशः । १४ भवानिति क. ग. घ. १५ वरक्यनिति क. ग. १६ मीरवमम्बरमिति स. १७ समन्ताद्वेष्टितकरचरणादिक्ष्येणेति घ.

दीन्यसे(?)त्युक्तं भवति । वं असृतं पुष्णाति सर्वेभ्यः प्रयच्छतीति वपुः परमानन्दखरूपम् । अस्त्रस्यर्थं कं येषां ते ब्रह्मविद्स्तेषां कुठैर्वा । त एव वा ते । तैरावृतमिष्ठब्राह्मणरूपमाननमञ्जमान्सनकम् यस्य । सनकादिभिर्वाह्मणेर्देवैद्यानादिभिश्च पत्रेषु स्थितैरावृतं कर्णिकारूपमासनमित्युक्तं भवति । अञ्जपदेन च सूर्यादिवेष्टनसिहतत्वं तक्ष्यते । एतादशं वपुर्दधाने । तादशोऽपि भक्तवत्सल इति—विजायसम्बे । सल्यपर्यन्तं दत्तवानिति । विजयोऽर्जुनः । विशिष्टो जयो येषाम् । अन्तःकरणादिजेतारः । ते सखायो यस्य । तेषां वा सखा । तत्र रतिः प्रीतिः । अनवद्या अलौकिकी । परमा प्रीतिरलौकिकी सर्वदुर्लमा भगवदेकनिष्ठा तत्त्व एव भवतीति नोत्तरत्र विरोधः ॥ ३३॥

एवं सत्त्वमिश्रसत्त्वावस्था उक्ता। रजोमिश्ररजोऽवस्थामाह---

युधि तुरगरंजोविधूम्रविष्वकचलुलितश्रमवार्घ्यलंकृतास्य । मम निशितशौरीर्वेभिद्यमानत्वचि विलसत्कवचेऽस्तु कृष्णआत्मा ॥३४॥

युधीति । सर्वावस्थासु रितः प्रार्थ्यते । युधि युद्धे । तुरगाणामश्वानां खुराप्रविक्षतरजोभिः विशेषेण धूमाः धूसरवर्णाः विष्वक् परितो ये कचास्तैर्छिति यच्छ्मवारि तेनाऽरुक्कृतमास्यं यस्य । नीले मुखान्त्रे मुक्ताफलसद्या विन्दवः शोभातिशयं कुर्वन्ति । मम भीष्मस्य । त्वक् चर्मादि । युद्धविशेषणे वा । राजसराजसावस्थायाः शोभैव सा । अयवा । युद्धार्थमिन्द्रियादिभिः सह तुरगाणां वेदानां सूर्यादीनां वा यत् रजः कामो रजोगुणो वा तेन विध्मा विशेषण धूसरा ये सकामाः । काल्वशाद्धौ वेदवशाद्धा सकामाः । कालपरिच्छेदका ह्यायादयः । "अग्निर्वा अर्वे" त्यादिश्रुतिभिन्त्रेषां तुरगत्वम् । वेदानां च त्रिपुरदाहादौ । ते च ते विध्वक्काश्च ब्रह्मविदः सूर्यादिमार्गगामिनो भिन्ना वा । तदा तेषां च समुचयः । इतरेतरयोगो वा । तेन लिलता ऐक्यभावं वा प्राप्ताः । तेच ते श्रमचार्यल्ङ्कृताश्च गङ्काजलपुता ब्रह्मशिवादयः । तेऽपि आनने यस्येति । आ समन्तात्सद्रपे (?) वा । अनेन महासामर्थ्य सूचितम् । कालरूपत्वं च । किश्च । मम अहङ्कारविशेषः । तेन या निश्च निश्च तामिताः । अहङ्कारेणाऽज्ञानं प्राप्ता इति यावत् । ते च ते शराश्च परभेदकाः । तैर्विशेषण भिष्मानास्त्वचः छन्दांसि यस्येति । यस्माद्धा । पाषण्डप्रवृत्तौ कलौ वा सञ्चाते गेत्यन्तराभावात् । मगवतश्च तेदोषामावे हेतुः । विशेषेण लसत्कवचं धर्मादिरूपं यस्य । एतादशे कृष्णे आत्मा अन्तःकरणमस्तु । भक्तिहि अन्तःकरणसाध्या । आत्मसाध्या वा । तदुमयं भगवित चेत्तदा भक्तिस्तत्र भवित । वतः पूर्वश्चोकार्थे अयं हेतुः ॥ ३४ ॥

तृतीयावस्थामाह--

सपदि सिखवचो निशम्य मध्ये निजपरयोर्जलयो रथं निवेश्य । स्थितवति परसैनिकायुरक्ष्णा हृतवति पार्थसखे मतिर्ममाऽस्तु ॥३५॥ सपदीति । सपदि तत्क्षणमेव । सिखवचोऽर्जनस्य वचः । "सेनयोरूभयोर्मध्ये रथं स्थापय मेऽच्युते"ति । निजपरयोः सेनयोर्मध्ये । पश्चपातोऽन्यार्थेऽन्यघातनत्र तृतीयो गुणः । पासैनिकानामासुश्च अक्ष्णा कालदृष्ट्या । पृथायाः पुत्रस्य च सखा । पूर्ववन्मतिरस्तु ॥ ३५ ॥

सत्त्वमिश्ररजोऽवस्थामाइ---

र सं ९ अ. ३७ **छो.** ]

व्यवहितपृतनामुखं निरीक्ष्य स्वजनवधादिमुखस्य दोपबुद्धा। कुमतिमहरदात्मविद्यया यश्चरणरितः परमस्य तस्य मेऽस्तु ॥ ३६॥

क्यचिहिति । व्यविद्विते दूरे श्यिते ये पृतने । विशेषेण अविद्विता येत्रेति वा । अविति वा विषेषार्थः । अद्विता इति यावत् । विद्विता अविद्विताश्चेति वा । मुखमग्रिममागः । तत्र बान्धवा एव तिष्ठन्ति । तद्वधव्यतिरेकेण नै साधारणवधोऽपि सम्भवति । अतः खजनवधमकृत्वा निवृत्तः । पर्दिसादोष इति । नापितेन क्षीरवदत्र समाधानम् । भारायमाणाः क्षत्रियाः दमश्रवादि रूपाः । अर्जुनश्च नापित रूपः । आरमविद्या स्वस्य विद्या । मथेवं क्रियते । मम च द्वितम् । तेषामपि जडांश्च एव द्री क्रियते मुक्तिदानार्थमिति । तस्मादेवंविधे न दोषः । अत एव गुरुत्वाचरणरिति प्रार्थयते । परो मीयतेऽनेनेति परमः । लस्येति । स एव परः । तदवश्यां प्राप्तस्येति वा ॥ ३६ ॥

तमोमिश्ररजोऽवस्थामाह—

स्वनिगममपहाय मत्प्रतिज्ञामृतमधिकर्जुमवप्तुतो रथस्थः । धृतरथचरणोऽभ्ययाच्चलद्वुईरिरिव हन्तुमिभं गतोत्तरीयः॥ ३७॥

स्विनगममपहायेति । खस्य निगमः प्रतिज्ञा श्रन्नसंन्यासः । दन्तवन्ने सन्नाति हते भगवर्तां श्रन्नसंन्यासः कृतः । तत्युनस्तृतीयदिनयुद्धे नवमे च भीष्मवधार्यं चन्नं गृहीतम् । युद्धागमनसमये च प्रतिज्ञा कृता अयुष्यमानोऽहमेकत इति । मया च प्रतिज्ञातम् सर्वथा श्रन्नं ग्राहिषण्यामीति । तत्र मस्त्रतिज्ञामृतं कर्तु रथस्य एव सन्नवण्द्यतः । अथिका च प्रतिज्ञा कृता । श्रन्नमेव गृहीतं न तु मातित्वानित्यर्थः । रथस्येत्र चक्ने सुंदर्शनस्याऽऽवेशः । भगवतः प्रतिज्ञात्यागे भूमेः कम्पो जातः । तदाह च सन्त्रद्वरिति । चलन्ती गौर्भूमिर्यस्य । दृष्टान्तेन दोषाभावमाह । यथा हरिः सिंह इभ-मित्र । "यस्य ब्रह्म च क्ष्मः च अन्ते भवत ओदेने"इति श्रुतेः । सायुज्यदानार्थं भीष्म-मन्तःप्रवेशियतुं भगवान् प्रवृत्तः । तावता उत्तरीयं पतितमुपर्याच्छादनार्थम् । अर्जुनो रक्षितः । स भूमावागत्य पतितः । 'तेतो वधो न जात इति । उत्तरीयाभावे च भोजनं निषद्धम् । तदा हि भीष्मोऽहङ्कारयुक्तः । अतस्तस्य ज्ञानस्कृत्यभावात्तदा न मारित इति भावः । अत्र रितप्रार्थनाऽभावो भगवत एव रितकार्यकर्तृत्वात् ॥ ३७॥

<sup>9</sup> तेनेति नालि स. २ वेसःव्ययं नास्ति ग. ३ चः समुख्ये इति क. ४ मस्यन्तरामावादिति स. ५ दोषामावे इति म. ६ धर्नादित्रयमिति घ.

<sup>ी</sup> गुणा इति खा १ अत्रेति वेति घ. इ. १ अवहिता इति इ. ४ नेति नास्ति ग. ५ ममेन कियेति इति क. स. इ. अगवतः इति स. ७ युद्धागमनसमयवेति स. ७ प्रतिज्ञामिति ग. ९ कृत्वेति ग. ९० सुदर्शनावेश इति घः १९ ओवनमितीति क. ग. घ. ९२ अत इति क. ग. घ.

**१8**१

रजोमिश्रतमोऽवस्थामाह—

शितविशिखहतो विशीर्णदंशक्षतजपरिख्नुत आततायिनो मे । प्रसभमभिससार मद्रधार्थं स भवत मे भगवान गतिर्मकुन्दः॥ ३८॥

शितिति । नयमदिनस्थेदं रूपम् । पूर्वश्लोकं तु तृतीयदिनस्येति न पुनरुक्तिः । शितास्तीक्षणाः विगतशिखाः पापण्डिनो इता येन । विश्वािणां दंशक्ष्वत्यपरिष्ठतः । विशीणां दंशायस्मिन् काले वर्षाव्यतिरिक्तकाले, मासाप्टकम् । तत्र क्षंता जाता थेपां ते क्षतजाः । परिव्राजिनः क्षत्रियोत्तमा वा । तैः ।
परितो व्यासः । अधर्मनिवारको धर्मरक्षक इत्युक्तं भवति । अत एव आततायिनं पापिष्ठं मां इन्तुं
प्रसममिससार । अयुद्ध्यमानयुद्धात् पापिनमिष यो मोचियतुं प्रवृत्तः स भवतु मे भगवान् गतिः
प्राप्यः । न हि स मां मारियतुं प्रवृत्तः । किन्तु मुक्तिद्यानार्थमित्याहः — मुक्कन्द इति ॥ ३८ ॥

सत्त्वमिश्रतमोऽवस्थामाह—

विजयरथकुटुम्ब आत्ततोत्रे धृतहयरिमनि तच्छ्रियेक्षणीये । भगवति रतिरस्तु मे मुगूर्पोर्थमिह निरीक्ष्य हता गताः स्रूपम् ॥३९॥

विजयरधकुटुम्ब इति । अर्जुनस्य रथः सर्वधा परिपाल्यः । अत एव तस्य रयः कुटुम्बं यस्य । विविधो जयो विगतो वा जयो यस्येति विजयः अर्जुनः । जयद्रथवधे हि युद्धे अशक्य इव जातः । तदा स्वयं तोत्रं गृहीत्वा अर्थानां रश्मीश्च गृहीत्वोत्थितः सन् कर्णादीनामस्नाणि रथचा- ठनेनैव दूरीकुर्वन् तदानीन्तनश्रिया ईश्वरणीयः अतिसुन्दरः । तादशे । मुमूर्पोरेव रतिरंस्तु । न तुं पूर्व- वन्मरणानन्तरम् । रतः कैमुतिकन्यायेन फठमाह—गमिह निरीक्ष्येति । इह अस्मिन्नवसरे अन्तकाठे यं दृष्ट्वे मुक्ताः । तत्राऽन्तकाठे स्रेहे सति कि वक्तव्यमित्यर्थः ॥ ३९ ॥

तमोमिश्रसत्त्वावस्थामाह-

ल्लितगतिविलासवस्यहासप्रणयानिरीक्षणक्रियतोरुमानाः ।

कृतमनुकृतवल उन्मदान्धाः प्रकृतिमगन् किल यस्य गोपवध्वः ॥ ४०॥

लिलेति । लिलता या गतिस्तत्र यो विलासः हंसगजगितवत्पादचँलनम् । मनोहरश्च हासः । स्नेहपूर्वकं च निरीक्षणम् । तमोरजस्सस्वभावकार्याणि । तेः कित्पत उर्कः अधिको भगवंत्माहाल्य-मप्यविचार्य प्रवृत्तो मानो यासाम् । किञ्च । न केवलमन्तःस्थित एव दोषः किन्तु त्रिदोषकार्यमपि धृंहिः कुर्वन्तीत्याह—कृत्ममनुकृत्वच्य इति । कृतं भगवचरित्रं पूतनापयःपानादि तदनुकुर्वन्तीति । एवमपि सित लौकिकमपि ज्ञानं निवृत्तमित्याह—उन्मदान्धा हति । उद्गतेन मदेव भगवदारोहणार्थमपि यतन्त इत्यन्धाः । सर्वथाअचिकित्स्यत्रिदोषाः । तत्राऽपि—गोपचध्वः जात्या स्वभावेन च दुष्टाः । ता अपि यस्य सम्बन्धात्प्रकृति स्वरूपमगमन् । नाऽत्र सन्देहः कर्चन्यः । किलेति प्रसिद्धे ॥ ४०॥

रजोमिश्रसत्त्वावस्थामाह---

मुनिगणनृपवर्थ्यसङ्कलेऽन्तःसदसि युधिष्ठिरराजसूय एवाम् । अर्हणमुपपेद ईक्षणीयो सम दशिगोचर एव आविरात्मा ॥ ४१ ॥

मुनिगणेति । मुनीनां गणा नृपश्रेष्ठाश्च । सास्त्रिका राजसाश्च । न तु तामसाः । अन्तःसद्सि सभामध्ये सर्वतो मध्यस्थाने । आभिपेचनिके अहिन सदस्यपूजायां यः सर्वोत्तमः स पूजनीय इत्य-स्मदादिभिरुक्ते कृष्णं पुरुपोत्तमं मत्वा एपां सर्वेपामेवाऽईणम् । सर्वेषामेव सम्भावितत्वात् । अतः सर्वेषां पूजां स्त्रयमेव गृहीतवान् । तदा च सर्वेषामेव ईक्षणीयो जातः । स इदानी मम हिरागोचरः तत्सौन्दर्य साम्प्रतं पश्यामि । तस्य प्रकटात्मत्वमाह—आविरात्मेति । सोऽप्ययमेव, न त्वेत-सिन् ॥ ४१ ॥

एवं खेटएचा सर्वावस्था अनुवर्ण्य गुणातीतायामवस्थायां विद्यमाने मगवति स्वात्मसमर्प-यमाद-—

तमिममहमजं शरीरभाजां हृदि हृदि धिष्ठितमात्मकिल्पतानाम् । प्रतिदृशमिव नैकधाऽर्कमेकं समधिगतोऽस्मि विधूतभेदमोहः ॥ ४२ ॥

तिमिमिति। पूर्व यः सर्वोत्कृष्टधर्मवर्रवेनोक्तः सं एवाऽयं हृदयमारम्य बहिः पर्यन्तमनुस्यूत्तया स्थितः स च न देहादिरूपः । तदाह—अजिमिति। यथा ममाऽयमन्तर्बहिस्तिष्ठति तथैव सर्वप्राणिष्वित्याह—वारीरमाजां हृदि हृदि धिष्ठितमिति। शरीरं भजन्त इति शरीरमाजो जीवाः खस्य समानाऽऽकृतिं शरीरं प्रुरुपरूप सम्माध खसेवां त्याजयित्वा तत्सेवायां नियुक्ताः । तत्र चाऽन्यभजनं मा भवत्विति खयमेव इदि इदि प्रत्येकपर्यवसायित्वेन धिष्ठतमिष्ठष्ठाय स्थितम् । अधिष्ठानुदेवतात्वेन न तु जीववत् । नजु के ते जीवाः १ तत्राऽऽह—आत्मकत्त्रिपतानामिति । आत्मनैर्वं कित्यताः । "अधिस्यतेरिति काश्मकृत्यत्व" इति भगवतोऽवस्थाविशेषो जीवः । प्राकृतभोगार्थं तामवस्थां सम्पादितवानित्यर्थः । नन्वेक एव कथमनेकस्थानेष्वनुस्यृत्तया दृश्यते १ तत्राऽऽह—प्रतिदृशामिय नैकधाऽकै-मैकमिति । चश्चुषोऽधिष्ठात्री देवता सूर्य एकं एव प्रतिदृशं तिष्ठति । अथवा । षद्धिः स्थित एवाऽयं द्र्यः सर्वेषां दृशे अस्मदर्थ एवाऽयमुदित इति प्रतिभाति । "तस्मात्सर्व एव मन्यते मां प्रत्युदगादि" ति श्रुतेः । तस्मान्महतामचिन्त्यसामर्थ्यान्नाऽत्र सन्देहः कर्तव्यः । तस्मादेवंविधं प्रमात्वानं सम्यगेषिगतोऽस्मि प्राप्तोऽस्मि । योगेनाऽऽत्मानं तत्र योजितवानित्यर्थः । सर्वोऽपि मगव-विकटे तिष्ठति । तथापि मायायाः स्वतः कार्याच यौ धर्मावुद्भतौ मोहमेदौ तयोः प्रतिबन्धकत्वाच वगवता सह मेळनमिति मया तौ निवारितावित्याह—विधृत्यसमेह इति । इदानीं वासमिष-वगनानन्तरं भेदमोह्यवपगतौ ॥ ४२ ॥

९ हता इति नास्ति क. ग. घ. ङ. २ विशीर्णदंशः क्षतजपरिष्ठत इति क. स. ग. ३ क्षतामाता इति स. ४ अथानाभेति क. स. ५ मतिरस्थिति स. ग. घ इ. ६ मनु इति स. ग. ७ पदचासनमिति स. ४ वद इति क. मं ९ भवन्माहारम्यमिति स. १० बहिर्गहिरिति, घ. ११ अथिकत्सेति स. १० अहिर्गहिरिति, घ. ११ अथिकत्सेति स. १० अशिकत्सेति स.

<sup>े</sup> वैवामिति व. २ राष्ट्रा इति स. इ. १ धर्मत्वेनेति य. व. ४ सत्त्रायमिति व. ५ इदं नास्त्रि म. ६ आस्प्र-वैवेति च. ७ अनद्वस्यूतत्वेति क. ग. ८ एक इति नास्त्रि स. ९ सम्मगिपिस्तोऽस्मीति क. ग. ग.

[१ स्कं. ९ अ, ४६ स्त्रो.

एवं खमनसि स्फरितं प्रमेयमनूष अन्ते खक्कतमात्मसमर्पणं चाऽनूष शरीरं त्यक्तवानित्याह्--स्त उवाच-

> कृष्ण एवं भगवति मनोवाग्देहवृत्तिभिः। आत्मन्यात्मानमावेश्य सोऽन्तःश्वास उपारमत् ॥ ४३ ॥

क्रडण इति । कृष्णे भगवति मूलाविभीवरूपे एवं कायवान्त्रनोवृत्तयो योजिताः । तैः सह भारमाऽपि योजितः । तेषां तु भेदेन योजनम् । आत्मनंस्त्वात्मन्येव योजनम् । "इहैव समव-नीयन्ते प्राणा" इत्यर्थ उक्तो भवति । अन्तः श्वासः । अन्तरेव शासो यस सः । उपारमत् । देहं त्यक्तवान् ॥ ४३ ॥

तेदा च सर्वेषामपि तथा प्रतीतिजीतेत्याह---

184

सम्पद्मानमाज्ञाय भीष्मं ब्रह्मणि निष्कले। सर्वे बभुवुस्ते तुष्णीं वयांसीव दिनात्यये ॥ ४४ ॥

सम्पद्मानमिति । अन्तःशितो भगवान् प्रकटीभृतः । तत्राऽस्य सायुज्यं वृत्तम् । तेदा महती काचित्रभा निर्मता । तया सर्वेर्जातं भीष्मो बह्यणि सङ्गत इति । तदा परमपुरुपार्थे विघो माभूदिति सर्वे तुष्णी भूताः । श्रोत्रेन्द्रियस्याऽनावृतःवाद्विषयैरिन्द्रियद्वारा मनस आकर्षणसम्भवात् । तद्वारा च जीवस्य । यथा सुष्तौ । वयांसीवेति ।यथा सन्ध्यापगमे(१) तत्ततस्थाने स्थिताः पक्षिणः अश्वन्तन-स्वाद्विचारशुन्याः पूर्वानुसन्धानरहिताश्च निद्रामावेऽपि तृष्णी भवन्ति तथा सर्वसन्देहाभावं श्रुत्वा दृष्टीन्तं च दृष्ट्यां वेक्तव्याभावाद्वद्यभूता ऐवं तृष्णी जाता इत्यर्थः ॥ ४४ ॥

> तत्र दुन्दुभयो नेदुर्दिनि देवप्रचोदिताः। शशंसः साधवो राज्ञां खात्वेतः पुष्पवृष्टयः ॥ ४५ ॥

देवानां सर्वज्ञत्वादस्मदीयो वसुर्मुक्त इति वायगादनं चकुरित्याह । वादनप्रशंसापुष्पगृष्टयस्तामस-सान्त्रिकराजसरूपा उत्तमाः । राज्ञां मध्ये ये साधवः । अनेन तत्राऽपि दुष्टाः सन्तीति ज्ञापि-तम् ॥ ४५ ॥

"भसान्तं दारीरिम"ति श्रुतेः शरीरप्रतिपैत्तिं चक्ररित्याह---

तस्य निर्हरणादीनि सम्परेतस्य भारतः। युधिष्टिरः कारयित्वा मुहुर्त्तं दुःखितोऽभवत् ॥ ४६ ॥

तस्येति । निर्हरणं ज्वालनम् । सम्परेतस्य शरीरस्य । भीष्मात्मानं गृहीत्वा भगवति तिरोहिते ।

भारतो युधिष्ठरः । मोहाभावाय । कार्यित्वेति । पट्टाभिषिक्तस्य स्तरंकरणमनुचितम् । मुहर्जसेदो वैधः ॥ ४६ ॥

भीष्मोक्तं कृतं चै सर्वेषां हृदये समागतिमत्यभित्रायेणाऽऽह-

तुष्टुवर्मनयो हृष्टाः कृष्णं तद्ग्रह्मनामभिः।

ततस्ते कृष्णहृद्याः स्वाश्रमान् प्रययुः पुनः ॥ ४७ ॥

तुष्टुचुरिति । तद्वद्यनामभिः अद्भुतकर्मत्वादिभिः । कृष्णं हृदये निवेश्य सर्वे गता इत्याह— ततस्त इति । पुनरिति । केचन भगवर्द्शनार्थं खाऽऽश्रमे गत्वाऽपि समागत्य कृष्णं दृष्ट्रा पुन-र्गता इत्यर्थः ॥ ४७ ॥

युधिष्ठिरस्य तु ज्ञानं वृत्तमित्याह-

ततो युधिष्टिरो गत्वा सहकृष्णो गजाह्वयम् । पितरं सान्त्वयामास गान्धारीश्च तपखिनीम ॥ ४८ ॥

तत इति । खयं विशोकः शोकमन्येपां द्रीकरोति । पितरं धृतराष्ट्रम् । तपिखनी सन्तप्ताम । चकारादन्याँश्रा ४८ ॥

ततो भगवत्कृपया तस्य राज्यप्राप्तिरित्याह-

पित्रा चाऽनुमतो राजा वासुदेवानुमोदितः। चकार राज्यं धर्मेण पितृपैतामहं विभुः ॥ ४९ ॥

पित्रा चेति । अधिकृतैर्मित्रिभिः पित्रा च अनुमतः । खभावत एव राजा । मुख्यतया वासुदेवा-तुमोदितः । पितृपैतामहमावस्यकम् । विभुः समर्थः । अनेन सर्वे गुणाः सर्वदोषामाव**मोक्तः** ॥**४९॥** 

इति श्रीभागवतस्रवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभद्दात्मजश्रीवल्लभदीश्चित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे नवमोऽध्यायः ॥ ९ ॥

#### दशमोऽध्यायः।

नैश्चिन्स्यसिद्धये विष्णोर्भीष्ममुक्तिर्निस्पिता। ऐहिके सर्वसौख्यं तु दत्तवांस्तन्निरूप्यते ॥ १ ॥ पाण्डवानां यदनां च तद्ध्यायद्वयेन हि। निरूप्यं प्रथमं तत्र पाण्डवानां तदुच्यते ॥ २ ॥ कृष्णाधीनं सुखं यस्य स सुखीति निगचते। अतः कृष्णपरं चित्तं सर्वेषामत्र वर्ण्यते ॥ ३॥

पूर्वाध्यायान्ते युधिष्ठिरस्य राज्यप्राप्तिरुक्ता । तत्र राज्यकरणं ज्ञानाज्ञानाभ्यां न घटत इति राज्य-स्थिति एच्छति शौनकः---

९ भारमनः स्वारमन्येवेति स. २ तथाचेति क. घ. ३ श्रीतिरिति य. ग. ४ तत्रेति स. ग. ५ अथ-स्तॅनद्वादिति छः ६ अधिनास्ति छः ७ दृष्टान्तबेति नास्ति सः ८ दृष्टेति नास्ति गः ९ तं बक्तव्याभावादिति षः १० एवसिति घ. ११ देवगन्धवचोदिता इति क. देवमानववादिता इति ग. देवदानववादिता इति घ. १२ ये इति नास्ति. ग. १३. प्रपत्तिमिति घ.

<sup>ा</sup> सातः कारणमिति घ. २ स चेति स्त. ३ अन्याबेति स्त. अन्याबेति ग. घ. ४ विष्णाविति प.

184

### शोनक उवाच-

हत्वा स्वरिक्थस्पृध आततायिनो युधिष्ठिरो धर्ममृतां वरिष्टः । सहाऽनुजैः प्रत्यवरुद्धभोजनः कथं प्रवृत्तः किमकारषीत्ततः ॥ १ ॥

हत्वेति । स्वरिक्ये स्पैर्डन्त इति तथा। रिक्यं धनम् । अत एव आततायिनः धनीपहान् । अवध्यंवधे हेतुराततायित्वम् । अस्वरिक्ये वा स्पर्द्धा येपाम् । अनेन घनार्थिनो हत्वा धनं गृहीत्वा तेन राज्यकरणमनुचितमिति ज्ञापितम् । नन्वेवमेव प्राकृताः कुर्वन्ति ? तत आह— धर्ममृतां विरिष्ठ हति । न धर्मज्ञानमात्रं कृतिमात्रं वा । किन्तु ये धर्ममेव गृहीत्वा तिष्ठन्ति तेषां मध्ये श्रेष्ठः । अनुजैः सहेति । सर्वत्र श्रुव्वधे धर्मज्ञाने राज्यप्राप्तौ च किश्विद्धावृणामैकमत्यमित्त न वेति सम्बन्धः । प्रत्यवरुद्धं भोजनं यस्य । भोजनं पाठनमम्यवहरणं वा । पूर्वमाततायिभिः प्रत्यवरुद्धं भोजनम् । इदानीं वा अवरोधस्य प्रतिकृत्वते प्राप्तभोजनत्वं सिद्ध्यति । अतस्तुच्छे राज्ये सर्वज्ञस्य कयं प्रवृत्तिः । सन्तोषेण च राज्ञो राज्ये स्यातुमेशक्तत्वात्ततो राज्यं प्राप्य पुनः कठहाधन्यद्वा कृतमिति प्रश्नः ॥ १ ॥

तंत्र स्वेच्छया युधिष्ठिरेण न किञ्चित्कृतं किन्तु भगवदिच्छयेति तस्य न राज्ये दोषो गुणो वा। किन्तु भक्तत्वाद्भगवदिच्छया राज्यं कृतवानिति वक्तं भगवांस्तस्मै राज्यं दत्त्वा तुष्टो जात इत्याह—

#### स्त उवाच-

वंशाङ्करं वंशदवाग्निनिर्द्धतं संरोहियत्वाऽभवभावनो हरिः। निवेशियत्वा निजराज्य ईश्वरो युधिष्ठरं प्रीतमना बभृव ह ॥ २ ॥

वंद्रोगङ्करिमिति । द्रयं कृत्वा मगवान् प्रीतो बातः । वंशाङ्करंपरीक्षिद्रक्षणं युधिष्ठिराय राज्यदानं च । ततस्तत्र भगवतस्तारशेन कार्येण किमित्याशङ्कय(?) स्वमक्तानां वंशरक्षा सर्वया कर्तव्या । तदमावे प्रवृत्तिमार्गनिष्ठता अयुक्ता । ऋणित्वात् । वैपयिकसुखाभावाच । देत्यांशैर्द्धं भगवदीयानां द्वयं द्रीक्तियते । तत्र भगवतेव प्रतिविधातव्यम् । स्वतः प्रतीक्षाराभावायाऽऽह—वंद्राद्याप्ति-निर्द्धतिमिति । वंशे द्वाप्तिः । वंशाद्वा उत्पन्नोऽन्योन्यसङ्घंणेन । संरोह्यित्वेति । तृतनमङ्करसुत्याद्य । तथा करणे हेतुः । अभवो मोक्षस्तं भावयतीति । "ऋणत्रयमपाकृत्य मनो मोक्षः निवेद्यायेत्" "नाऽपुत्रस्य लोकोऽस्ति सर्वे ते पदावो विदु"रित्यादि-श्रुतिस्मृतिवाक्यैर्वशाभावे पिद्णामाकोशान्युक्तिनं स्यात् । किष्य । हरिः । सर्वदुःखहर्ता । अपुत्रकृतक्षेश्यापि द्रीकरोतीत्यर्थः । अवभावन इति वा । उद्भवमेव मावयति । अभिवृद्धिभावनकर्तेत्यर्थः । राज्यं तु पूर्वमेव सिद्धम् । अन्यया सर्वेभ्यो मक्तेभ्यो राज्यदानं प्रसज्येत । अति निवेश्वमेव कृतवान् । तत्र हेतुः—ईश्वर इति । स्वयमीश्वरोऽन्यानपीश्वरान् कृत्वा सुखी भवति ।

अथवा । ईश्वरः समर्थः । असमर्थो हि' प्रनाणमुखनिरीक्षकः सर्वं त्याजयित्वा मुक्तिं प्रयच्छति । अयं तु न तथेत्यर्थः । हेति निश्यये ॥ २ ॥

**ईश्वरधर्माविभीवाभावे तु**च्छरवे स्वस्मिन्स्फुरति राज्याद्भयम् । तद्युधिष्ठिरस्य ज्ञानाद्पगतमित्याह-

निशम्य भीष्मोक्तमथाऽच्युतोक्तं प्रशुद्धविज्ञानविधूतविश्रमः । शशास गामिनद्र इवाऽजिताश्रयः परिध्युपान्तामनुजानुवर्त्तितः ॥ ३॥

निदास्येति । आवश्यकं तु कर्तव्यमेव न तेन कियित्तरयतीति भीष्मवाक्यश्रवणादेव राज्यभयं निवृत्तम् । अथ भिन्नप्रकर्मण । ईश्वरिवचारेण "नारायणपराः सर्वे न कुलश्चन थिस्पत्ती"ित न्यायेन नारायणपरस्य भगनद्वाक्यमेव कर्तव्यम् । न तु विषयजन्यं भयमि सम्भावनीयमित्यच्युतोक्तम् । एवं मर्यादाष्ट्रिस्यां सर्वोऽपि शास्त्रायोऽवगतः । ततः प्रवृद्धविज्ञानेन विषूता द्रीकृता विश्विष्टा अमा यस्य । गां प्रिविचीमाञ्चाप्वेकं पाठितवान् । अन्यो हि राजा देवादृष्टी सम्बातायां सस्ये सम्पन्ने चौरादिभिः परं पाठयति । अयं तु वृष्टिमिष निष्पाद्य स्वर्धमेण पुष्टान् कृत्वा पाठयतीत्याह् — इन्द्र इचेति । मनुष्यस्वैवम्पाठनसामर्थ्ये हेतुः — अिताश्चय इति । न केना-ऽपि जितो भगवानाश्चयो यस्य । परिधिः समुद्र उपान्ते यस्याः । यद्यप्यन्ये राजानः सन्ति तयाप्येनतदाज्ञाकारिण इति तयोक्तम् । अनुर्जरनुवार्तितः । प्रथमतो भ्रातर एव कुर्वन्ति । पश्चात्तत्वर्थं करोति । अग्रानिः सेवितो वा ॥ ३ ॥

तस्य भर्मेण पोपितस्य राज्यस्य गुणानाइ जिमिः---

कामं ववर्ष पर्जन्यः सर्वकामदुघा मही । सिपिनुः सम त्रजान् गावः पयसोधस्वतीर्मुदा ॥ ४ ॥ नद्यः समुद्रा गिरयः सवनस्पतिवीरुधः । फलन्त्योपत्रयः सर्वाः काममन्द्रनु तस्य वै ॥ ५ ॥ नाऽऽधयो व्याधयः क्षेत्रा देवभृताऽऽत्महेतवः । अजातदात्रावभवन् जन्तृनां राज्ञि किहिंचित् ॥ ६ ॥

कामं ववर्षेति । आधिदै विकसौ रूपं हि तथा चैवाऽऽधि मौतिकम् । आध्यात्मिकं च तद्वाष्ये कृष्णेच्छातः कमोदिताः(१) । कामिनिच्छानुसारेण । क्षेत्रंविशेषं सम्यापेक्षम् । पृथीरित पृथिवी सर्वतः कामदुषा जाता । गात कथस्वतीः स्यूलक्षीराशयाः । पर्मातमा अयं राजा सस्मत्परिपालको जात इति सुदा पयसा अज्ञानेत्र सिपिन्तः । यावदोग्धा भाण्डं च समायाति तावत्क्षीराधिक्याङ्गिमेव सिपिन्तः । पर्जन्यः पृथ्वी गात्रो, देवताः । नद्यः समुद्रा, जलनिपुनम् । वृक्षा लताश्चाऽपरं स्थलमिथुनम् । एतद्वयमज्ञातिरिक्तसर्वहेतुः । थोपथयो बीद्यादयः । सर्वेषां सजीवत्वाद्भ-

१ स्कं. १० व. ६ को. ]

१ सर्देन्वीति इति क. ख. ग. २ धनावदानिति घ. इ. ३ अवस्यवधहेतुरिति ख. अवस्ये वधहेतुरिति क. घ. इ: ४ तत्राहेति घ. ५ अयुक्तत्वादिति क. ख. ६ तत इति क. ग. ७ वंशमितीति क. स. ग. ८ वंशाकृश्मिति ग. ९ शिद इति ख. १० तत इति क ग.

१ इंति नास्ति स. २ युधिष्टिरस्याऽहानादिति स. म. १ तत इति नास्ति स. ४ अन्मोऽपीति ६. १ इत्रविशेषे इति इ. सेवं विशेषमिति प.

तत्वम् । कामिमिच्छानुसारेण । इच्छायामिप सत्यामकालफलने दोपनिमिचत्वेन कदाचिद्धयं भवे-चित्रवृत्त्पर्थमाइ । अन्वृतु ऋतुमनतिकस्य । अध्यात्मनि (?) गुणानां स्वतःसिद्धत्वात् । दोपा-भावाय रोगाद्यभावमाद । आधिर्मानसी व्यथा । व्याधिः शरीरस्य । क्षेशा अविद्यादयः । इन्द्रियसा-वगर्भपातव्यभिचारादयोऽपि देवमूताऽऽत्महेतवः क्वेशा न भवन्ति । राजधर्मेणीव सर्वसमाधानात् । शादिमध्यावसानेषु राज्यमेकविधमित्याह—कर्हिचिदिति ॥ ४ ॥ ५ ॥ ६ ॥

श्रीसबोधिनी ।

एवं सामान्यतः सर्वसौख्यमुक्त्वा प्रेमसौख्यनिरूपणार्थ भगवतो निर्याणोत्सवमाह उपित्वेत्यादि

यावद्ध्यायसमोप्ति-

उपित्वा हास्तिनपुरे मासान् कतिपयान् हरिः । सुहृदां च विशोकाय खखसुः प्रियकाम्यया ॥ ७ ॥ आमच्य चाऽभ्यनुज्ञातः परिष्वज्याऽभिवाद्य च । आरुरोह रथं कैश्चित् परिष्वक्तोऽभिवादितः ॥ ८ ॥

षृथैव जीवनं लोके भक्तिज्ञानोत्सवैविंना । कृष्णैकतानिचरत्वं मुक्तेरप्यधिकं मतम् । हस्तिनापुरभित्यलुक्तृतीयासमासः । हस्तिना निर्मितं पुरमिति । मध्यमपद्छोपात् । हस्ती राजा । इस्तिनः सम्बन्धीति हास्तिनम् । अण् प्रत्ययः । हस्तिनिर्मिने पुरे वासस्तढंदयानां विमुक्तये । निरन्तरस्थितिर्या तु मूँमिर्मुक्तिप्रदेति च । कालस्याऽकारणत्याय तदंशाः परिकीर्त्तिताः । वैहत्वाद्गणनाऽभावात्तेषां चाऽहेतुना मता । स्थित्वा क्योकापनोदे तु गमने सारणाद्भयेत् । कंहस्ततः कृतार्थत्यमितिभायो हरिर्मतः। सुदृदां च विशोकाय । चकाराद्राज्ञः । प्रियार्थं स्वस्त्रसुः सुभद्रायाः । पुत्रशोकापनोदः पीत्रोत्यन्येति भगवित्थितिः प्रीतियर्द्धिका । आमन्त्रयेति होकिकम् । चकाराद्वरदानादि । आठिङ्कनं सर्वदोप-निवृत्तये । अभिवादनं बहिर्मुखत्वेऽपि दोपाभावाय । चकारादुचितं दानादि । कैश्चिदिति । सरूयपर्यन्तमागतैः । प्रेम्णा स्त्रिग्येर्वा कैथित् । इति तादशा दुर्लभा इति द्योतितम् ॥ ७॥ ८ ॥

सुभद्रा द्रौपदी कुन्ती विराटतनया तथा। गान्धारी धृतराष्ट्रश्च युयुत्सुगींतमो यमो ॥ ९ ॥ वकोदरश्च धौम्यश्च ख्रियो मत्स्यसुताद्यः। न सेहिरे विमुद्यन्तो विरहं शार्क्षधन्वनः ॥ १० ॥

सुभद्रादयो न सेहिरे विरहमिति सम्बन्धः । देहसम्बन्धपुरःसरः स्नेहः स्नीणामधिक इत्याद्यन्तयो -श्रीहणम् । विराटतनया उत्तरा । यथा भत्ती तथा पुत्रो मारणे रक्षणेऽपि च । गान्यार्या उत्तरायाश्च तथेति समता मता । राजार्जुनयोरुत्सवासक्तया न विरहस्फूर्तिः । धृतराष्ट्-श्चेति चकारेण वा ग्रहणम् । अन्यथा चकारो धृतराष्ट्रस्य भक्तियोधकः । तस्य भक्तिर्दुर्रुभेति । युयुत्सुर्धृतराष्ट्रस्य भोगस्रीपुत्रः । भौतमः कृषः । गौतमवंशोत्पन्नत्वात् । यमौ नकुलसह्देवौ ।

१ स्कं. १० अ. ११ क्षी. ] श्रीमद्वस्त्रभाचार्यं नरणविरचिता । षृकोदरश्चेति चकारादनुक्तसर्वेक्षत्रियप्रहणम् । धौम्यश्चेति पुरोहितप्रहणादनुक्तत्राञ्चणभ्रहणम् । श्चियन्तेपाम् । मत्स्यसुता सत्यवती । पूर्वोक्ताया वा उत्तरायाः कार्यार्थमनुवादः । विसुत्त्वन्त इसेकशेपासुन्निर्देशः । शार्कभन्यन इति । कालरूपं धनुईम्ते स्थापयतीति तदिग्हे फालप्रामः शक्तिः ॥ ९ ॥ १० ॥

विरहासहनं ठौकिकं सर्वया न भवतीत्यठौकिकज्ञाने सति मगवतोऽन्तर्यामित्वेन विरहाभावा-दयुक्तं विरद्दवर्णनमित्याशक्त्र ज्ञानसच्चेऽपि प्रकारविशयेण परमसुखदानाद्विरहो युक्त इत्याद सत्स-इसिति सार्देन-

सरसङ्गान् मुक्तदुःसङ्गो हातुं नोत्सहते युधः । कीर्त्यमानं यशो यस्य सक्तदाकण्यं रोचनम्। तस्मिन्न्यस्तिथियः पार्थाः सहेरन् विरहं कथम् ॥ ११ ॥

मगवदिरहक्या दुरे । भगवरसेवकानामपि विरहो दुस्त्यजः । उपदिष्टेऽपि ज्ञाने अन्तर्यामितया मगवलकृत्तीविष यो रसः सत्सङ्गादुलायते वहिभगवत्सम्बन्धेन वा म न ज्ञानादिभिभविति। मानसदैहिक-शीमन्यन्थयोवैलक्षण्यात्। श्रियाशं स्वतः सुखं स्थात्। सर्ववस्तुनिष्ठरसस्य स्वनिष्ठदोपेस्फृत्वैव अभिव्य-किदर्भनात्। सायुज्यज्ञानादावपि यदान्मसुखमभिन्यक्तं भवति तत्राऽपि भिन्नतया स्थितं ज्ञानं प्रवेशेच्छा च दोषः । अन्यथा फलोत्तरं तदपगमो न म्यात् । ननु तयोर्गुणत्वमिति चेत् ? मत्यम् । लोके सुपु-क्षादीनामपि गुणत्यकथनात् । केन्यथा तदर्थमुखमो न स्यात् । तस्माद्भिन्नतथा बहिःस्थित एव विषयो रसजनकः । अत एव योगिनोऽपि कृष्णारूये वस्तुनि प्रकटीभूते समाधि परित्यज्य तदेव पश्यन्ति । अन्यदा तु समाधिः । किस । देहादीनां दोपत्वश्रवणात्प्रख्ये तदभावान्मुक्तियोग्याधीवान् सग-बान् देहसम्बद्धान्न कुर्यात् । किथ । परमङ्गपालुत्वात्मृष्टिमेव न कुर्यात् । अतो दोपोऽपि कविद् गुणः कचिरोपः । गुणोऽपि तथेति बहिच्येवहारपुरःसरमेव सर्वे वेदाः सर्वाणि श्रास्त्राणि प्रवृत्तानि । बाद्येव्यव-हारम्य मुख्यत्वाञ्ज्ञानेऽपि सति भगविद्वरहासद्दनं युक्तमुत्यस्यामः । सतां संज्ञान् । एकस्मिन्सक्ने विद्यमानेऽपि सङ्गान्तरमपि त्यक्तुं न शक्यत इति बहुवचनम् । सतामपि बहुत्वम् । एकस्मिन्नपि बहुभा रसजननात् । तेपामेव कृपया मुक्तो दुष्टैः सह सेङ्गो येन । तदनन्तरं तत्कृपयेव चुभा ज्ञान-मम्पन्नोऽपि जातः । तैथाऽपि पूर्वसिद्धान् सत्मङ्गान् चिन्तामणिवत् त्यक्तमिच्छामपि न करोतीत्वर्थः । वदर्वमिदं निरूपितं तदाह—कीर्व्यमानिमिति । अत्यागे वा गत्मक्रम्य गुणमाह—कीर्व्यमानिम-ति । उभयार्थमित्येके । यस्य भगवतः कीतिं सिद्धः कीर्त्यमानां सकृदाकण्यं मत्संद्वान् लक्तुं नोत्सद्दत इति मम्बन्धः । कीर्ते रुचिजनकलात्मत्सङ्गसः च तद्देतुत्वात् । यद्यःश्रवणाद्वा तस्मित्र्यम्तिषयः । यया समीचीनां पेटिकां दृष्ट्वा खस्योत्कृष्टं वस्तु सर्वे स्थापयन्ति तथा भगवतः कीर्ति श्रुत्वा बुद्धिरत्रं भगवति स्थापयन्तीत्यर्थः । सामान्यग्रहणं वैदिकलीकिकसर्ववृद्धिग्रहणार्थम् । किन्न । पार्थाः ।

इतुमतिकम्येति स. २ अध्यात्मिनिर्गुणानामिति घ. ३ ल्यमिचारैति नास्ति स. ४ समाप्तिरिति छ. ५ मध्येति भा. ग. ६ मुकिमुकिप्रदेति प. ७ बहुलगणनामावादिति क. ग. प. ह.

श्विष्ठदोषस्कृत्ये चेति खः २ अन्यथीयमे पर्यवसानं न स्यादिति गः ३ वाक्यव्यवहारश्येति गः ४ सतां सक्रादिति गः च. ५ मंथोगेनेति क. प. इ. ६ तथा सतीति क. ग. घ. ७ सत्सहादिति क. घ. ८ कीर्तिवचीति स. ९ सामान्यं प्रदुत्त-角份 唯. 年.

ष्ट्यायाः पूर्वमुक्तत्वात्तद्वचनेनाऽपि भगवति न्यस्तिधियः कयं विरहं सहेरन् । असहनीतत्र गच्छेयुः प्रतिबन्धकं शरीरं वा त्यजेयुरिति भगवत्त्रचलनमयुक्तमिति भावः ॥ ११ ॥

तर्हि प्रचैिते भगवति किं जातम् ? तत्राऽऽह-

दर्शनस्पर्शनाऽऽलापशयनासनभोजनैः। सर्वे तेऽनिमिषेनेत्रैस्तमनुद्वतचेतसः॥ वीक्षन्तः स्नेहसम्बद्धा विचेरस्तत्र तत्र ह॥ १२॥

दर्शनस्पर्शेति । दर्शनादयः षट् किया भगवद्योग्याः । ते च भगवत्सहभावेन पाण्डवनिष्ठाः । आठापादयस्तु सँहेव । दर्शनस्पर्शनयोस्तु विषयत्वमिष । सहभावाभावे विषयत्वासम्भवात् । एवं सहभावेनाऽभ्यस्तैरेतैर्वशीकृताः सर्वे स्वचित्तं भगवित दत्तवन्तः । शयनादिभिवां
तस्मिन्नेनिषदृष्टयो जाताः । दृष्ट्या तु भगवन्तमनुदृतं चित्तम् । एवं कायवाद्यानोवृत्तयो भगवत्युक्ताः । विवेकधैर्यादिकं नोत्तन्नमित्यर्थः । ततः किं जातं तदाह—वीक्ष्मन्त इति । विरहो गमनस्मरणादुत्पन्नोऽपि भगवदर्शनादिना विस्मृतः । यदा विरहस्तदा तथा भविष्यति व्यर्थमिदानी
परमानन्दानुभवं परित्यज्योद्देग इति विचारयन्त इव देहेन्द्रियान्तःकरणवृत्तीर्भगविति योजितवन्तः ।
तत्रेक्षणमिन्द्रियवृत्त्युपठक्षणम् । स्रहेन सम्बद्धा इत्यन्तःकरणस्य । स्रेहो हि भगवन्तमुपस्थापयति हृदये । बहिःस्थिते वा भगवित जीवमानयित । उभयधाऽप्यत्र न विरोधः । विचेक्रिति
शरीरिकया । भगवद्गमनोपयोगिकार्यार्थ तत्र तत्र शरीरं चाठितवन्त इत्यर्थः ॥ १२ ॥

अतः पैरं या शरीरस्थितिः साऽद्भुतकर्मेठीलेया भगवतः । अत एव महित रोदने कर्तव्ये भगविदच्छया अल्पमिष रोदनं न कृतवत्य इत्याह—

## न्यरुधसुद्गत्रद्धाष्पमोत्कण्ठ्यादेवकीसुते । निर्यात्यगारान्माऽभद्रमिति स्याद् वान्धवस्त्रियः ॥ १३ ॥

न्यरुन्धिति । पूर्वेखित्या उद्गलदिष बाष्पं देवकीसुते गृहान्निर्गच्छित सित अभद्रममङ्गलस् चकं मा मृदिति नेत्रेष्वेव स्तम्भितवत्यः । एवं हि भगविद्गच्छा प्रयला । स्वयं कुतः शरीरादिकं त्यक्ष्यन्ति । यतः प्रेमोत्कण्ट्यादुद्गतं बाष्पमिष निवारयन्ति । देवकीसुन इति युक्तमेव मगवद्गमनम् । यतो महत्तपस्यया देवक्या पुत्रत्वेन प्रार्थितः पुत्रो जातः । कथं तां द्रष्टुं न गच्छेत् । अत एवाऽस्माभिरपश्चकुनं न विधेयमिति भावः । अगारादिति । अस्मह्हे भगवान् समागतः । कृतश्रोपकारः । ताद्यस्य स्वगृह्यमने अपश्चकुनकरणमयुक्तं स्यादिति देतोषान्धविद्ययो न्यरुन्ध-न्निति सम्बन्धः । बन्धुत्वमिष स्फुरितमिति भावः ॥ १३ ॥

मगवतो निर्याणोत्सवे दश्चविधवाद्यानि वादितवन्त इत्याह-

मृदङ्गराङ्कभेर्यश्च वीणापणवगोमुखाः । धुन्धुर्य्यानकघण्टाद्या नेदुर्दुन्दुभयः समम् ॥ १४ ॥ मृदङ्गेति । तत्र मृदङ्गभेरीपणवानकदुन्दुभयः पद्माऽऽनद्भेदाः । शङ्कगोमुखौ सुपिरभेदौ । वीणैका ततस्त्पा । पण्टाभुन्भुर्यौ घनभेदौ । एवं चतुर्विधमपि वायमुद्रतम् । एतेषां उश्चणानि वायाध्याये प्रसिद्धानि ॥ १४ ॥

भीमद्राष्ट्रभाषार्यवरणविरचिता ।

उत्सवे श्लीणां दर्शनं वर्णनीयमिति पुष्पवृष्टिसहितं तदाइ-

प्रासादशिखरारूढाः कुरुनायों दिदृक्षया । वृत्रुः कुसुमेः कृष्णे प्रेमत्रीडास्मितेक्षणाः ॥ १५॥

मासादेति । दिाखरमन्तिमण्डम् । कुरुनार्घ इति कुठस्त्रीणां बहिर्गमनाभावः । पुष्पवृष्टौ सत्यां भगवानात्मानं पश्येदिति कुसुमैर्वदृषुः । प्रेमत्रीडास्मितानि गुणकार्याणि ईक्षणसहका-रीणि । प्रेमादिपूर्वकमीक्षणं यासाम् । भक्तिधर्मज्ञानप्रकारैर्वद्विषैर्मगवान् दष्ट इत्यर्थः ॥ १५ ॥

पुरुपाणां कृत्यमाह त्रिभिः--

सितातपत्रं जमाह मुक्तादामविभृषितम् । रत्नदण्डं गुडाकेशः प्रियः प्रियतमस्य ह ॥ १६ ॥ उद्धवः सात्मिक्षेत्रेव व्यजने परमाद्भते । विकीर्यमाणः कुसुमै रेजे मधुपतिः पथि ॥ १७ ॥

तितालपन्न मिति । आरक्तो दण्डः । श्वेतं छत्रम् । मुक्तादामानि परितो ठम्बन्ते । गुहाका
निज्ञा । तस्या ईशः । गतम्रमोऽर्जुनः । उपचारेषु सर्वेषु महाराजत्वमुक्तमम् । तस्य चिह्नं
सिंत्रच्छन्त्रमर्जुनस्तेन युद्धिमान् । भियः प्रीतिविषयः । अनेन भगवता बहु कृतिनित स्चितम् ।
भियतमस्य भगवतः । स्वयुधिष्ठिराधेपेक्षयाऽपि भगवान् प्रियतमः । अतो महाराजयोग्यम् । सस्य हीतन्त्वमिष बोधित्वा धृतवानित्यर्थः । हेत्याश्चर्ये । ठीकिकत्यागात् । च्यज्जने चामरत्यज्ञने । परमाहृते
स्वत एव शीतलसुगन्धवायुजनके । पथि पुर्ण्यविकीर्यमाणो यहादिस्थिते रेजे परमशोमां प्राप्तवान् ।
सर्वाण्येव पुष्पाणि पुष्पवृष्टी समागतानीति वसन्त एवाऽयं भगवानाविर्मृत इति मधुपतिरित्युक्तम् ।
विष्णुप्जा वा तैः सर्वेः कृता । नाऽल्पार्थे पुष्पाणि विनियुक्तानीति मधुपतिरित्युक्तम् । "विष्णोः
पदे परमे मध्य उत्स्य" इति श्वतेः । सिंहासनोपवेशनापेक्षयाऽपि पथि परमा शोमा
बाता ॥ १६ ॥ १७ ॥

एवमन्यवर्णानां कृत्यमुक्त्वा ब्राह्मणानामाइ-

अश्रयन्ताऽऽशिषः सत्यास्तत्र तत्र दिजेरिताः । नानुरूपानुरूपाश्च निर्गुणस्य गुणात्मनः ॥ १८ ॥

अश्र्यन्ताऽऽदिश्य इति । श्राद्यणानामयं जातिपर्मो यदीश्वरे आद्मीदीनमित्रियमानार्थ-साऽऽशंसनरूपम् । तदैव तेयां वाक्यं प्रमाणं स्वात् । अनिधगतार्थगन्तृत्वात् । प्रकृते तु तद-

१ असहमानात्वेति क. घ. क. २ अगवरप्रवचनमिति क. ग. घ. क. ३ चिते इति घ. ४ सदैवेति ख. ५ तस्मि-शनिभिषा रथ्य इति क. ग. घ. ६ अधिनांस्ति स. ७ दर्शनादिति घ. क. ६ परम्परयेति घ. ९ कमकील्येति व.

१ हि तच्छत्रमिति क. ग. घ. २ इहादिस्थितिरिति ग.

मावः । आशिषां सिद्धत्वेनाऽनुवादात् । तथापि यथादृष्टार्थत्वेपर्यवसानात्सत्या एवाऽऽशिषः। अत एव श्रुता एव न गृहीताः । अनुवादांशे अनुरूपाः । आशंसायामननुरूपाः । उभयोः समातः । चकारात्रात्रेकरूपाथ । प्रत्येकरूपत्वे हेतुः-निर्गुणस्य गुणात्मन इति । निर्गुणस्य अननुरूपा गुणात्मनोऽनुरूपाः । अन्ये च तद्विपरीताः । सर्वभवनसमर्थत्वाद्भगवतः सर्वा एवाऽऽशिषः सत्याः । अतः श्रुता इत्यर्थः । ब्रिजेति वारद्वयजन्मना व्यग्राः सन्तो निर्धार्थे वचने अशंका इति सचितम् ॥ १८॥

एवं सर्वेषां कृत्यमुक्त्वा, विरहादिसहनमेवक्किया च भगवत्सान्निध्येऽपि बहिर्मुखत्वं च भगव-दिञ्छयैव नाऽझें।नादिति वक्तं तासां ज्ञानमाविष्करोति-

# अन्योन्यमासीत्सञ्जल्प उत्तमश्लोकचेतसाम् । कौरवेन्द्रपुरस्त्रीणां सर्वश्चितिमनोहरः ॥ १९ ॥

अन्योन्यमासीदिति । यत्र स्रीणामेवं ज्ञानं तत्र किं वक्तव्यमन्येपामिति भावः । सम्यक् जल्पः । स्वपक्षस्थापनपूर्वकपरपक्षदूषणवाक्सन्दर्भौ जल्पः । यद्यपि कथारूपजल्पस्य मध्यस्थाघपेक्षा तथापि विचाररूपजलास नाऽन्यसापेक्षलमिति सुष्टुलम् । "अपि चक्तः प्रवचनमेकमि "ति न्यायो नाऽत्र । किन्तु अन्योन्यं सर्वे श्रोतारः सर्वे वक्तारश्चेति । एतादशकथने देतुः—उत्तामक्टोक-चेतसामिति । यथा ठौकिके स्त्रीणां निपुणता भवति तचिनानां तथा भगवत्यपि इदमिन्धतया ज्ञानं युक्तमेवे । किया । कुरोर्महापुरुषस्य धर्मत्वेन परिणतस्य वंदया अपि धर्मत्वेनं ज्ञानयन्तः । तजाऽप्ययं युधिष्टिरः परमेश्वर्ये प्राप्तः पूर्णज्ञानादिमान् । तस्य पुरस्त्रीणां भगवत्परत्वं युक्तमेव । ननु "अन्ये त्वेवमजानन्तः श्रुत्वाऽन्येभ्य उपासत" इति न्यायेन तासां जानगम्तु । न तु संखलः । तत्राऽऽद्द-सर्वेश्विमनोहर इति । सर्वासां श्वतीनां वेदीनां मनम्तायस्य हस्तीति । सर्वेषां वा श्रुतिमनसी स्ववशे करोतीति तथा । न द्येतादशः सञ्जलो ययाकथिषद्भवति । किन्तु भगवश्रेतसामेव भवति ॥ १९ ॥

तं सञ्जल्पमाद् दशभिः---

## स्त्रिय ऊचः--

स वै किलाऽयं पुरुषः पुरातनो य एक आसीद्विशेष आत्मिन । अमे गुणेभ्यो जगदात्मनीश्वरे निमीलितात्मन्निशि सुप्तशक्तिपु ॥ २०॥

स वै किलाऽयमिति। "यस्मिन विदिते सर्वमिदं विदितं भवती"ति श्रुत्या गुलं भगवान् ज्ञातव्यः । तत्र को भगवानित्यपेक्षायां यत्सान्निध्यमात्रणेवोपासनोपदेशविचारव्यतिरकेण अस्माकं सर्वज्ञता स भगवान् । अतोऽयमेव भगवान् । किच । न केवलमस्मदुपर्पत्तः । अपि तु सर्वलोकवेदैप्रसिद्धिः । ये निश्चयेन । तत्र स्वानुभवेन युक्तिरुक्ता । ननु तथापि वेदादिप्रमाणेन " आत्मैवेदमग्र आसीत्पुरुपविधः । पूर्वमेवाऽहमिहाऽऽसमिति तत्पुरुपस्य पुरुष-त्वम् । पुरुषो ह वै नारायणोऽकामयते " लादिश्रुतिषु पुरुषात्पृष्टिरका । "जन्मा-चस्य यत " इति न्याये च यो जगत्कर्ता स आत्मा स भगवान् तद्रह्मेति । न चाऽत्र पुरुषश्च-द भाकृतिवाची । येनेदानीन्तनैरितव्याप्तिर्गवति । किन्तु पुरातनत्वेन यत्किविन्मनसा वचसा निरूप्यं तस्मात्सर्वस्मादिष पुरातनत्वेन । तथा च व्याससमाधी-"अपद्यत्युगः पूर्णिमि "ति । तस्मादाः सनातनः पुरुषः स भगवान् नाऽन्यो भवितुमईतीत्माशङ्क्षाऽऽह-अदां पुरुषः पुरातन इति । यो भवद्भिरुक्तः सोऽयमेव । "यस्मातक्षरमतीतोऽहमक्षराद्षि चोत्तमः। अतोऽस्मि लोके चेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम " इत्ययमेवाऽऽइ । नन्वस्य वैकुण्ठवासिनो मायाद्यनेकसचित्रस्य कैयाचिदुपपत्या पुरुपत्वं भवतु नाम । न तु भगवत्त्वमित्याग्रङ्कगाऽऽह-प एक आसीदिति। य इति प्रसिद्धी। "सदेव सौम्घेद्मग्र आसीत्। एकमेवाऽब्रि-तीयमि" ति यः श्रुत्या सजातीयविजातीयस्वगतभेदराहित्येन निरूपितः सोऽप्यथमेव । यतोऽयमेव एक आसीत् । ननु कथमेतद्वटते । अधिकरणकालस्थितिकियादिसापेक्षत्वात् । अत आह-अ-विद्योष आत्मनीति । न ग्रयं कविदन्यत्र स्थितः । किन्त्वास्मन्येव । नतु तयाप्याधारत्वा-दिश्मपुरसंसरे आत्मनि स्थितो वक्तत्यः । ततश्च पूर्वे किदोप इति । तत्राऽऽह । अविदोषे । मर्थायारादिधर्मविशेषरहिते । अनेन कालादीनामपि सत्वं तदानी निवास्तिम् । नतु "अग्रे" ''नदानीमि''सादिशब्दाः काठवाचका एव ? सस्यम् । तदानी अभाषाभावक्षक्रमाया**व केवेंठं** रूपं निरूपियतुं न शक्यते । पश्चात् कालादिनिरूपणपुरस्यरं तज्ञातमिति ईदानीन्तनं व्यवहारमा-श्रित्य लदानीसित्युक्तम् । नतु कालसन्यं प्रतिपाद्यते । उभयप्रतिपाद्ने वाक्यभेदप्रसङ्गात् । ततः 'पूर्व प्रमाणोन्तरेणाऽसिङ्खान्नाऽनुवादः । " एकसेर्वाऽद्वितीयमि "ति विरोधश्च । कयं वा स्वयं स्वगतादिभेदं निराकुर्वन् कालमनुवदेत् । तस्मादिदानी बोधनसंमयानुसारेण बाच्यवद्वाराहो-कप्रतीयर्थं सर्वोधास्तया प्रतीयमानकाँकोऽस्डानतया निरूपणम्—तदानीिमिति । आसनिकयाऽपि खरूपमेव । तस्मात्सुपृक्तमविशेष आत्मनि एक एवाऽऽसीदिनि । एवं श्रोतप्रकारेण निरूप्य पुगणादिप्रकारेण निरूपयति — अग्रे गुणेभ्य इति । गुणेभ्यः सत्वरजस्त्रोरूपेभ्यः । अग्रे वधमम् । तदा गुणरूपेण खयं नाऽऽविर्मृत इत्यर्थः । अयवा । 'पूर्वचढा' इति सिद्धान्तानुसारेण भगवा-स्वर्थमृरूपः प्रथमं भवति । पथान्छक्तिरूपः कार्यरूपः । तदाइ-अग्ने गुणेभ्य इति । म्बर्धमनिर्माणात्पूर्वमित्पर्थः । नन्वसतः सत्ताया अनङ्गीकाराज्ञगतः पूर्व सत्त्वमङ्गीकर्त्तव्यम् १ अत आह—जगदात्मनीति । कालनिराकरणार्थमाह—ईश्वर इति । जीवनिराकरणार्थ-मा६—निमीलितात्मन्निति । नितरां मीलिता जीवरूपेण न प्रकटा आत्मानी यस्मिन्। लुमसम्यन्तं पदम् । स्वराक्तित्यावृत्यर्थमाइ—सुप्तदाक्तिविवति । सुप्तासु शक्तेषु सैतीविवसर्थः।

श्रीमद्रह्मभाचार्यचरणविरचिता ।

१ यथादक्षापेरचेन पर्ध्वसानादिति स. ३ श्रमा इति ग. ३ अपिनीस्ति प. इ. ४ श्रानादिति प. ५ युक्तमिविति म. घ. इ. ६ धर्मत्विमिति घ. ७ देवानामिति ख. घपुराके तु किमिप नास्ति । ८ अस्मतृत्यशिरिति घ. इ.

९ वंदेति नास्ति स. ९ व्यासः समाथाविति घ. ३ पूर्वमिति स. ४ पुरातनत्वेनेति इति स. ५ इचविद्वपपरवेति च. ६ एकमेवादिनायमितीति ख. ७ आस्थित इति . ८ धर्मपुरस्यर इति प्रथमैकवचनान्तः पाडः घ. ९ पूर्वोष्टिदोष हति स. १० केवछे इति स. १९ तदानीन्तनव्यापारमिति क. घ. इदानीन्तनव्यापारमिति ग. १२ पूर्णमिति स. 11 प्राणान्तरेण सिद्धलादिति ग. १४ एकमेवादिनायमिति छ. १५ बोधेति छ. १६ प्रतीयमानकाळः परश्चनत्वेति छ. 1 = मस्मिस्तिसिविति स. १८ सत्स्वलर्षे इति क. प.

भनादिरयं संसारप्रवाहः। न च महाप्रलय एक एव। ब्रह्माण्डभेदानां सृष्टिभेदानां च श्रुत्यादिसिद्ध-त्वात्। अतो यस्यां कस्याभित्सृष्टी वक्तव्यायां पूर्वावस्था वक्तव्या। ततोऽपि पूर्वं सृष्टिरासीदिति ज्ञापयित सुप्तासु शक्तिष्टिति । पूर्वसृष्टिः शक्तिभिरुपसंहृता। ततो ब्रह्मणोऽन्तिमदिवसस्य समाप्तौ रात्रिकाले चोपगते ब्रह्माण्डभङ्गात्तत्त्वानामपि लयादिवसोद्धमाभावेन राज्यपगमाभावात्स कालो रात्रित्वेन व्यपदिष्टः। शक्तयश्च सुप्तप्रतिचुद्धन्यायेन भगवत्युद्धच्छन्ति। सुप्तानां च भगवत्त्वमेव। भतः शक्तिशयनमारम्य गुणोत्पत्तेः प्राक् भगवानेक एवाऽऽसीदित्युक्तं भवति॥ २०॥

एवं पूर्वावस्थां निरूप्य मक्तिसहिताभिदानीन्तनसृष्ट्यवस्थां वक्तुमादितः प्रकारमाह— स एव भूयो निजवीर्यचोदितां स्वजीवमायां प्रकृतिं सिसृक्षतीम्। अनामरूपारमनि रूपनामनी विधित्समानोऽनुससार शास्त्रकृत्॥ २१॥

स एव भूग इति । स एव पूर्वोक्त एव । भूग इति पूर्वभयेवं सिष्टं कृतवान् । तत्र प्रथमं स्ववीर्यरूपं काळं स्पृष्वान् । तेन काळेन चोदिताम् । सुप्तां मुख्यां मायाश्चित्तं काळः प्रेरितवान् । सा च माया द्विविधा । स्वप्तिकृत्या सम्बद्धं भगवन्तं जगद्र्षेण करोति । स्वेच्छ्या प्रादुर्भृताक्षीवांश्य व्यामोद्दयित । तदेयं स्पृष्टिर्जीवाथां भवति । अतो मायाया ईदानीन्तनाया जीवमायेति नाम । तया स्पृष्टिप्रकारमाह—प्रकृतिं सिरमुक्तनीमित्व । यद्यपि प्रकृतिपुरुषौ स्पृष्टौ तथापि पुरुषौ भगवद्भागे पतित इति प्रकृतिं सिरमुक्तनीमित्युक्तम् । तादशीं मायां मगवाननुससार । तद्ध्यापारानन्तरं स्वयं तदनुकूळन्तया पितेव मिळितवानित्यर्थः । अस्यां स्पृष्टौ विद्येषप्रयोजनमाह—अनामक्तपात्मिनं रूपनामनी विधित्समान इति । पूर्वसृष्टौ न भगवतोऽवतारः। न नामानि रूपणि च । इदानीं स्पृषेक्तप्रधानत्वाद्भगवतोऽवताररूपनामान्यपेक्ष्यन्ते । अतः पूर्वमनामक्तपात्मिनं खिरमिन्नदानीं रूपनामनी विधित्समान इति । अतो जीवार्थमेव स्वस्याऽपि रूपनामानि करोतीत्यर्थः । किय । द्वास्त्रकृत्त् । वेदकर्ता । केवळनामरूपकरणे सुगपदेव सर्वभित्तप्रसङ्गात्सपृक्तिक्रसं पृष्ठच्येत । उत्पादिते तु वेद सभावगुणभेदेन भिन्नेनं तेन व्यामोहितेषु कश्चिदेव मुच्यत इतिक्रमेण सर्वमुक्तौ सृष्टिकाळस न ईसि भवेदित्यर्थः ॥ २१ ॥

एवं पूर्वावस्थां सृष्टि चोपपाय यदर्थिनयं सृष्टिस्तेखयोजनं साधनेपरम्पराक्रमेण निरूपयति— स वा अयं यत्पदमञ सूरयो जितेन्द्रिया निर्जितमातरिश्वनः । पर्यन्ति भक्तपुरकितामठारमना नन्वेष स त्वं परिमार्ध्नमहिति॥२२॥

स वा अयमिति । नतु केपांचिन्मते सगुणादिष मृष्टिः सम्भवति । ब्रह्मविदामुपासः 'सं न भवति । तस्माद्रह्मविदुपासः बेनैव ब्रह्मत्वनिश्रयः । स च समाधिना उपास्य आन्तर आत्मा न तु पाद्ध इत्यादाङ्कच स एवाऽयमित्याह । सं एव वै निश्चयेन अयम् । बाद्धाभ्यन्तरदोपाभावः पूर्वमेव निरूपितः । बहुकालं समाधी स्थित्वा, तत्र भगवन्तमनुपलभ्य, कुत्राऽयमात्मा भगवान् प्रकट इति विचार्य, योगजधर्मेणाऽवगत्य, भगवीन् साम्प्रतं कृष्णरूपेणैव प्रकटो नाऽन्यत्रेति निश्चिस,

ममिषिकलं भगवधरणारिवन्दमत्रैवाऽऽगत्य पश्यन्ति । अतस्तद्वाक्यादवगम्यते ः गमेत्र भगवातिति । नतु तेषां पूर्णसायनाभावात्समाथौ नाऽऽत्मसाक्षात्कार इति चेत् १ तत्राऽऽइ—म्ह्र्यो जिर्नान्द्रया निर्जितमातरिश्वन इति । ते ह्युपनिषदर्शं विचारपूर्वकं गुरुमुखात्सम्यगवगत्य स्रयो मृत्वा, पश्चाद्वह्वचर्यादिना जितेन्द्रिया भृत्वा अपहतपाप्मानो, यमादिक्रमेण निर्जितो मातिश्वा गैस्ताद्वाः । तस्यात्र तेषां साधनाभावः । नतु चश्चर्याद्वः कथं भगवान् १ तत्राऽऽह—भक्तमुन्कलिन्याः । तस्यात्र तेषां साधनाभावः । नतु चश्चर्याद्वः वश्यन्ति । किन्त्वन्तःकरणेन । यथा आत्मसान्यमन्तिने । न हि ते चश्चपा भगवन्तं पश्यन्ति । किन्त्वन्तःकरणेन । यथा आत्मसान्यमन्तिने । वहि ते चश्चपा स्वयम्भूस्तस्मात्त्यराङ् पद्यति नाऽन्तरात्मन् । क्षात्कारे—"पराश्चि ग्वानि चयतृणत्स्वयम्भूस्तस्मात्त्यराङ् पद्यति नाऽन्तरात्मन् । क्षित्रद्वीरः प्रत्यमात्मानभेक्षद्वावृत्त्वच्यप्रसृत्तस्मात्त्यराङ्कलि' ति श्रुतौ प्रत्याहारेणाऽन्तर्नीन्वश्चर्या हृदयं प्रविष्टेन स्वाऽऽत्मानं पश्यिति तथा बहिः श्विते भगवति भक्तया उत्विरितेना- उत्तःकरणेन ऊर्ध्व किलितेन चहिरागतेन चश्चःप्रविष्टेन भगवन्तं पैरयन्तीत्यर्थः । नतु तथापि तत्वम- उत्तःकरणेन ऊर्ध्व किलितेन चहिरागतेन चश्चःप्रविष्टे । कृत एतत् १ तत्राऽऽह—स त्यिमिति । कोमलस्यरेपाने । एष एव स आत्मत्वेनोपदिष्ट इत्यर्थः । कृत एतत् १ तत्राऽऽह—स त्यिमिति । स्वतः स्वातनं भावत्यप्रदिष्टे कि प्रयोजनम् १ तत्राऽऽह—परिमार्थ- महितीति । आत्मत्वेनोपदिष्टे भगवत्यपरिष्टे कि प्रयोजनम् १ तत्राऽऽह—परिमार्थ- महितीति । आत्मत्वेनोपदिष्टे भगवान् सवार्तनं प्रकृतिकार्यं नाग्यतीलर्थः ॥ २२ ॥ द्रिकर्तुमर्वतेनि । आत्मत्वेनोपदिष्टे भगवान् सवार्तनं प्रकृतिकार्यं नाग्यतीलर्थः ॥ २२ ॥

श्रीमद्वस्त्रभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं सर्वप्रकारेण साक्षाद्रगवानेवाऽयमित्युक्ते प्रपञ्चकर्तृत्वेन भोक्तृत्वादिभावापत्ती जीवतुल्यता स्मादित्याग्रक्काऽऽह—

स वा अयं सर्यनुगीतसत्कथो वेदेषु गुह्येषु च गुह्यवादिभिः। य एक ईशो जगदात्मळीलया खजत्यवत्यित न तत्र सजते॥ २३॥

स वा अयमिति । कर्तृत्वसमानाधिकरणं भोकृत्वं किचिदेव । यत्र खार्थं कियते । भगवांस्तु जीवार्थं करोतीति न भोकृत्वम् । जीवरूपेणैव भोकृत्वम् । तेन रूपेण दोषसम्बन्धे न दोषः । न हि दन्तकेशादीनां शुभ्रत्वादिसम्बन्धे अंशिनो देहस्य काचित्क्षितिभीवति । अंशेषु तु स गुण एव न दोषः । तद्यंभेव तथा निष्पत्तेः । अंशांना तुं न स्वतो जगित्तिमीणसामध्यं पाठकानामिव । नतु "प्रयोजन-मनुदिइय न मन्दोऽपि प्रवर्तत्त" इति स्वप्रयोजनाभावे केवठं परार्थं कथं स्वर्यात् ? तत्राऽऽह—मनुदिइय न मन्दोऽपि प्रवर्ततः देति स्वप्रयोजनाभावे केवठं परार्थं कथं स्वर्यात् ? तत्राऽऽह—स्वप्रमीतस्तकथ इति । हे सिख । अतु पश्चात् करणानन्तरं गीता रागपुरस्यरमंभिन्यका सिद्धः कथा यस्य । भगवतः प्रयोजनं तथा कृते सन्तः कीर्तयन्तीति । सिखिनित्री सस्य-पर्यक्त सिद्धः कथा यस्य । भगवतः प्रयोजनं तथा कृते सन्तः कीर्तयन्तीति । सिखिनित्री सस्य-पर्यक्तं प्रयोदित्युत्तीता भगवित्ररूपणानन्तरं रागपूर्वकपुत्तौ सदूपा भगवदूपा कया यस्य । जीवानां पर्यन्तं प्रयोद्यानित्युत्ते । अस्मिन्यक्षे कृपया परदुःखद्रीकरणार्थं प्रवृतित्तित्युक्तम् । नन्तव कि प्रमाणम् । न हि भगवान् स्वयमागत्य कथयति । किन्तु किनिवद्धवकृत्वमेवेत्याश्वक्षाऽऽह—वेदेषु प्रमाणम् । न हि भगवान् स्वयमागत्य कथयति । किन्तु किनिवद्धवकृत्वमेवेत्याशक्षाऽऽह—वेदेषु प्रमाणम् च ग्रुद्धाद्विभिरिति । गुद्धेषु वेदेषु परमोपनिपत्यु—" विष्योः कर्माणि पर्यत

<sup>3</sup> बक्तव्यापीति घ. वाssगत इति क. चापगत इति ग. घ. क. ३ तदानीन्तनाया इति छ. ४ न कपाणि चेति क. म कपाणीति छ. ५ केवलमिति छ. ६ भिन्ने इति छ. घ. क. ७ नेति नास्ति घ. ८. हासाधिति क. ९ तत्प्रयोः अनपरम्पराभिति घ. क. ९० साधनपरम्परां अमेणेति क. ग. ९९ सन् स इति ग. ९२ अन्तर इति छ. घ. ९३ स चेति ॥, ९४ अग्वानिति नास्ति छ.

१ फरानेति नास्ति स. २ विचारपूर्वकमिति नास्ति स. ३ पस्यतीत्वर्य इति घ. ४ सरवमिति घ. ५ न योऽयमिति स. ६ सवायन इति ग. घ. ७ न त्विति घ. ८ एव नकारो "मन्दोऽपि न प्रवर्तत" इत्यन्ययोगन्यस्तः घ. ९ कारणानन्तर-भिति स. प. १० पुरस्सरमग्रेऽभिन्यक्त इति घ. इ. ११ वेति नास्ति स. १२ उक्त्वेति स. ग. १३ मुक्तिरानायेति स. घ.

यतो बतानि परपदो" "आत्मा यो अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य" इति " अम्मस्यपार-" इत्यारम्य सर्वान् तत्तत्प्रकरणे श्यितान् भगवद्वणाननृद्य "य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ती-" त्यन्ते भगवत्त्वरूपगुणज्ञानानन्तरं भगवत्त्वरूपं प्रतिपादितम् । तथा " भक्तया मामभि-जानाति" " श्रुण्वन्ति गायन्ति " " सभाजयन्ते मम पौरुषाणी " लादिवाक्येश्रं गुह्ममेव कथयन्तीति विश्वकिटतया निरूपितम् । नतु नानाप्रकरणेषु निरूपितो भगवान प्रकरण-मेदादिस्त्रो भवेत् । शुन्दान्तराभ्यासवत्प्रितयाया अपि भेदकत्वात् । तत्राऽऽह-य एक इति । सर्वप्रकरणेषुको भगवानेक एव । " सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाच्यविद्योपादि " त्यत्र निरू-पितम् । "सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशादि " त्यत्र च । एकस सर्वत्रोपदेशे हेतुमाह—ईश इति । ईशो हि सर्वैरनुवर्तिभिनिरूप्यते । जगतो निर्माणे क्षेशाभावमाह—आत्मस्रीखयेति । ईश्वरसी-लया । अन्येपां दुष्करत्वेऽपि भगवतस्तु सा लीला । अस्ति संहरति । आत्मनि स्थापयित वाँ । यद्यपि गुणानकथनद्वारा संजते तथापि तत्र न संजते ॥ २३ ॥

एवं सर्वप्रकारेण मगवत्त्वे निरूपिते तादशस्याऽत्राऽऽगमने को हेतुरित्यवाऽऽह-

## यदा ह्यधर्मेण तमोधियो नृपा जीवन्ति तत्रैष हि सत्त्वतः किल । धत्ते भगं सत्यमृतं दयां यशो भवाय रूपाणि दधयुगे युगे ॥ २४ ॥

यदेति । स्थितिर्हि भगवत्कायी सामान्यविशेषभेदेन द्विविधा । तत्र सत्त्वादयो गुणा अधिकृताः। ते च "रजस्तमश्वाऽभिभृय सत्त्वं भवती"त्यादावन्योपमर्देनैव प्राद्वर्भताः । तत्र यदा सत्तं तिरस्कृत्य रजस्तमसी प्रादर्भवतस्तदा स्थितावधिकृतं सत्त्वं स्वतो दुर्वछं सत् भगर्वन्तं निवेच समा-नयति रजस्तमसोः सकार्ययोरुपमर्दनार्थम् । तदा सत्त्वेन रूपाणि धत्ते । सत्त्वस्य शरीरसमवायित्वं वा शरीरवोधकेत्वं वा शरीरत्वं वा प्रांदर्भोवनिमित्तत्वं वा भवति । तदा सत्त्वस्य अवयवा अपि पृथेक पृथक रूपाणि विभ्रति । सर्वयुगेष्वेवं व्यवस्था । अतः सत्त्वसहायार्थं भगवदागमनमित्यर्थः । यदेति नैमित्तिकमुक्तम् । निमित्ते सञ्जाते नैमित्तिकस्याऽऽवश्यकत्वमिति हिशब्दार्थः । धर्मस्य प्रतिच्छाया-रूपोऽधर्मः समृतकञ्जलबद्धस्यसम्पचीयमानः सर्वासां प्रजानां राजनि वर्तुलं भवति । ततश्राऽध-र्मेण पुद्धेवावरकेण भ्राम्यमाणचक्षुषा परिदृश्यमानघटादिवत् पापव्याप्तदृष्टवा वस्तुनां याधातम्यं न प्रकाशते । तदा ह्यन्था इव पदार्थान् एद्धन्ति केवलं जीवनार्थम् । राजानो हि पेलिने भगवदंशास्तेपा-मन्थत्वेन जीवनं निमित्तम् । नृन् पान्तीति पालितानामप्यधर्मनिष्ठता स्चिता । एवं सर्वतोऽप्यधर्म उत्यितः । तत्र तन्निराकरणार्थमेप एव परमारमा । सगुणस्य तत्र सामर्थ्याभावात् । कि.छे.ति । " यदा यदा हि धर्मस्ये"ति वाक्यानि प्रमाणानि । रूपाणि दधद्वा सत्त्वेन भगादि धते । भगादि वा दघरसत्त्वेन रूपाणि धत्ते । एतद्व्याख्यानद्वयेऽपि भगादीनां कथनं व्यर्थभिति चेन्न । रूपाणि दथद्यदि भगं न धत्ते तदोत्पन्नो भगः ऐश्वरी भावोऽधर्मेण गृहीतो विपरीतफलः स्यात । यदा वा मगं गृहीत्वा रूपाणि न गृह्धीयाचदा राज्ञां वधो न स्यात् । मृलभृतत्वाच तेषाम् । अतो- १ स्कं. १० अ. २६ छो. ] उपमैनिसकरणार्थं भगादीनां ग्रहणम् । राजनिसकरणार्थं च रूपाणाम् । भगस्तु मगवदैश्वरो मावः । ईश्ररपर्मः प्रमेयवलपोषकः । ऋतमनुष्टीयमानो धर्मः पूर्वकाण्डार्थः प्रवृत्तिस्वभावप्रमाणवलपोषकः । सत्यं प्रमीयमाण उत्तरकाण्डार्थो निवृत्तिप्रमाणवलपोपको ज्ञानरूपः । द्या लैकिको धर्मो व्यव-हारपोपकः । यदास्तु भक्तिप्रतिपादकः पुष्टिधर्मः । एते हि पञ्चांऽशा विद्याया भगवदिच्छा धर्मो ज्ञानं दया भक्तिरिति पूर्वोक्तानामुद्भवाय ॥ २४ ॥

श्रीमद्दलनाचार्यचरणविरचिता ।

एवं भगवदंवतारप्रयोजनमुक्ता प्रासिङ्गकानां फलमाह अहो इत्यादि पश्रभिः-अहो अलं श्लाच्यतमं यदोः कुलं अहो अलं पुण्यतमं मधोर्वनम्। यदेष पुंसामृपभः श्रियः पतिः खजन्मना चङ्गमणेन चाऽश्रति ॥ २५ ॥

अवतीर्णो हि कचिद्वंशे भवति । कचिदेशे कचितिष्ठति । कैश्चित्सह व्यवहरति । तथापि न तेषु तालग्यम् । तेषां तु भगवत्सम्बन्धमात्रेणैव कृतार्थता । तत्र प्रथमं जन्माधिकरणयोर्वश्रदेशयोराह् । अहो इत्याश्रय्ये । कुत्र यदुः पित्रा शासो ठोकैर्निन्दितः । कुत्राऽयमुत्कर्षः । मगवत्यवतीर्णे तद्वशीयं समृता ठोको नमस्यति । अन्तं पूर्णम् । एतस्मादुत्कपीदन्योत्कर्षी न वक्तव्य आधिक्यशीपीदिहेतुकः । भाष्यतमिति । अन्येषा हि वंशानां धर्माद्यं कदाचित्रिरूपणमायाति । भगवनस्तु सर्वेषा-मपेक्षितत्वात्तिक्रूपणार्थं यदुवंशः सर्वदा स्तुतो भवतीति । एवं मधोरपि वनम् । सतां निवासा-भावात्र मथुरा निर्दिष्टा । मथोदैंत्यस्य वनम् । पश्चात्पुत्रादिन्यो विमागः । अतो इन्दावनादिक-मपि मधुवनमेव । तस्य देशस्य पुण्यतमत्वेऽपि दैत्याकान्तत्वाद्धमत्वम् । वनत्वाद्धपानकत्वम् । दैत्यभयाकान्ते भगवत्स्मरणमपि दूरे कुतो भगवान् । अलमिति । न द्येतस्मादन्य उत्कर्षः सम्भवति । देवैष्यीधिष्ठाने हि देशस्य पुण्यतमन्त्रं भवति । तत्र सर्वेदेवैषीणां भर्तरि भगवति कि वक्तव्यम् १ तत्र वंशस्य सर्वोत्कर्षे हेतुः —यत् यस्मात्कारणात्युंसामृपमः खजन्मना अव्यति पूज-यति गच्छति वा। अन्ये हि क्षीणां भत्तारः । पुरुषोत्तमस्तु पुंसाम्। तथाच जर्गात सर्वे स्त्रीस-हिताः पुरुषा एतस्य भवन्ति । अतस्तस्य पूजने सर्वैः पूजितं भवति । तद्रमने वा सर्वैगतं भवति । मधुवनस्योत्कर्षे हेतुः — यस्मादेष श्रियः पतिः चङ्कमणेनाऽश्रति । चकाराजन्मना च । वनं हि सुन्दरसुवर्णोद्यभावान्त्र श्राथिष्ठं भवति । भगवति तु समागते रुक्ष्मीरिप समागतेति हीकिकीमठौकिकी च शोभां प्राप्नोतीत्यर्थः । चङ्कमणं चाँऽरुसगतिः । श्रीपतित्वेन गोपिकाक्रीडाऽपि स्चिता ॥ २५ ॥

इदं त्वत्याश्चर्यं यर्त् कुशस्थल्या उत्कर्षः । तदाह—

अहो बत स्वर्यशसस्तिरस्करी कुशस्थली पुण्ययशस्करी भुवः। पश्यन्ति नित्यं यद्नुयहेषितं स्मितावलोकं स्वपितं सम यत्प्रजाः॥२६॥ अहो बतेति । अहो इति पूर्ववत् । अधिकोऽत्र विशेषो — बतेति । देशप्रोन्तम्मिदीपा-कान्ता सिकतामयी च । सा स्वर्थशसस्तिरस्करी जाता । तिरस्करणशीट्य । स्वर्गे हि देवास्तिष्ठन्ति ।

१ एवमिति घ. १ चेति नास्ति घ. १ निरूपितमिति स. ४ वेति नास्ति स. ५ यदा श्राधमेंगेतीति स. ६ सा सामा-न्येत्यादि ग. ७ इत्यादि अन्योन्योपम्हेंनेति च. ८ मगवतीति ख. ९ शरीरशोधकलमिति घ. ९० प्रादर्मवति मिललं वैति स. प्रारुमांवनिमिलं वेति घ. ११ प्रथम् गणीति घ. १२ बुद्धा विवेकेनेति क. घ. १३ वसूनामिति स. १४ मालमते इति ख. १५ इंभरो भाव इति ख. य. घ. इ.

१ धर्महानं यदा भक्तिरितीति स. २ भगवताऽवतारेत्यादि स. ३ देव ऋष्यधिष्ठाने इति ग. घ. ४ स इंदेवतथांगामिति स. धवंदेवऋषीणामिति घ. ५ सर्वेक्वीसहिता इति स. ६ तक्ष्म्यपीति क. ग. च. क. च दाऽल्डेति स. गालगतिदिति घ. < यत इति क. ९ विशः प्रान्तम्मिरिति ज.

द्वारकायां तु देवाधिदेवः । खर्गे त्वप्सरसः । अत्र तु रुक्ष्मीः । तत्रत्याः पतन्ति । अत्रत्या मुच्यन्ते । सभापारिजातादयस्तु तत एवाऽऽनीताः । अपकृष्टादुत्कृष्टे हि समानीयन्ते । इत्याद्यनन्तोत्कर्षः । किञ्च । मुवोऽपि पुण्ययस्करी । यथा देहे चक्षुरेकदेशोऽपि सर्वस्यैहिकामुष्मिकं फर्ठं प्रयच्छिति तथौ द्वारकया सम्बद्धा सर्वाऽपि मृः । धन्या पृथिवी यस्यां द्वारका वर्तत इति । तिष्ठतु दूरेऽयमुर्क्षः । समाधिहृद्यापेक्षयोऽपीयमुत्कृष्टा । तदाह्—पद्ययन्तीति । समाधी किथ्वदेव कदाचिदात्मानं पत्र्यति । अत्रत्यः सर्वदा स्वाऽपि । समाधी खितिरितिकठिना । वायुमनसोश्च्यठत्वात् । प्रयासाधिक्याच । द्वारकायां तु भगवदनुग्रहेण स्थितः । अनुग्रहश्च मुखात्मा ख्यिरः । तदर्शनार्थमेव भगवांस्तत्र स्थितः । स्मितावलोक इति भक्तिज्ञानप्रदत्वं सर्वेन्द्रियाहादकत्वं च । स्वपतित्वेन निश्चङ्कता दोषाभावश्च । प्रजापदेन च पाल्यता । पतिपदेन च तदेकगितत्वम् ॥ २६ ॥

एवमचेतनानामुत्कर्षमुक्त्वा चेतनानां मध्ये भगवत्पत्रीनामत्युत्कर्षमाह विभिः---

नृनं वतस्नानहुतादिनेश्वरः समर्चितो ह्यस्य गृहीतपाणिभिः । पिवन्ति याः सख्यधरामृतं मुहुर्वजिख्यः सम्मुमुहुर्यदाशयाः॥२७॥

नुनिर्मिति । श्चियो हि द्विविधा मर्यादया पुष्टचा च तदीया जाताः । तासामुभयासां (?) यत्सर्व- पुरुषार्थनाशकमसाधनं च तदेव सर्वपुरुषार्थसाधकं जातम् । एवं स्वरूपे भेदद्वयं साधने चैकमिति । अस्य गृहीतपाणिभिः नृनं हरिरिर्चितः । गार्हस्थ्यफळं धर्मसाध्यं, मगवत्फळं मिक्तसाध्यम् । तदुनय- मेकीमृतम् । तत्र प्राधान्यं गार्हस्थ्यस्य । गोपिकावाञ्छितार्थभोगात् । अतो धर्महेतृन् प्राधान्यंन निर्दिशिति । वन्तं तामसम् । स्तानं राजसम् । होमः सान्तिकः । आदिशब्देन त्रयाणां भेदाः । पिः कृत्वा पूर्वजन्मिन अयमेव भगवानीश्वरः सम्यगर्चितः । हीत् युक्तोऽयमर्थः । फळेन कारणानुमानं युक्तम् । कारणेन कार्यानुपानं व्यभिचरत्यपि । यद्यप्यतेभगवान् प्रीणाति तथापि महापुरुषपूजायाः सिद्धिः काऽप्यानुपङ्किकी पूजैवोक्ता । अयवा । व्रतादौ पूजा विहिता । तत्र व्रतमङ्गत्वेन कृत्वा पूजामेव मुख्यत्वेन कृतवत्यः । तत्र पूजावतयोर्धर्मभिक्तित्वाद्भगवतः पितत्वेन सम्बन्धः । ननु कथमेवभवन्यत्वे अयमेवश्वरः पूजित इति । तत्राऽऽह । याः हे सख्यः (?) अधरामृतं पिवन्ति । अमृतपानं हि ईश्वराराधनपूर्वकधर्मकार्यम् । अधरामृतं तु ततोऽपि । तद्ये वर्णयिष्यामः । हे सस्वीति स्पृह्यें तुत्यदुःखत्वमस्माकमपीति वोधितम् । अधरामृतं वृ वर्णयिष्यामः । नतु धर्मभिक्ति-फळमेवैतदस्तु । किमेतदाराधनेनेत्याशङ्कष प्रकारान्तरे व्यभिचारमाह— व्यजस्त्रिय इति । गोप्योऽपि कात्यायनित्रते मत्त्या गानपूर्वकं व्रतस्त्रानपूजादिकं कृतवत्यः । परमर्चनं कात्यायन्याः कृतम् । तेन तासामिच्छा न पूर्णा । यतः यसिमन्नवराग्नते आश्यो यासां ताः केवछं मोहमेव प्राप्तवत्यः ॥ २० ॥

अस्त्वासां भाग्यम् । इतोऽपि रुक्मिण्यादीनां महद्भाग्यम् । या हि काठवशास्त्रवाहे पतिता अन्यत्र नीयमाना अपि बठाद्भगवीन् स्वयमुद्धम्य आत्मसात्कृत्वा असृतं पाययति । स्वसद्शान् पुत्रांश प्रयच्छति । तासामीश्वरपूजनं महदित्याहुः---

१ सं. १० अ. ३० छो. ]

या वीर्यशुल्केन हृताः खयंवरे प्रमध्य चैद्यप्रमुखान्हि शुष्मिणः । प्रयुष्मसाम्वाऽम्बसुतादयोऽपरा याश्चाऽऽहृता भोमवधे सहस्रशः ॥ १८ ॥ एताः परं स्त्रीत्वमपास्तपेशलं निरस्तशोचं वत साधु कुर्वते । यासां गृहात्पुष्करलोचनः पतिर्न जात्वपेत्याहृतिभिर्हृदि स्पृशन् ॥ २९ ॥

या वीर्थश्रत्येनेति । वीर्यमेव शुल्कं कार्यनिवाहकं द्रव्यम् । तेन हताः । तेन राक्षमो विवाह उतः । स्वयंवर इति गान्धर्वः । "गान्धवां राक्षसश्चेव धम्पौ क्षत्रस्य तौ समृतावि-" ति मुख्यविवाहेन परिग्रहीताः । नन्वन्यस्मे दीयमानाः कथं हताः ? तत्राऽऽह—प्रमध्येति । भैद्यः शिशुपाठः । तत्यमुखान् जरासन्थादीन् । द्युष्मिणः कामुकान् । अयमर्थः । क्षियपाणां युद्धवयेनाऽपि सत्त्वेमुत्यवते । तेन धर्मादिकमपि सिःयति । खियो हिःधर्मभक्तियोग्याः । भ्वयं च शिशुपाठादयो दुरात्मानः कामुका बाह्मणवत्प्रतिग्रहेण प्रात्युमिच्छन्ति । अतो युक्तं भगवता हृता रति । प्रयुक्तः, साम्यः, अम्यश्व, सुता यासां रुक्तिमणीजाम्बवतीमित्रविन्दानाम् । सहांस एव अम्यः । महानंसी यस्पेति यौगिक एव शब्दस्तत्र गृहीतः । याश्च पोडशमहत्र्वं मोमवेचे जाते आह-नान्तासां गणना ऋषिभिरेत्र ज्ञायते नाडन्येरिति सद्दश्वरा उक्तम् । तासां भगवदाराधने साधने स्रीत्व-नेव । तद्वि नै भगवतो भोगँयोग्यम् । भगवर्सीन्द्यपिक्षया तासामपेशळत्वात् । शापेन, बन्दा, अन्यप-व्यिद्रण प निरस्तदाीचं शुद्धिरहितम् । यत्रेति खेदे । अस्मदादीनामेतेदभावेऽपि न भगव-न्याप्तिः । अतो यथा भगवतः सामर्थ्यमितिनिकृष्टमप्यत्युत्कृष्टं कैरोति स्त्रेच्छया तथैता अप्ययन्त-निकृष्टं स्त्रीत्वं परं सासु कुर्वते । साभुत्वं सल्मु मनकादिषु वर्तते । तद्पेक्षयाऽपि परमुत्कृष्टं कुर्वते । तत्र हेतुः-पासां ग्रहादिति । सन्तो हि भगवहहे समागत्य कदाचिदेव पश्यन्ति । असां तु विपरीतम् । भगवानासां गृहात्कदाचिदपि नाऽपगच्छति । प्रत्युत पारिजाताद्याहरणेमानाधनोदन-मिं करोति । ननु तर्हि दोपमेव सम्पादयति न गुणम् । ततः किं तासां भाग्यमित्याशक्ष्राहं हृदि स्पृदाक्षिति । तासां हृदि भगवान् स्थित्वा ताः स्पृशन् । तासां हृदि भगवानन्तीति न तासां दोषः ॥ २८ ॥ २९ ॥

एवं भगवद्रपं प्रासङ्गिकं च फौठं भगवान् श्रुत्वा सम्मत्या सत्यवादित्वं स्थिरीकृत्य मन्द्रहासेन च ता दशीकृत्य मिक्तं च दत्त्वा तासां वचनं सत्यं कुर्वन्द्वारकामगमदित्याह्—

## एवंविधा गदन्तीनां स गिरः पुरयोपिताम् । निरीक्षणेनाऽभिनन्दन् सम्मितेन ययो हरिः ॥ ३०॥

एवंविधा इति । अयमेकः प्रकारः । एवमन्येऽपि प्रकाराः सन्ति । स्रीसमृहानां बहुत्वात् । मर्वा एव गिरो भगवता श्रुताः । उद्यैः कथने हेतुः—पुरयोषितामिति । अभिनन्दनं सत्वमुक्तः मिति ॥ ३०॥

१ इत्यायनेकोत्कर्ष इति क. २ पुण्ययशस्तिरस्करोति क. ग. घ. ३ तथेति नास्ति क. ग. घ. इ. ४ द्वारकाया सम्बद्धेति स. ग. ५ अपिनांस्ति घ. ६ सर्वाऽपीति क. ७ अप्युत्कर्षमिति क. ग. घ. ८ अपिनांस्ति स. ९ कार्य्यानुषित्रकीति घ. १० स्पृहाया तुल्यदः खिलमिति स. १९ धर्मः मस्त्रीति स. १२ भगवता खयमिति स.

भ स्वत्वमिति क. स. ग. २ जायत इति ख. ३ नेति नास्ति घ. ४ भोगभोग्यमिति ग. ५ तदभावेऽपोति ग. घ. ६ करोतोति नास्ति घ. ७ फलमिति नास्ति स..

राज्ञो हि ज्ञानाद्रक्तिरिषकेति ज्ञापयितुमाह—

अजातशत्रुः पृतनां गोपीथाय मधुद्विषः । परेभ्यः शङ्कितः स्नेहात्प्रायुङ्क चतुरङ्गिणीम् ॥ ३१ ॥

अजातकान्नुरिति । नामविपरीतं कार्यं भगविद्ग्लया । ज्ञानवत्स्वभावोऽपि तथा । गोपी-धाय रक्षणार्थम् । मधुद्धिष इति शक्काभावाय । परेभ्यः हतवन्धुभ्यः । चतुरिक्कणीं हस्य-श्ररथपदातिरूप्रम् ॥ ३१ ॥

एतावत्कालं कौरवयादवा मिलिताः खिताः । अथोभये पश्चाद्विन्नतया गता इत्याह-

अथ दूरागतान् शोरिः कौरवान् विरहातुरान् । सन्निवर्त्य दृढं स्निग्धान् प्रायात्स्वनगरीं प्रियेः ॥ ३२ ॥

अधेति । उभयत्राऽपि भगवानेव हेतुः । दूरपर्यन्तमागतान् । द्यौरिरिति ठोकेव्यवहारदार्ढ्यं स्चितम् । द्युः पाण्डवानां मातामहो भगवतः पितामहः । अत उभये एक एव । न दूरागमनेन आतुराः किन्तु विरहेण । तथापि न द्यातुरः सह गमनमुचितम् । अत आतुरान्निवर्त्यं प्रियैः सहाऽगमत् । कौरवाः स्वमनस्थेव वयं सह न गमिष्याम इति विरहातुराः । अतो भगवता निवर्तिताः । नन्वत्यन्तमातुरा गृहेऽपि न गच्छेयुरिति नाऽऽशक्वनीयम् । यतस्ते दृढं स्निग्धाः । न हि दृढं स्निग्धः शीव्रं नश्यति ॥ ३२ ॥

मार्गस्यदेशान् श्लोकद्वयेन निर्दिशति-

कुरुजाङ्गलपाञ्चालाञ्छूरसेनान् सयामुनान् । ब्रह्मावर्त्तं कुरुक्षेत्रं मत्स्यान् सारस्रतानथ ॥ ३३ ॥ मरुधन्वमतिक्रम्य सौवीराभीरयोः परान् । आनर्त्तान् भार्गवोपागाच्छ्रान्तवाहो मनाग्विभुः ॥ ३४ ॥

कुरुजाङ्गलेति । कुरुजाङ्गलदेशो हस्तिनापुरदेशः पाँडालादिदेशैकदेशः । तदा नैवं विभागेन माँगे स्थितं इति तानुहिशति । पाञ्चालदेशः कम्पिलादेशः । श्रारसेनान् वटेश्वरदेशान् । अन्यांत्र यमुनातीरदेशान् परपारस्थान् । ततः कुरुक्षेत्रदेशः । सरस्ततीहपद्वतीमध्यदेशो ब्रह्मावर्त्तम् । मतस्यदेशो विराददेशः । ततः सरस्ततीतीरदेशोऽम्बिकावरादिः । मरुरलोदकदेशः । धन्वोऽनुदैकदेशः । भूमिसिकताभेदनिरूपणाय अयशन्दः । सौचीरदेशः सुराष्ट्रदेशः । आभीरदेशः कुन्तीपुरदेशः । ततोऽपि परानानर्त्तान् द्वारकादेशान् । मध्ये देशनामभिरुद्विशं सम्बोधयिति हे भागचिति । युक्तमेव भृगुवंशस्य तथात्वम् । किन्तु भगवानेव तान् देशानुपागात् । एकेनैव दिवसेन तावह्रगमनेऽपि मनागेव श्रान्तवाहो जातो न तु सर्वथा । किमित्येकेनैव दिवसेन गत इत्यत्र हेतुः—विस्रिति ॥ ३३ ॥ ३४ ॥

मध्ये तत्रं तत्र भगवत्प्जामाइ-

१ स्कं. ११ अ. १ स्त्रो. ]

तत्र तत्र ह तत्रसेहिरिः प्रत्युचतार्हणः । सायं भेजे दिशं पश्चाहविष्टो गां गतस्तदा ॥ ३५ ॥

श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणविरचिता ।

तत्र तत्रिति । हेति निश्चये । कोऽपि देशो भगवत्युजारहितो न जात इत्यर्थः । प्रत्युद्यत-मईणं यस्य । पूर्वभेव भगवानायास्यतीति मार्ग एव पूजासाधनानि स्थापितवन्त इत्यर्थः । एवं पूजितो भगवान् सायकाले पश्चादिशं पश्चिमसमुद्रतीरं भेजे । तत्र विश्रामं कृतवान् । गोधूलि-कायां नगरप्रवेशः कर्त्तव्य इति । भगवान् यदा सन्ध्याप्रतीक्षया स्थितस्तदा सूर्वेण न विलम्बः कृत इत्याह—गविष्टो गां गतस्तदेति । गवि किरणेऽवंस्थिते विम्वमात्रं दृश्यत इत्यर्थः । तादशः सूर्यो गां गतः जले प्रैविष्टः । "अन्द्र्यः मातस्देश्यपः सायं प्रविदाती"ति श्रुतेः । समुद्द्वते जातमित्यर्थः ॥ ३५॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे दशमोऽघ्यायः ॥ १० ॥

# एकादशोऽध्यायः।

एवं कौरवभक्तानां सर्वसौख्यं निरूपितम् । द्वारकास्थितभक्तानामेकादश उदीर्यते ॥ १ ॥ प्रवेशे च प्रविष्टस्य स्थितस्याऽप्युत्सवस्त्रिया । प्राकृतानामिव स्नेहः शास्त्रार्थं जानतामपि । कृष्णेच्छातस्तदित्युक्तवा प्रस्यापित्तर्निरूप्यते ॥ २ ॥

पूर्वाध्यायान्ते भगवतो द्वारकाप्रवेशार्थं सुसुहूर्तं निरूपितम् । अत्र प्रयमं प्रवेशे मङ्गलमाइ ।

शह्वनादस्तथा स्निग्धदर्शनं स्तोत्रमेव च।
दूरान्मङ्गलमेतद्धि कलशादिस्तथाऽन्तिके ॥
दुं:खिते नगरे कृष्णो न प्रवेशमिहाऽहिति।
अतः शह्वनिनादेन सुखिनस्तान् करोति हि॥
बारका जलदुर्गं हितदन्ते नगरं महत्।
आनर्त्ताख्यं तत्प्रवेशः पूर्वं पश्चात्पुरसा हि॥

१ रक्षणार्थे इति क. घ. २ शङ्कामान इति घ. क. ३ लोकिकव्यवहारेलादि ख. लोकव्यवहारार्थेदाक्रांमिति ध. इ. ४ पद्माक्षादीलादि क. स. घ. ५ मार्गे इति नास्ति ग. ६ स्थिति इति घ. ७ घन्नो तुरगदेश इति ख. घन्नोऽनुकवेश इति ग.

१ तत्र प्त्रामाहेति च. २ अभि स्थिते इति ख. ३ जलं प्रविष्ट इति च. ४ अम इति ग. घ. ५ उत्सवाक्षिचेति स.

१६०

अतो मगवानानर्त्तपुरनिकटे गत्वा पाञ्चजन्यध्वनि कृतवानित्याह-

#### स्रत उवाच---

आनर्त्तान् स उपवज्य स्ट्रद्धान् जनपदान्स्वकान् । दभ्मो दरवरं तेषां विषादं शमयन्निव ॥ १ ॥

आनस्तीनिति । बहुवचनमवान्तरग्रामाभिप्रायम् । स्वृद्धान् । सुष्ठु ऋद्धान् सस्येधनादिभिः । खकान् । सकीयान् द्वारकानिवेशानन्तरं वासितान् । "यस्य ध्वनिदीनवदर्पहन्ते" त्यमङ्गलक्ष्प-दैत्यानां निराकरणार्थं दरवरं शङ्कश्रेष्ठं वादितवान् ॥ १ ॥

मगवता वाद्यमानः शङ्कः केनचिँद्वर्णितः । सोऽप्युपनिवद्धः---

स उचकासे धवलोदरो दरोऽप्युरुकमस्याऽधरशोणशोणिमा ।

दाध्मायमानः करकञ्जसम्पुरे यथाऽब्जवण्डे कल्रहंस उत्खनः ॥ २ ॥

स उचकास इति । अर्थ्वण्यन्तं चकासे । धवलमुदरं यस्य । एतादशो दरः । उरुक्रमसा-**उधरशोणेन रूपेण** शोणिमा शोणयुक्तः । करकमलद्वयस्य मध्ये सम्पुटे । यथा कमलसमूहे ऊर्ध्व शब्दायमानो इंसो भवति ॥ २ ॥

पाअजन्यध्वर्नि श्रुत्वा सर्वे देशनगरवासिनो निश्चयेन भगवन्तमागतं ज्ञात्वा परमानन्दनिर्नृता अपि दर्शनार्थमत्रे गता इत्याह—

> तमुपश्चत्य निनदं जगद्मयभयावहम्। प्रत्युचयुः प्रजाः सर्वा भर्तृदर्शनलालसाः ॥ ३॥ तत्रोपनीतबलयो रवेदींपमिवाऽऽहताः। आत्मारामं पूर्णकामं निजलाभेन नित्यदा ॥ ४ ॥ प्रीत्युत्फुछमुखाः प्रोचुईर्षगद्गदया गिरा । पितरं सर्वसहृदमवितारिमवाऽर्भकाः ॥ ५ ॥

ं तमुपश्चत्येति । यस्मिन् श्रुते मृत्युभयमपि गच्छति किमन्यद्भयमित्याह--जगद्भयभ-यावहमिति । पात्रजन्यं द्यायुषं शतुवधार्थं निष्पादितं घातकस्वभावम् । तदत्र मङ्गले कथ-मुपयुज्यत इत्याशङ्का अत्रापि धातकरूपेणेव मङ्गलत्वमिति जगतो यद्भयं तस्य भयमावहती-स्युक्तम् । प्रत्युद्ययुः । अन्योन्यं प्रतिकूलतया उत् ऊर्ध्वमग्रे यर्युः । या प्रापणे । अन्योन्योप-मर्देन अहमहिमकया अग्रे गता इत्यर्थः । सर्वा इति । नाऽत्राऽवान्तरजातिर्नियामिका । भर्तत्वस्य तुल्यत्वात् । शास्त्रार्थपरिपालनाय सर्वे उपायनपाणयः समागताः । तत्रोज्ञावचत्वसिद्धये दरिदा अपि सम्मवन्ति । तेषार्श्वंपायनं भगवतः कोपयोगायेत्याशङ्क्याऽऽह—रचेदीपिमिति । विलः पूजासाधन-द्रव्यम् क्याचित्कियया हि भिन्नो भगवति सम्बध्यते । तदैव हि परमानन्दः । तत्र दृष्टश्चेन्द्रियसम्ब-न्धेऽपि देहसम्बन्धसिद्ध्य वसुपायनानयनम् । सूर्योद्देशेन दीपदानं विहितम् । न हि दीपेन सूर्यस्य

किश्रित्कार्यं सिद्धाति । तथापि त्वत्यरोक्षे वयमनेन जीवाम इति दैन्यरूयापनेन दयोत्पत्तौ हेतुर्भवति । . तया मगवत्यपि स्वविद्यमानद्रय्येणोपढीकनम् । तदा भगवता ताः सर्वा आद्देण सुर्खिताः कृताः । तेषां पूर्णमनोरयानां यत्कार्यं तदाह--आत्माराममिति । अथवा । पूर्वमेवाऽऽदता बात्मारामं प्रत्युचयुरिति सम्बन्धः । स्तोत्रोपक्रमस्तु -- द्रीत्युत्युत्केहित । उत्कृष्टैरप्युपनीत उपायने मगवतोऽपेक्षा नास्तीति वक्तुं तं विशिनष्टि—आत्मारामं पूर्णकाममिति । उमये हि विषया-न्नाऽपेक्षन्ते । येषां विषयापेक्षेव नास्ति । ये वा पूर्णविषयाः । तत्र विषयापेक्षाभावः--- "परं हङ्गा निवर्ततः इति वाक्याद्भगवति प्राप्ते भवति । भगवांस्त प्राप्तेमगवानात्मारामः । अत एव पूर्ण-कार्मः। "आत्मेराम आसकाम" इति श्रुतेः । अथवा । कामस्तु पूर्व सष्टवैर्य भगवत्युत्पन्नः । स सर्वसृष्टपदार्थान् व्याप्य स्थितः पूर्ण इत्युच्यते । स जीवेषु कदाचिन्न पूर्णो भवति । सर्वजीवा-र्थत्वाद्विषयाणाम् । भगवतस्त् सँवं प्राप्तमिति पूर्णत्वम् । उभयत्राऽपि हेतः—निजलाभेति । निजं खरूपम् । निजा वा सर्वे प्रापिश्वकाः पर्दार्थाः । निरुवदेति । तिरोभावानुत्पत्तिदशायामपि । अव्यक्तादिनिधनत्वात् । अव्यक्तंस्य च भगवत्त्वाद्विपयपक्षे सदेत्युक्तम् । अवतीर्णदशायामपि स्वरूप एव स्थितत्वात् नित्यदेति । म्तोत्रपक्षे समागतस्य क्रिष्टत्वमाशङ्क्य तथात्वे स्तोत्रासम्भवातिबद्धत्य-र्थमुक्तमात्मारामादि । स्नेहमुद्रिरन्यः म्तोत्रं कुर्वन्तीति तासां खरूपमनुवदति भगवत्प्रीत्पर्थम्---**भीत्युत्फुल्लमुखा इति ।** प्रीत्या ह्युत्फुलमुखत्वं लोकसिद्धम् । येषां यद्विरहेण मुकुलता मुखस्य तेषां तहर्शनेनोत्फुलता । तदा हि मुन्ते स्थितं माधुर्यं प्रकटीभवति । ततस्तत्सहितानि वाक्यानि मिष्टानि भवन्ति । किन्न । हर्षगद्भद्भा गिरेनि । स्तोत्रं हि गानात्मकं वेदे प्रसिद्धं स्थिरमनसां कर्मोपयोगि न तु भक्तानां प्रेम्णा ससम्भ्रमचित्तानाम् । अतो गिरेत्युक्तम् । तत्राऽपि यो दर्ष आन-न्दोद्गमसोन गद्भद्या । गद्भदशन्दोऽनुकरणशब्दः शब्दे तथा ध्वनियुक्तत्वं वदति । गद्भ व्यक्तायां बाचीति गद्धातुर्द्धिरुक्त आदरं बोधयति । एवं हपीदराम्यां परिग्रहीता वाणी ययाकथित्रिस्सरित । सा श्रोतर्यपि हर्षमादरं च जनयति । तदुक्तम् ---गङ्गद्येति । धार्श्यदोषं वारयति---पितरमिति । यया प्रोपिते पितरि समागत महाराजाधिरांजित तत्पुत्रा उद्गच्छन्ति । अत्र तथा विकलन्तं नास्तीति दशन्तान्तरमाइ-सर्वसुहृद्भिति । सर्वसुहृद्रोः । "गौर्षाव सर्वस्य मित्रमि" ति श्रतेः । तां यथा तद्वत्सः सन्ध्यापर्यन्तं क्षुधितः स्वजातिशन्दं कुर्वन्नप्रधावति । अत्राऽपि दीनतमत्वामावाद दृष्टान्तान्तरमाह अवितारमिति । यथा अरण्यादौ भयस्थाने चौरादिभिर्मार्थमाणा अर्भकाः पर्व-परिचितं रक्षणसमर्थं दृष्टोद्रच्छन्ति, वदन्ति च खखेदम् । तद्वदित्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥ ५ ॥

श्रीमद्वलुभा चार्यचरणविरचिता ।

सर्वाः प्रजाश्रतुर्विधाः । स्त्रीपुम्भेदेन प्रथमं द्विविधाः । पुरुषास्त्रिविधाः । इःनिविषयिभक्तभेदेन । तत्राऽऽद्यानां ज्ञानिनां वचनमाह---

नताः स्म ते नाथ सदाऽङ्किपङ्कातं विरिश्चिवेरश्यसुरेन्द्रवन्दितम्। परायणं क्षेममिहेच्छतां परं न यत्र कालः प्रभवेत्परप्रभुः॥ ६॥ नताः स्मेति । तेऽब्रिपक्षजं नताः स्म । "नमो नम इत्येताबत्सदुपशिक्षितमि"ति

<sup>9</sup> सहस्येति स. १ द्वारकाप्रवेशानन्तासिति क. स. १ केनचिद्विनितिसित स. ४ अयुरिति घ. ५ अयगताविति घ. ६ उपादानमिति ग. ७ उपायनमिति ख.

९ प्राप्तमिति ग. २ आत्मकाम इति कः ग. घ. खपुस्तके तु संशोधितः पाठ आत्मराम इति । मूलसंवादीति स एवेहा-\$5हतः । ३. सृष्ट्यर्थमिति नास्ति ग. ४ सर्व भगवतः प्राप्तमिति क. ग. घ. ५ सर्वे इति नास्ति स. ६ सर्वे भदार्था इति क. सर्वपदार्था इति स्त. ७ सर्वे नित्यदेति ग. घ. इ. ८ तिरोभावानुपपत्तीत्यादि ग. घ. ९ अव्यक्तस्त्र चेति सा. अव्यक्तस्य भगवस्यादिति ग. ३० महाराजाधिराजेऽपीति क. स. ग.

**्रिस्कं. ११ अ. ७ छो**.

सिद्धान्ताद्भगवति दृष्टे नमनमेन कर्नव्यम् । सर्वज्ञत्वेऽपि भिन्नतया स्थापितत्वात् । "किमासनं ते गरुडासनाये"ति वाक्याह्य । ननु किं फलार्थ नमनम् । तन्नाऽऽह । हे नाथ ! हे पालक मर्तः । सत एव सर्वकामनापूरंकत्वान्तित्य एवाऽयं नमस्कारः । न काम्य इति ज्ञापयति—सदिति । प्रवेशोऽपि नाऽपेक्ष्यत इत्यभिप्रायः । ननु कथं मह्मलोकादिगमनफलपित्यागेन सदा नैमनेनैवं स्थितिः प्रार्थ्यते । तन्नाऽऽह—विरिश्चित्रेवर्थयिति । विरिश्चित्रेवस् । वैरश्च्यो महादेवः । सुरा देवा अन्ये । इन्द्रश्च । एभिश्चतुर्विषेक्षकृष्टेरपि वन्दितम् । तत्र गतानामप्येतदेव कार्यम् । वतो द्रापेक्षया निकट एव स्थित्वा नमनं वरम् । ननु यद्यपि ज्ञानिनामिहिकामुष्मिकफलविरागो भवित । मगवत्तासुज्यं च भिक्तरसान्नाऽपेक्ष्यते । तथापि भगवता सह गमनसामर्थ्य स्थानच्यतिहन्यपिन्वन्यामावः स्थितज्ञानादिसंरक्षणं चाऽपेक्ष्यत एव । ततस्तदर्थं क्रंयं न नमनमित्याश्चान्या-ऽऽह—परायणमिति । इह संसारप्रवाहे परं क्षेममिन्छतां यत्परायणमाश्रयभूतम् । रक्षकमिति यावत् । चरणारविन्दमेव सर्वसाधकं क्षेममिहेच्छतामिति पदत्रयेणोक्तम् । तत्र क्षेमपदेन ज्ञानादिरक्षा । इहेति स्थानादत्रच्युतिः । इच्छतामिति सह गमनच्छायां तत्सामर्थदानं च । यद्यपि वाक्यार्थो न भवित तथापि पदार्थः । ननु देहस्य कालप्रवाहजातत्वान्नमनसिद्ध्यर्थमिप देहस्थितिः काम्येति चेत् ? तत्राऽऽह—न यत्र काल इति । यत्र नमने स्थितो भगवित नम्रत्वाद्भगवत्से-वक्ष्य कालस्य न प्रभवः । परो वासुदेवः प्रभुर्यस्य ॥ ६ ॥

विषयपरा आहु:---

भवाय नस्त्वं भव विश्वभावन त्वमेव माताऽथ सुहृत् पतिः पिता । त्वं सद्गुरुर्नः परमञ्ज दैवतं यस्याऽनुवृत्त्या कृतिनो बभृविम ॥ ७ ॥

भवाय नस्त्विमिति । हं विश्वभावन ! सर्वानव विषयसम्बन्धेन भावयस्पिधकान करोषि । अतोऽस्माकमण्युद्भवाय भय । नस्त्विमिति वा हेतुः । यतोऽस्माकं त्वं स्वामी । सर्वप्रार्थनायामतुचितत्वाभावाय भगवित पर्डुमेत्वं प्रतिपादयिति—मात्तत्यादि । त्वमेव नो माता । त्वद्भादिव निर्मतत्वात् । उदरस्थानां जीवानामेव बहिः सृष्टेः । ब्रह्माण्डास्ये चोदरं साम्प्रतमिप स्थितः । लोकं भ्रतीत्वात् । उदरस्थानां जीवानामेव बहिः सृष्टेः । ब्रह्माण्डास्ये चोदरं साम्प्रतमिप स्थितः । लोकं भ्रतीत्या तु या माता सा जरायुवत्योपकवद्या । अतस्त्वमेव माता । अतो रोदनेन वलाद्वा त्वमेव प्रार्थनीयः । किष्व । अध्य तदनन्तरं विवेकदशाः वामिप त्वमेव प्रार्थः । यतस्त्वं सुद्धत् मित्रम् । "द्या सुपर्णा सयुजा सम्वाये"ित श्रुतेः । सुर्षु हृदयं यस्य स सुद्धत् । एकस्मिन्नेव हृदये उभयोः स्थितत्वात् । सुष्टु हरतीति वा । सर्वफलमोक्तृत्वात् । अत एव युक्तयाऽपि भवोनेव प्रार्थनीयः । सर्वफलदातृत्वात् । किष्व । असवाय-परार्थेन दण्डनेऽपि भवानेव प्रार्थनीय इत्याह—पितरिति । न ह्यन्या गतिरस्माकमिति । यथा स्वयमनलङ्गतोऽपि भार्यामलङ्गरोति बहुमिराभरणैः । अलङ्गते तु सन्देह एव नान्ति । अतस्त्वं महानस्मानलङ्गवित्यर्थः । किष्व । त्वमस्माकं पिता । अतो जन्ममात्रणैव वयं ते दौर्यभा-

गिनः । जगत्कर्त्वेनेव भवेतः श्रवणात् । एवमैहिकसर्वफटदानार्थं चन्न्यत्वमुक्ता पान्हाँकिक-सर्वदानार्थमाह—त्यं सह्रक्तः परमञ्ज दैवतामिति । प्रिक्तयान्तरत्वाधुनस्यमिति ग्रह-णम् । परलेकस्तु तदर्थविहितकर्मज्ञानमिकिभिनेवति । तत्राऽज्ञानादन्यथा ज्ञानान्माहनार्थं वा पाखण्डादिबह्वो मार्गा जाताः । तत्र सन्मार्गवक्ता दुर्लभः । सन्देहेन विश्वासाभावात्र । "त्वं त्व-च्ययं ज्ञानमि"ति वचनात्वमेव गुरुः । जीवास्त्वसद्भुखः । त्वमेव सहुरुतिते । अतो "गुरु-च्ययं श्रानिम"ति वाक्यात्वसेवामेव शिक्षयेव्यथः । एवं कर्मणां फलमिति पक्षे गुरुसेवयेव कृतार्थता । देवताफलदानपक्षे "फलमत उपपत्तेरि"ति । ब्रह्मेफलदानपक्षेऽपि त्वमेव फलदातेत्वाह—पर-मञ्ज दैवतामिति । देवतादानपक्षेऽपि नाऽङ्गदेवताः फलं प्रयच्छन्ति किन्तु सहकारिणो भवन्ति । अतः परमित्यक्तम् । मध्ये चकाराह्रह्मपक्षेऽपि परमा देवता भवानेव । देवानां त्वदंशलात् । व्यतः परमित्यक्तम् । मध्ये चकाराह्रह्मपक्षेऽपि परमा देवता भवानेव । देवानां त्वदंशलात् । व्यत्यक्तम् । अतस्तवाऽऽराधनमेवाऽस्माकं कर्तन्यम् । अन्यतु स्वत एव भविष्यतीत्याह—परया-प्रमुष्टिति । कृतमस्याऽस्तिति कृती । भगवदनुवृत्तिच्यतिरेकेण कृतेनाऽन्येन धर्मादिना न कृतित्वं भवति । "धर्मः क्षरति कीर्त्तनात्र्" "कृतसन्ने नाऽस्ति निष्कृतिसरि"ति । अतस्तवाऽनुवृत्त्ययं त्रा सम्पादय यथा कृतिनो वम्विनात्यर्थः ॥ ७ ॥

मक्ता आहुः---

अहो सनाथा भवता स यद्वयं त्रैविष्टपानामपि दूरदर्शनम् । प्रेमस्मितस्त्रिग्धनिरीक्षणाननं पश्येम रूपं तव सर्वसौभगम् ॥ ८॥

अहो इति । अहो इत्याश्चर्ये । वयं त्वद्भक्तयेव पूर्णमनोरथाः । इदानी त्वमि मिलित इत्याश्चर्यम् । अथवा । अत्पीयसी भिक्तः कृताऽस्माभिः । फलं तु महङ्गतिमत्याश्चर्यम् । भवता वयं सनाथाः । "नारायणपराः सर्वे न कुनश्चन बिभ्यती"ति न्यायेन भक्तानामपेक्षाऽभावान्त्रियन्ता नाऽपेक्ष्यते । भगवतस्तु भक्तिविपयत्वेनैव यहणम् । एवमि भगवानेव स्वयमुद्यम्य पालनादिकं करोति चेत्तदा ते सनाथा भवन्ति । तत्त्वाश्चर्यकरं भवति । इह तु भवता वयं सनाथाः । स्वयमागत्य सर्वकार्यं निर्वाहयसीत्यर्थः । किश्च । इदं पुनः सर्वजनीनं गुप्ततया भक्तानां भगवान् स्वयं किश्चत्करोतीति श्चर्यते । अत्र तु साक्षात्सर्वजनीनं सर्व करोतीति स्मत्यक्तम् । किश्च । यद्वयं सर्वदा पश्यम् । न हि सर्वदा भगवान् सर्वेः साक्षात्कयते । सात्त्रिकः कियत इति यदि, तदाऽऽह—त्रेविष्टपानामिप द्रदर्शनिनिति । त्रिविष्टेष स्वर्गे भवास्तिष्ठन्तीति वा । तत्र मूर्मिष्ठानां दर्शनशक्वेव नास्ति । किश्च । कदाचिद्वानामापदायां कृपया भगवत्साक्षात्कारो भवति । स्मितेन चित्रपं पश्यन्तीत्सित्रप्रयणाऽऽह—प्रमस्तितान्तरायं कृपया भगवत्साक्षात्कारो मवति । प्रमेणा तस्मितेन चित्रपं पन्नितिक्षणं तत्सिहतमाननं यस्पेति । "ये यथा मां प्रपण्यन्त"इति प्रमम्किष्ण भगवतोऽपि प्रेम । ज्ञानेन मुक्ताः कालान्तरे स्वसेवार्थं मक्ताः कियन्ते । तेन मोहिता इवैते इति सितम् । अथवा । भगवद्भक्तेषु मोहनमत्यम् । भगवद्भक्ति मोदो नाऽन्यत्रेति मायारूपहान्तिमतम् । अथवा । भगवद्भक्तेषु मोहनमत्यम् । भगवद्भित्वां हि सर्व वस्तु स्निग्धं भवति । मूर्तानां सस्य मन्दत्वम् । अनेन दया निरूपिता भवति । प्रेमदयाम्यां हि सर्व वस्तु स्निग्धं भवति । मूर्तानां सस्य मन्दत्वम् । अनेन दया निरूपिता मवति । प्रेमदयाम्यां हि सर्व वस्तु स्निग्धं भवति । मूर्तानां

<sup>े</sup> सर्वकामनापूर्वकलादिति ख. २ कामत इतीति ग. ३ नमनेनविनमिति क. ४ ननु ज्ञानिनां यदाप्यैहिकामुभ्यकेलादि ख. ५ स्थितज्ञानादीति घ. ६ कथनं......नमनमिति ख. ० वहूर्मलमिति घ. इ. ८ मुष्टु हृदये ग्रः मुख्यिति क. ग. मुष्टुहृद्यः मुहृद्ति घ. ९ भगवानेविति क. ग. घ. इ. ९० भगवानेविति क. ग. घ. १९ दायभाजिन इति क. ग.

१ भगवत इति षः २ भगवद्गुपिति घः ३ गुरुशुभूषया यथेति सः ४ ब्रह्मदानेत्वादि षः ५ परमात्मेति षः ६ भूमिस्थानामिति कः गः घः ७ प्रेमस्मितेन चेति घः ८ युक्ता इति यः

159

तैठादि स्रेहहेतुः । अमूर्तानां स्रेहदये आत्मसम्बद्धानाम् तेन मगवदृष्टिरुमाभ्यामतिस्निग्धा । प्रय-मतो भगवदर्शनमेव दुर्रुभम् । तत्राऽपि सन्मुखतया । तत्राऽपि भगवदृष्टिः खस्मिन् पति । तदा हि सगवदृष्टचा गृहीतो सगवति प्रविष्ट एव । तत्राऽपि श्चिग्धया दृष्टचा गृहीतः कदापि न विश्लेपमेति । तमाऽपि हेतुपूर्वकं स्निग्धया । हेतुष्वपि दया । साऽपि स्नेहेन सम्बद्धा । नाऽस्मादन्यः कश्चिदुत्कर्पोऽस्ति मगवदीयानां मगवति । किञ्च । एतादशमपि रूपं सर्वसौभाग्ययुक्तं भवति स्वापेक्षितसर्वविषयम्-तम् । एतावता नाऽत्र विषयत्यागोऽप्यपेक्षितः । विषयरूपोऽपि स्वयमेव जात इति । तस्मादेतन्म-इदाश्चर्यमिति ॥ ८॥

स्नियः स्नीप्रधानाश्वाऽऽहुः । एता हिं न भगवन्तं न वा गुणाञ्चानन्त्यपि तु स्वानुभवम् । तत्र वस्तुसामर्थ्याद्यञायते तदनुवदन्ति-

यैर्ह्यम्बुजाक्षाऽपससार नो भवान् कुरून् मधून्वाऽथ सुहृद्दिदक्षया । तत्राऽब्दकोटिप्रतिमः क्षणो भवेद्रवेर्विनाऽक्ष्णामिव नस्तवाऽच्युत ॥ ९ ॥

यर्छम्बुजाक्षेति । हे कमलनयन । दृष्ट्यैवाऽमृतं पाययतीति तथा सम्बोधनम् । नः अस्मान-नाद्य किमता मत्स्वरूपाविदोऽतस्तत्र गमिष्यामि यत्र मां जानैन्तीत्यपससार । भवानिति । गम-नसमयेऽपि वयं सम्मुंखतया न दृष्टाः । कुरून् इस्तिनापुरदेशम् । मधून् मथुरादेशम् । अथ तत एव प्रक्रियान्तरेण भीष्मादिदर्शनार्थं कुरुक्षेत्रम् । तत्र तस्मिन्समये एकः क्षणोऽव्दकोटिप्रतिमो भवेत । यातनास्वेत श्रूयते क्षणमध्ये वर्षसहस्रं कृत्वा भोजयन्तीति । तथैवाऽस्माकमनुभवः । ननु सुखेऽपि श्रुयते क्षणमात्रेण कल्पभोगान् भुद्ध इति । तत्राऽऽह । रवेर्विनाऽङ्णामिव । विषयसंस्कारकत्वेन अधिष्ठांतृत्वेन च यदा रविः प्रविश्वति तदा विषयग्रहणसमर्थे चक्षुर्भवति । तथाऽस्माकमन्तर्वहि-अर्द्भेदांस्तिष्ठति तदा सर्वकार्यक्षमत्वम् । अयमर्थः । यथा योगिनः समाधौ प्रत्याहारेण चक्षुर्नि-मीलनं कृत्वा देवतां खवशे स्थापयित्वा तिष्ठन्ति । ततश्च बहकोटिवर्षानन्तरमुन्मेपणनिमेपणकर्त्ता सर्य उन्मेषणं करोति । एवं कोटिवर्ष एको निमेषो भवति । तथा त्वदीयानामस्माकं त्वन्निमिर्त्त-त्वादस्मदायुषस्त्वत्कार्यामावे एकोऽपि क्षणो नाऽपगच्छति । क्षणे क्षणे मूर्च्छिता भवाम इति । जीवनं तु अच्युतेति सम्बोधनात् । यथा त्वमच्युतस्तथा वयमप्यस्मिन्नशे जाता इति द्योतितम् ॥ ९ ॥

एवं चतुर्विधानां वाक्यं भगवान् सत्यत्वेन समर्थयित्वा सत्यंवाक्यश्रवणं मङ्गलमनुभूय पुरं ष्राविशदित्याह---

### इति चोदीरिता वाचः प्रजानां भक्तवरसलः। शृण्वानोऽनुग्रहं दृष्ट्या वितन्वन्त्राविशत्पुरीम् ॥ १० ॥

इतीति । चकारादन्यान्यपि बहुविधानि । प्रजानामिति नाऽत्र वचने दोषप्रहणम् । तदा भग-

बतो महती कृपोद्रतेति वोधयति—भक्तयत्सल इति । यथा गौर्वत्सं दृष्ट्वा व्याकुला मवति तथा भगवाञ्चात इसर्थः । दृष्ट्याऽनुग्रहं विनन्यन् । तथा तासु दृष्टिः पतिता । भगवान्ञानादि-सम्पन्नो यथावत्तासां हृदये प्रविष्टः । येन सुखिता न किञ्चिदुक्तवत्यः । ततः पुरी द्वारकां प्रकर्षेण महता सम्भ्रमेण अविद्यत् प्रविष्टवान् ॥ १० ॥

श्रीमद्द्वभाचार्यचरणविर्विता ।

तां पुरी वर्णयति पन्नभिर्मधु भोजेति विधा यथा तथा पुरीति विज्ञापयितुम् । अधिष्ठाने बहिश्चोध्वमन्तेश्चाऽङ्गविभेदतः । सुन्दरं भगवद्योग्यं स्थानं नाऽन्यत्कपञ्चन । तत्राऽधिष्ठातः न्वर्णयति —

## मधुभोजदशाहीहेकुकुरान्धकदृष्णिभिः। आत्मतुल्यवलेर्गुसां नागैभोगवतीमिव ॥ ११ ॥

मधु भोजेति । पडि्धा यादवाः । मधुँवो, भोजाः, दशाईष्वर्धाः, कुकुरा, अन्धका, वृष्ण-यश्च । तैर्गुप्ताम् । सत्त्वरूपमन्तः करणं यदा पडिन्द्रियैः संरक्ष्यते तदा भगवत्र्यवेशयोग्यं भवति । "इन्द्रियौर्विषयाकृष्टैरि"ति वाक्यातैरेव नाश्चवणात् । पुरी च गृहमेदे नश्यति । आस्म-तुल्यबलै: । यथा आत्मा देहस्त तुल्यं वलं येपाम् । आत्मा वायुर्वी । "अहं मनुरभवं सूर्य-अं"ति स्के अहंदेवताया वायुभेदत्वात् । मण्डलमध्यत्वादस्य स्कैस । वलं सेना वा । भग-वतुल्यसेनाः । सर्वाऽप्रवेशने दृष्टान्तः --नागैरिति । शरीरिमव वा । नागैः प्राणैः । भोगवती ततुः । प्राणायामैः संरक्षितां योगिततुं यथा भगवान्त्रविश्वति । भोगवती गङ्गाप्रवाहो वा । रक्षाऽमावे देवैरि सा हियेत ॥ ११ ॥

एवमधिष्ठात्रभिः सुरक्षितत्वमुक्त्वा बहिः शोभातिशयमाह—

## सर्वर्तुसर्वविभवपुण्यवृक्षलताश्रयैः। उद्यानोपवनारामेर्वृतां पद्माकरश्रियम् ॥ १२ ॥

सर्वर्तिवति । सर्वेषु ऋतुषु सर्वे विभवाः पुष्पादिसम्पत्तयो येषाम् । एतादशाश्च ते धर्मजनकाश्च । ते च ते वृक्षाः । लताश्र । तेषामाश्रयो येषु त उद्यानादयः । उद्यानं पुष्पप्रधानवाटिका । उप-वनं फलप्रधानम् । आरामाः क्रीडास्थानानि । उद्यानान्युपवनान्यारामाश्र । तैः सर्वत आवृताम् । पद्माकराणां श्रियो यसां सा पद्माकरश्रीः ॥ १२ ॥

उपरि शोभातिशयमाइ—

### गोपुरद्वारमार्गेषु कृतकौतुकतोरणाम्। चित्रध्वजपताकाग्रेरन्तःप्रतिहतातपाम् ॥ १३ ॥

गोपुरेति । पुरवहिद्वीरं गोपुरम् । अन्यानि द्वाराणि । मार्गा इदृमध्योपरिभागाः । तेषु कृतानि

९ हीति नास्ति घ. २ एतद्ग्रे-"क्यं वयं नायं चिरोषिते लिय प्रपत्रतृष्णासिलतापशोषणम् । जीवेम ते सुन्दरहासशो-मितमपर्यमाना वदनं म<sup>े</sup> र्र''मिति श्लोको दश्यत आदर्शपुस्तकेषु । स च न केनाऽपि व्याख्यात इति मूले उपेक्षितः । ३ जानन्तीतीत्यपससारेति ग. ४ सम्मुखतयेति स. ५ विषयसंस्कारत्वेनेति स. एतदम एव च-'अधिष्ठानतथ बहुको-टिक्बीनन्तरसुन्मेषणे' लेतान्यक्षराष्पसम्बद्धानीव दरयन्ते क. ६ अधिष्ठानरवेनेति स. ७ मगवानिति क. ग. घ. ८ त्व-निमित्तलादायुष इति क. घ. ९ सत्त्ववाक्येति स.

१ अन्तवांकेति स. अन्तवान्तरिति ग. २ माधवा इति क. स. ग. १ सूत्रस्येति ग. घ. हे. ४ सर्वो इति सर्वेसर्वः पाठः इ. म. ५ प्रवेशेनेति क. म.

[ १ स्कं. ११ अ. १८ छो.

कौतुकतोरणानि यस्याम् । विचित्रा ध्वजाः पताकाश्च । गरुडादिचिह्निता ध्वजाः । जययेन्ना-क्किताः पताकाः । तेषामग्रैर्रुग्वायमानविचित्रपटेरन्तः प्रतिहत आतपो यस्याम् । मध्याह्ने ध्वजादे-रखायाजनकत्वादग्रेरित्युक्तम् । यद्यप्यन्तस्तापो निवायते । तथापि शोभा बहिरेव । फलांशेन तूत्तराङ्गम् ॥ १३ ॥

अन्तः शोभामाह---

144

सम्मार्जितमहामार्गरथ्यापणकचत्वराम् । सिक्तां गन्धजलैरुसां फलपुष्पाक्षताङ्करैः ॥ १४ ॥

सम्मार्जितेति । महामार्गो राजमार्गः । रध्या अन्याः । आपणकः पण्यवीथी । च-त्वरमङ्गणम् । एतानि सम्मार्जितानि यस्याम् । गन्धज्ञः सिक्तामः । सन्निधानारपूर्वोक्तस्थानेषु । अविशेषेण सर्वत्र वा । मङ्गलार्थ फलानि पुष्पाण्यक्षता यवाङ्कराश्च तैरुसाम् । आम्रफलसहितसाखा मुमी निखाताः । तथा पुष्पगुच्छानि । तथा अक्षता ऊर्ध्व निखाताः । तथैवाऽङ्कराश्च । तत उसामि-त्युक्तम् ॥ १४ ॥

बङ्गालक्कारमाह---

द्वारि द्वारि एहाणां च दध्यक्षतफलेक्सभिः। अलङ्कतां पूर्णकुम्भैविलिभिर्धृपदीपकैः ॥ १५ ॥

**द्वारि द्वारीति ।** चकारात्सभाहद्वनगरद्वारेष्वपि । गृहग्रहणं मार्गस्थादप्टतया अरुङ्काराभाव हा-निवृत्त्यर्थम् । दिषि पात्रस्थम् । अक्षता राग्नीमृताः । फठानि च । अतो न पुनरुक्तिः । इक्षवश्रोभयतः स्थापिताः । तैः पूर्णकुम्भादिभिश्वाऽलङ्कृताम् । द्वारि द्वार्यलङ्कृतामित्यवयनालङ्कारेणाऽप्यलङ्कृतामिति शोधितम् । उत्सवार्थमेवं करणम् । सूर्यवत्सर्वत्र भगवत्तेजसो व्याप्तत्वाद्वा ॥ १५ ॥

अन्तस्थैरि भगवानन्तर्नीत इति येषां दर्शनार्थ स्वयं गच्छेत्ते पित्रादयः स्वयमागता इति सम्बन्ध-**ज्ञानापेक्षया भगव**ज्ज्ञानेमेव तेषां चलिष्ठमिति प्रदर्शयन्नाह निराम्येति सार्देक्षिभिः—

> निशम्य प्रेष्टमायान्तं वसुदेवो महामनाः । अक्रुरश्चोयसेनश्च रामश्चाऽद्धतविक्रमः ॥ १६ ॥ प्रद्मुम्रश्चारुदेष्णश्च साम्बो जाम्बवतीसुतः । प्रहर्पवेगोच्छुसितशयनासनभोजनाः ॥ १७ ॥ वारणेन्द्रं पुरस्कृत्य ब्राह्मणैः ससुमङ्गलैः। शङ्खतूर्यनिनादेन ब्रह्मधोपेण चाऽऽहताः । प्रत्युज्ञम्म् रथेर्त्रह्मन् प्रणयागतसाध्वसाः ॥ १८ ॥

अत एव सम्बन्धिशब्दमनुक्त्वा प्रेष्टिमित्युक्तम् । मनसो महत्त्वं देहादिविस्मरणपूर्वकभगव-

इहणात् । उग्रसेनो राजा । भक्तमुख्यत्वात्र होकिकमहत्त्वं कमनियामकम् । सर्वत्र चकारस्तद्भग-**प्राह्कः । ननु रामस्य कथमुद्रमनम् । जामात्रादिवधं कृत्वा मगवतः समागतत्वादित्याशेङ्ग-**नाडयं रामः त्राकृतः । भगवत इवाडस्याडप्यद्भत एव पराक्रमः । कौरवेषु खेहं स्थापयन् , गदायुद्धा-दिकमपि शिक्षयन्, तदिष्टमिव वदन्, दुर्योधनादीन्स्वयमेव मारितवानिति युद्धनोधनात्प्रतीकारादवग-म्यते । ठोकप्रतीतिस्वन्यया । तद्युक्तमेवेत्याह -- अञ्चतिषक्रम इति । जाम्बवतीसुत इति । श्रीणामिवाऽलङ्करणमस्य प्रियमिति यत्र तादशालङ्कारेण गच्छति तत्र व्यासस्तं तथा विशिनष्टि । पिता सम्बन्धिनश्चेष पुत्राश्च परिकीर्तिताः । मगवदागमनं श्रुत्वा यो इर्षे जातस्त्रस् वेगेन जातेन महाप्रयत्नेनोच्छ्नसिताः श्रासवत्यक्ता गमनव्यतिरिक्ता अन्यां अवस्याः शयनासनमी-जनादयस्तमस्यात्वरजोरूपा यैः । मङ्गलार्थं वारणेन्द्रं इस्तिश्रेष्ठं पुरस्कृत्य । सुर्मेङ्गलद्रव्यसिंहतै-क्रीसाणैरिति यथैतेषां तदेकमनस्त्रं तथा त्राद्याणानामपीति विज्ञापितम् ! मगत्रता सह सर्ववाद्यानां समागमनेऽपि तुरीश्रक्षयोर्मञ्जलार्यं सम्मुखतया नयनम् । न तु स्वमहत्वरूयापकम् । मङ्गलघोषो वेदपाठः । चकारान्मङ्गलाष्टकादि । आहताः पूर्वमेव सम्मुखतया गताः । रथयानैर्गमने हेतुः । प्रणयेनाऽऽगतसाध्वसाः । प्रणयेन आगतं साध्वसं भयादि येषाम् । ठौकिकपदार्थसहितभगवरस्म-रणे हर्षः । पश्चात्केवलस्मरणे साध्वसमिति विवेकः ॥ १६ ॥ १७ ॥ १८ ॥

केवलवैषयिकसुखजनका अन्तर्वहिर्मेदेन ये जीवास्ते तु मगवन्तं प्रस्युजग्मुरित्याह—

वारमुख्याश्च शतशो यानैस्तद्दर्शनोरसुकाः। लसत्क्रण्डलनिर्भातकपोलवदनश्रियः ॥ १९ ॥ नटनर्तकगन्धर्वाः सृतमागधबन्दिनः। गायन्ति चोत्तमश्लोकचरितान्यद्भृतानि च ॥ २०॥

वारमुख्याञ्चेति । वराणां समृहो वारम् । तदेव मुख्यं यासामिति । वेश्याः । चकारादन्या अपि प्रगल्भाः । तास्तवान्तरभेदोऽस्तीति ख्यापनाय ज्ञातजा इत्युक्तम् । तासामपि यानानि । यानानां प्रयोजनमाह-त इर्शनोत्सुका इति । बाहुत्येन नरयानानि । खस्यानस्थितावपि दर्शनं सम्भवति । तथाऽप्युत्सुकतया गमनं पुरस्कारार्थम् । मङ्गठत्वस्यापनाय तासामलङ्कारवर्णनम् लसत्कुण्ड-लेति । रुसत्कुण्डरैः नितरां भाताः कपोरुयुक्तवदनानां श्रियो यासाम् । नटाः शास्त्रानुसारनर्चकाः । नर्राका लैकिकाः । गन्धवी गायकाः । सन्ताः पौराणिकाः । मागधा वंशशंसकाः परिहासः । बन्दिनो वैतालिकाः प्रस्तावसदशोक्तयः । सर्वेऽपि गायन्तः । चकारात्स्मरन्तश्च । अद्भुतानां कयनं स्पष्टतया लोके बक्तमयुक्तम् । तदपि गायन्त इति चकारार्थः ॥ १९ ॥ २० ॥

ठौकिकप्रभुवत्कृष्णे गतानां न पाक्षिकफठत्वम् । अपि तु सर्वे सफला इत्याह— भगवांस्तत्र बन्धनां पौराणामनुवर्तिनाम् यथाविध्यपसङ्गम्य सर्वेषां मानमाद्धे ॥ २१ ॥

९ जयपत्राष्ट्रिता इति ख. २ भगवज्यानमेवेति ग. घ.

९ इलासक्याऽडहेति न. २ अनोत्सवस्था इति व. अन्यावस्था इति क. ३ ग्रुमङ्गलसहितेगिति व. ४ शायुका इति व.

भगवानिति । सर्वे हि समुदायेन त्रिविधाः । बान्धवाः पुरवासिनः सेवकासेति । पुरवासित्व-मविशिष्टमिति मध्ये वचनम् ॥ २१ ॥

तेषां सम्मुखतया यथा गमनमुचितं तथा कृतवान् । तदाह-

प्रह्वाभिवादनाश्चेषकरस्पर्शस्मितेक्षणैः।

आश्वास्य चाऽऽश्वपाकेभ्यो वरैश्वाऽभिमतैर्विभुः॥ २२॥

प्रह्मेति । प्रह्मो नम्रीभावः पित्रादिषु । अभिवादनं माह्मणेषु । आश्लेषो मित्रेषु । करस्पर्शी मुल्यसवकेषु । स्मितेक्षणानि सर्वत्र । आश्वासनं स्वविरहस्वेदनिराकरणेन । चकारान्निवेदितदःखनि-राकरणेन । श्वपाकाश्राण्डालाः । वराः साधनेनाऽप्राप्या विषयाः । चकारादन्येऽपि विषयाः । सर्वदाने हेतुः-विभुरिति ॥ २२ ॥

नतु जीवेभ्यः कथं भगवान् विषयान्त्रयच्छति ? तत्राऽऽह—

स्वयञ्च गुरुभिर्विप्रैः सदारैः स्थविरैरपि। आशीर्भिर्युज्यमानोऽन्यैर्वन्धुभिश्चाऽविशत्पुरीम् ॥ २३ ॥

स्वयश्रेति । स्वयत्र तैर्मानितः । स्वसँम्माननार्थमेव तेभ्यः प्रयच्छतीति भावः । गुरवो विप्रा अन्य च । विप्राश्च गुरवः अन्ये च । सदारैरिति सर्वत्र विशेषणम् । स्वविरैरन्यैरिप वद्धैः । आशी-र्भिर्युज्यमानः । कर्तृकरणयोस्तृतीये । सन्तोषादिभनन्दनरूपा आशीरन्यैरि बन्धुभिः कृतेत्याह । अथवा । नूतनतया सम्बद्धेः पुत्रश्रश्रादिभिर्युज्यमानः पुरमविशत् । अत्र क्रियेव सर्वोत्कृष्टेति न व्यावर्तकत्वेन निरूप्यते । केवछं भक्तिप्रधानत्वाच स्तोत्रैतत्वादिनिरूपणम् ॥ २३ ॥

मयादास्थितश्रीणां कत्यमाह---

१६८

राजमार्गं गते ऋष्णे द्वारकायाः कुलस्त्रियः। हर्म्याण्यारुरुष्टुर्विप्रास्तदीक्षणमहोत्सवाः॥ २४ ॥

राजमार्गनिति । स्त्रियोऽपि मार्गस्था भगवानपि मार्गस्थ इति दर्शनमुचितमिति भावः । विद्रा इति सम्बेश्यनं भगवता द्वारकायामपि सर्वे मागी रक्षिता इति ज्ञापयितुम् । तदीक्षणमेव महानुत्सवो यासाम् । अनेन सर्वाभरणमूषितत्वमन्यदर्शनकृतदोषाभावश्च निर्रूपितः ॥ २४ ॥

नतु दर्शनस्य कथमुत्सवत्वम् । नित्यत्वादित्याशङ्कराऽऽह—

नित्यं निरीक्षमाणानां यदपि द्वारकौकसाम्। न वितृप्यन्ति हि दशः श्रियो धामाङ्गमच्युतम् ॥ २५ ॥ नित्यमिति । नित्योत्सवत्वाद्भगवतो न भगवदर्शनस्य धारावाहिकज्ञानत्वम् । प्रतिक्षणमठौकि-

१ अपीति नास्ति घ. २ स्वयमिति घ. ३ स्तोत्रत्वादीति छ. ४ निवारित इति क. घ. इ.

कार्येषोपात् । पूर्वपूर्वदर्शनस्य रुन्युत्पादकत्वमेव । न विषयत्वम् । भगवतो विषयत्वामावात् । रुचिस्तु विषयसामध्यात् । औषधवत् । अत एव न कदापि तृप्तिर्भगवदर्शने । दोषात्परमग्रहणम् । यथा महादोषे औषधमपि गृहीतुं ने शक्यते । तत्र दृष्टेम्ते बस्त्वाद्विषयदोषेणेव दृष्टता । परमार्थनिर्णये धर्ममार्गे त कर्त्रधर्मसम्बन्धेऽपि । स च विषयदोषो द्वारकावासिनां नाऽम्तीत्वाह - द्वारकोकसान मिति । अनेनैव वाँ सर्वे दोषा निवारिताः । "पराश्चि खानि व्यक्तणदि" सौत्यत्तिकदोषो मग्-वंदर्शनेन निवार्यते । अनन्यशक्यत्वात् । अन्ये तु द्वारकादिभिरिति निर्णयः । ननु भगवतो रसात्म-कत्वादस्तीषभवत्कयं नोमयसाधकत्वम् ? तत्राऽऽह--न वितृष्यन्तीति । विशेषेण न तृष्यन्ति । हि सुक्तोऽयमर्थः । यदा हि दश्यते भगवांस्तदा तृप्ता भवन्ति । द्वितीयक्षणे पूर्वक्षणस्यदर्शनेन रू-चेरुत्पादितत्वात् । यद्यपि विषय एव रुचिमुत्पादयति तथापि ज्ञानद्वारेति ज्ञानप्राधान्यम् । ज्ञानन्तु विषयद्वारा तृष्ठिं जनयतीति तृष्ठौ विषयप्राधान्यम् । अतो विषयाच्यानं प्रबरुमिति न विशेषेण तृप्यन्ती-सर्थः । दृशः इति श्रीबहुत्वनिर्देशादप्येकस्माद्भगवद्भपादिवतृप्तिः सूचिता । किञ्च । यदप्येकं रूप-मत्रभवयोग्यं तदिष श्रियो धामाऽङ्गं लक्ष्म्याः स्थानरूपमङ्गम् । अतस्तया सहितो नाजन्यस्रीणां त्रिषजनको मवति । किञ्च । खर्स्मिन् प्रविष्टे हि पुरुषे तप्यन्ति श्चियः । तदत्र प्रकृते नाऽस्तीत्याह— अच्युतमिति । न विद्यते च्युतं यस्य । अतो विषयविचारेणाऽपि दृष्टीनां न तृप्तिसम्भावना ॥ २५ ॥

नन्वक्नान्तरदर्शनेन तृप्यन्ताम् । उरःस्थानमात्रं हि हस्म्याः ? तत्राऽऽह—

### श्रियो निवासो यस्योरः पानपात्रं मुखं दशाम् । बाहवो लोकपालानां सारङ्गाणां पदाम्बुजम् ॥ २६ ॥

श्रियो निवास इति । कोऽपि भागन्तादशो भगवति नास्ति यो लक्ष्म्यादिभिर्न परिगृहीतः तत्रोपरिमागो ठक्ष्म्यैव गृहीतः स्थानदर्शनाभ्याम् । तदाह । श्रियो निवासो यस्योरः वक्षस्थलम् । तस्या एव दशां भगवन्मुखं पानपात्रम् । ठक्ष्म्याः स्वरूपे निविष्टत्वाद्भिन्नतया स्थित्यभावाद्भी-कृत्वाभावाश्रह्मीनयनाम्यां निर्गता दृष्टय एव भोईत्यो जाताः । तासां करणापेक्षायां यत्रैव लावण्यामृतं तिष्ठति तदेव करणम् । तत्र मुखस्य पानपात्रत्वं श्रुतिसिद्धम् । "अवीनिष्ठश्चमस ऊर्घ्यव्रभ्रमि"ति श्रतेः । पात्रपदप्रयोगाद्विहितत्वम् । बहुनामेकपात्रत्वात्तासामेव तृप्तिर्दर्रुमा कुतोऽन्यासामिति भावः । तर्धक्वान्तरे दृष्टिर्निवेश्यतामित्याश्चन्याऽऽह । सन्ति बाहव आलिक्वनयो-ग्याः । परमन्यैः पुरुषैराकान्ताः । न च ते दूरीकर्तु शक्याः । बहुत्वात् । पुरुषत्वाच । एका स्त्री यत्र निवारियतमशक्या स्थानद्वयमाकम्य तिष्ठति तत्र लोकपालाः कथं शक्याः। आवश्यकाश्य ते । लोकपाललात् । तर्हि ततोऽप्यर्वागवयवेषु दृष्टिः पातनीयेत्याशङ्काऽऽह सारङ्गाणामिति । मध्ये येऽनयनास्ते वस्त्रादिभिरेव वेष्टिता दर्शनंयोग्या न भवन्ति । अतः परमवशिष्यते चरणद्व-वंस । तन्नाउप्येकश्वरण उपरिगतो नबादिभिरेव गृहीतो लोकस्थित्वर्थं तन्नैव स्थितो गङ्गया च गृहीतो निषाण्डिषिले तिष्ठति । अन्यथा जलेन निषाण्डपूरणेन सर्वनाञ्चः स्थात् । अथाऽविशिष्यतः एकश्चरणः ।

९ इ न्युत्पादकलमेवेति क. ग. घ. २ न गृहीतुं शक्यत इति क. ग. ३ वेति नास्ति घ. ४ नष्टदर्शनेनेति घ. ५ वृद्य-, पीति व. इ. ६ वस्मित्रिति क. घ. ७ उदरस्थानमात्रभिति ग. ८ भा<del>त्त्वो वा इति ख. ९ दर्शनयोग्या एवेति इ. य. थ.</del>

सृ सहुभिराकान्तः । सारं गच्छन्तीति सारङ्गाः सदाचाराः कर्मनिष्ठाः । पुनस् सरतीति सरः । तस्य समुद्दः सारम् । रससमूद्दमिति यावत् । अक्षरच्यत्यासेन वा । ते कर्मफठार्थिनो विषयिणो स्रोमिनो वा । पुनः सारं गच्छन्ति जानन्तीति सारङ्गा ज्ञानिनः । पुनः सारं गायन्तीति सारङ्गा मक्ताः । पुनः अरसदितं सुदर्शनसिद्दतं सारं भगवन्तं सुदर्शनं वा कालेन भीताः सन्तो गच्छन्ति गायन्ति वा ते सारङ्गाः सात्त्वताः । सर्वेषामेकशेषः । समानरूपत्वात् । एवं महवो बहुविधाः । तेषां पदाम्खुजमेकमाश्रयः । पदत्वादेव ते ततो न गच्छन्ति । समुदायशक्त्याः च त एव रसं जानन्ति । अम्बुजत्वात्सर्व एव रसार्थिनः । तस्मादृष्टीनां स्वत्रत्रस्थानाभीवादतृत्तिर्युक्तेत्यर्थः ॥ २६ ॥

्ष्वं सामान्यतः पुरीं तत्स्थान् भक्तांश्च निरूप्य भगवान् कथं विशेषतया न वर्णित इत्याका-इत्यासुपमानाभावादित्युक्ते भक्तानां बुद्धाऽभूतोपंमया वर्णनीय इति सिद्धान्तं वकुमाह---

सितातपत्रव्यजनैरुपस्कृतः प्रसूनवर्षेरभिवर्षितः पथि ।

पिशङ्गवासा वनमालया बभौ घनो यथाऽकोंडुपचापवैद्युतैः ॥ २७ ॥

सितातपत्रेति । सितातपत्रं च व्यजने च सितातपत्रव्यजनानि । प्रस्नवर्षः सर्वतः प्रवृत्तैः । प्रस्नभेदात्पुरुषभेदाद्वा बहुवचनम् । पीताम्बरं नित्यमि रूपवद् वर्णनाँयां हेतुत्वेन निरूप्यते । वन-मालया उपलक्षितः सहितो वा । एवं सर्वसामध्यां सत्यां वनमालयेव बभाविति वा । यथा मध्ये नीलो मेघो भवित । उपिर सूर्यः । पितो ही चन्द्रौ लोलो । स्थिरा विद्युत् कटितटे । इन्द्रधनुर्द्रय-सुमयतो मिलितम् । तदा भगवानिव भवेदित्यमूर्तोपमा ॥ २७॥

एवं वर्णनां समाप्य सम्बन्धिनां स्रेहातिशयमाह —

प्रविष्टस्तु यहं पित्रोः परिष्वक्तः स्वमातृभिः। ववन्दे शिरसा सप्त देवकीप्रमुखास्तदा॥ २८॥

प्रविष्ट इति । तुश्रन्दः पूर्ववर्णनां व्यावर्तयति । पित्रोरिति । मातृत्वेन सर्वा मातर एकाः । अपृथग्धर्मशीलतात् । सर्वासां पितुश्चैकं एहम् । भेदे कारणाभावाच । प्रवेशमात्रेणैव मगवत्कियातः पूर्व ता एव परिष्वङ्गादिकं कृतवत्य इत्याह—परिष्वक्त इति । "ये यथा मां प्रपद्यन्त" इति वाक्यान्मावः प्रति बालक एव प्रतिमाति । भगवद्धमीपेक्षया लौकिकधर्मस्य षिद्राङ्कत्वाञ्चमस्काराभेक्षया परिष्वङ्गः प्रथमः । स्वमातृभिरिति । पितुरिष मातरः सन्ति । अतः स्वमातृभिरित्युक्तम् । सस देवकीभिगन्यः । एकादशाऽपराः । एकजातासु कन्यासु एकस्मै वराय बहूनां दानमप्रयम्पर्भशीलत्वेनेव वरस्य । कन्यानां च तदैव पत्रीत्वम् । अन्यथा नाऽर्द्वत्वम् । "यास्ते शिलम्बान्यात् इति वाक्यात् । अयमेव हेतुः पतिबहुत्वेऽपि । अत एव देवकीप्रमुखाः सप्त एकस्वमावान्मातर इत्युच्यन्ते । एकदा सर्वा ववन्दे । शिरसोति भगवद्धर्मत्वम् । शब्देन सर्वासां सङ्गद्धन्दनं सम्भवति न तु कायिकम् । अतः शिरसा । तदिति भगवद्धर्मत्राक्तश्चाय ॥ २८॥

नमस्कारानन्तरं मगवति वालत्वमेव प्रकटमिति वालक्षुत्रे यत्कर्तव्यं तवकुरिसाह— ताः पुत्रमङ्कमारोप्य स्नेहस्नुतपयोधराः । ह्रपीविह्नलितातमानः सिपिचनेत्रजैर्जलैः ॥ २९ ॥

श्रीमदृद्धभाचार्यंचरणतिरचिता ।

ता इति । सर्वा एव पुत्रमङ्कमारोप्य वालकस्त्रेहस्तुतपयोषरा जाताः । न तु तस प्रयक्त कथन विनियोगो जातः । भगवता महत्त्वं प्रोढत्वं जानन्त्योऽपि हर्षेष विह्नलितात्मानः । पूर्व-संस्कारस दृदत्वात् । नेश्रजेर्जलैः शिखाः सिपिचुः ॥ २९ ॥

भार्या**जामवस्थामाह**—

अथाऽविशत्खभवनं सर्वकाममनुत्तमम् । प्रासादा यत्र पत्नीनां सहस्राणि च पोडश ॥ ३० ॥ पत्न्यः पतिं प्रोप्य गृहानुपागतं विलोक्य सञ्जातमनोमहोत्सवाः ।

उत्तस्थुरारात्सहसाऽऽसनाशया-त्साकं व्रतेवींडितलोचनाननाः॥ ३१ ॥

अधित । एकस्मिन्नेव भवने विश्वकर्मणा पोडशसहस्तं प्रासादाः कृताः खचातुरीस्यापनार्थम् । अत एवाउनुत्तमम् । न विद्यते उत्तमं यस्मात् । सर्वे कागा यस्मिन् । सर्वकामनापूर्वकपदार्थसद्भावो यस्मिन्वा । यथा मातृषु पुत्रत्वेन स्वयं प्रविष्टन्तथा प्रविष्टि प्रविष्टः पतित्वेन । न प्रमुलेन । अतस्तासां साधारणपतित्वेन कृत्यं युक्तम् । द्रादागच्छन्तं पतिं विलोक्य सम्यक् जातो मनिष्ठ महानुत्सवो यासाम् । आरात् द्रादेवोत्तस्थुः । सहस्तेति न सावधानभूताः । यथैव खितास्त्रवैनेवोत्तस्थुः । देह आत्मा च आसने चिन्तायां निमग्नौ खितौ । तदिदानी हिरूपा आसनादाश्यादप्युन्तस्थुः । परं व्रतानि खितान्येव । विश्वेषालङ्काररहितत्वादिति भावः । अत एव वीदया मुकुलितानि लोचनाननानि यासाम् ॥ ३० ॥ ३१ ॥

ताभिः कृतां भगवत्पूजामाह-

तमात्मजैर्दिधिसरन्तरात्मना दुरन्तभावाः परिरेभिरे पतिम् ।
निरुद्धमप्यास्त्रवदम्यु नेत्रयोर्विल्रज्जतीनां भृगुवर्य विक्कवात् ॥ ३२ ॥
तमात्मजैरिति । तमागच्छन्तमेव । ताः सर्वा युगपदेव कायेन मनसा चाऽऽलिङ्गनं इतवतः । तत्र प्रकारमेदमाह—आत्मजैर्दिष्टिभिरन्तरात्मनेति । पुत्रान् इत्ते प्रयच्छन्त इव निरुद्धसम्बद्धाः कायेन परिरेभिरे । तथा—दृष्टिभिः । दृष्टि दृष्ट्या योजयन्त्यः परिरम्भणभावोन

९ स्ततश्रास्थानां भावादिति व. २ अभूतोपमाया वर्णनायेति घ. ३ वर्णनीयानामिति घ. ग. ४ इत्यद्भुतोपमेति ग. ५ नाऽर्वत्वमिति घ. इ.

९ पूर्वसंस्कारसङ्गलादिति क. य. घ. इ. २ पूर्वकिति ख. ३ रङ्गोत्तस्युरिति क. य. ४ विशेषालङ्काररिहतस्यक्ति इति क. स. ५ परिरम्भणम्मानोदिरभेनेति ख. परिरम्भणामानोद्विरभेनेति य.

१ स्कं. ११ ज. ३६ छो. ]

हिरणेन अळसवितादिभिः परिरेमिरे । अन्तरातमना । भगवति प्रविष्टेन मनसा च परिरेमिरे । तासां परिरम्भण एव मनोरथः समाप्तः । न बाह्यं कृत्यं कृतवह्यः । तत्र हेतुः—दुरन्तभावा इति । द्वष्टः अन्तो यस्य । भावस्त्वान्तरः । तस्मिन्हि समाप्ते बहिः क्रिया भवति । स च मानापनोदना-विधः । अतो वैक्रव्यान्मानापनोदनात्पूर्वमेवाऽश्रु समागतम् । तन्मानवतीभिनिरुद्धमप्यास्रवदीपत्सु-साव । नतु मानवतीनामेतदतुचितम् । तत्राऽऽह । हे भूगुवर्ध । भगवन्माहातैन्यादित्यक्तं भवति । ंत्रत्यत तासामेव वैक्कव्यं जातम् ॥ ३२ ॥

एवं तासामतिभावं भगवति निरूप्याऽऽश्वर्यमिति शङ्कायां इतुमाह—

707

यद्यप्यसी पार्श्वगतो रहोगतस्तथापि तस्याऽङ्कियुगं नवं नवम् । पदे पदे का विरमेत तरपदाचलाऽपि यच्छीर्न जहाति कर्हिचित ॥ ३३ ॥

यद्यप्यसाविति । यद्यपि रोदनमन्चितम् । वस्तुनोऽलाभे तद्भवति । स च पार्श्वगतः । तत्राऽप्येकान्ते । भावनार्नुसारेणैव भगवता कृतत्वात् । तथापि तस्याऽक्षियमं नतनम् । तासां हि मनोरयश्चरणद्वयं हृदये स्थाप्यमिति । स चाऽत्यन्तं रसाविभीवे बन्धौदिभिर्जाते कर्त् शक्यः । प्रथमं च मत्त्या धर्मेण वा ठोकतो वा चरणक्षालने कृते संवाहने च कृते पूर्वोक्तो भवति। ततश्च भगवतश्वरणार्यिन्दस्य नित्यनतनत्वात्प्रथमिकययैव जन्मसमाप्तिः । अतो रोदर्नेमचितमित्याह । मदे पदे क्षणे क्षणे प्रतिपदं वा नृतनादि नृतनमेव । अतः का वा स्त्री मनोरथपूर्त्यभावात्स-कुद्धि विरता भवेत् । अथवा । तत्पदाद्भक्तिविषयात्प्रथमसेवातो विरता भवेत् । तदा द्यग्रिममनी-इयारम्भः । अतो रोदेनमुचितमिति भावः । अत्राऽर्थे निदर्शनमाह—चलाऽपीति । वस्ततः श्रीश्वला । तथाप्येकस्मिन् कार्ये समाप्तेऽन्यत्र गच्छेत् । तद्भगवत्येकमपि कार्यं न समाप्तोति । नित्य-नृतनत्वात । अतो भगवन्तं कदाचिदपि न जहाति ॥ ३३ ॥

यथैवस्प्रकारेण लक्ष्मीमन्याश्च मार्या अपरिसमाप्तकार्या एव स्थापयति । ताश्च न जानन्ति । एवमेव भूभारहरणार्थं प्रवृत्तो भगवानेकिकिययैव मध्येऽसमाप्तया कार्य समापितवानित्याह—

एवं नृपाणां क्षितिभारजन्मनामक्षोहिणीभिः परिवृत्ततेजसाम् । विधाय वैरं श्वसनो यथाऽनलं मिथो वधेनोपरतो निरायधः ॥ ३४ ॥

एवं नृपाणामिति । यथा श्रियः खयमेव तिष्ठन्ति क्षणान्तरकार्यार्थं न प्रार्थन्ते । एवं भूभा-रहरणे प्रथमकार्ये समारन्थेऽन्तिमपर्यन्तं तदेवाऽनुवर्त्तते । यथा प्रथममग्निसम्बन्धे सर्वदाहपर्यन्तं खयमेवाऽतवर्तते । एवमयमद्भतकर्मा, न लोकसद्यः । मूभारार्थं जन्म येषाम् । स्वर्तः कार्यं मुभारजननम् । तत्राऽप्यक्षौहिणीभिः अक्षौहिणीसक्क्ष्यासेनाभिः परिवृत्तं दिगुणीभृतं तेजौ येपाछ । तत्र मगवत्कार्यमाह । विधाय वैरम् । मिथो वैरं विधाय । तस्य वैरस सामर्थ्यमाह-श्वसनो यथाऽनलिमिति । वायुर्निमित्तम् । अग्निरेव दाहकः । स तु वंशवर्षणेन जातः सर्वे दहति । तथाऽयमपि मियो वधेन सम्पन्नेनोपरतः । मिथो वधं कृत्वोपरत इत्यर्थः । जीवत्स तेषु नोपरमेदिति भावः । निरायुघ इति । निर्गतान्यायुपानि यस्य । तस्य धन्योन्यमेनाऽऽयुषम् । अमेरि-न्धनमिव ॥ ३४ ॥

एवं सर्वसंहत्ती मगवान्महानयमद्भतकर्मा । तस्य सर्व कार्य समाप्तम् । अतः परं मक्ती-दारक-मागवताधिकारिदेइनिष्पादनमविश्चियते । तदुत्तरत्र वश्यते । मध्ये तस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वं वक्तुं श-ङ्गारकीडामाइ---

> स एव नरलोकेऽस्मित्रवतीर्णः खमायया । रेमे स्त्रीरलकृटस्थो भगवान् प्राकृतो यथा ॥ ३५ ॥

स एवेति । स एव संहारक एव कालात्मा । भक्ष्येषु नरेषु खयमपि तद्रपेणाऽवतीर्णः । यथा कोऽपि न जानाति तथा खमायया मारणनिमित्ते स्नीरलकूटे सन्दरस्रीसमूहे स्वयमेव विद्यमानी मगवांसैतद्वरामनापन्नः प्राकृतवद्वतिं कृतवान । यावद्रसे न प्रविष्टस्तावत्तस्य रसं न जानातीति काम-शास्त्रम् । स्ववशे स्थितस्य न रस इति ॥ ३५ ॥

एवं भगवत्कृत्याऽङ्गीकृता ग्लानिर्न दोषायेति न्यायेन भगवद्रमणम् । न तु विषयधर्मेण तथात्वमिति प्रतिपादयितमाह---

उद्दामभावपिश्रनामलवल्यहासबीडावलोकनिहतो मदनोऽपि यासाम्। सम्मुह्य चापमजहात्प्रमदोत्तमास्ता यस्येन्द्रियं विमथितं क्रहकैनं शेकः ॥३६॥

उदामेति । यद्यपि श्चियोऽतिसमर्थास्त्यापि भगवन्मनो जेतं न शक्ताः । तासां सोमर्थमाह । उद्दामस्यक्तशृङ्कलो यो भावः । लजाभयावयो दामानि । तदमावे उद्दामत्वम् । तस्य पिश्चनः सुचकः । अमलो वलायों हासः । अज्ञापनीये ज्ञापयतीति पिश्चनत्वम् । असमये अस्थाने च । एवमपि सञ्चमलः स्वाभाविकत्वाबिर्द्धेष्टः खच्छो वा । सूचितस्य हितकरणात् । तत्र सामर्थ्यम् । वस्त्युः मनोहरः । पुरुषस्य मनो हरतीति । एताईशे होसः प्रथमं प्रवृत्तः । ततः कार्योनन्तरं त्रीहा । स्वतः प्रवृत्तवात । ततः स्ववित्रत्वस्चकदर्शनम् । तेनाऽपि निहतो मदनः कन्दर्पः सर्वय्यामोहनार्यं प्रवृत्तो दृष्टिकरुं ज्ञात्वा स्वयं चापमजहात् । मत्कार्यमेता एव करिष्यन्तीति कि चापेनेति । यत्र मामपि मोहयन्ति तत्र कथमन्यो न भुग्धो भवेदिति । एवं कामादप्यधिका कामप्रतना ता एवेतः भगवत्सयः। अयापि यस्य भगवत इन्द्रियं मनो विमिथतुं वशीकर्तुं कुहकैरनेकविधकपटैः न शेकुः न समर्या जाताः । दृष्टिमात्रेणैव मदनो जितः । कुहकैरपि तस्य मनो जेतं न शक्ता इत्यर्थः । पितामहत्वाद्यकः मिति भावः ॥ ३६ ॥

९ भगवन्यादारम्यादियुक्तमिति यः २ भावनानुसारेण भगवतैव कृतलादिति कः गः धः ३ सम्बन्धादिभिरिति कः गः ष. इ. ४ रोइनमनुचितमिति घ. ५ रोइनमनुचितमिति घ. ६ सत इलादिसेजो येपामिलम्तो प्रन्यो नाहित ग. घ. इ. कार्यार्थमेवेडि क.

<sup>ी</sup> मारजनिमिलकीरलकुट इति स. २ छन्दरेति नास्ति ग. ३ तद्वशमापत्र इति म. ४ - तार्व्य इति स. ५ - बो हास इति क. स. ६ अधिका इति सविधर्गः पाठः स. इ.

808

१ लं. १२ **अ. ३९ छो.** ]

एनमपि खरं पराजिता अशका अप्यज्ञानात्स्वधर्मं भगवत्यारोपयन्तीत्याह— तमयं मन्यते छोको ह्यसङ्गमपि सङ्गिनम् । आत्मोपम्येन मनुजं व्याष्ट्रणवानं यतोऽब्रधः ॥ ३७ ॥

तमयमिति । लोको आन्तोऽसङ्गमि भगवन्तं सङ्गिनं मन्यते खद्यान्तेनं । भगवान् सङ्गी । विषयसहच्यरितात्मत्वात् । देवदत्तवत् । इत्यनुमानेन उपाध्यप्रहणसहितेन भगवन्तमि सङ्गिनं मन्यते । तत्र विचारकाणामप्युपाध्यप्रहे हेतुः—मनुजं व्यापृण्वानमिति । आत्मानं मनुजं यथा लोको मन्यते तथा विशेषचेष्टाकत्तीरम् । अतस्तात्यर्थापरिज्ञानादज्ञत्वादिबोधने विषमाने उपाधौ जीवत्वरूपे तदज्ञानाच तथा मन्ता अनुध इत्यर्थः ॥ ३७॥

नतु योधनिकयाया यथा ज्ञानजनकत्वं तथा खाश्रयस्य निकृष्टत्वसम्पादकत्वमि । ठोके तथैव व्यासेः । अज्ञानादिकं जीवत्वसमानाधिकरणम् । दोषजन्यत्वात् । मूर्च्छोदिवत् । इति निष्प्रत्यूहानुमानेन जीवत्वमिप ज्ञापयति । अमजनकत्वेन प्रतारकत्वाच जीवत्वम् । न च जीवत्वे प्रतारणं व्यर्थमिति वाच्यम् । मुक्तजीवानौमिष तथा करणदर्शनात् । खबन्धभयादेव तत्र तथा करणं दश्यते नाजन्ययेत्येवमाशङ्क्य जीववैठक्षण्यं वदन् विषयसम्बन्धस्य न जीवत्ववोधकत्विसेत्याह—

### एतदीशनमीशस्य प्रकृतिस्थोऽपि तद्वुणैः । न युज्यते सदाऽऽरमस्थैर्यथाऽवुद्धिस्तदाश्रया ॥ ३८ ॥

एतदीशनमीशस्येति । विपरीतमेतदुच्यते विषयसम्बन्धेन जीवत्वमिति । अमादेव विषयसम्बन्धे तथात्वम् । अयं त्वीश्वरत्वभोधकः । नियतकार्यजनकस्य तत्र कार्याजननात् । जीवधमाणामप्रतिबन्धकत्वात् । मणिमन्नादेरप्यलौकिकत्वाद्वगवच्छक्तिमत्त्वम् । अतः प्रकृतिस्थोऽपि विपयेषु
रममाणोऽपि तद्वणैः कर्तृवर्शंत्वापादकत्वस्य एप्रच्युतिदोपजनकत्वादिभिन् युज्यते । नन्वापाततोऽप्रिस्पर्शे दाहो न जात इति नियतसम्बन्धेऽपि न जायते । तथा भगवत्यपि भविष्यतीत्याशक्वाऽऽह—सदाऽऽत्मस्थिति । सर्वाश्रयत्वाद्वगवतः संयुक्तसम्वायेन वा सदाऽऽत्मन्येव ते
धर्मा वर्तन्ते । ते यदि स्वाश्रये स्वकार्यं सम्पाद्येयुभँगवदाश्रिता न भवेषुः । भगवतो वा सर्वाश्रयत्वं
धर्मी न भवेत् । तथाच यमनाश्रित्येव अमात्तदीयत्वेन ज्ञाता भवन्ति त एव सङ्गित्वं वा जीवत्वं
वा बोधयन्ति । न नियताश्रिताः । अन्याश्रयेरेवाऽन्यत्र दोपजनकत्वं चोरादिषु भोगेषु च
लोके सिद्धम् । अत्र दृष्टान्तमाह—यथाऽचुद्धिस्तदाश्रयति । महाराजसमीपे श्रम्याशादिकं न साश्रये किचित्करोति । अन्यार्थत्वेनेव तस्य सङ्गहात् । स्थिया पृष्ट्या गिरा
कान्त्यां कीर्त्यो तुष्ट्येलयोजया । विद्ययाऽविद्या श्रम्यत्वनाऽमतिरविद्या निरूपिता ।
मतिर्विद्या । तस्रतिस्पर्दिनी सपन्नीर(?)मतिरविद्या । यथा अविद्या भगवति स्वकार्यं न करोति तथै-

तेऽपि विषया इत्यर्थः । "एकस्पैय ममांऽद्यस्य जीवस्पैय महामते । बन्धोऽस्याऽविध-याऽनादिविधया च तथेतर" इति वाक्यात्र विषयाणां स्वाश्रयदेष्टत्वसम्पादकत्वम् । इदानीं रमणस त्वीश्ररत्ववोषकत्वम् । अविद्यावदज्ञानादीनामपि देत्यव्यामोहकत्वम् । दोषनिरै।करणं तु सद्धमं एव । अतो दुष्टानां प्रतारणं सद्धमं एव । तस्मान्निदीषपूर्णगुणो हरिः ॥ ३८॥

कि । लोका भ्रान्ता भवन्त्येव । नियतसम्बन्धा अपि भ्रमन्त इत्याह —

तं मेनिरेऽवला मूढाः स्त्रेणं चाऽनुत्रतं रहः। अप्रमाणविदो भर्तुरीश्वरं मतयो यथा॥ ३९॥

तं मेनिर इति । अवला द्वानजनकियाकरणेऽसमर्थाः । अत एव मृहा द्वानरहिताः । अत्यार्थ भगवत्कृतं भगवद्र्य मन्यन्ते । तदाह—क्रिणमिति । क्षांलम्यटम् । चकाराचद्रश्रम् । तत्र हेतुः—रहः अनुव्रतमिति । एकान्ते अनु व्रतं यस । यदैवैकान्तसानं तत्रैव भगवान् सिविहितः । अतो निरन्तरमेकान्तशीलतारक्षेणं मेनिरे । नन्वेवमेव स्थादित्यत आह—अप्रमाणिवदो मर्त्तुरिति । मर्तुभगवतः प्रमाणं न जानन्तीति । यथाऽन्था हित्तिनं मन्यन्ते स्थाने । स हि चशुपैव द्वेयः । तथा भगवच्छाक्षेणेव भगवान् विद्वेयः । न त्ववस्थानिशेषेष क्रियामानेष । तथा करणमि भर्नुत्वात् । "अप्रमन्ता रक्षंत तन्तुमेनिमें"ति श्रुतेः । भगवानेव श्रुत्वर्यप्रतिपादकः । अतो भर्नुत्वादकान्तशीलत्वम् । श्रीरक्षार्थं तु भगवांस्तथा करोति स्नीणां तु तदद्वानम् । तत्र दृष्टान्तन्माह—ईश्वरं मत्यो यथिति । यथा मतयो दर्शनङ्गानानि मगवतेव प्रवर्तितानि स्वयुत्तया तमेवाऽन्यथा मन्यन्ते । ईश्वर एव नास्तीति केचित् । र्श्वन्ये यद्वादय एवेश्वर इत्यपरे । कर्ता केवलमित्यन्ये । जीवविशेष एवेति केचित् । सर्वेषामेतेषां मृत्वप्रमाणाद्वानात्वोत्रेक्षया तथात्वम् । त्रीतासामपीत्यर्थः ॥ ३९ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणमहात्मजश्रीवस्त्रभदीश्वित-विरचितायां प्रथमस्कन्ध एकादशोऽध्यायः ॥ ११ ॥

## द्वादशोऽध्यायः।

एवमैकोध्यसिद्धीर्थं सर्वं कार्यं निरूपितम्। अधुना श्रोतृदेहस्य रक्षणं विनिरूप्यते ॥ १॥ येथा वेदान्तविज्ञाने पत्रामौ देहसम्भवः। तथा भागवतज्ञाने ब्रह्मामौ बोघसंयुते॥ २॥

१ स्वद्दशन्ते इति स. २ उपाधिवहणसहितेनेति य. ३ व्यायुण्यानमिति स. म. ४ मुक्तजीवानामितीरी स. ५ इता-सञ्चलाऽऽहेति ग. ६ कर्तृवद्यत्वेति घ. ७ नेति नास्ति घ. ८ प्रवर्तन्त इति घ. ९ ते इति नास्ति प. १० वहिरिति ग. ११ रोगेषु चेति क. स्रोकेषु चेति ग.

९ साश्रये इति सः साश्रयदुष्टससम्पादकलस्रेति ग. २ तुर्नोक्षि क. म. म. २ सेमन्तराकरमार्चे तु इति गः ४ स-स्रवेदि क. ग. ५ सुमुक्तयेति स. ६ अन्येऽपीति क. ग. घ. ७ मूलकारमाझानाविति क. ग. घ. ८ तमेशाऽऽसम्पपीति क. ग. म. ९ एकामेति ग. म. ९० सिद्धार्यमिति म. ९९ ययेत्यं कोको नास्ति म.

सर्वेष्ठक्षणसम्पन्नः सर्वदोषविवर्जितः। बीजसंस्कारसहितः श्रोता भागवते देपः॥ ३॥

व्यवदितत्वाच्छीनकः पूर्वकयां स्मारयति—

#### शोनक उवाच-

अश्वत्थाम्नोपसृष्टेन ब्रह्मशीर्ष्णोरुतेजसा । उत्तराया हतो गर्भ ईशेनाऽऽजीवितः पुनः ॥ १ ॥

अश्वरथाम्नोपसृष्टेनेति । लद्वान्यानां समिध्यवद्दारादस्माभिरवैमवगतम् । अश्वरथान्नो मान्नणोत्तमत्वानेन निरूपितस्य महास्रस्य चाऽमोघत्वादुत्तराया गर्भो द्वतः । पश्चादीशेनाऽऽजीवितः । स्वसामर्थ्यात्पूर्वमिषि दुविभाव्याभिः स्वशक्तिभिर्वीजे तं प्रवेश्याऽऽजीवितवान् । इदानीमिष दग्वे मीजे पुनस्तं प्रवेश्याऽऽजीवयतीति पुनःशब्दार्थः ॥ १॥

अनुवादांशमुक्त्वा श्रोतव्याशमाह-

तस्य जन्म महाबुद्धेः कर्माणि च महात्मनः । निधनश्च यथैवाऽऽसीत् स प्रेत्य गतवान् यथा ॥ २ ॥

तस्य जनमेति । महाबुद्धेरिति पूर्वभेव तस्य ज्ञानं सिद्धम् । महात्मन इति शुभानि कर्माणि । जनमकर्मावदातस्य मृत्युसम्भावनाऽभावाद्वर्भ एव च मृत्योर्निवर्त्तितत्वात्यश्चात्केन प्रकारेण निधनमिति प्रश्नः । किञ्च । यथा पूर्वजन्मिन ज्ञानादिषु सिद्धेष्वप्येतदेहसम्बन्धो जात एवमुत्त-रत्राऽपि भविष्यतीत्याशक्त्र पृष्छिति—स प्रेत्य गतवान् यथेति । प्रेत्य शरीरं त्यक्त्वा । यथेति प्रष्टन्यार्थः ॥ २ ॥

तदिदं श्रोतुमिच्छामि गदितुं यदि मन्यसे । बृहि नः श्रद्दधानानां यस्य ज्ञानमदाच्छुकः ॥ ३॥

तत् पूर्वोक्तं त्रयमुत्पत्तिस्थितिप्रलयास्यिमदं च परलोकगमनं शास्त्रार्थसन्देद्दाच्छ्रोतुमिच्छामि । बहुकालनिर्वन्धाद्धेशेऽपि यदि सर्वथैतद्कक्तव्यमिति मन्यसे तदा श्रद्धायुक्ता वयं श्रोतुमिच्छामः । इच्छया कथने भगवचरित्रमत्राऽस्तीत्यवगम्यते । अत एवमाह—गदितुं यदि मन्यस इति । अन्यकथात्वेऽपि भगवदीयत्वाच्छ्रद्धा । अन्यथा शुकस्य ज्ञानदानं न सम्भवत् । अतस्तस्य चरित्रं कथयेत्थर्थः ॥ ३ ॥

जन्मनिरूपणार्थं वंश्वकालदेशानामुत्तमत्वमाह त्रिभिः---

सूत उवाच--

अपीपलन्महाराजः पितृवद्रश्चयन् प्रजाः । निस्पृहः सर्वकामेभ्यः कृष्णपादानुसेवया ॥ ४ ॥

अपीपलदिति । अपालयदिल्यशः । स्वधमिविष्णु भक्तिभ्यां महान् सर्वो न चाऽभ्यः था । विषयेषु च वैतृष्ण्यं सेवार्थ भक्तिसूचकम् । तत्र राज्ञः प्रजापालनं धर्मः । पितृवद्गः अयन् प्रजा इति ज्ञानसहितत्वमुक्तम् । अन्यथा भगवदृष्टमभावे रखनं न स्यात् । निस्प् इति नैरपेक्ष्यम् । कृष्णपादानुसेवा शास्त्रानुसारेण फलजननात्सम्यकृतेति ज्ञायते । बेनेन राज्ञ उत्तमन्त्रात्रांज्यं स कालो वंशश्रोत्तम इति राजधर्ममेव प्रजाः कुर्वन्तीति तद्राज्ये सर्वत्र कृष्णसेवेव प्रस्ता । अतो देश उत्तमः । ज्ञानमक्तिकर्मणां धर्माणां तस्मिन् काले विद्यमानस्वात्कालोत्कर्षः ॥ ४ ॥

नतु वैराग्यं कुत्रोपयुज्यते । तस्य च राज्यस्य च विरुद्धत्वादित्याश्रक्त न साधनत्वेनाऽत्र वैराग्यं किन्तु भक्तेरातुषङ्गिकमिति तन्निरूपयति—

> सम्पदः कतवो विश्रा महिषी भ्रातरो मही। जम्बूदीपाधिपत्यं च यशश्च त्रिदिवं गतम्॥ ५॥ किं तेऽकामाः सुरस्याऽही मुक्ठन्दमनसो द्विजाः। अधिजहुर्मुदं राज्ञः क्षुधितस्य यथेतरे॥ ६॥

सम्पद् इति । राज्यधनाश्वादीनां सम्पत्तय आधिक्यम् । कत्वो राजस्यादयः । विमा
इति सम्वोधनमस्मिन्नर्थे सवादार्थम् । महिची द्रौपदी । खातरो भीमादयः । मही सर्वाऽषि ।
राजत्वाच्छास्रतो मही । पोरुपेणाऽऽधिपत्यमिति भेदः । अर्जुनेनेन्द्रोऽप्र्युपकृत इति तिदिवं गतं यतः ।
एते भगवत्कृपया स्तः सिद्धाः । अत एवाऽकामाः । हृदये नाऽऽगता इति त इत्युक्तम् । वस्तुत एते
विपया देवयोग्या मनुष्यस्य काम्या भवत्ति । न तु विच्युभक्तस्य । यस्तु बहु कामयते बहु वा त्रातो
भवति तस्य न क्षुद्रेषु कामना प्राप्तेष्वपि । मुकुन्दे मनो यस्य । मोक्ष एव यस्य मनस्तस्याऽप्येतद्रविति । किमुत तहातिर । क्रिजा इति पूर्ववत्सम्बोधनम् । किं मुद्रमिषजन्हः । अपि तु न कृतवन्त एनेत्यर्थः । विपयाणां स्वधर्माजनने दृष्टान्तमाह—क्षुधितस्येति । इतरे व्यादयः ॥ ५ ॥ ६ ॥
एवं राज्ञो माहात्म्यमुक्त्वा तद्देशे स्वभावत एवाऽयमेतादश इति विशेषमाहात्म्यमेवाऽऽह—

मातुर्गर्भगतो वीरः स तदा भृगुनन्दन । ददर्श पुरुषं कश्चिदद्यमानोऽस्त्रतेजसा ॥ ७ ॥

मातुर्ग भेगत इति । मातुरित्यसमासाद्द्द इव भिन्नतया स्थितिं हन्यते । अतो गर्भगतहेशी निवारितः । पूर्वमेव ज्ञानादिसहितः केवलं गर्भ प्राप्तः । वीर इति दाम्ना न बदः पराक्रमसहित एव

१ मत इति क. ग. घ. २ तद्वाक्यानामभिज्यवहारादिति ग. ३ एव नाऽवगतमिति ग. ४ अश्रत्यात्रो भगवतो बाह्मण-लादिति क. ५ निरूपितस्य चेति ग. ६ पूर्वमभीति स.

९ अन्येनेति च. २ तदान्ये इति घ. ३ वैष्यवसेवंवेति घ. ड. ४ इन्द्रोप्रिय जित इति घ. ५ विषयमाहास्म्बः मिति च. ६ स्तुतिरिति क. व. च.

तिष्ठति । भगवतः सा'्रात्परब्रह्मणो दृष्ट्यां देवैद्रीमा यन्धनस्याऽकृतत्वात् । अत्र "देवा ये राजन्यादि" ति श्रुत्यधाँऽनुसन्धेयः । वीरः स इति सम्यन्धः । अत्र विश्वासार्थं सम्योधनम् । तदा दृष्ट्यमान एव ब्रह्माखतेजसा वीरत्वात्तद्विंगणय्य किवत्पुरुषं दृद्र्यः । भगवान् सर्वे कार्यं निष्णाय सवेदैत्याप्रवेद्याय सर्वतत्त्वसिद्दात्तद्वद्वार्थमुद्दरे प्रविष्टः परिभ्रमति । स्रोपकारज्ञापनाय तं प्रत्यात्मातं प्रदर्शितवान् । वेदे प्रसिद्धानि यानि रूपाणि तव यत्य्ययमं भावयितुमप्यदात्त्रयं तेन रूपेण प्रकृते इति तपः (१) स्पर्धमसिद्दितो दृद्र्यः । "अत्यस्तनन्ते तद्मामो अश्चन" इति श्रुतेः । याश्चिदिति । विशेषाकारेण न निर्वचनीयम् ॥ ७ ॥

#### - तद्रपमनुवर्णयति—

अहुष्टमात्रममलं स्फुरत्पुरटमोलिनम् । अपीच्यदर्शनं श्यामं तडिद्वाससमच्युतम् ॥ ८ ॥ श्रीमद्दीर्घचतुर्वाहुं तसकाञ्चनकुण्डलम् । क्षतज्ञाक्षं गदापाणिमात्मनः सर्वतोदिशम् । परिश्रमन्तमुल्काभां श्रामयन्तं गदां मुहुः॥ ९ ॥

अङ्गष्टमात्रमिति । अङ्गष्टमात्रः पुरुषोऽङ्गष्टं च समाश्रितः । ईशः सर्वस्य ज-गतः प्रमु: प्रीणाति विश्वसुगि"ति श्रुतेः । ब्रह्मत्वादेवाऽमुरुमतिखन्छम् । गर्भे हि विद्यमा-नस्य तन्महसम्बन्धः सम्भवति । तङ्घावृत्त्यर्थमुक्तम् । स्फ्ररत्यरटमौहिनमिति । दाहोत्तीर्णसुव-र्णमुकुटयुक्तम् । अनेनैश्वर्यं ज्ञापितम् । अपीच्यदर्शनम् । अपीच्यरूपं दर्शनं यस्य । "प्रियः स्त्री-णामपीच्य" इति श्रतेः । सौन्दर्यपरीक्षायां सर्वेश्रीदर्शनस्य निकपत्वात् । अपीच्यवदर्शनं यस्येति सर्वसुन्दरः । अनेन रुक्ष्म्याश्रयस्यं प्रतिपादितम् । इरगमिनि वैष्णवसिद्धान्तसिद्धम् । अनेन मक्ताश्रयत्वं निरूपितम् । तडिष्ठाससभ् । स्थिरविद्युन्निभवस्वम् । अनेन पूर्वविशेर्पणसहितेन सर्व-कामैवर्षकत्वं सुचितम् । अच्यत्तम् । परिभ्रमणेऽपि सर्वदेशसम्बन्धसहितम् । शङ्कचकादिसहितं वा । अनेन रक्षायां सामर्थ्यं ज्ञापितम् । श्रीमदीर्घचतुर्योहम् । श्रीमन्तो दीर्घाश्वतारो वाहवो यस । सुक्ष्मरूपे आकारः सम्यगभिन्यक्तो न भवेदिति शङ्क्यैवमुक्तम् । आजानुवाहरवमुक्तं भवति । पुरुपा-र्श्वचतुष्टयदानाय चतुर्णा प्रदर्शनम् । गतिपर्यन्तं क्रियेति दीर्घत्वम् । र्डभयो(?)र्ठक्ष्मीसहितयोरेव का-र्यनिर्वाहाच्छीमस्यम् । अनेनैहिकाम्भिकक्षरुदानं स्वितम् । तप्तकाश्चनक्रण्डसम् । तप्तका-अनवर्णे कुण्डले यस्पेति । साङ्करयोगयोः कुण्डलत्यात्सर्वविद्याप्रदत्वं सुचितम् । तप्तकाञ्चनपदा-त्सन्तप्तदशायामेव ज्ञानप्राप्तिरिति सुचितम् । क्षतज्ञाक्ष्मम् । क्षतज्ञवलोहितवदक्षिणी नेत्रे यस्य । बाधकद्रीकरणाय प्रकटितकोधलेशयुक्तम् । अनेन भक्तरक्षायामासक्तिः सूचिता । उप्रत्याद्वा सावधानत्वं स्चितम् । गदापाणिम् । "ओज:सहोबलयुनं मुख्यतत्त्वं गदां द्यदि"ति

बाक्यादासन्ययुक्तम् । अनेन तस्य प्राणगमनमयाभावः स्चितः । किस्र । तेजोग्रासे वायुतत्त्वमेव समर्थम् । अत एव तेजोग्रासार्थे वायुमेव गदां इस्ते गृद्दीत्वा तिष्ठति । आधिक्ये निर्वापिष्या-मीति । आत्मनः सर्वतोदिशं परिश्रमन्तं जीवस्य सर्वत्राऽद्दमिति ज्ञापयितुम् । रक्षां च । प्रकृते विशेषमाह—उल्काभां गदां भ्रामयन्तिमिति । स्वस्य तेजोहेतुत्वं ज्ञापयन्ती गदा स्वान्तःस्यं तेजोऽप्रकटयेत् । अत उल्काभा दश्यते । दैत्यनिवारणार्थं मुदुर्गदां ग्रामयन्तम् ॥ ८ ॥ ९ ॥

श्रीमदलभाचार्यचरणविरचिता ।

किंच-

अस्रतेजः स्वगद्या नीहारमित्र गोपितः। विधमन्तं सन्निकर्पे पर्येक्षत क इत्यसौ ॥ १० ॥

अस्त्रतेजः स्वगद्येति । जननपर्यन्तं ब्रह्मासं चेतिष्ठेतदा निर्गमनसमये दैत्यापुपोद्दलनात्क-दाचिरहेत् । अत इदानीमेव खरूपतो नाशयति । अभिवन्नाशनेऽपि तदंशमूतं भस्म तिष्ठेत् । अते निरंशनाशनज्ञापनार्थं नीहारिध्येव गोपितिरित्युक्तम् । कुद्दरं सूर्यं इव दर्शनसमय एनैतक्क्वाणम् । सिभिक्तपं इति तस्मिन् स्नेदः प्रदर्शितः । तदा जिज्ञासाऽभृतस्य कोयऽमिति । ततो ज्ञानार्थं प्राक्षां कृतवान् । तत्र परीक्षायां विषयमाद्द—क इति । निश्चयमाद्द—असाविति । योऽसि सोऽसीति ॥ १०॥

एवं सर्वं कार्यं कृत्वा स्वाभिन्नेतार्थसिद्धौ मध्ये भोगार्थमन्तर्धानं प्राप्तवानित्याह-

विभूय तदमेयात्मा भगवान् धर्मगुव्विमुः । मिषतो दशमास्यस्य तत्रेवाऽन्तर्दधे हरिः ॥ ११ ॥

विधूयेति । तत्तेजो विध्य । तिर्हे परीक्षिता कथं न रक्षित इत्याशक्काऽऽह — अभेपातमेति । मनमाऽपि ज्ञातुमशक्यः केन रिक्षितुं शक्यत इत्यर्थः । भगवानित्यशक्तत्त्वाय । अन्तर्वाने धर्मरक्षा हेतुः । नन्वेतावतेष कथं सर्व कार्य सेत्स्यतीत्याशक्काऽऽह — विश्वरिति । सर्वसमर्थो पर्यवेज्छिति तथैव करोतीत्यर्थः । दशमासपर्यन्तं स्थित्वा पश्चादन्तिहितः । दशमासस्य, दशमासस्येति वा पाटः । मिष्यतः इत्यन्यत्र गमनशक्का वारिता । अन्यतो भगवान्नाऽऽगतः किन्तु तत्रैव प्रकट इति ज्ञापयितुं तत्रैवाऽन्तरधीयत । पूर्णज्ञानस्योत्यत्तौ वन्धूनां दुःखं स्थादिति शुकतुत्य एवाऽयं प्राकृत इव कृत इत्याह — हरिरिति ॥ ११ ॥

एवं भगवत्कृपां प्राप्य मुख्येनाऽधिकारिदेहेन महापुरुषत्वज्ञापनार्थ मुख्ये काठे प्रादुन्त इत्याह—

ततः सर्वगुणोदकें सानुकूलमहोदये । जज्ञे वंशधरः पाण्डोर्भूयः पाण्डुरिवीजसा ॥ १२॥

तत इति । सर्वे गुणा उदकें उत्तरफले यस । तादशे काले । कालस हि बहुनो गुणाः । ते

अवगणव्यति क. ग.च. २ प्रकटयतीति क. ३ छक्ष्माध्रयलमिति च. ४ विशेषेणेति स. ५ वर्षतमिति च. च. इ. ६ अभयवीगिति च.

स्वयमिति क. ग. घ. २ स्वान्तरस्थिति ग. । प्रकटयदिति घ. ४ उत्कामाविति घ. ५ निरंशक्षानकाप् नार्वमिति का. निरंशनाशनकापनार्वमिति ग. निरंशनाशनार्वमिति घ. ६ पूर्णकानीत्यकामिति क. प.

कदाचिदुपकुर्वन्ति । अस्य त्वप्रे उपकरिष्यन्तीत्वर्थः । सानुक्ति महोद्ये । अनुक्ति प्रमहितानां प्रहाणामुद्यो यत्र । अनेन ग्रहफलादिप भावि तस्य सर्वफलं ज्ञातुं शक्यिमत्युक्तम् । वंदाघरः । एतस्याऽग्रे पुत्रा भविष्यन्तीति ज्ञापितम् । पाण्डोविशो गत एव स्थितः । अनेन धृत इति वित्यसा-पेक्षत्वादसमर्थसमासः । यथा पाण्डू राजकामनायामेवाऽवतीर्णः । अन्यस्य ज्येष्ठस्य राज्यानर्दन्त्वात् । तथा पाण्डवानां भगवता सह वैकुण्ठगमनावश्यकत्वाद्राजत्वायाऽयमवतीर्ण इत्यर्थः । ओजसाऽप्ययं पाण्डुतुत्यः ॥ १२ ॥

तस्य प्रासङ्गिकं कृत्यमाइ—

तस्य श्रीतमना राजा विष्ठेर्धीम्यकृपादिभिः। जातकं कारयामास वाचयित्वा च मङ्गलम्॥ १३॥

तस्येति । यद्यपि गार्भिकविजिकेनो नास्ति तथाप्यपूर्वपक्षमाश्रित्याऽष्टाचत्वारिंशत्संस्कारान् वदन् जातकर्माऽऽह । मूर्द्धाभिषिक्तस्य स्वतः करणायोगाद्विप्रैरित्युक्तम् । धौम्यः पाण्डवपुरोहितः । कृपः परम्परागतः । जातकं कर्मनामथेयम् । मङ्गलं पुण्याहवाचनम् ॥ १३ ॥ जन्मोत्सवमाह—

हिरण्यं गां महीं प्रामान् हस्त्यश्वात्रृपतिर्वरान् । प्रादात्स्वस्रञ्च विप्रेभ्यः प्रजातीर्थे सतीर्थवित् ॥ १४ ॥

हिरण्यमिति । मर्ही वृत्तिकरीं भूमिम् । यरान् अभिमतार्थान् । स्वन्नमामं गोधूमादि । प्रजातीर्थे । "देवाश्च पिनरश्चे"ति वाक्यांयुवजन्मसमये सर्वदेवतासान्निध्यात्यजातीर्थ इत्युक्तम् । वैदिके कर्मणि ज्ञानादेव फलमित्यस्य तीर्थत्वेनाऽप्रसिद्धत्वात्फलं न भवेदित्याश्चन्याऽऽह—सतीर्थ-विदिति । तीर्थविद्धिः सहितः । अतस्तदुपदेशाञ्ज्ञात्वा कृतवानित्यर्थः ॥ १४ ॥

अधिकसन्तोषार्थं जातकमाइ---

तमृचुर्बाह्मणास्तुष्टा राजानं प्रश्रयानतम् । एष ह्यस्मिन्प्रजातन्तो कुरूणां पौरवर्षम् ॥ १५ ॥ दैवेनाऽप्रतिघातेन शुक्के संस्थामुपेयुषि । रातो वोऽनुप्रहार्थाय विष्णुना प्रभविष्णुना ॥ १६ ॥ तस्मान्नाम्ना विष्णुरात इति लोके बृहच्ल्रवाः । भविष्यति न सन्देहो महाभागवतो महान् ॥ १७ ॥

तम् चुरिति । अस्मिन्यालके द्वेधाऽप्युत्कर्षोऽस्ति । भगवत्कृतः कालकृतश्च । तत्र भगवत्कृतं ये वसिष्ठादयो ब्राह्मणाः सर्वज्ञा अतिदानेन सन्तुष्टा विनयेन नम्नं गुद्धमृज्ञः । एष इति प्रथमं निर्दि-वैति । यस्य गुणा अग्ने वक्तव्याः स एष इति निर्दिश्यते । यथा—"सोमक्रयंण्येषे"ित । इममर्थ बापरेति—हीति । अस्मिञ्चिति राजानं वाठकं वंश्यांश्च निर्दिश्य प्रजातन्तौ पुत्रपीत्रादि-रूपे वंशे । कुरूणामिति । कुरोर्भगवदीयत्वेन तद्वंशसंस्थाया अनुचितत्वात् । प्रधानसं सायामेव मंसाव्यपदेशाच । पौरवर्षभेति । पितृभक्तत्वाच पुरोस्तस्याऽपि वंशसंस्थाऽनुचितेति । उपयातहेत्-माइ---देवेनेति । वंशजनकानामदृष्टं समाप्तमिति । विच्छेदकादृष्टेन वा । प्रसवजनकादृष्टस्य विच्छेदक-वित्रपन्धकस्य चाऽभावात्संस्थाऽवश्यं भाव्या । अर्धः च नास्ति । भगवांश्च वर्तते । किमत्र भवित्यतीत्या-श्रहायां यथाकथित्रदेशेनोभयं समाहितं भविष्यतीत्वाशक्क्य तिन्नपेशार्थं शुक्तः इत्युक्त्वा (?) "दैव-बलं बलिमि"ति वाक्यात् संस्थामुपेयुपि संति । अरष्टे कालादीनामनुकूलत्वात् । केवलं भगवान् पुष्टि-मार्गमाश्रिल(?) भवतामनुष्रद्वार्थाय पूर्व यो भवत्स्वनुष्रद्वः कृतन्तस्वाऽर्थः प्रयोजनिदिमिति । "नाऽपुत्रस्य लोकोऽस्ती"ति श्रुतेः । अमृतत्वसम्पादकत्वाच भगवतः । सार्मान्यामृतत्वादृशस्य । "प्रजामनु प्रजायन्ते तेदृत मेर्र्यामृतिमि"ति श्रुतेः । भगवताऽयं रक्षितः । किथ । सार्थम-्ययं रक्षितो भागवतादिरूपेण प्रकर्षेणोद्धविष्णुना सर्वेषु भेगवद्भक्तेषु भागवतद्वाराऽऽविभीवैकरसेन । वनोऽर्धप्रतिपादकं नाम भेवतीति संज्ञाशब्दापेक्षया यौगिकशब्दम्याऽजहत्स्वार्थेन मुख्यत्वान्नान्ना वि-णारात इति लोके भविष्यति प्रसिद्धो भविष्यतीत्यर्थः । कारणोत्कर्पमुक्ता कार्योत्कर्पमाइ— बृहच्छ्रवा इति । भवदायपेक्षयाऽप्यथिककीर्तिमान् । न हि भवन्त एवं रक्षिताः । न कालो निग्र-दीतः । न वा मागवतं प्राप्तमिति । संस्थाप्रापककालादेः प्रतिवन्धकत्वात्कथमेवं भविष्यतीत्याश-शयामाइ—न सन्देह इति । तत्र हेतुः—महाभागयत इति । भागवतस्य महत्वं भगवित्र-यन्वेन । तद्सिमञ्जूशादिना अवगम्यते । अत एव कालादीनां नाडवीडपकारजनकत्वम् । तदुत्तरत्र वश्रोतगन्यां निरूपियप्यते । किच । यथा कालादिन्यो भगवता वलं दत्तं ततोऽप्यस्मै वहु दत्त-मिति नाऽस्मिञ्छङ्का विधेयेत्याह—महानिति ॥ १५ ॥ १६ ॥ १७ ॥

श्रीमद्रत्रभा वार्य चरणविरचिता ।

एवं महद्भिरेथें निरूपिते कालाङ्गयं मन्यमानः "सर्वे कालकृतं मन्य" इत्युक्तलात्काठ-श्रानपुच्छति—

#### राजोवाच-

अप्येष वंद्यान् राजपींन् पुण्यश्ठोकान् महात्मनः। अनुवर्त्तिता स्विधशसा साधुवादेन सत्तमाः॥ १८॥

अष्येष इति । भगवत्कृपाव्यतिरेकेणाऽपि यथा कालेनाऽस्मद्वेरैया रिश्वता यशस्तिनश्च कृतास्तथाऽयं किं भविष्यतीति प्रश्नः । वंश्वेरिवेषि ये पुण्यश्लोकाः पुरूरवस्त्रभृतयः । तत्राऽपि ये महास्मानः कुरुसदशाः । यशः सर्वजनीनम् । साधुवादः सद्भिरेव कियमाणः । चरित्रस्त्रभावोक्तर्षी वा यशःसाधुवादशब्दाभ्यामुक्ती । वेदार्थसर्वज्ञाः सन्तमाः ॥ १८॥

१ सानुकृते प्रहोदये इति थ. २ पुत्रजन्मनीति प. ३ तस्मित्रिति क. ग. घ. इ. ४ निर्दिशन्तीति ग. ५ सोम-विक्रियिव्येषेतीति क. ग. सोमविकय एव इति घ.

१ झापमन्तीति घ. २ प्रदानिति स. ३ सत्यदृष्टकोलेति घ. ४ सामान्यभृततादिति घ. ५ तदुते इति इ. स. म. ६ सप्यामितीति ग. ७ भागवततद्रकोलिति. घ ८ भगवद्रारेति घ. ९ भगवतीति ग. घ. ९० मविष्यतीति नास्ति म. घ. १९ मात्रोपकारेत्यादि घ. १२ महाद्रिश्येरिति ग. घ. इ. १३ वंद्या इति इ. ग. १४ वंद्रीष्यपीति घ.

तत्र सर्वमेव कालोत्कर्षमाहः--

१८२

#### बाह्मणा उच्चः--

पार्थ प्रजाविता साक्षादिक्ष्यक्ररिव मानवः। ब्रह्मण्यः सत्यसन्धश्च रामो दाशरथिर्यथा ॥ १९ ॥ एष दाता शरण्यश्च यथा ह्योशीनरः शिविः। यशो वितनिता खानां दौष्यन्तिरिव यज्वनाम् ॥ २० ॥ धन्वनामग्रणीरेष तुल्यश्चार्ज्जनयोईयोः। हताश इव दुर्धर्षः समुद्र इव दुस्तरः ॥ २१ ॥ मुगेन्द्र इव विकान्तो निषेठ्यो हिमवानिव। तितिश्चर्वसुधेवाऽसौ सहिष्णुः पितराविव ॥ २२ ॥ पितामहसमः साम्ये प्रसादे गिरिशोपमः। आश्रयः सर्वभूतानां यथा देवो रमाश्रयः ॥ २३ ॥ सर्वसद्गणमाहात्म्य एष कृष्णमनुत्रतः। रन्तिदेव इवोदारो ययातिरिव धार्मिकः ॥ २४ ॥ धत्या बलिसमः कृष्णे प्रन्हाद इव सद्रहः। आहर्तेषोऽश्वमेधानां वृद्धानां पर्युपासकः ॥ २५ ॥ राजवींणां जनयिता शास्ता चोत्पथगामिनाम् । निमहीता कलेरेष भुवो धर्मस्य कारणात्॥ २६॥

पार्चेति । यद्यपि भगवतैवं रिक्षिते सन्देहोऽनुचितस्तथापि हे पार्थ अयं साक्षात् प्रजाविता न मिन्नद्वारा । स्वयमेवेष्टादिकरणात् । यद्यपि मनोर्बहवः प्रत्रा जातास्तथाप्यान्तेवंशक्रदिक्ष्वाक्ररेव जातः । तस्य यशा प्रजापालनमविच्छिन्नमेवमस्याऽपि । शत्रुमित्रादिषु समो वा । शशादनिष्कासना-स्तर्वज्ञत्वाद्वा तथा वदन्ति । मानवो वैवस्ततमनोः पुत्रः । ब्रह्मण्यो बाग्रणभक्तः । सर्वस्रदानात् । सत्यसन्यः सत्यप्रतिद्वः । वनवासगमनात् । दाशारथी रघुनायः । कालसाऽपकारजनकलं खेंच्छ्या मगुवत्यपीति मगुवदृष्टान्तः । द्वारण्यः शरणागतरक्षकः । चकारात्रत्येकसमुदायाम्यां कीर्तिमान् । उग्रीनरवंशोत्पन्नः शिबः । तस्य समुदायकीर्तिरेव प्रसिद्धा इन्द्राठिप्रसंवादे । दौष्यन्ति-र्भरतः सर्वस्याऽपि सोमवंशस्य यशःप्रदः । यज्वनां च । शतौधिकाश्वमेधकरणात् । सर्वत्र चकारे प्वोक्तसम्बन्धो दृष्टान्ते दार्ष्टान्तिके चाऽवगन्तव्यः । धन्विनां धनुर्धराणाम् । अर्जुनः पितामदः । कार्त्तवीर्योऽर्जुनम् । चकारादिधकम् । कालनिग्रहात् । हुताद्योऽप्रिः । घर्षणमतिकमः । बाह्योः

छङ्गमिति यात्रत् । दृस्तरः । युद्धे सेनायाः खस्य वा जेयाभावोऽतरणम् । तद्वानित्यर्थः । विकान्तः पराक्रमवान् । देहांपेक्षयाऽधिककाँ। शत्यत्यान् । सृगेन्द्रः सिहः । निषेठ्यो देवादीनामप्याश्रयः । यथाँ हिमवान् महादेवादेः । निर्दोपस्थानाद्वा । अत एव ऋषिवासस्तत्रैव । गुणेब्वेव दृष्टान्ताः सर्वत्र । तितिक्षुः अतिक्रमसहनवान् । वस्तुधा सर्वसहा । सहिष्णुः तरोपसहनशीठः । सस्सि-न्नपरायसहनं पृथ्वीवत् । तस्यैवाऽनुचितसहनं पितृवत् । पितामहो न्नसा । साम्यं देव-देंखनरेषु तुल्यता । प्रसादे अविचारितदाने । गिरिद्यो महादेवः । आश्रय आधारः । अवलम्बनमिति यावत् । सर्वार्थेषु यथा लक्ष्म्या भगवांस्तया सर्वेषां भगवान् । निदर्शनं स्पष्टार्थम् । तथाऽयमित्यर्थः । धर्मादीनामपि रक्षकत्वात् । सर्वे यावन्तः सद्धणाः सत्यश्ची-चादयस्तेषां माहात्म्यं परमोत्कर्पः । तद्र्थं कृष्णं भगवन्तमतु व्रतं यस्य । उपासनया कृ-पया तत्तुल्य इत्यर्थः । रन्तिदेवो नवमस्कन्धे वक्ष्यते । यस्तु पुष्कसाय जलं दत्वा सन्तुष्टः । उदारोऽत्यन्तदानृस्त्रभावः । यथा ययातिर्देवयान्यां शुक्रदुहितर्ययुक्तायानपि मनस्तु तद्गतं नुष्वा धर्मोऽयमित्यङ्गीकृतवान् । धेर्ये वित्यमः । स चाऽष्टमे वश्यते । सम्रहो मक्तिः । समीचीनो बैहो वा । यज्वनामित्यत्र यागान्तरैरपि तथात्वसम्भवादश्रमेथाहरणं पृथगुक्तम् । खस्य सर्वापेश्वयाऽप्य-धिकगुणत्वेऽपि न गर्व इत्याह—ऋद्वानामिति । पुत्रद्वाराऽप्युत्कर्षः । राजर्षीणां जनमेजया-दीनां जनयिता । पुत्रमपि दण्डयेदिति तदनन्तरं शासनमुक्तम् । असकृत्मर्यादोल्ज्वने दण्डः । शासनं शिक्षापूर्वकदण्डः । नियहीता निग्रहं करिष्यति । भुवो धर्मस्य च कारणात् । चरित्रे स्पष्टं मविष्यति ॥ १९ ॥ २० ॥ २१ ॥ २२ ॥ २३ ॥ २४ ॥ २५ ॥ २६ ॥

वैराग्यमनते निकटे फलपर्यवसायि भविष्यतीत्याह—

तक्षकादात्मनो मृत्युं द्विजपुत्रोपसर्जितात । प्रपत्स्वत उपश्चत्य मुक्तसङ्गः पदं हरेः ॥ २७ ॥ जिज्ञासितात्मयाथात्म्यो मुनेर्व्याससुतादसौ । हित्वेदं नृप गङ्गायां यास्यत्यद्धाऽकृतोभयम्॥ २८॥ इति राज्ञ उपादिइय विश्रा जातककोविदाः। लब्धोपचितयः सर्वे प्रतिजग्मुः खकान् गृहान्॥ २९॥

तक्षकादिति । आत्मनो देहस्य । मृत्युं नाशम् । बिजपुत्रः मृत्री । उपसर्जितात् त्रिपितात् । उपश्चत्य मुक्त सङ्गः कॅतसन्यासः । हरेः पदं गङ्गातीरसत्समाम् । तत्र हि भगवत्यदमिन-व्यक्तम् । व्याससुतानमुनेः शुकात् । जिज्ञासितः सम्यग्विचारपूर्वकं ज्ञातः आत्मनो मगवतः खस च याथात्म्यमिदमित्यतया निर्णयः । असावित्यन्ते प्रतिनिर्देशः प्रत्यापत्त्यर्थः । एतावत्कार्छ

९ बाहेरि व. घ. इ. १ अन्तवंशकृदिति छ. अयं वंशकृदिति ख. ३ शतासमेचेति न.

पराजयाभाव इति घ. गलिताक्षरखेह ख.पुस्तकम्. २ यत् यथेति ग. ३ समीचीनाम्रहो वेति क. ग. घ. ४ इतन्यास इति क. ५ प्रत्यायेत्यवं इति ग.

मध्ये कार्यार्थं मगवता रक्षितः । पुनरन्ते बद्धाक्षेणैव ब्राह्मणप्रेषिततक्षकरूपेणोपसंहत इति । इदं शितम् । उपिति सम्बोधनं राज्ञां युद्धनिष्ठानाममोहत्वज्ञापनाय । अद्भा निश्चयेन । अकुतोभयं मनवश्वरणारिवन्दम् । उपादेशनमेकान्ते राजमात्रज्ञापनम् । तेषां ज्ञाने हेतुः—जातककोविदा इति । जातकं ज्योतिश्यास्त्रकदेशः । त्रकृतोपयोगित्वादेतहक्तम् । वस्तुतः सर्वाश्चविदः । लम्धा उपितिः प्रस्तुपकारो धनादिर्यसे । सर्वे पूर्वोक्ता एते च । पूर्णमनोरथत्वात्स्वगृहानेव गता नाऽन्यत्र । मगवत्परितुष्टे पुरुषे कालादिना मगवत्सेवकेनैतावित्कयत इत्युक्तम् ॥ २७ ॥ २८ ॥ २८ ॥

कमात्तुकस्य संवादमाइ---

\$58

#### स एष लोके विख्यातः परीक्षिदिति यत्प्रभुः। पूर्वदृष्टमनुष्यायन् परीक्षेत नरेष्विह॥ ३०॥

स एष इति । यो मगवता रक्षितः स इदानीमग्रिमकथार्थमनूखते एष इति । परीक्षिदिति विख्यातः । ननु विष्णुरात इति विख्यातो मविष्यतीति सर्वज्ञानां वचनम् । तत्कयं परीक्षिदिति लोके विख्यात इति । तत्राऽऽह— यत्मभुरिति । यस्मारकारणादयं प्रभुः । भगवता खसामर्थ्य- साम्रज्ञान्य इते । तत्र पर्व मगवत्करणापेक्षयाऽपीदानीन्तनभगवरकुलं सिन्निहितत्वादादरणीयम् । प्रीक्ष च फलमिति विष्णुरातनाम्ना प्रसिद्धोऽपि परीक्षित्त्वेनैव प्रसिद्धः । तत्र निमित्तमाह— पूर्व- स्ट्रमिति । इदं हि नाम तस्य कियोद्धोषकम् । परीक्षितमात्मानं श्रुत्वा परितो भगवन्तमीक्षते । परित ईक्षामितः परीक्षितः । अथवा । इदिति इवार्थेऽव्ययं "सर इन्मुखं त" इत्यत्र प्रसिद्धम् । परितो दर्शनिवाऽयमिति तकारान्तः । तेनैततसक्रेऽन्यसाऽपि परितो दर्शनं भवतीति ज्ञापितम् । नरेष्विति । "आविस्तरां प्रपद्य- नति"ति वाक्याद्भगवदर्शनाधिकारः स्चितः । अथवा । परीक्षिदिति विख्यातः । तत्र हेतुः । यस्मारमभुर्भगवानेवं ज्ञातवानयं बालकोऽप्रे नरेषु पूर्वदृष्टं रूपमनुष्यायन् परीक्षेत्त परीक्षां कुर्यादिति । "अङ्गुष्टमात्रं पुरुषं निश्चक्तपं यमो यलादिति"जीवोऽप्यङ्गुष्ठमात्रं प्रति । परमि-तरसामग्रीरहितः । अनेन वैलक्षप्रवेन जीवखरूपाद्धन्नं भगवतस्यरूपं जानात्विसेतदर्थं नामेत्यर्थः । इहं संसारे । अत्राऽऽगतस्य बुद्धिन्नः । प्रायेण भवतीति ॥ ३० ॥

दग्धश्ररीरत्वारक्षीणतामाश्रद्भपाऽऽह-

स राजपुत्रो ववृध आशु शुक्क इवोडुपः । आपूर्यमाणः पितृभिः काष्टाभिरिव सोऽन्वहम् ॥ ३१ ॥

सा शाजपुत्रो बष्ट्य इति । शुक्के शुक्रॅपक्षे । उद्भुप इति स्रीवेष्टितत्वमुक्तम् । ता एव हि पोषणामिद्धाः । पितृभिरापूर्यमाणः । सर्वाभीष्टपदार्थदानात् । काष्टाभिः कलाभिः । प्रत्यहं वैल-श्वण्यदर्शनार्थं दृष्टान्तः ॥ ३१ ॥ एवं तस्य चरित्रं सर्वमुक्त्वा पूर्वं भगवन्मानसकृतमश्रमेषं पुनः काले केवलं भगवतैव सम्पादित-मिति वक्तं प्रकारमाह—

यक्ष्यमाणोऽश्वमेधेन ज्ञातिद्रोहजिहासया।
राजाऽलब्धधनो दध्यावन्यत्र करदण्डयोः॥ ३२॥
तद्भिप्रेतमालक्ष्य श्रातरः कृष्णचोदिताः।
धनं प्रहीणमाजहुरुदीच्यां दिशि भूरिशः॥ ३३॥
तेन सम्भृतसम्भारो धर्मपुत्रो युधिष्ठिरः।
वाजिमेधेस्त्रिभिर्मीतो यज्ञैः समयजद्धरिम्॥ ३४॥

यक्ष्यमाण इति । करदण्डादिकं त्वकर्तच्यम् । द्रोह्परिहारार्थत्वादश्रमेथस्य । उचितकरादेखु राज्यनिर्वाहकत्वम् । अतो राजा अरुज्यधनः कथं धनं प्राप्तामीति दथ्यौ । करदण्डयोकको विनिन्योगः । राजत्वादेव न प्रतिग्रहः । देवताथिष्ठानान्न मर्वादेः समानयनम् । पूर्वं राज्यवर्णने य उत्कर्ष उक्तः स प्रजानामर्थे । राजस्तु कुतोऽपि याचनम्युक्तम् । अतिश्वन्ता । भगवानपि न याचितः । अन्यथा न्तनमेव दद्यात् । किन्तु तद्भिप्रेतमालक्ष्य प्रातर एव समानीतवन्तः । तेऽपि चिन्ताकुर्रिता भगवतेव प्रेरिताः । अनेन भक्तानामत्यचिन्तामपि भगवान्त सहत इति स्वितम् । प्रहीणं बहु । अतिनिन्दितं वा । ब्राह्मणानां तदिति । आनयनं भगवत्येरणात् । द्रोहस्तेषां पीडा । ब्राह्मणादीनां दुःखद्री-करणार्यं प्रवृत्तोऽश्वमेधो ब्राह्मणानामेव द्रव्यैक्चितः । उदीच्यां दिशि । मरुत्तयत्वे दक्षिणात्वेन प्राप्तं द्रव्यं भारात्रेतुमशक्यमुत्तरदेशे बहु परित्यक्तमन्ति । तदानीतिमित्यर्थः । तन सम्भृतसम्मारः । धनेन सम्भृता आज्यं पशवः पुरोडाशीयादयः सम्भारा येन । तस्याऽयुक्तत्वं निराकरोति—धर्मपुत्र इति । त्यक्तं भूमौ राजकीयमिति । युधि स्थिरत्वादश्यमेषसिद्धिः । अश्वभेषेरेव यद्धेः । "यद्येन यज्ञमयजन्ते"ति श्रुत्यर्थस्थापनार्थमेवमुक्तम् । हरिमिति । ब्राह्मणानामपि दुःखद्रीकर्त्तारम् । अतो न पूर्वोक्तिरोधः । आहृत इति श्रोकद्वयं प्रक्षिप्त ॥ ३२ ॥ ३२ ॥ ३२ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभद्वात्मजश्रीवत्वभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे द्वादश्लोऽप्यायः ॥ १२ ॥

## त्रयोदशोऽध्यायः।

एवं भागवतश्रोतुर्देहोत्पत्ति<mark>निरूपिता ।</mark> पुरुषत्रयमुक्तिर्हि तन्मुक्त्यर्थे निरूप्यते ॥ १ ॥

१ कियोद्रोवकमिति ग. २ ईक्षमित इति च. ३ ईक्ष इति सखरपाठः स ग. प. ४ शुक्रपक्षे चैति इ. व. व. इ.

९ मरुन्तेति सर्वत्र पाठः, २ राज्यमिति ६. ग. साज्यमिति व. ३ बुधिष्ठिरत्सदिति ६. घ. इ. ४ तथेदम् — माहूतो भगवान् राज्ञा वाज्ययिता द्विजैन्यम् । उवास कतिजिन्मासान्त्रहृदां प्रियकान्यवः । ततो राज्ञाऽभ्यसुज्ञातः कृष्णवा सह् सन्युमिः । ववी द्वारवर्ती मद्मन् सार्युको वदुमिर्गत इति ।

पिता पितामहश्चेको घृतराष्ट्रस्ततः परः ।
प्रपितामहमुक्तिर्हि पूर्व तत उदीर्यते ॥ २ ॥
ततोऽध्यायद्ययेनैव द्विरूपत्वात्पितामहे ।
सनिमित्तां मुक्तिमाह हेतुकार्यविभेदतः ॥ ३ ॥
अमुक्तिपतृका मुक्ति नाऽऽमुवन्तीति वार्यते ।
अतो निश्चिन्ततासिद्ध्यै चित्तक्युद्धिरिहोच्यते ॥ ४ ॥
ततो द्वेपनेन्द्रियाणां राज्यशौर्यादिवर्णनेः ।
ततो वैराग्यसत्सङ्काविधकारः फलोन्मुखः ।
ततो भवति प्रष्टोऽपि नाऽन्यथेस्यिमा कथा॥ ५ ॥

तत्र प्रथमं धृतराष्ट्रमुक्तिरुच्यते । सा ज्ञानसाध्येति ज्ञानसिद्ध्यर्थं विदुरप्रसङ्ग उच्यते । विदुरोऽवा-न्तरच्यापारः । धर्मराजत्वेन गुरुवा । भगवता स्मृत इति तैस्य दोपनिवृत्तिः । विदुरमेत्रेयकथां स्कन्ध-द्धये वैक्यिति । तदग्रिमकथाऽत्र प्रयोजनार्थं निरूप्यते—

#### सूत उवाच-

### विदुरस्तीर्थयात्रायां मेत्रेयादात्मनो गतिम् । ज्ञात्वाऽगाद्धास्तिनपुरं तया चौऽऽत्मविवित्सितः॥१॥

विदुर इति । तीर्थयात्रायां समाप्तायां चित्तशुद्धावुद्धवोपदेशान्मैत्रेयं प्राप्य आतमनो भगवतो गतिं चेष्टाम् । ठीठामिति यावत् । तां ज्ञात्वा ज्ञानसम्पन्नो हिन्तिनापुरमगमत् । भगवित्त्रययेव तस्याऽऽत्मयायात्म्यं स्फुरितम् । तदाह—तया चाऽऽर्हमित्रिवितिस्तत इति । तया गत्या । विवित्तितो विशेषेण ज्ञातः । अयमर्थः । मैत्रेयसमीपे गत्वा खत्य सर्वज्ञतासिद्ध्यं वहु पृष्टवान् । तत्र "यस्मिन् विदिते सर्वमिदं विदितं भवती" ति न्यायेन भगवज्ञित्रे ज्ञाते सर्व ज्ञातं भवतीति तज्ञिरित्रं स्कन्धद्वयेनाऽवगतम् । तत्रैवमर्थः सम्पन्नः । सर्व भगवद्यीनम् । स यथा करिष्यित तथा भविष्यतीति केवठं तदाश्रयतया स्थातव्यम् । यथा प्रेरयति तथा स करोतीति कर्त्तव्यम् । तत्र मध्ये भगविद्च्छया धृतराष्ट्रसुत्त्वयर्थं प्रेरितोऽप्रिमचरित्रमज्ञात्वाऽपि फठज्ञानाच्छीष्ठं पुनर्नगरे समागत इति ॥ १ ॥

अत एव पूर्व ये बहवः पदार्थाः पृष्टास्तानश्चेत्वैव समागत इत्याह-

यावतः कृतवान् प्रश्नान् क्षत्ता कौपारवायतः। जातैकभक्तिर्गोविन्दे तेभ्यश्चोपरराम ह ॥ २ ॥

यावत इति । क्षन्ता अन्तःपुराध्यक्षः । अनेनाऽतिनिपुणत्वं वोधितम् । कौषारवः कुषारोः पुत्रो मैत्रेयः । उत्तमाधिकारित्वाबरित्रैकदेशश्रवणेऽपि भक्तिर्जाता । अतः फलस्य जातत्वात्तेभ्यः प्रश्नेभ्य उत्तरमश्रुत्वाऽप्युपरराम ॥ २ ॥

एवं तस्य ज्ञानवत्त्वाय पूर्वकथामनूद्य सयागतस्याऽग्रिमकृत्यं वदन् समयप्रतीक्षार्थे स्थितिसिद्धये तस्य सत्कारमाह तं बन्धुमित्येकादशभिः—

तं बन्धुमागतं दृष्ट्वा धर्मपुत्रः सहानुजः । धृतराष्ट्रो युयुत्सुश्च सूतः शारद्वतः पृथा ॥ ३ ॥ गान्धारी द्रोपदी ब्रह्मन् सुभद्रा चोत्तरा कृपी । अन्याश्च जामयः पाण्डोर्ज्ञातयः ससुताऽऽस्त्रियः ॥ ४ ॥ प्रत्युज्जग्मुः प्रह्षेण प्राणं तन्व इवाऽऽगतम् । अभिसङ्गम्य विधिवत्परिष्वङ्गाभिवादनैः ॥ ५ ॥ मुमुचुः प्रेमवाष्पोधं विरहोत्कण्ठ्यकातराः । राजा तमह्याञ्चके कृतासनपरिग्रहम् ॥ ६ ॥

सर्वेन्द्रियप्रीतिनिमित्तं वध्यतेऽनेनेति वन्धुः । सुखदुःखज्ञानमोश्वेर्ययाधिकारं निर्णयः । आगतं दृष्ट्वा । अन्यार्थमागतत्वान्न दूराज्जापनं येनोद्रन्छेयुः । सृतः सक्षयः । द्वारद्धतः कृपः । शरसम्बे आतत्वात् । द्वाद्यक्तिति सम्बोधनं श्रीणां गणनायां विकाराभावाय । कृपी द्रोणपत्वी । जामयः कुलिबयः । देवरे लजाऽभावार्थम्—पाणडोरिति । ज्ञात्तयः पुरुषाः । सुतेः आ सर्वतः श्लीमिश्व सिहताः । सकुदुम्या ज्ञातय द्रत्यथः । प्रत्युज्ञग्मुः । सम्मुखतया गताः । तन्त्व इव । करचरणादय इव । अभिसङ्गम्य । मिलित्वा । विधिवत् । श्लाखानुसारेण यथायोग्यम् । कैश्विदिभवादनम् । प्रेमणा वाष्यसमृहम् । विरहे यदौत्कण्यं प्रेमातिभरत्व तेन कातरा दीनाः । पूर्वं तस्मिन् गते यत्रोम जातं, भगवतः प्रेमैवं आनन्दरूपं भवतिति, तेन प्रेम्णा दीनाः । विषयालाभात् । एवं सर्वेषु स्थितेषु मुख्यस्य पूजाधिकाराद्राजा तं पूज्यामाम । दत्ते आसने स्वीकृतमासनं येन । अनेन पूजायां निषेधान्मावः सूचितः ॥ ३ ॥ ४ ॥ ५ ॥ ६ ॥

"गतश्रमं पृच्छेदि"ति धर्मशास्त्रम्भापनोदनमाह--

तं भुक्तवन्तं विश्रान्तमासीनं सुखमासने । ः प्रश्रयावनतो राजा प्राह तेयाश्च श्रृण्वताम् ॥ ७ ॥

तं भुक्तवन्तिमिति । प्रत्येकप्रश्रन्यावृत्त्यर्थं तेषात्र श्रुण्वतामित्युक्तम् । चकारान्मध्य आगताः प्जानन्तरमागताश्च परिगृद्धान्ते ॥ ७ ॥

प्रयमतो दयामुत्पादयति--

युधिष्ठिर उवाच--अपि सारथ नो युष्मत्पक्षच्छायासमेधितान् । विपद्गणाद्विषाद्रयादेमोंचिता यत्समातृकाः ॥ ८॥

१ तस्येति नास्ति स. २ वस्यत इति क. घ. ३ तयाऽवाप्तविवित्सित इति प्रायः पाठः । अस्ति लेवमपि । टीकानुरोधी वाऽयम् । ४ तयाऽवाप्तविवित्सित इति ग. घ. ङ. ५ ताञ्च्छुवेति क. घ.

१ जबन्त इति ग. २ प्रेमेवेति क. १ न भवतीति इति क. स.

124

### कया वृत्त्या वर्त्तितं वश्चरिद्धः क्षितिमण्डलंम् । तीर्थानि क्षेत्रमुख्यानि सेवितानीह भूतले ॥ ९ ॥

अपि स्मर्थित । युष्मत्पक्षच्छायासमेधितान् नः अस्मान् । अपीति सम्भावनायाम् । स्मर्थ । पूर्वं वयं भविद्वित्व परिपालिताः । पक्षः पक्षपातः । तस्य छाया हिताचरणम् । पक्षिणामेपा व्यवस्था । सातरं पितरं पुत्रं वा कालान्तरे ते न परिचिन्वन्ति । तद्धं पक्षादिपदप्रयोगः । स्मरणार्थ पालनिवरोपं ज्ञापयिति—विपद्गणान्मोचिता इति । आपदां समहात् । तमेव गणयिति—विपारेपादेरिति । विषमोदकदानं लक्षागृहदाहस्य प्रेलेकसमुदायनाशको । समातृका इति स्नीणामिप वधे शत्र्णां न विचिकित्सा । सरक्षका मोचिता इति वा । एवं दयामुत्पाद्य क्षेश्रजनितं दुःखमनुवादेन गच्छतीति वृत्तिप्रश्वः । वृत्तिर्जीविका । वर्णाश्रमविभागविहितया यादिन्छकया वेति । वः युप्माभिः । नीवनस्थाऽनिभिन्नेतत्वात्त्लेति स्वातक्याभावात्र कर्तर तृतीया । अपि तु सम्बन्धमात्रे पष्टी । भूत्यटने तु विवक्षितत्वात्कर्तृत्वम् । अतश्चरद्भिरित्युक्तम् । क्षितिमण्डलमित्यत्यन्तसंयोगे दितीया । तेन सर्वत्रैकविधान्नावात्यारित्यागभावनां कृत्वाऽपरित्यागभावनां वा कृत्वा जीवितमिति प्रथार्थः । द्वितीयपक्षे अतः परमत्र स्थास्यन्तीति मनोरथः । क्षेत्राणि मुख्यानि यत्र । जलप्रधानं तीर्थम् । सल-प्रधानं स्थान्तम् । कचिद्वभयमेकीभवत् । प्रयागवेणीवदिति । तानीह भूतले सेवितानि । मुख्यानां सेवितस्वादरः परं न गन्तव्यमिति भावः ॥ ८ ॥ ९ ॥

नतु फलसाऽसिद्धत्वात्सम्यक् चित्तशुद्धिपर्यन्तं तीर्थाटनं कर्तव्यमिति चेत् ? तत्राऽऽह्-

#### भवद्विधा भागवतास्तीर्थभूताः स्वयं विभो । तीर्थीकुर्वन्ति तीर्थानि स्वान्तःस्थेन गदाभृता ॥ १० ॥

भविष्ठभा इति । न हि भवतां तीर्थाटनेन कि बहुणो भवति । तत्राऽिषकारिणस्त्वन्ये । नन्त्य-समिद्धिण अपि तीर्थेषु पर्यटन्तीत्याशक्काऽऽह—भविद्धिण इति । सत्यं पर्यटन्ति । न तु सार्थं किन्तु तीर्थेकृपया । "हरन्त्यचन्तेऽङ्गसङ्गान्तेष्वास्ते हाधिभद्धरिरि"ति वाक्यात् । स्वयभवे ते तीर्थभ्ताः पापिनां स्पर्शदोषादुष्टानि तीर्थानि तेपां दोपं स्वयं गृहीत्वा स्वग्रहणात्पूर्वभतीर्थानि तीर्योक्तविन्ति । तिर्हि तेषां का गतिरित्यत आह—स्वान्तःस्थेन गदाभृतिति । तेपां हृदये भगवान् गदां गृहीत्वा प्रकटितष्ठिति । अतो गदाया आसन्यस्पर्यवाद्भगवान् साधनं चाऽपहतपा-पास्पम् । "ते ह आसन्यं प्राणम्चुरि"त्यत्र यथा सर्वपापनायस्तया प्रकृतेऽपीति । तीर्थानामिष पापं भगवतः माप्यत्सिपं प्राप्य गच्छतीत्यर्थः । अनेन भगवदाञ्चायमेव तीर्याटनं कर्त्तव्यमन्यया भगवतः प्रयासजननात्रं कर्तव्यमिति भावः । अतोऽत्रेव स्थातव्यमिति फलति ॥ १० ॥

एवमागतं कुशरुं पृष्ट्यं भगवद्कतत्वादयं भगवद्कतान्तं ज्ञासतीति पृच्छति—
अपि नः सुहृद्स्तात वान्धवाः कृष्णदेवताः ।
दृष्टाः श्रुता वा यद्वः स्वपुर्यां सुखमासते ॥ ११ ॥
इत्युक्तो धर्मराजेन तत्सर्वं समवर्णयत् ।
यथानुभृतं क्रमशो विना यदुकुलक्षयम् ॥ १२ ॥

अपि न इति । विदुरेण सेह तथा सम्बन्धाभावेऽप्यस्माभिः सह सम्बन्ध इति न ईत्युक्तम् । विदुरमप्यात्मत्वेन स्वीकृत्य वा । सुद्धदो मित्राणि । ताते ति स्नेहेन सम्बोधनं तेष्वि स्नेहिधान्नाय । कृष्णदेवता इति सुखनामे हेतुः । अत एव त्वया दृष्टाः । बन्धुत्वेन रुजया चेश्व दृष्टा- सिहिं भगवदीयत्वाच्छृताः । स्वपुर्यो द्वारकायाम् । स्वस्थानेऽत्येनाऽपि विपयेण सुसं भवतीति । यदव इति भक्तवंशत्वादपि सुत्वं सम्भावितम् । अनेन त्रिविधमिषि दुःसं निवारितम् । कृष्णदेवैत-त्वान्नाऽऽधिदैविकम् । यदु (?)त्वान्नाऽऽध्यात्मिकम् । स्वपुर्यामिति नाऽऽधिभौतिकम् । एवं सम्भावित-कृशरा भवन्मुत्वान्तिश्चिताश्चेतद्दाऽस्माकं सुस्वमिति प्रश्नाभित्रायः । एवं स्मरणदिकुशरान्तैः प्रश्नैः पृष्टः सर्वमेव यथानुमृतं सम्यगर्वर्णयत् । परं मासरुव्यतिरेकेण ॥ ११ ॥ १२ ॥

"अत्रुवन विद्युवन वाऽपि नरो भवति किल्विबी"ति सभाक्षे समाजे धर्मराजेन पृष्टः कथं नोक्तवानित्याशक्काऽऽह—

> नन्विषयं दुर्विपहं नृणां स्वयमुपस्थितम् । नाऽऽवेदयेत्सकरुणो दुःखितान्द्रष्टुमक्षमः ॥ १३ ॥

नन्विषयमिति । सर्व पृष्टमेव वक्तव्यं न त्विष्यम् । "सत्यं व्यातिष्ययं व्यास्य व्यात्सत्यः मिष्रयम् । प्रियं च नाऽनृतं वृयादेष धर्मः सनातनः" इति वाक्यात् । पृष्टेऽपि सत्य-मप्यप्रियं न वक्तव्यम् । तत्राऽपि दुर्विषहम् । यस्मि इद्धते श्रोताऽपि व्रियेत । अतो पर्मिनाशंकं श्रवणं न कारणीयमिति । तर्हि कथमधिमकार्यसम्पत्तिरत आह—न्द्रणां स्वयसुपस्थितिमित । स्वत एव जनमुखादेव ज्ञास्यन्ति किं स्वचननेति । किञ्च । करुणावान् सर्वथा न वदेत् । दुःखितं दृष्टा स्वस्या-ऽपि दुःखसम्भवात् । न हि कश्चित्स्वदुःखार्थं यतते । अतो धर्मशाक्षान्तीतिशाक्षाद्यक्तेश्च परस्मै दुःखं न वदेदिति मावः । यतो—दुःखितानद्रष्टुमक्षमः ॥ १३ ॥

सकार्य ते मा जानन्तिति गुप्तभावः स्वावसरप्रतीक्षया तत्रैव श्चित इत्याह—
कञ्चित्कालमथाऽवात्सीत्सत्कृतो देववत्सुखम् ।
भ्रातुज्येष्टस्य श्रेयस्कृत्सर्वेषां प्रीतिमावहन् ॥ १४ ॥

१ विषाज्यादेरिती निर्मात स. २ प्रत्येकं समुदायेखादि स. ३ याद्धिकयेति स. ४ चेतीति ग. ५ तं प्रतीति स. ग. म. ६ विषाना भावादिति ग. विषानामानाभावादिति घ. विषानामाभावादिति स. ७ तीर्थ कृपयेति स. ८ सर्वः धाम्मेति क. ग. म. ९ तन्नेति स.

९ अपृष्टेति म. २ तथा सहेति स. ३ इत्युक्तं भवतीति क. ग. ध. ४ कृष्णदेवतालादिति क. ग. ध. ५ निश्चिन्तां इति स. ६ अनुवर्णयदिति क. ग. अनुवर्णयतीति घ. इ. ७ अकरन् विकरन् वापि इति ग. अकरन् विकरन् वापीति इ. प्रतीकपर्यमन्तोऽयं प्रन्य एव नास्त्रि स.

किति । अथ प्रश्नसमाध्यनन्तरम् । देववत् । यथैव घदन्ति कुर्वन्ति तदेव मन्यते । विश्वासार्थं स्नुषुषं ज्ञापयन् पूजितस्तिष्ठतीस्यथः । स्थितौ हेतुमाह् । भ्रातुज्येष्ठस्य षृतराष्ट्रस्य । श्रेयस्कृत् वैराग्यादिसम्पादनेन मोक्षसाधकः । सर्वेषां प्रीतिभावहन्निति विश्वासार्थं सम्मावितदुः खद्रीकरणधर्मार्थं वा ॥ १४॥

नन्वस्य कनिष्ठस्याऽयथाजातस्य कथं मोक्षसाधकत्वम् । अनिधकारात् । तत्राऽऽह---

अविभ्रदर्यमा दण्डं यथावदघकारिषु । यावद्धार शुद्धत्वं शापाद्वर्षशतं यमः॥ १५॥

अविश्वदिति । उत्तरोत्तराज्ञानात्पूर्वबिष्ठष्ठतेति देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणात्मनां व्यवस्था । तत्र यद्यात्मा ज्ञायते अयमहमिति तदाऽन्ये धर्मा हुर्वळाः । अत एव कुटुँम्बादे(?)रप्युपदेष्टृत्वम् । पूर्ण-ज्ञानवानिष सर्वत्राऽविधारितात्रभक्षणात्काकत्वं प्राप्तः । देहत्यागसमयेऽपि काकचर्यया वा । तस्मा-ज्ञायं किनिष्ठप्राता न वा शुद्धः । किन्तु यमः । "माण्डव्यक्षापाद्भगवान् प्रजा संयमनो पमः । श्रातुः क्षेत्रे सुजिष्यायां ज्ञातः सत्यवतीसुतादि" ति वक्ष्यति । तिर्हं क इदानीं यमकोकेऽधिकारीत्याशक्षाऽऽह—अविश्वदिति । "विवस्वानर्यमा पूर्णे"त्यादिद्वादशाऽऽदि-त्याः । तत्र द्वितीयोऽर्यमा । स यावच्छ्द्रत्वं दधार माण्डव्यशापात्, वर्षशतं तावदर्यमाऽधिकारं कृत-वान्ययावत्यापकारिषु । शतवर्णानन्तरं तु न शुद्रत्वम् । अत उपदेशेऽपि न दोषः ॥ १५ ॥

युधिष्ठिरस्य विदुरविस्मरणार्थं किच्चद्राज्यभोगमाह-

१९०

युधिष्ठिरो लब्धराज्यो दृष्ट्वा पौत्रं कुलन्धरम् । भ्रातृभिर्लोकपालाभैर्मुमुदे परया श्रिया ॥ १६ ॥

युधिष्ठिर इति । राज्यं लब्ध्वा पौत्रं च राज्ययोग्यं दृष्ट्वा भ्रातृभिरिन्द्र।दितुल्येः सहितः श्रिया परवेनद्रदुर्हभया बद्यतुर्ल्यया वा मुमुदे । राज्यं यंद्रो भ्रातरश्च धनं चाऽज्ञानहेतवः ॥ १६॥ ततः किमत आह—

> एवं ग्रहेषु सक्तानां प्रमत्तानां तदीह्या । अत्यक्रामदविज्ञातः कालः परमदुस्तरः ॥ १७ ॥

एषं गृहेष्टिवति । ते हि भगवति विद्यमान एव पौत्रे प्रांदे जाते भगवन्तं पृष्ट्वा पौत्रं राज्ये प्रतिष्ठाप्य निरन्तरं भगवचिन्तका भगवत्सत्रदीक्षिता भवितुं युक्ताः । ततु तेपां न राज्यदोपादृत्तमिन्त्यादः—एवं गृहेषु सक्तानामिति । पढिंशतिवर्षपर्यन्तं राज्यं कृतम् । पोडशवर्षानन्तरमेव राज्ययोग्यः पौत्रः । तथाप्येवं पूर्वोक्तप्रकारेण गृहेष्वासक्तानां गृहेनिकर्तव्यतया च प्रमत्तानां स्वकार्येऽसाव-धानामज्ञात एव कालो गतः । तैर्ज्ञातमधैव राज्य उपविष्टमिति ॥ १७ ॥

एतत्स्वरूपं कियत्कालवासेन विदुरो ज्ञातवान् । एते स्वार्थे प्रमत्ताः कालग्रस्तां भविष्यन्तीति । जन्यथा चेदेते भक्ता भवेयुस्तदाऽयोध्यावःसर्वमेव नगरं वैकुण्ठं गच्छेत् । तदा धृतराष्ट्रस्य कर्तव्ये नाऽविशिष्येत । तत्तु नाम्तीति निश्चित्य कलिप्रवेशे बुद्धिश्रंशेऽन्योन्यमारणेन धृतराष्ट्रस्य च भीमेन महद्भयं भविष्यतीत्याशक्का धृतराष्ट्रवोधार्थं प्रवृत्त इत्याह—

#### विदुरस्तद्भिञ्जेत्य धृतराष्ट्रमभाषत । राजन्निर्गम्यतां शीवं पश्येदं भयमागतम् ॥ १८ ॥

विदृर इति । कालस्य परमदुस्तरत्वकथनात्तादशानामि कालांशानां वहुनामितकमात्सर्वनाश-ककालमध्ये पिततो धृतराष्ट्र इत्यभिष्ठेत्य तं प्रैत्यभापत—राजिक्षिगेम्यतामिति । राजानो हि कालस्य शीष्रं भक्ष्याः । राज्येनाऽधर्मवाहुल्यात् । शीष्ठिर्गमने हेतुः—पद्येदं भयमागतमिति । यथा भगवतोऽधिकारी कालस्यथा कालस्य भयनामा किष्यंबतुर्थस्कन्धे वक्तन्यः । स इदानीं भगवति निर्गते तदीयानां स्वतोऽनिर्गमनेऽयमधिकारी सर्वान् भक्षयति पत्नीरिव । अथवा । ये पूर्व भक्ष्यते-नैवोपस्थिता भगवदृष्ट्या च न मिक्षतास्तानिदानीं भक्षयितुमागतः । अथे वेधदीक्षान्यायेन ज्ञानस-मारसामध्ये बोधयितुं स्वसामध्येवलेन तं प्रदर्शयन्नाह—आगतमिति ॥ १८॥

तर्हि पूर्वविदानीमि प्रतीकारः कर्तव्य इत्याशक्वाऽऽह--

प्रतिक्रिया न यस्येह कुतश्चित्कहिंचित् प्रभो । स एव भगवान् कालः सर्वेषां नः समागतः ॥ १९ ॥

प्रतिकियेनि । भगवित गतेऽन्यस्माःकृतिश्वदिष यस प्रतिकिया नास्ति । पूर्वमप्येवं व्यवसा । तदाहु—कि हिंचिदिनि । प्रभो इति सम्योधनेनाऽन्यत्र प्रभुत्वं चलित नाऽत्रेत्युपद्दासः । ति किमस्मानेव भक्षयितुमागत उत सर्वान् । अन्ते यथा सर्वे न प्रतीकारं कुर्वेन्ति तथाऽस्माभरिषे न कर्त्तंत्यः । द्वितीये त्वन्याश्रयणं कर्त्तत्यम् । कथं न प्रतीकार इत्याश्रक्षाऽऽह—स एवेति । यः पूर्वं कृष्णारूयस्त्वत्युत्रादीनुषसंहृतवान् स एवेदानीं त्वामुपसंहृतुमागतः । न च स गत इति मन्तव्यम् । भगवत्वात् । पूर्वमन्यन रूपेण क्षितः । साम्प्रतमन्येन । नार्मस्वरूपे ते एव । आकृतिमात्रं भिद्यते । इत्याह—कात्ल इति । कलपति सर्वानाकलयतीति । ननु पूर्वं यथा पाण्डवा उर्वरितास्तयेदानीमप्युर्वरिता भविष्यन्ति । ततश्च तदाश्रयेण वयमि जीविष्याम इत्याश्रक्षाऽऽह । सर्वेषां नः समागन इति पूर्वस्माद्वेलक्षण्यम् । इदानीं मामिष ग्रहीष्यतीति न इत्याह ॥ १९ ॥ ति कि विषेयमित्याश्रक्षा येन दोषेणं स ग्रसति स दोषः परिहार्य इति वक्तमहन्तां ममतां

सर्नेदिलभित्रावेणाऽऽह— येन चैवाऽभिपन्नोऽयं प्राणैः प्रियतमेरपि । जनः सद्यो वियुज्येत किमुताऽन्यैर्थनादिभिः ॥ २० ॥

१ दुःखब्रीकरणार्थमिति घ. इ. २ देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणानामिति स. ग. घ. इ. १ भुकृदादेरिति घ. इ. गपुस्तके सक्षराच्येव न शक्यम्तेऽभुवाचितुम् । ४ त्रहादुर्लभयेति क. ५ षद्त्रिशतीति क. म. घ.

१ नावशिष्यत इति च. २ प्रलाहिति क. ग. घ. ३ स चतुर्वस्करण इति क. स. घ सर्वानिति नास्ति च. ५ अमे वैधदीक्षेत्यादि क. अमेर्वेधदीक्षेत्यादि घ. ६ प्रतिकियेतीति नास्ति क. ग. घ. ७ आचे इति च. म. च. ८ नामस्रस्पत एवेति ग. ९ इतीति नास्ति क. ग. घ.क. १० दोष इति क. स. ग. क.

[ १ स्कं. १३ व. २३ छो.

विन चैवाऽभिपस्रोऽयमिति । कालस्त्वात्मानं वस्तुतो न प्रसति । बात्मत्वात् । परं स्वनि-व्यादिते यदि प्रविश्चिति तदा पेश्यकीटवत्तमपि मक्षयित । ततम देहेन्द्रियादावहन्तादिस्त्याज्यः । नन्वेते रक्षकाः कयं त्याज्या इत्याशक्याऽऽह-प्राणैरिति । यावत्स नाऽऽगतस्तावदेवं व्यवस्या । तस्मिन्नागते त सर्वदा रक्षकाः प्रियाः प्राणा अपि त्यज्यन्ते । चैवेति रोगादिसामग्री अवस्यगमनं चोक्तम् । अत्यन्तं प्रियाः प्राणा अपि त्यज्यन्ते यनमूलकाः सेर्वे । तेषीं त्यागे को विचार इत्याह— किसतेति । तस्मिन्नागते पूर्व महता प्रयासेन पोषिता अध्येते त्यक्त्वा गच्छन्तीत्वर्थः ॥ २० ॥

नतु तदैव त्यक्तव्यं किमन्तरा गमनेन । "विमुश्चेन्मुच्यमानेष्वि" ति न्यायात् । तत्राऽऽइ-

पितृभ्रातृसुहृत्पुत्रा हतास्ते विगतं वयः । आत्मा च जरया यस्तः परगेहमुपासते ॥ २१ ॥

पितृञ्चात्रिति । एवं स वदेदास्य समीचीना विषया भवेयुः । तव तु जीवनान्मरणमुत्तमम् । "रोगी चिरप्रवासी पराक्षभोजी परावसथकायी । यजीवति तन्भरणं यनमरणं सोऽस्य विश्राम" इति वाक्यात्तवेदानीमेव त्याग उचितः । कथम् । तदुपपादयति । पिता भीषाः । भ्रातरो मृरिश्रवआदयः । शल्यादयः सुहृदः । पुत्रा दुर्योधनादयः । एकोऽपि यत्र इन्यते तत्र सलजो न तिष्ठति किमुत सर्वे । चयः आयः । आत्मा देहः । जरा कालकन्या । एवमपि परेषां रात्रूणां गेहं गृहपालवदुपासर्त इति ग्लानिप्रदर्शनम् ॥ २१ ॥

सामान्यकथनेन विशेषमाह-

. १९२

अहो महीयसी जन्तोर्जीविताशा यया भवान् । भीमेनाऽऽवर्जितं पिण्डमाद्ते गृहपालवत् ॥ २२ ॥

अही इति । येन पुत्रस्य रुधिरं पीतमर्थात्स्वसैव तेनाऽवज्ञया दत्तं बहिर्थितिदानपिण्डवत् । तन्नाज्यान्यः समायास्यतीति भयात्तव्रहपालः श्वा शीवं भक्षयति । तद्वदादत्ते ॥ २२ ॥

ननु निरमिमानसैतद्चितम् ? तत्राऽऽह---

अग्निर्निखष्टो दत्तश्च गरो दाराश्च द्रिवताः। हृतं क्षेत्रं धनं येषां तहत्तेरस्रिभः कियत ॥ २३ ॥

अग्रिनिस्मष्टी दत्तक्षेति । स्यादेवं यदि भवद्भिरपकारः कृतो न स्यात । अतो भवद्भिरेव शव-लस सिरीकृतत्वायुक्तं भीमकृतम् । न स्वत्कृतम् । 'न दिषतोऽन्नमश्रीयाद्विषन्तं नैव भोजयेत । दिषता हि हचिर्भुक्तं नेह नाऽमुत्र तद्भवेदि"ति स्मृतेः । अप्रिनिसृष्टो लक्षा-गृहे । विपरीतकथनं सामान्यविशेषाभावात् । दाराः द्रौपदी । चकारात्तेऽपि । वल्कलादिपरिधा-बात । क्षेत्रमिति । श्वितिस्थानमपि । अत एवमपकृतैर्जीवरक्षणं ठोकशास्त्रविरुद्धम् । कियदिति । न तजीवनेन किञ्चित्प्रयोजनं सेत्स्यतीति भावः ॥ २३ ॥

एवमपि सर्वविरोधेन पोषितो देहः स्वयमेव न तिष्ठतीत्याह-तस्याऽपि तद देहोऽयं कृपणस्य जिजीविषोः। परैत्यनिच्छतो जीणों जरया वाससी इव ॥ २४ ॥

तस्याऽपीति । एवं ग्लानिमनुभवतोऽपि । कृपणस्य दीनस । "कृपणः स तु विज्ञेयो योऽनालोचित्रयाचक" इति भीमयाचकस्य वा । जिजीविषोः जीवितुमिन्छोः। परैति अपैगच्छति । तत्र हेतुः — जरया जीर्ण इति । अन्यवहियमाणे अपि परिधानोत्तरीये वाससी स्पर्शमात्रेणैव जीर्णे गच्छतः । प्रक्षालनेनाऽपि नश्यतीत्वर्थः ॥ २४ ॥

श्रीमद्रह्ममाचार्यचरणविरचिता ।

तर्हि किं कर्त्तव्यमित्यत्राऽऽह-

गतस्वार्थिममं देहं विरक्तो मुक्तबन्धनः । अविज्ञातगतिर्जह्यात्स वै धीर उदाहृतः ॥ २५ ॥

गतस्वार्थिमममिति । विषयदोषदर्शनेन वैराग्यविवेकोत्पत्ताविष्रभवाधामावाय वृक्षधर्मत्वा-दयं देहस्तत्र त्यक्तव्यो यत्र त्यक्तं कोऽपि न जानाति । अपरित्यागदशायामेवाऽस्थाऽपकारजनकत्वात् । परित्यागो हि मर्जनवृद्वीजस्याऽहरोत्पत्तौ प्रतिबन्धकः । तावदयं देहो रक्ष्यो यावत्स्वस्य कार्यं सिद्धाति । सिद्धे कार्ये त्यक्तव्य इति गतस्वार्थिमित्यक्तम् । जातस्वार्थिमित्यर्थः । अथवा । पूर्वीक्तत्यागेन गर्तः स्वार्यो ज्ञानधर्मादयो येन । अतोऽपकारिणमिमम् । अस्मिन् रागं परित्यज्य तस्य रह्णलारूपपुत्रा-दिभिविंगुक्तः सन् दृष्ट्रवादस्य देहस्य जन्मात् इमं देहं परित्यजेत् । न विज्ञाता गतिर्यस्य । शृह्य-लानां पुनः सम्बन्धामावाय । किं ततः स्थात् ? तत्राऽऽह-स वै धीर उदाह्रत इति । धीरस् यत्फलं तत्फलं मेवेत्। "हो सम्मनाविह मृत्यु दुरापावि"ति धैर्यफलम् । नतु तादशमेव धैर्य तत्फले प्रयुज्यत इत्यत आह । वे निश्चयेन । यत्र फलार्य धैर्यगणना कृता तत्रैतादशमपि धैर्य गणितं निश्चितफुल्लेन । तस्माद्यया तयोधैर्ययोः फलं तथाऽस्यापीत्यर्थः ॥ २५ ॥

एवमेकेन प्रकारेण देहपरित्याग उक्तः । प्रकारान्तरमप्याह-

यः स्वकात्परतो वाऽपि जातनिर्वेद आस्मवान् । हृदि कृत्वा हरिं गेहात्प्रवजेत्स नरोत्तमः ॥ २६ ॥

यः स्वकादिति । स्वकीयाद्वन्धोर्हितकर्तुः । परतः अत्रोः । वक्तगतगुणदोषराहित्येन योऽस्मि-न्नर्थे कार्यदृष्टिः सन् जातवैराग्यः । देहेन्द्रियादिकमज्ञानादन्यार्थे विनिर्द्यः तैः सर्वस्वनाशे तत्त्यागः प्रथमः पश्चः । प्रथमत एव मोगार्थमकृत्वा यादशैरपि तादशैर्वाक्यैस्तृष्णामावाय जातवैराग्यस्तेन देहादिना भगवन्तं सपरिकरं ज्ञात्वा तं हृदि संस्थाप्य देहत्यागेच्छां परित्यज्य तेन दुर्लभं भगवत्स्मरणं कुर्वाणो गृहस्य वाषकत्वात्पुनः सम्बन्धामावाय प्रव्रजेत् संन्यस्य गच्छेत् स नरोत्तमः सर्वेग्यः प्राणिभ्य उत्तम इत्यर्थः ॥ २६ ॥

<sup>🤏</sup> आवश्यादीति क, अवश्यादीति म. घ. ठ. २ सर्वे इति नास्ति स. ३ सर्वेशमिति स. ४ सर्वेमिति स. ५ विरप्रवासी रोबीन्सादिः सबैत्र पुरुषकेषु पाठः । यठन्ति स्वेवस् । ६ उपासस इति स. ७ आदत्स इति क. म. प. ८ अवसंसी नान्ति E. 4.4. F.

९ यतस्वार्थं इति क. स. ग. गताः स्वार्था इति थ. तत्र पूर्वेषु विसर्गविश्रंशसम्बादनया प्रतिभातः पाठो निवेशियो मुखे । २ कमेदिति च, ३ पैर्य फर्क तत्फुळे इति क, फर्ल तत्फुळे इति म, घ, ४ युज्यत इति रू. ५, य अख्यित्रमें इति क. म-ष. ६ मिनियुज्यते इति ष.

हेलां. १३ अ. ३१ छो.]

तर्हि मया किं कर्तव्यम ? तदाह-

### अथोदीची दिशं यातु खेरज्ञातगतिर्भवान् । इतोऽर्वाक् प्रायशः कालः पुंसां गुणविकर्षणः ॥ २७ ॥

अधेति । भेवतस्त्वन्य एव मार्गः । न देहपरित्यागो न वाऽन्यत्र विनियोगाभावः । तस्मादेतत्स्थान-परित्या एवोत्तमः । नन्वनुभयस्पत्वात्किमेव परित्यागेन ? तत्राऽऽह—उदीर्ची दिशं यात्विति । महाप्रस्थानमप्येको मार्ग उक्तः । "अपदोषतिव विगुणस्य गुणा" इति न्यायात् । अत्र स्थितौ दोषसम्भवात् । "एषा वै देवमनुष्याणाः शान्ता दिगि"त्युक्तरिश उत्कृष्टत्वात्तत्र स्थितौ न देवा बुद्धिनाशं कुर्वन्ति । न स्वतः । परमंस्मिन्नर्थे स्वकीयाः प्रतियन्थका इति तैर्यथा न ज्ञायते तथा गन्तव्यम् । ततो यथाऽधिकारमग्रे वक्ष्याम इति भावः । नतु दोषाभावार्थमेव चेद्रमनं तदाऽन्त्रेव स्थित्वा दोषो द्रीकर्तव्यः । किं गमनेन । विवेकवेर्यसत्सङ्गभगवद्गणानामत्रेव सम्भवात् । तत्राऽऽह्यत्तेऽवागिति । सर्वत्रेव प्रथमपुरुपवचनं हीनत्ववोधनाय । अयमेव कारुः सर्वेषां बुद्धिनाशकः । त्वद्वष्टान्तात् । इतोऽप्यर्वाग् यः कारुो वाहुत्यन स्वतन्नाणां विवेकादिमतामपि विवेकनाशकः । तत्र कयं विवेकोत्यितिति भावः । देशसापेक्षस्येव कारुस्य दोषजननात् । अत एवोक्तरदेशस्यर्पणां न किरुक्तारुदिति भावः । देशसापेक्षस्येव कारुस्य दोषजननात् । अत एवोक्तरदेशस्यर्पणां न किरुक्तरातिपादने देशस्याऽपि प्रयोजकतोक्ता । "सयं प्रमन्तस्य वनेष्विप स्यादि"त्सत्र त्वीक्रस्वान्त्र केवरेन विरोधः । तस्मादिदानीमतत्स्थानं परित्यज्योक्तरदेश गन्तव्यमिति सिद्धम् ॥ २७ ॥

तत्त्रथैव कृतवानित्याइ---

एवं राजा विदुरेणाऽनुजेन प्रज्ञाचक्षुवींधितो ह्याजमीढः । छित्वा स्वेषु स्नेहपाशान् दृढिम्नो निश्वकाम स्नातृसन्दर्शिताध्वा ॥२८॥

एवमिति । राजेति तथा करणे सामर्थ्यम् । अनुजेनेत्यप्रतारकत्वम् । प्रज्ञाचक्षुरित्युत्तमा-धिकारित्वम् । आजमीदः । अजमीदवंशोत्पन्नः । तस्य इस्तिनापुरपरित्यागे पितृकृतनगरपरित्यागेन सर्ववंशधर्मपरित्यागो बोधितः । तदुक्तप्रकारेणेव गत इति ज्ञापितुमाइ—छिन्वा स्विच्विति । द्रिविन्नो द्दतरान् । प्रात्रा विदुरेण सम्यग्दर्शितो बहिरन्तर्मार्गो यस्य । केचिदेनं प्रथमपक्षस्थं मन्यन्ते ॥ २८॥

भायीयामपि तेन मोहस्त्यक्त एव । तथापि स्वधर्मत्वेन तया गतमित्याह—

पतिं प्रयान्तं सुवलस्य पुत्री पतिव्रता चाऽनुजगाम साध्वी । हिमालयं न्यस्तदण्डप्रहर्षं मनस्विनामिव सत्सम्प्रहारम् ॥ २९ ॥ पतिमिति । सुबलस्य पुन्नीति क्षत्रियामिमानः । ततो जातिषर्मेणाऽपि गमनमुक्तम् । अन्नुजगामेति वचनादग्रेऽप्यनुगमनं स्चितम् । चकाराद्विदुरोऽपि । साध्वीत्यवाधिका । तस्य मह्द्रैर्यस्चनार्य हिमालप्यमित्युक्तम् । नन्तितिद्वाखदे देशे चित्तस्यैर्यभावात्यरलोकार्थिनां कयं गमनम् हित्राहरू — स्यस्तदण्डप्रहर्षमिति । न्यस्तस्यक्तो भृतेषु दण्डो यैः । मृताभयदातारः । तेषां प्रकर्षेण हर्षो यत्र । अन्या सर्वा भूजीवव्याता । तत्र स्थितोऽनिच्छ्याऽपि बहुन् मारयति । ततो वतं मञ्यत । हिमे तु सर्वजीवपरिहाराच्छरीरं ऽपि कृमिसम्बन्धाभावात्यरमहंसानां हिमस्थानमतिप्रियम् । किश्व । सर्वपरित्यागी देहपरित्यागार्थमपि प्रवृत्तः । तत्र तु देहपरित्यागसाधनानि सुगमानि । यथा युद्धे । मनस्विनां तत्र देहपरित्यागेच्छनाम् । सत्कर्तृकः सम्यक्प्रहारो यत्र युद्धे । "छक्र्यं शान्यस्मित्वावा स्यादि"ति स्मृतेः । अथवा । वीररसाविष्टस्य यथा युद्धम्मिस्तथा वैराग्यरसाविष्टस्य सर्वविषयरिहतं हिमस्थानम् ॥ २९ ॥

एवमुत्तमदेशगमनपर्यन्तमुक्तम् । अग्रिमकृत्यं त्वनुवादात्स्पष्टीभविष्यति । साक्षाद्विदुरोपदेशकथने मर्यादायां विरोध आपवेत । यावत्कस्याऽपि हृद्यं यस्मिन् सर्वात्मना भवेत् । हृदा बन्धनसङ्गावान्न स मुच्येत किहिन्तित् । अत एवेष्टवर्गेच्छा यथा गच्छेत्तया चरेत् । घृतराष्ट्रे तथा बन्धो मा भूदिति हरेः प्रियः । युधिष्ठिरादिमोहस्य नादामाह स नारदः । मोहाभावः स्वतो नाऽस्ति तस्येति प्राक्तथा तता । एवमर्धरात्रसमये धृतराष्ट्रे विगीते उदयानन्तरं ग्रहरपर्यन्तं जिज्ञासा नाऽभूत् । तदाह—

अजातरात्रुः कृतमैत्रो हुताग्निविप्रान्नत्वा तिलगोभूमिरुक्मैः ।
यहं प्रविष्टो गुरुवन्दनाय
न चाऽपश्यत् पितरौ सौबलीश्च ॥ ३० ॥
तत्र सञ्जयमासीनं पप्रच्छोद्विग्रमानसः ।
गावल्गणे क नस्तातो वृद्धो हीनश्च नेत्रयोः ॥
अम्बा च हतपुत्रात्तो पितृव्यः क गतः सुहृत् ॥ ३१ ॥

अजातदात्रुरिति । नाम्नैव वैराभावो निरूपितः । कृतमेत्र इति । देविषतृऋषिभूततर्पणेन सर्वत्र मैत्री कृता । अथवा । प्रातःसन्ध्या मित्रदैवत्या । "सित्रस्य चर्षणी घृत" इत्युपस्थानात् । अनुद्धरणाभ्युदये च मैत्रचरिवधानाच । अतः कृतसन्ध्यादन्दन इत्यद्यः । कृतावस्यको वा । गुदस्य मित्रदैवत्यात् । क्रमेण त्रयं ज्ञातव्यम् । हुताग्निः । कृतामिहोत्रः । राज्ञो हि दानं नित्यम् । तत्राऽपि तिरुपात्रम् । गोदानं मूमिदानं स्वर्णदानमिति च । आज्यावेश्वणं स्वर्णदान एवोक्तम् । "तिस्वैर्विष्णु- विद्याप्तिः । सर्वे प्रीताः सुवर्णेन सत्यात्रेषु समर्पणादि"ति र्गचा रुद्दो भूम्या चैव प्रजापितः । सर्वे प्रीताः सुवर्णेन सत्यात्रेषु समर्पणादि"ति र्गनि दानानि कृत्वा, श्राग्नणेयो नमस्कृत्य, परम्परागतं गृहं प्रविष्टः । राजगृहं राजशन्दवान्यतं च

<sup>े</sup> सगवत इति म. २ अदोषतैविति घ. ३ स गुणी विगुणे इति क. म. ४ परस्मित्रति इ. म. इ. ५ देशसापेक्ष एवेति क. म. घ. ६ देशसाऽप्रयोजकतेति म. ७ इस्तिनापुरपरित्यागेनेति स. ८ एवसिति घ. इ.

९ अतिदुःसदेशे इति स. ग. २ शर्म छश्यमृतामिति क. ग. घ. १ यकारो नास्ति क. ४ तानीति नास्ति क. व.

धृतराष्ट्रे धृतमिति तहृहं प्रविष्टः । गुर्वादिवन्दनमपि नित्यम् । नष्टाश्वद्रग्धरयन्यायेन धृतराष्ट्रस्य पितृत्वं युधिष्ठिरस्य च पुत्रत्वमिति । गुरुषु मातुर्भुख्यत्वात्—न चाऽपश्चयत्—कुन्तीं नत्वा, धृतराष्ट्रविदुर-नमस्कारार्थं प्रविष्टरतौ सीवटीश्च दृष्टवानपि न । नमस्कारो दृरे । महानुद्देगो जातः । अंतोऽविचार्यंव सक्षयं पृष्टवान् । गवन्गणस्य पुत्रो गावन्गणिः । पित्रादिक्रमेण त्वमेतेपामेव सेवकः । कैथमय प्रमत्त इति । नस्तात इति परमप्वयत्वम् । युद्ध इति धर्मः । नेन्नयोर्हीन इति द्या । सम्यन्यमात्रविवक्षया पष्ठी । भार्यासहितत्वेन सुखित्वमाश्चर्ष्याऽऽह्—अम्बा चेति । गान्धारी च पुत्रशोकेन भर्तृवत्वर्यया च आत्री पीहिता । गमनसम्भावनामावात्—केत्युक्तम् । पितृत्रयो विदुरः । सोऽपि सुद्धत् गुद्धान्तःकरणः । अतो वश्चनं न करिष्यतीति भावः ॥ ३० ॥ ३१ ॥

गमनाभावाददर्शनाच गङ्गोपर्येव गृहस्य विद्यमानत्वाद्रङ्गापतनं सम्भावयति-

अपि मय्यक्ततप्रज्ञे हतबन्धुः खभार्यया । आशंसमानः शमलं गङ्गायां दुःखितोऽपतत् ॥ ३२ ॥

अपीति । अकृतप्रज्ञे । न कृता प्रज्ञा पुत्रबुद्धिर्येन । पूर्व पुत्राध बान्धवा हता यस्य । अत उभयाभावाच्छास्रतः पुत्रत्वेऽपि यदि पुत्रत्वं न मन्यते तदाऽस्मासु शत्रुत्वमेव स्थितमिति कदाचि-दस्मानपि मारयेदिति द्यासन्तं पापमाशंसमानोऽपमृत्युषु ,गङ्गामरणं श्रेष्ठमित्यपमृत्युमरणादुःखितो मारणापेक्षया मरणमुत्तममिति गङ्गायामपतत् । विदुरस्तु ठअयाऽनुक्त्वेव गत इति मावः ॥ ३२ ॥ तद्यसम्भावितमिति मत्वाऽऽह—

> पितर्युपरते पाण्डो सर्वान्नः सुहृदः शिशृन् । अरक्षतां व्यसनतः पितृव्यो क गतावितः ॥ ३३ ॥

पितर्युपरत इति । वस्तुतस्त्भान्यामेव रक्षितां ठाक्षाग्रहादास्याच । एवमन्यदपि ज्ञातन्यम् । तदाह—अरक्षतां व्यसनत इति ॥ ३३ ॥

सञ्जयस्तु पूर्वमेव तदभावं ज्ञांत्वा भयादिष मूर्व्छित एव स्थितः । अतो नोत्तरं दत्तवानित्याह-

#### सूत उवाच--

कृपया स्नेहवैक्वव्यात्स्तो विरहकर्षितः । आत्मेश्वरमचक्षाणो न प्रत्याहाऽतिपीडितः ॥ ३४ ॥ विमृज्य पाणिनाऽश्रृणि विष्टभ्याऽऽत्मानमात्मना । अजातशत्रुं प्रत्यूचे प्रभोः पादावनुस्मरन् ॥ ३५ ॥ कृपयेति । दीनलात्कृपा । स्नेहः सहजः । कृपया च स्नेहाधिक्याँदक्रव्यम् । आत्मेश्वरिमिति नीतिरितिपीडायां हेतुः । यथि युधिष्ठिर ईश्वरस्तथापि स्वस्य धृतराष्ट्र एव । अवचनेऽतिरीडव हेतुः । ने स्वज्ञादिः । तथापीश्वरसान्निध्यान्ष्णीम्भावोऽनुचित इति "विकल्श्च न चदेदि"ति स्मृतेर्निर्गतान्त्रश्रूणि पाणिना विमृज्य अन्येषामनिर्गमार्थं चाऽऽत्मानं विष्टभ्य गुर्वन्तराभावऽपि स्वयमेव गुरुनेत्वा प्रमादकयेनेऽपि दण्डं न करिष्यतीत्यजातशत्तुं प्रति धृष्टतौदामीन्यहेलनाद्यभावाय प्रभोधृतराष्ट्रस्य पार्दावनुस्मरन् भक्तयाँ भगवतो वा दण्डाभावाय प्रत्युचे प्रतिकृतमुत्तरं दत्तवान् ॥ ३५ ॥ ३५ ॥

श्रीमद्रशुभाचार्यचरणविरचिता ।

#### सञ्जय उवाच-

नाऽहं वेदाऽऽत्मवसितं पित्रोवः कुलनन्दन । गान्धार्याश्च महावाहो सुपितोऽस्मि महात्मभिः ॥ ३६ ॥

ने हि जानीमीत्युक्ते राज्ञः प्रियं भवति । अज्ञाने हेतुः — आत्मवस्मितमिति । न केनियन्त्रः सम्भवं कृतम् । किन्त्वात्मन्येव वस्मितं अवसितम् । "वष्टि भागुरिरह्रोपिमे" ति । पित्रोर्षे इति कराचिद्ववद्विज्ञीयेत । आत्मत्वात्कृतनन्दनत्वात्र चिकीपितमपि कराचित्स्वयेत् । अथवा । कृत्यनन्दनेति । तव तु दोषो नाम्तीत्ययेः । महायाह्रो इति । तव विवागक्तराधिक्येऽपि यदि तं न जानासि कुतो मम ज्ञानमिति भावः । महात्मिनिरिति । महानात्का आत्मिन वा यस्य । सन एव वश्वनसामर्थ्य भगवदीयत्वेन वा । उभयथाऽप्यहं विज्ञित इत्ययः ॥ ३६ ॥

एवं पूर्वकथां निरूप्य विवक्षितकथागारभते । तत्र गावलाणिवाक्यं थुत्वा महामाहग्रनो राजा वमादं वा कुर्यादित्याशक्क्षेतादशकार्ये नियुक्तो नारदस्तदा समागत इत्याह—

अथाऽऽजगाम भगवान्नारदः सहतुम्बुरुः । प्रत्युत्थायाऽभिवाद्याऽऽह सानुजोऽभ्यर्चयन्निव ॥ ३७ ॥

अधेति। अय मोहानन्तरं तदपगमार्थमागत इत्यर्थः । तुम्बुरुरन्य ऋषिः । शोकापनोदे हि सम्म-तिरपेक्ष्यते । अधिकारिण उद्वेगाधीनत्वात् । तदा प्रमादं कर्त्तं विचारयन्नारदं रष्ट्वा अनेन निर्णयो मित-स्पतीत्युत्थाय पूर्वीवस्थां त्यक्त्वा ऋषिमभिवाद्य स्वागतादिकमपृष्ट्वेव धृतराष्ट्रं पृच्छति ॥ ३७ ॥

## युधिष्टिर उवाच-

नाऽहं वेद गतिं पित्रोर्भगवन् क गतावितः। अम्बा च हतपुत्रात्तीं क गता सा तपस्विनी ॥ ३८॥ नाऽहं वेदेति। अमङ्गलसम्भावनां नोकवान्। अयुक्तलात्॥ ३८॥

शीधकथनार्थमाइ—

कर्णधार इवाऽपारे भगवान् पारदर्शनः । अथाऽऽवभाषे भगवान्नारदो मुनिसत्तम ॥ ३९ ॥

असो विचार्यवेस्यवप्रहश्च्यः पाठः सर्वेषु पुस्तकेषु । प्रतिभातस्त्ववप्रहो मूळे निवेशितः । र कथमप्रकृत इति क.
 कथमप्रमृत इति घः दः । ३ पूर्वपुत्राक्षेति स्त. ग. ४ रक्षिताविति स्त.

१ हेती इति क. स. ग. २ दलझानारिरिति घ. ३ मत्त्या पादाविति स. ग. ४ मत्त्येति नास्ति ग. ५ नाऽहमितीति प्रतीकमिथिकं क. ६ न हि न जानामीति क. स. ७ शोकापनोदने इति क.

कर्णघार इति । शोकसमुद्रे मग्ना वयम् । तत्र सार्वज्ञ्यं नौका । तस्या निर्वाहको भवानेव । केवल-नाविकवन्न किन्तु पारदर्शनः गन्तव्यदेशं पश्यसि । पर्यवसानं जानासीत्यर्थः । एवमर्द्धवचने स्थितः । उपसंहाराकथनात् । तदा नारदस्तस्यांऽकथनहेतुं ज्ञात्वा स्वयमेव वभाषे । ज्ञाने हेतुः—भगवा-निति । अनुवोधे वा । मुनिसत्तमेति सम्बोधनम् । पाठान्तरेऽपि प्रकाराणामुक्तत्वादाभासाय्ह्नेन स्वयम्हनीयम् । मुनयो हि कृपालवो भवन्ति । अतः कृपया नारदोऽपृष्टमप्याहेत्यथः ॥ ३९ ॥

भगवान् संसारिजीवेषु यदज्ञानं करोति तत्सहसा कृतिव्यावृत्त्यर्थम् । अतस्त्वयाऽपि सहसा न किञ्चित्कर्त्तव्यम् । प्रथमतो मोहं दूरीकुरु । पश्चारपृष्टं वक्ष्यामीत्यभिप्रायेणाऽऽह्—

#### नारद उवाच-

मा कञ्चन शुचो राजन् यदीश्वरवशं जगत्। स संयुनक्ति भृतानि स एव वियुनक्ति च ॥ ४० ॥

मा कश्चन शुच इति । शोको द्यानिष्टज्ञानसाध्यखन्यूनतापादकानिष्टपदार्थनिदिध्यासनिविशेषः । कोऽप्यनिष्टभावनया न चिन्तनीय इत्यथः । राजिन्निति सम्बोधनान्महाकुदुम्बित्वमुक्तम् । तेन महित राज्ये सर्वदेष्टानिष्टोत्पत्तेः शोके कदाचिद्षि राज्यसुखं न स्यात् । अतो राजा न शोचित । किञ्च । शोको निष्फलो विरुद्धश्च । तत्र हेतुः — यदीश्वरवद्यां जमदिति । यस्मात्कारणात्सर्व जगदीश्वरवशम् । भगवता हि सैर्वोऽपि पदार्थः कियते नियम्यते च । स न कस्यचिद्विष्टं इष्टो वा । स स्वार्थ परार्थ वा करोति । तत्र परार्थकरणे हितमेव करोतीति नियमः । स्वार्थकरणेऽपि स्वलीलासिद्धये करोति । तत्र परार्थपश्चे भगवता तस्य हिते कियमाणे स्वयं चेन्छोचेत्तदा निषद्धम् । भगवतश्च कोपो भवेत् । भगवलीलायां तु सुतरामेव कोषोऽनोचित्यं च । स्वस्याऽपि ममतास्पदद्रीकरणे पूर्वोक्त एव न्यायः । अतो भगवद्यीनत्वादात्मानं परं वा कञ्चन मा श्चचः । नन्वप्रेरिव संयोगवियोगाम्यां दुःखजननात्त्वदुःखेन शोक इति चेत् ? तत्राऽऽह—स संयुनक्तीति । मृतानि स एव योजयित वियोजयित च । तस्मात्कृताविव संयोगेऽपि सैव युक्तिरतुसन्धया । उभयथाऽपि सर्वथा मगवान् हितं करोतीति ज्ञातव्यम् ॥ ४० ॥

नतु खार्थपश्चे कयं शोकपरिद्वारः । भगवांस्तु खलीलार्थं करोति । जीवास्त्वयुक्ते योजितत्वा-दुःखेन शोचन्ति । भगवछीलाया बहुकालविततत्वात्स्वस्य दुःखपरम्परायां शोकस्याऽऽवस्यकत्वात् । तत्राऽऽह—

> यथा गावो निस प्रोतास्तन्त्यां बद्धाः स्वदामिः। वाक्तन्त्यां नामभिर्वद्धा वहन्ति बिलमीशितुः॥ ४१॥ यथा क्रीडोपस्कराणां संयोगविगमाविह। इच्छया क्रीडितुः स्यातां तथैवेशेच्छया नृणाम्॥ ४२॥

यथा गाव इति । "न दैः स्वं पञ्चभिः सहे"ति च तदर्शमेव मृद्य वयमिति च तद्र्शमेव महद्भिविषयैयोज्यन्त इति बाउवसरे खामिट्रोहस्थाऽयुक्तत्वाज्ज्ञात्वा दःखमपि मोद्रा अग्रे कतार्या मविष्याम इति बद्धा भगवलीलामेव सम्पादयेन् । अन्यया दुःखं बह प्रयच्छेदिति गावो द्रशान्तः । नसि नासिकायां प्रोताः । तदा हि बठीवदां वशे भवन्ति । अहन्ताममतारज्ज्वा विषयठक्षणनासि-कायां त्रोता इन्द्रियसक्ता भगवद्वरा भवन्तीत्यर्थः । दृष्टान्तेनैव सामान्यबन्धनमुक्त्वा विशेषबन्धन-माह—बाक्तन्त्यां नामभिर्बद्धा इति । वेदलक्षणा दीर्घरकः । माह्यणक्षत्रियरूप ओदनः । म च भगवता मोक्तव्यः । तैर्भगवति सायुज्यं प्राप्तव्यम् । तेषां प्राक्ततित्यास्तुषाः । बीजैयोनिसम्ब-न्वस्तणसम्बन्धः । इन्द्रियाणि बलीवर्दाः । वेदो मर्यादारजुः । भगवदिच्छा म्तम्भः । एव मृति खर्सेन्द्रियाध्यासे बठीवर्दत्वम् । अन्यथा म्बस्याऽऽधारत्वं त्रिविष्रपापविमोक्तंश्च फठम् । इन्द्रियाणि तु देवताँधिष्ठितानि वैदिककमणि प्रवर्तन्ते । तेन स्वस्य मलापकरणं भवति । पुनर्निरन्तरसमाधिना प्राकृततुषेऽपगते ज्ञानाप्रिना पैका ओर्दनत्वं संस्पदन्ते । नामभिर्वद्धाः । त्राक्रणोऽयं क्षत्रियोऽयं ब्रह्मचारी गृहस्य इति। ये यत्र योजिताम्ते तत्रैव परिभ्रमन्ति। कार्ये तु प्रभोः कुर्वन्ति । न तु प्रेरकस्य । तस्मादिन्द्रियाणां भगवदर्थं सृष्टत्वात्तैर्भगवत्कार्ये क्रियमाणे खयं वृथाऽध्यासं कृत्वा शोको न कर्तव्य इत्यर्थः । किञ्च । भगवता हि कीडार्थं मृष्टाः । यथा बालः प्रतिमाभिः कीडित । स यथासुखं प्रतिमाः स्थापयति । कृतिश्विद्वियोज्य कृतिश्वद्योजयति । तथा सर्वे पुरुषा मगवतः क्रीडाप्रतिमाः । ते केनचित्संयु-ज्यन्ते वियुज्यन्ते च । अत एवं ज्ञान्ता सम्बन्धिषु ममतया शोकहर्षी न विधेयाविति समुदायन विवेकः । पूर्व तु तत्त्वानां प्रत्येकं विवेक उक्तः ॥ ४१ ॥ ४२ ॥

एवमीश्वरार्थ सृष्टपक्षे शोकोऽनुचित इत्युक्तम् । निरीश्वरादिमतेऽपि बाह्यमतेषु च कुत्रापि श्रोकः श्वाकार्यो न मवतीत्याह----

> यन्मन्यसे ध्रुवं लोकमध्रुवं वा न चोभयम्। सर्वथा न हि शोच्यास्ते स्नेहादन्यत्र मोहजात्॥ ४३॥

यन्मन्यस इति । सर्वे हि वादिनश्चतुर्विधाः । साङ्क्ष्याः सर्वे ध्रवं मन्यन्ते । आविर्भावितरी-भावावेवोत्पत्तिप्रलयो । बाह्यास्तु सर्वमनित्यं कृतकत्वादित्यध्रुवं मन्यन्ते । बाह्यभेदा एव केचन माध्य-मिकादयो नाऽऽसीदस्ति भविष्यतीति न ध्रवं नाऽध्रवं मिध्येति मन्यन्ते । नैयायिकास्तूमयं मन्यन्ते । आकाशादयः परमाणवश्च ध्रवाः । अन्येऽध्रवा इति । चतुर्ष्विप पक्षेषु सर्वया ते न शोच्याः । न हि नित्यः शोकमहिति । न वा बुद्धदरूपमनित्यं शोकमहिति । शश्चश्चक्ष्वत्यस्तु सर्वया शोकामावाय । नैयायिकपक्षे शोकः सम्मवति । तत्राऽप्युत्तरमुच्यते । श्वश्चमरणे कयं न शोचिति । मित्रमरणे च शो-चित् । तत्कृत इति प्रष्टव्यः । स्नेहादिति चेत् । स्नेह एव शोकहेतुरपकारीः । स त्यक्तव्यः । नतु कदा-चित्यसं प्रयच्छतीति कयं त्यकुं शक्यत इति चेत् ? तत्राऽऽह—मोहजादिति । अञ्चानाद्यातः

१ तस्याः कथनहेतुमिति ग. २ स्वन्यूनताहक् क्षानिष्टेत्यादि थ. ३ सर्वे पदार्थाः कियन्त इति क. ४ विद्विष्ट इति म. च. क. ५ चेच्छा चेदिति ग.

१ तहु:समिति घ. इ. २ बीजबोनिः सम्बन्ध इति के. बीजयोनिः स्वसम्बन्ध इति स. ३ विमोचकवेति के. स. ४ दे-बताधिकृतानीति घ. ५ पक्तवेति स. ६ कामनलमिति घ. ७ सम्पत्स्वत इति के. च. घ. ४ ईमरावैस्पृष्टेत्सदि के. च.

स्रोदः कयं सुखं प्रेयच्छेत्। न हि सन्निपाताजातं शैत्यं तापापनोदनं करोति। तस्मान्मूच्छीयां महदुःसे सुखैमिन मन्यते। अन्यया तन्निराकरणार्थं न यतेत ॥ ४३॥

फल्रितमाइ—

तस्माजहाङ्ग वैक्कट्यमज्ञानकृतमात्मनः । कथं त्वनाथाः कृपणा वर्त्तेरन्वनमाश्रिताः ॥ ४४ ॥ कालकर्मग्रणाधीनो देहोऽयं पाञ्चभौतिकः । कथमन्यांस्तु गोपायेत्सर्पयस्तो यथा परम् ॥ ४५ ॥

तस्मादिति । हे अङ्ग । वैक्रुव्यमिन्द्रियाणामन्तःकरणस च विकलताम् । केवलं पदार्थाज्ञाने आतम् । त्वं विदितपदार्थो जिह्न नाशयेत्यर्थः । अयमेकांशेनाऽपि स्थितः (१) पुनर्दुःसं दास्यतिति भावः । मध्ये राजा शक्कते — कथं त्वनाधा इति । रक्षकरिताः । वने हि रक्षा अपेक्ष्यते ।
िष्रयाभावाच कृपणाः । यस चाऽऽश्रयं कृतवन्तस्त न्नपुंसकमचेतनमिति । उत्तरमाह — कालकर्मरामधीन इति । किं त्वमेव रक्षकस्तत्र न तिष्ठसीति शोकः । आहोस्विद्रक्षकमात्राभावात् ।
तः ऽऽद्यं निराकरोति । त्वं रक्षक इति पक्षस्त्वयुक्तः । राजशब्दस्य देहवाचकत्वात् । न होकेन गृहेण
गृहान्तरं रिक्षतुं शक्यते । किञ्च । व्यवहारानुसारणाऽपि रक्षकत्वेऽन्याधीनः कयं रक्षेत् । अयं देहः
कालाधिनः कालप्रेरणां विना कयं रक्षेत् । कालस्तु निमत्तमित्यस्मिन्यक्षेऽपि कर्माधीनः । कालप्रेरणया यस्कर्म कृतवांस्तत्कलभोगम्याऽऽवद्यवत्वात् । कर्माऽपि निमित्तमेव दृष्टसापक्षित्वादिति चेत् ।
तत्रापि कर्मैव चेदृष्टसामक्षमिपि रापाद्यित तद्याऽपि पूर्वेक्त एव दोषः । अथाऽन्यश्रेतः समावभूतास्ते
गुणाः । अतिक्षदोषव्यासः । स्वयं पञ्चमृतिकारः । भूतानि तु भक्षकाणि । यैरात्मैव मिश्चतत्विकारः
कयमन्यान् गोपायेत् । अन्ये त्वेतश्रतिरक्ताः देहायध्यासरिहताः । तुशब्देन च कालानधीना
मगवदीया जाताः । किञ्च । कालप्रस्तः सर्वथा न रक्षतीति दृष्टान्तमाह—सर्पमस्त इति ।
अजगरगिलितः । परं बहिः स्थितम् । अतस्त्वां धृतराष्ट्रः शोचितुमईति । न तु त्वं धृतराष्ट्रमित्तर्थः ॥ ४४ ॥ ४४ ॥

भक्ष्यामावस्तु न शङ्कनीयः । सर्वत्रैव मगवता भक्ष्यं ऋप्तमिति वदन् कोऽपि रक्षको नास्तीति पश्चं दूषयति—

## अहस्तानि सहस्तानामपदानि चतुष्पदाम् । फल्गूनि तत्र महतां जीवो जीवस्य जीवनम् ॥ ४६॥

अहस्तानीति । आदौ सष्टव्यत्वेन जीवा एवोपिस्यताः । तेषां स्पृष्टिर्नाम देहिनर्माणेन तत्र प्रवे-शनम् । तत्रोत्तरत्र वृद्ध्याद्ययमञ्जसर्गे कर्त्तव्ये जीवातिरिक्तमलममानः सर्वमेवाऽश्वमत्तारं च कृतवान् । तत्र सामान्यप्रकारो विशेषश्च । सामान्यं ठौकिकम् । विशेषो वैदिकः । तत्र सामान्यप्रकारे व्यवस्थामाह— अहस्तानि सहस्तानामिति । उपलक्षणमेतत् । बलवतां दुर्षलं मध्यम् । तद्वलं किययेति इस्त- पादौ कियायां करणे इति तयोर्ग्रहणम् । सहस्ता अप्यहस्तानां भक्ष्या भवन्ति । यया मनुष्या अजग-रादौनाम् । महान्तोऽपि फलग्नां भक्ष्या भवन्ति । यथा पिपीलिकानां सर्पाः । अतो बलामिप्रायेणैत-दुक्तम् । प्रायिकाभिप्रायेण वा । अहस्तानि मत्सादीनि । अपदानि तृणादीनि । यसुनर्जीवा-षिष्ठानं नास्ति तदेव नास्ति । भाव वा घटादेरिवं न भक्ष्यता । अत एव भगवता सर्वत्र मक्ष्यं कृप्तमिति न चिन्ता कार्या । नीवारफलादेररण्येऽपि सत्त्वात् ॥ ४६ ॥

नतु कथमेवं भगवान् करोति । स्वसृष्टमन्यं (?) खादयति । तत्राऽऽह---

#### तदिदं भगवान् राजन्नेक आत्माऽऽत्मनां खदृक् । अन्तरोऽनन्तरो भाति पश्य तं माययोरुधा ॥ ४७ ॥

त्तदिदं भगवानिति । वैपम्यनैर्घृण्ये भगवतो न म्तः । स्तात्मानमेव करोतीति । तदाह । इदं जगद् भगवान् । तत्र हेतः — तदिनि । यस्मात्कारणात्सर्वं सर्वस्य भक्ष्यं तस्मान्न ह्यन्यमन्यो भक्षयितं शकोति । राजिकिति सम्बोधनमन्याये दण्डार्थम् । तेन यद्यन्यमन्यो भक्षयेद्राजदण्डादिः स्यात । नन भगवतोऽप्यनुचितं यत्स्वयं क्रत्वा स्वयं भक्षयतीति ? तत्राऽऽह—एक इति । राज्यस्रष्टोरभे-दात् । सृष्टानामपि । नन्त्रेतदप्ययुक्तम् । आत्मानं भक्षयतीति । तत्राऽऽह--आत्मेति । अति व्याप्नोतीत्यातमा । सर्वमेव व्याप्नोतीति वहिःस्थितमन्तः प्रवेशयति । अन्तःस्थितं तच विः । खिस्मिन्नेव स्वयमन्तर्वहिभैवतीति वस्तुवृत्तम् । तत्र भक्ष्यादिच्यवहारस्तु लैकिकः । अथवा । आतु भक्षैणात् । मा निषेधात्मको भवति । न हि सृष्टस्याऽभक्षणे आत्मैवाऽवितष्ठते । नन्वन्यजीवाधिष्ठितं कथं भक्षयित ? तत्राऽऽह--आत्मनामात्मेति । भक्षकाणामप्युपसंहर्त्तेत्यर्थः । अथवा । जडानामुपसंहारेऽपि जी-वानां विद्यमानत्वात्कथमेक इत्यत आह-अात्मनामात्मेति । स्वरूपिनत्वर्थः । नतु तथापि जीवदयया न भक्षयेदित्यत आह—स्वद्रगिति । खस्मिन्नेव दृष्टिर्यस्य । अन्यानप्यात्मत्वेर्नेव जा-नाति । स्वभोगार्थं वा अन्यान्न पश्यतीत्यर्थः । नन् स काऽस्तीत्याशक्काऽऽह-अन्तरोऽनन्तरो भातीति । अन्तरः अनन्तरश्च वाह्याभ्यन्तरभावेन स एव भातीत्वर्थः । स सर्वत्र मक्षकत्वेनोपस्थित इति भावः । उपदेशं भेदप्रकारेण फलपर्यवसितं मन्यमान आह--पद्य तिमिति । तमेव सर्वे सर्वत्र भासमानं च पर्द्यात्यर्थः । नन्वेकस्य कथमनेकप्रकारत्वम् ? तत्राऽऽह—माययोरुधेति । मायायाः प्रतिरूपत्वेनोक्तत्वात्तत्र सँम्बद्धो जलचन्द्रवद्गिवद्धा अनेकघा भातीत्यर्थः ॥ ४७ ॥

एवं रक्षकत्वाभावमाशङ्का भगवतः सर्वरूपेण रक्षकत्वमुक्त्वा तस्येदानीं संदार्रहीलापरत्वमाद्द-

#### सोऽयमय महाराज भगवान् भृतभावनः। कालरूपोऽवतीणोऽस्यामभावाय सुरद्विपाम्॥ ४८॥

सोऽयमयेति । महाराजेति सम्योधनात्र भयं कर्तव्यम् । इतोऽप्यधिकं खाराज्यं दास्यतीति भावः । सोऽयमिति ज्ञानदृष्ट्या प्रदर्शयन्नाह । दृश्यस्याऽन्यत्वं वारयति—भगवानिति । नन्वा-गतस्य किं प्रयोजनम् ? तत्राऽऽह—भूतभावन इति । भूतानि भावयति पाठयति दोषद्री-

१ प्रयच्छेद्वेति न. घ. २ मोहादुःखमिति घ. ३ वुद्यमिति इति न. ४ दुर्रुभमिति ख.

१ इतीति नास्ति ख. २ घटादिरिवेति ख. ३ अभक्षणादिति ग. अभजनादिति घ. ४ अन्येति गास्ति घ. ५ सेद्दा-रेणेति ख. ६ परयेदिलार्थं इति क: ग. घ. ७ सम्बन्ध इति घ. ८ संसार्कीलेति घ. इ. २६

२०३

करणेनेति । खयं खतन्नतया संहत्तीऽपि विशेषाधिकारित्वारकालस्य पालयतीति ज्ञापनार्थं भक्तिसि-द्धये कालस्य रूपमिव रूपं कृत्वा सुरिद्धिषामभावायाऽवतीर्णः । वामनव्यावृत्त्यर्थमाद्द--अस्या-मिति ॥ ४८ ॥

एवं कृष्णचरित्रमुक्त्बोपसंहरन् राजानमुपदिशति—

निष्पादितं देवकार्यमवशेषं प्रतीक्षते । तावयुयमवेक्षध्वं भवेद्यावदिहेश्वरः ॥ ४९ ॥

निष्पादितमिति । "मया निष्पादितं हात्र देवकार्यमद्योषत" इति वाक्यात् । अवः शोषं भारहारकभारदूरीकरणम् । मोहान्तरानुत्यत्तये तथोक्तम् । वस्तुतस्तु तदपि जातमेव । ताचत् तच्छ्वणपर्यन्तमवर्र्यम्भावित्वादवेक्षध्वं यावद्भगवानिह निवारकैत्वेनाऽऽगच्छेत् । नन्वस्मान् स्थापयि-त्वा गतः कथं निवारयेत् ? तत्राऽऽह—ईश्वर इति । सर्वकरणसमर्थः ॥ ४९ ॥

एवं भगवज्ज्ञापनेन मोहाभावं भयं चोत्पाद्य पृष्टे उत्तरमाह-

धृतराष्ट्रः सह भ्रात्रा गान्धार्या च खभार्यया । दक्षिणेन हिमवत ऋषीणामाश्रमं गतः॥ ५०॥

घुतराष्ट्र इति । हिमवतो दक्षिणेन हिमालयस दक्षिणे भागे । पूर्वमेव सिद्धमृपीणामाश्रमं गतः । मङ्गादक्षिणभागाद्राजगृहार्द्धिमदक्षिणभागे ऋषिगृहे गत इत्याधिक्यम् । "गाङ्गं करिकः राद्धष्टं वायुना पछवीकृतम् । पुण्यदेशेषु पतितं हिमं तं विद्धि राघवे"ति वाक्या-दिमसम्मखतया तथा शीतेनाऽतिपीहितश्च तिष्ठतीत्यर्थः ॥ ५० ॥

तत्रषीणामनुभावं गङ्गाञ्चाऽऽह्---

स्रोतोभिः सप्तमिर्यत्र खर्धुनी सप्तथा व्यथात । सप्तानां प्रीतये नाम्ना सप्तस्रोतः प्रचक्षते ॥ ५१ ॥

स्रोतोभिरिति । तसाऽऽश्रमस सप्तस्रोत इति नाम । तत्सार्थकमिलाइ । यत्राऽऽश्रमे ऋषी-णामुत्कर्षस्थापनाय प्रत्येकमृषीणां समीपे प्रवाहरूपेणाऽऽगता । वक्षतया गमने तृचनीचता स्यात् । ऋषीणां वैमनसं च । अतः स्रोतोभिः सप्तभिरित्यक्तम् । व्यधात् । जाता । आत्मानं वा । स्रोतोभिरिति—"तृतीया च होइछन्दसी"ति कर्मार्थे तृतीया । तेन स्रोतांसि व्यधादित्यर्थः । खर्धुनीति स्वतन्नतयाऽऽकारागङ्गा समागतेति ज्ञायते । तेन जलान्तरामिश्रणेनाऽतिपैवित्रत्वसक्तम । नाम्ना समस्रोत इति । नानेति पाठे सहानां श्रीतये नाना । अनेन यथासञ्चां ज्ञापितम् ॥ ५१ ॥

तत्र तस्य कृत्यमाह तृष्णीम्भावव्याकृत्यर्थम् —

स्नात्वाऽनुसवनं तस्मिन् हत्वा चाऽमीन् यथाविधि । अब्भक्ष उपशान्तात्मा सं आस्ते विगतेषणः ॥ ५२ ॥

स्नात्वेति । स्नानादयो नियमाः । उपशान्त्यादयो यमाः । अनुस्तवनं विकालम् । स्वना-तुकल्पतया वा । अग्नीन् गार्हपत्यादीन् । अन्धसाऽपि यथा गार्हस्य्यं तथा होम इति चाउदोषः । होमेनाऽप्रय एव संस्कियन्त इति संस्कार्यत्वेन कर्मता । आधानं कृत्वेत्यर्थः । चकारादग्रिहोत्रमपि हुला । यथाविधि पश्चामिविधानमनतिक्रम्य । अप एव मक्षयतीत्वन्मक्षः । वानप्रसाम्रमेऽकृष्टप-च्यादिवायुभक्षान्तमाहारा विहिताः । तत्रोपान्त्यमञ्भक्षः । उप भगवत्समीपे प्रतीचि वा आन्तः आत्मा अन्तः करणं यस्य । ज्ञानार्थं भगवदाविर्भावार्थं वा । एपणापरित्यागेन मुक्तियोग्यता सचिता । आस्त इति सत्तातिरिक्तधर्मराहित्यं सूचितम् । लोकेपैणाऽत्रं गुरूया ॥ ५२ ॥

एवं यमनियमात्रकत्वा अष्टाङ्गयोगं वक्तमासनादिकमाह---

जितासनो जितश्वासः प्रत्याहृतपडिन्द्रियः। हरिभावनया ध्वस्तरजःसत्त्वतमोमलः॥ ५३॥

जितासन इति । आसनजयः श्रीणानां जयः श्रत्याहारश्च क्रमेणोक्ताः । पश्चिनिद्रय इति कर्मेन्द्रियाणि नियम एव प्रत्याहतानि । ध्यानमाह—हरिभाचनचेति । ध्यानधारणे एकीक्रत्योक्ते । एकदेशसमुदायभेदेन तयोभेदात । ध्वस्तानि ग्रुणत्रयमलानि रागादीनि यस्य ॥ ५३ ॥

निर्विकल्पसमाध्यर्थमाह---

१ स्कं. १३ व. ५५ छो. 1

विज्ञानात्मनि संयोज्य क्षेत्रज्ञे प्रविळाप्य तम् । ब्रह्मण्यात्मानमाधारे घटाम्बरमिवाऽम्बरे ॥ ५४ ॥

विज्ञानात्मनीति । अन्ते स एव कर्त्तच्यः । अत्र ह्युत्तरोत्तरं पञ्चाऽऽत्मानः । उत्कान्तिगत्या गतिकती जीवः प्रथमो दैद्यमानसभेदेन भिन्न एक एव । स व्यष्ट्याँतमा । ततो महान् ब्रह्माण्डा-भिमानो विज्ञानात्मा समष्टिः । तस्मात्परः प्रक्रत्यथिष्ठाता प्रह्यः । ततोऽपि महानक्षरात्मा । ततः प्रैह-षोत्तम इति । तत्र स्वात्मानं प्रथमम् । कमविलापनेन ब्रह्मपर्यन्तं गत इत्याह् । स्वात्मानं विद्वानात्मनि संयोज्य । तं च क्षेत्रज्ञे । अथवा । विज्ञानातमा महत्तत्वं चित्तीविर्भृतचैतन्यम् । तं क्षेत्रज्ञे पुरुषे । तं ब्रह्मणि अक्षरे । तस्याऽनात्मंत्वे प्रविलापनं व्यर्थमित्यत आह्—आत्मानमिति । नतु पुरुषा-क्षरयोः खरूपे वैलक्षण्याभावात्किं प्रविलापनेनेत्यत आह-चटाम्बर्मिति । घटे भिन्ने यथा-**ऽऽकाञ्चमाकाशं स्यात् । अतः प्रकुल्यधिष्ठातृत्वं दूरीकृतमिलयः ॥ ५४ ॥** 

तस्याऽक्षरधर्माविभीवेन दोषनिवृत्तिमुपसंहरति---

ध्वस्तमायायुणोदकों निरुद्धकरणाशयः। निवर्त्तिताखिलाहार आस्ते स्थाणुरिवाऽचलः ॥ ५५ ॥

ध्वस्तेति । मायागुणानामुदर्कः प्रकृतौ व्यामोहेन सम्वन्थः । नितरां रुद्धाः पुनरुद्गमनसामर्थन रहिताः इन्द्रियान्तःकरणानि करणाशया वस्य । निवर्तिताखिलाहार इति प्राणवृत्तिनिवा-

१ अवस्यमावितलादिति ए. २ निवारकत्वेनाऽभिगच्छेदिति क. प. ३ दक्षिणभागे इति प. ४ हिमेति नास्ति ग. थ. इ. ५ परतीति इ. ग. इ. ६ तथेरी नास्ति थ. ७ अतिपवित्रमिति इ. ग. इ. ८ जामेरि इ.

१ होमे बाऽमय इति ख. २ ईषणेति ख. ३ लोकेपणेति ख. ४ त्रिमुख्येति क. ख. ग. ५ प्राणायामञ्य इति ग. ६ व्यष्टारमेति घ. ७ पुरुष इति इति ग. घ. इ. ८ विस्ताविभेतेति इ. ९ तस्याऽनामस्य इति घ.

रणम् । एवं चतुर्णा देहेन्द्रियप्राणीन्तःकरणानां बीजभूतमायागुणसहितानां व्यापारे निवृत्ते अक्षररूपं प्राप्तस्याऽऽत्मनः स्वतो व्यापाराभावात्स्थाणुरिवाऽऽसीदित्याह—आस्त इति । षहिःश्यितवाया-बचालने दृष्टान्तः। "बृक्ष इच स्तन्धो दिचि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्विमि"ति श्रतेः । तत्तुल्यो वा जात इत्यर्थः ॥ ५५ ॥

तंदींवं बहुकालं स्थासतीति विचार्य समाधिविरतौ समानेय इत्याशङ्कायामाह— तस्याऽन्तरायो मैवाऽभूः संन्यस्ताखिलकर्मणः । स वा अद्यतनाद्राजन् परतः पश्चमेऽहनि कलेवरं हास्यति स्वं तच्च भसीभविष्यति ॥ ५६ ॥ दह्यमानेऽग्निभिदेंहे पत्यः पत्नी सहोटजे। वहिः स्थिता पतिं साध्वी तमग्निम्न वेश्यति ॥ ५७ ॥

तस्याऽन्तराय इति । परमपुरुषार्थे सन्निहितस्य विशस्तपस्त्वं मा भूः । त्वदर्शनादिना मोह उत्पन्ने सर्वनाशो भविष्यति । किञ्च । त्यया गतेन विषयसम्पादनमेव कर्त्तव्यम् । तच संन्यासिनो निषिद्धमि-त्याह । संन्यस्तान्यखिलानि कर्माणि येन । अनेन कर्मार्थमपि विषयग्रहणं निवारितम् । तिहं रक्षार्थं **प्रयत्नः कर्त्तव्यः इत्याशङ्काऽऽह—सः वा इति ।** प्रथमं बहुकाठं स्थितिरेव नास्ति । विनियोगश्च खतः सिद्धः । अद्यतनात्पञ्चमेऽहनि । राजन्निति सम्बोधनाद्गमनसम्भृतावपि तावान् कालो गमिष्य-तीति सुचितम्। परतः इत्यद्यदिनं परित्यज्य पत्र दिनानि। तत्र पत्रमेऽहनि कलेवरं हास्यति। अह-नीति शुक्रपक्षादिकमपि सूचितम् । कलेवरपरिखागे हेतः--स्विमिति । दरधपटन्यायेनाऽभिमानशेषस्य विद्यमानत्वात् । "भस्मान्तिमिदं शरीरिम" वि श्रुतेम्तस्य प्रतिपत्तिमाह—तज्ञेति । ब्रह्मणि स्थितोऽपि प्रयत्नशेषेण प्राणदेहादिकं धृत्वा तिष्ठति । तस्य त्यागसमये । आग्नेयीं धारणां कृत्वा त्यक्त-वान् (?) । अतस्तद्वस्म जातम् (?) इत्यर्थः । "आधानप्रभृति यजमानो(?)ऽग्रयो भवन्ती"ति श्रुतेः । अन्तःश्यिताविष्राकट्ये यहिःश्यितरिष संसर्गान्महत्यव्रौ संजाते पर्णशास्त्रायामप दरघायां पातित्रत्यधर्मेण ''प्रविकोद्धा हुताकानमिं'ति वहिः स्थिताऽपि पत्नी अध्यपघाताभावाय साब्बी तमेवाऽग्निमन् प्रवेशं करिष्यतीत्वर्थः ॥ ५६ ॥ ५७ ॥

एवं दम्पत्योविनियोगमुक्त्वा तद्धेतुभूतविदुरविनियोगमाह-

विदुरस्तु तदाश्चर्यं निशाम्य कुरुनन्दन । हर्षशोकयुतस्तस्माद्गन्ता तीर्थनिपेवकः ॥ ५८॥

विदुरस्त्विति । तुशब्देन तयोरवस्थां तस्य निवारयति । ननु सहाऽऽगतानां मध्ये कथं द्वयो-रेव सा गतिर्न तृतीयस्थलात आह—तदाश्चर्यमिति । पूर्व तु तिक्वयायामेवाऽऽसक्तं चित्तमासीहिंक भविष्यतीति । निष्पन्ने तु कार्ये तदाश्चर्यत्वेन स्पुरितं न कर्तव्यव्वन । न हाद्भुतं सर्वस्य सम्भव-तीति । तर्हि किं कृतवानित्यत आह—गन्ते ति । कुरुनन्द्रने ति सम्बोधनं तवैतन्न कर्तव्यमिति

सुचयति । सर्वाह्वादकरत्वात् । पारलोक्तिकैहिकविचीरेण हर्षशोकसुतस्तस्मादेशादेहपातनपर्यन्तं परिश्र-मेदिति विध्यतुसारेण प्रवृत्तत्वान्मध्ये प्रासङ्गिकं समाप्य प्रकान्तमेव कृतवानित्याह निर्धिनिषेवक इति ॥ ५८ ॥

श्रीमद्रह्मभाचार्यचरंणविरचिता ।

एतावता राज्ञः शोको निवृत्त इति नारदगमने पूर्वोक्तस्य समाप्तिमाइ-

१ स्कं. १४ व. १ छो. ]

इत्युक्तवाऽथाऽऽरुहत्स्वर्गं नारदः सहतुम्बुरुः ।

युधिष्ठिरो वचस्तस्य हृदि कृत्वाऽजहाध्छचः ॥ ५९ ॥

इतीति । अधेति भिन्नप्रक्रमेण पूजितः सन्तुष्टहृदयः । अतः परं भूमौ तस्य कार्यं नास्तीति ज्ञा-पयति—आरुहत्स्वर्गमिति । तुम्बुरुणा कथान्तरसूचनमाश्रक्का—सहतुम्बुरुरिति । उपाख्या-नफलमाह—युधिष्टिर इति । शुचः शोकान् । वाक्यस्य शोकवाधकत्वाद्वाक्ये स्थिते शोकौ निर्ग-ता इत्यर्थः ॥ ५९ ॥

> इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीश्वित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे त्रयोदशोऽध्यायः ॥ १३ ॥

## चतुर्दशोऽध्यायः।

एवं हि धृतराष्ट्रस्य मुक्तिमुक्त्वा त्रयोदशे । पाण्डवानामनो ब्राभ्यां हेतुपूर्वमुदीर्यते ॥ १ ॥ तेषां नेष्टो ब्रह्मभावः सायुष्यं परमीप्सितम्। तर्वं स्याद्भतले कृष्णे सिविभावेन बाधेमात्॥ २॥ अतश्चतुर्देशे हेतुं भगवद्गमनं महत्। यो वदेत्तस्य सर्दर्शः प्रश्नश्च विनिरूप्यते ॥ ३॥ सम्भावनाया हेर्तुत्वं निश्चये किस्तेति च। भगवद्गमनं तस्माद्भयत्रोच्यते बिधा ॥ ४॥

एवं पूर्वाध्याये "तावद्ययसवेक्षध्विम"ति नारदवान्याद्भगवन्निर्याणस्याऽऽवश्यकतं श्रत्वा धृतराष्ट्रगमनकृतक्केशं परिहृत्य स्वगमनहेतुभूतं भगवद्गमनं प्रति चिन्ताकुलितः पर्यालोचनं करोतीति व तस्य पीठिकामाइ---

#### स्रत उवाच--

सम्प्रस्थिते द्वारकायां जिल्ली वन्ध्रदिदृक्षया। ज्ञातं च पुण्यश्लोकस्य कृष्णस्य च विचेष्टितम् ॥ १ ॥

**१ प्राणेति नास्ति ग. २ तक्ष्यमिति क. ग. घ. इ** ३ सम्मृतावयीति घ.

१ विचारण इति घ. २ शोकानीति ख. ड. ३ शोकानि गतानीखर्थं इति ख. घ. इ. ४ तत्तसाङ्कतळ इति इ. इ. प बन्धनादिति क. घ. ६ संस्पर्ध इति क. ७ सरुभावनायामिति क. ग. ध. ८ <u>हेत</u>स्वनिषये **इति ग. घ. ९ आर्त माया**-मनुष्यस्य बासुदेवस्य चेष्टितमिति काचित्कः पाठः.

व्यतीताः कतिचिन्मासास्तदा पाण्डुसुतो नृपः । ददर्श घोररूपाणि निमित्तानि कुरूद्रहः ॥ २ ॥ कालस्य च गतिं रोद्रां विपर्यस्तर्नुधर्मिणः । पापीयसीं नृणां वार्त्तां कोधलोभावृतात्मनाम् ॥ ३ ॥ जिह्मप्रायं व्यवसितं शाट्यमिश्रं च सोहृदम् । पितृमातृसुदृद्रातृद्रम्पतीनां च कल्कनम् ॥ ४ ॥ निमित्तान्यत्यरिष्टानि काले त्वनुगते नृणाम् । लोभाद्यधर्मप्रकृतिं दृष्टोवाचाऽनुजं नृपः ॥ ५ ॥

सम्प्रस्थित इति । शापात्पूर्व भगवान् किं करोतीति ज्ञानार्थमर्जुनः प्रेपितः । तस्मिन्नपि गते बहवो मासा जाता इति विलम्बे कारणामावाचिन्ता । निमित्तदर्शनाच । तत्राऽऽद्यं द्वाभ्यामाह । गमनौगमननिरूपणाद्वारकायां गतस्य न काऽपि चिन्ता । तत्राऽपि सम्यग्गतस्य । श्रश्चरगृहे समार ह्रानात् । तत्राऽपि स्वयं जिष्णुः जयशीलः । तत्राऽपि वन्धूनां दर्शनार्थे न कलहाद्यर्थे । तत्रा-ऽपि सर्वानिष्टनिवारकस्य कृष्णस्य विशेषचरित्रं चेष्टितं ज्ञातुम् । कतिचित् सप्त मीसाः । यदा नाऽऽयात्तदा । पाण्डुसुतो दीर्घदर्शी । विचारावश्यकत्वाय च नृपः । आगमने अपशक्तनानि दृष्ट-वान् । घोराणि रूपाणि येपाम् । फलतो भयजनकत्वं दुरे । तेपामेव दर्शने भयं भवतीत्यर्थः । न च तावन्मात्रत्वम् । तानि पुनर्निमितान्यनिष्टसूचकानि । शक्तनशास्त्रे तथा प्रतिपादनात् । स्वतोऽपि ज्ञानं सम्भवति । महापुरुपवंशोतपन्नत्वात् । इत्याह—कुरूबह इति । ज्योतिःशास्त्रात्वात्वातश्च करा जाता । कलेर्द्रष्टस्य प्रवेशात् । किञ्च । विपर्यस्ता ऋतुधर्मा यत्र । अनेनाऽपि कालगतिर्द्र्षेटीत ज्ञातम् । अनापद्यपि प्राणिनां वार्त्ता जीविका पापीयसी साधुजुगुसिता । कर्तृधर्मेषु कोधलोभावेव प्रकटौ । यत्किञ्चित्कियते तत्राऽधिकारिविशेपणमेतद्वयम् । तान्यामावृत आत्मा येपाम् । कालस्य कालस्थानां च दोषा उक्ताः । व्यवहारे बुद्धिदोपमाह । बुद्धिर्द्धिर्धा हि समीचीना । व्यवसायात्मिका सर्वप्राणिषु सौहार्दजनिका च । तत्रोभयत्राऽपि कौटिल्यं बज्जकंता च प्रविद्या । बद्धिहि बहिश्रेष्टाभिरनमीयते । सा कुटिलस न शक्या । वश्रकस्य च सौहाईम् । तस्मादेतह्नयं लोकं भातेमित्यर्थः । लौकिकधर्मदोप-माह । पित्रादिभिः कलहः । येषु सहजः खेहो धर्म्यन्तैः सह कलहः । पित्रादीनां सम्बन्धिभिः सह कलहः । दम्पतीनां परस्परम् । एवमेतानि निमित्तान्यन्यानि चाउर्द्यरिष्टस् चकानि । समूलानि चेत्याह---काले स्वनुगत इति । दोषेषु कालः सानुकूलः । किश्व । नृणां प्राणिनां सर्वेषां पूर्वयुगेषु ब्राह्मणा-दीनां ज्ञानादय इव लोभाद्यधर्माः स्वाभाविका जाताः । प्रकृतित्वेन विगानमपि नास्तीति भावः । अनुजो भीमः ॥१॥२॥३॥४॥

आसन्यस्त्वपहृतपाप्पा । अतः कालादिदोपसम्भ्रमाभावात्तेन सह विचारो युक्त इति मीमेन सह विचारयति—

> युधिष्ठिर उवाच— सम्प्रेपितो द्वारकायां जिष्णुर्वन्धुदिहक्षया । ज्ञातुं च पुण्यश्लोकस्य कृष्णस्य च विचेष्ठितम् ॥ ६ ॥ गताः सप्ताऽधुना मासा भीमसेन तदाऽनुजः । नाऽऽयाति कस्य वा हेतोर्नाऽहं वेदेदमञ्जसा ॥ ७ ॥

सम्प्रेषित इति । चकारादिभिप्रायम् । द्वितीयचकारादन्येषामपि कालादीनाम् । तस्य स्वती-ऽनिष्टं नास्तीत्याह—भीमसेनेति । भीमा सेना यस्य । अतु पश्चाजातत्वात्सोऽपि तादशः । जिज्ञा-सितसन्देहेऽप्यागमनाभावे हेत्वभावात्कृतो नाऽऽयातीत्याह ॥ ६ ॥ ७॥

शुद्धान्तः करणत्वात्स्वस्यैव निमित्तं स्फुरितं सम्भावनयाऽऽह--

अपि देवर्पिणाऽऽदिष्टः स कालोऽयमुपस्थितः । यदात्मनोऽङ्गमाकीडं भगवानुत्सिसृक्षति ॥ ८ ॥

अपीति । आ समन्तात् कीडासाधनम् । मौकीडासाधनं वा । अन्ययैवं न भवेदिति भावः ॥ ८॥ तत्र हेतुमाह—

यसान्नः सम्पदो राष्ट्रं दाराः प्राणाः कुलं प्रजाः। आसन् सपलविजयो लोकाश्च यदनुप्रहात् ॥ ९ ॥ पश्योत्पातान्नरव्याच दिव्यान् भौमांश्चे देहिकान्। दारुणाञ्चलंसतोऽदूराद्भयं नो बुद्धिमोहनम् ॥ १० ॥

यस्मादिति । लोकाः खर्गादयः । राजस्यादिकरणादवंगम्यन्ते । हे नरच्याघेति दर्शनमाने त्रेण न भयमिति स्चितम् । उत्पाताः अनिष्टस्चकानि निमित्तानि । त्रिविधान्यपि स्वतः कृराणि । अतोऽद्रादेव भयं शंसन्ति । बुद्धा हि भयं निवर्तयितुं शक्यते । इदं तु भयं बुद्धिमेव मोहयति ॥ ९ ॥ १० ॥

तत्राऽऽध्यात्मिकं निमित्तमाह—

१ स्कं. १८ अ. ११ छो. ]

ऊर्विक्षिबाह्वो वामाः स्फुरन्त्यक्न पुनः पुनः । वेपथुश्चाऽपि हृदय आराह्यस्यन्ति विवियम् ॥ ११ ॥ ऊर्वक्षीति । प्राण्यक्नलेऽपि नैकवद्भावो भिन्नखमावत्वेन दोषस्यापनार्थः । वेपशुः कम्पः । पकाराचिन्तादयः । आरात् समीपे ॥ ११ ॥

९ इतः प्राक् "कन्याविकथिणं तातं स्रुतं वित्रोरपोषकम् । ब्राह्मणान्वेदविमुखाक्त्यहर्गनं वेदवादिन" इति कवित्यव्य-मानः स्रोकः प्रक्षिप्तः । २ अपगते इति घ. ३ गमनागमनस्य निरूपणादिति क. गमनागमनिरूपणादिति ग. ४ सम्मणा-गतस्येति घ. ५ सप्त मासानिति ख. ६ द्विविधेति क. ख. ७ वमलतेति घ. ८ तस्मा एतद्वयमिति ग. इ. ९ भी-समिति घ. ९० अखनिष्टेति ग. १९ प्रकृतित्वे चेति घ.

आकीडासाधनमिति स्त. २ भीमान्सदेहिकानिति कवित्याुठः । ३ अवगम्यत इति ग. ४ सतोऽकूराणीति क. स. थ.

भौतिकमनिष्टमाह—

शिवेपोद्यन्तमादित्यमभिरोत्यनलानना । मामङ्ग सारमेयोऽयमभिरोदित्यभीतवत् ॥ १२ ॥ शस्ताः कुर्वन्ति मां सद्यं दक्षिणं पश्वोऽपरे । बाहांश्च पुरुपद्याघ लक्षये रुदतो मम ॥ १३ ॥ मृत्युदूतः कपोतोऽयमुल्रुकः कम्पयन्मनः । प्रत्युल्रुकश्च कुह्वानैरनिद्रौ शून्यमिच्छतः ॥ १२ ॥

श्रीसबोधिनी ।

दिश्वेति । एषा इदानीमिष दिष्टिगोचरैः । अनलानना खुभावत एवाऽशिमुखा । अभितो रीति परीत्य रौतीत्यर्थः । स्तरमेषः श्वा । अभि परितः रोदिति दुष्टशब्दं करोति । मचो भयं न मन्यते । द्वास्ता अश्वादयः । अपरे गर्दभादयः । वाहा अश्वाः । चकाराद्ववादयः । पुरुपच्याघेति सम्बोधनं तस्य श्रद्धानावस् चकम् । ममाऽप्यश्वाः सर्वसुखेन विद्यमाना अपि रोदनं कुर्वन्त इव लक्ष्यन्ते । अयं कपोतो मृत्युद्तः मृत्युसमीप आकारणार्थमागतः । दक्षिणदेशादागत्य शब्दकरणादवसीयते । कपोतोऽयमित्यन्तं भिन्नं वावयम् । उल्कादि भिन्नम् । प्रत्युक्तः काकः । जातिविशेषो वा । गकारादन्येऽपि येषां शाश्वतिको विरोधः । कुर्हः (१) कुत्सितशब्देः । न विद्यते निद्रा याभ्यां तो । शून्यं जगदिच्छतः ॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥

आधिदैविकमाइ-

धूम्रा दिशः परिधयः कम्पते म्ः सहाऽदिभिः । निर्घातश्च महांस्तात साकं च स्तनयिलुभिः ॥ १५ ॥ वायुर्वाति खरस्पशों रजसा विख्ञांस्तमः । अस्यवर्पन्ति जलदा वीभत्समिव सर्वतः ॥ १६ ॥ सूर्यं हतप्रभं पश्य यहमईं मिथो दिवि । सुसङ्क्लेर्भृतगणैर्ज्वलिते इव रोदसी ॥ १७ ॥ नद्यो नदाश्च धुभिताः सरांसि च मनांसि च । न ज्वलत्यग्निराज्येन कालोऽयं किं विधास्यति ॥ १८ ॥

घूमा दिश इति । धूँमयुक्ता दिश एव परिधयः । मध्ये शैलोक्यं ज्वलद्धिरित्यर्थः । निर्घातो निरभ्रविद्युत्पातः । मेघामावेऽपि गार्जितानि च । खरस्तीकृणः स्पर्शौ यस्य । रजस्ता पांशुंबृष्ट्या । तमः अन्यकारम् । अन्यक् रुधिरम् । घी भरम्सिच विष्ठारूपित्र । पद्येति नाऽत्र तिरोहितभित्र । ग्रह्मणां शुक्रादीनां मर्दं युद्धम् । पश्येत्युभयत्र सम्बन्धः । दिवि आकाशे न तु शास्त्रमात्रे । सम्यक् हर्इनैन्त्रप्रेतिपशाचादीनां गणैहेंतुभिर्यावाप्रथिवी ज्विति हैव । ते हि मध्ये स्थिता धातुका कर्रगणा उपयेषध ज्वालयन्तीवेत्यर्थः । वाय्वादिहेतुव्यितरेकेणाऽपि क्षुमिताः पिक्वितान्त्रमानजलाः । मनांसि धाउम्मदादीनाम् । अग्निराज्येन न ज्वलति जलेनेव । एवं सर्वम्याजन्यथा कर्ना कालः कि विधा-सर्नाति न ज्ञायत इत्यर्थः ॥ १५ ॥ १६ ॥ १७ ॥ १८ ॥

श्रीमद्राजभाचार्यचरणविरचिता ।

नेपां निमित्तानामवान्तरफलमपि जातमित्याह—

न पित्रन्ति स्तनं वत्सा न दुद्धन्ति च मातरः। रुद्रन्त्यश्रमुखा गात्रो न हैप्यन्त्यृपभा त्रजे॥ १९॥ देवतानि रुद्रन्तीत्र खिद्यन्ति ह्युच्छन्ति च। इमे जनपदा ग्रामाः पुरोद्यानाकराश्रमाः। श्रष्टश्रियो निरानन्दाः किमधं द्रीयन्ति नः॥ २०॥

न पियन्तीति । क्षुधिता अपि वत्साः स्तनं न पियन्तीत्यर्थः । मानरो गावः । सर्वेपामेव तरुंग्पोपतीवनात् । न दुद्धान्ति दोहनं न कारयन्तीत्यर्थः । अश्रुणि मुखे यामाम् । ऋषामाः पुष्टा बर्तार्याः । दैयतानि प्रतिमाः । स्विद्यन्ति स्वेदयुक्तानि भवन्ति । उचारुन्ति देशान्तरे ग- स्वान्त । अष्टा श्रीर्थेपाम् । निर्गत आनन्दो येभ्यः । अष्यं दुःखननकं पापम् । नः अस्म- भयम् ॥ १९ ॥ २० ॥

एतेपां हेतुं सम्भावयति-

मन्य एतेर्महोत्पातेर्न्नं भगवतः पदेः । अतन्यपुरुपश्रीभिर्हीना भृईतसोभगा ॥ २१ ॥

मन्य इति । महोत्पतिर्हेतुभिः कृत्या म्ः पदैर्हीनित मन्ये । न विद्यते अन्यपुरुषेषु श्रीः ध्वज-वज्रादिरूपा येपाम् । एवमन्ययव्यतिरेकान्यां सामीचीन्यं सर्वे भगवदन्ययात्यवंभेवाऽनिष्टं तत्साः क्रियामावादिति निरूपितम् ॥ २१ ॥

स्चकानां शीव्रफलत्वमाह-

सृत उवाच-

इति चिन्तयतस्तस्य दृष्टारिष्टेन चेतसा । राज्ञः प्रत्यागमद्भद्वान् यदुपुर्याः कपिष्वजः ॥ २२ ॥ तं पाद्योर्निपतितमयथापूर्वमातुरम् । अधोवदनमदिवन्दून्मुअन्तं नयनाद्जयोः ॥ २३ ॥

<sup>9</sup> दक्षियोचरेति क. ग. २ रीवीति स. ग. ३ धूमयुक्ता इति क. ४ पांसुरुक्षेति प.

१ ज्यालिते इति गः २ एवेति क. स. ग. प. ३ नदंन्तीति कवित्यादः ४ क्षत्रमिति नास्त्रि क. स. ग. ५ दुग्धो पत्रीवनादिति क. ग. प. ६ स्वेदयुक्तानीवेति स.

## विलोक्योद्विग्नहृदंयो विच्लायमनुजं नृपः। एच्छति सा सुहृनमध्ये संस्मरन्नारदेरितम्॥ २४॥

इति चिन्तयत इति । दृष्टमाठोचनेनाऽरिष्टं येन । तादशचेतसां । राज्ञः सतः । यदुपुर्याः द्वारकायाः । किपिष्चज इति शीष्रांगमनं सूचितम् । प्रतिकूलतयाऽऽगमनम् । आगत्य वचनादिकम्तुक्तवेव पादयोः पतितम् । सर्वदा यथाऽऽयाति न तथेत्ययथापूर्वम् । आतुरं विच्छायं (?) कृशम् । दुःखाविष्काराभावेऽपि बहुकालाभ्यासात्स्वत एवाऽव्विन्दवो नेत्रकमलाभ्यां पतिति । कमलपदं (?) जलावरणस्चकम् । विगता च्छाया कान्तिर्यस्य । एतादशेन सह सम्भाषणस्याऽनुचितत्वेऽप्यनुजत्वाच्या । नृपत्वाद्वहुनिमित्तज्ञानम् । तेन नै दर्शनमात्रण भाव्यर्थनिश्चयज्ञानमिति पृच्छति । सुद्धदां मध्ये एकान्ततुल्ये । दृष्टशुताभ्यामनिर्ष्टग्रङ्की । अनेनाऽर्जुनतुल्योऽयमपीत्युक्तं भवति । स्मेति प्रसिद्धे । अनेनाऽर्जुनतुल्योऽयमपीत्युक्तं भवति । स्मेति प्रसिद्धे । अनेन सर्वजनीनं तस्य भगक्तपरत्विस्युक्तम् ॥ २२ ॥ २३ ॥ २४ ॥

#### युधिष्ठिर उवाच--

कचिदानर्त्तपुर्यां नः खजनाः सुखमासते । मधुभोजदशार्हार्हसास्वतान्धकवृष्णयः ॥ २५॥

आनर्त्तपुरी द्वारका । ये पूर्व रक्षकत्वेन पश्चिमा उक्ताम्ते सुखिनः कबित् । ते चेत्सुखिनस्तदा सूरुखास्थ्यं स्वयमेव ज्ञातं भविष्यतीति प्रश्नः ॥ २५ ॥

तान् सामान्यतः पृष्टा विशेषेण पृच्छति---

शूरो मातामहः कचित्खस्त्यास्ते वाऽथ मारिष।
मातुलः सानुजः कचित्कुशल्यानकदुन्दुभिः॥ २६॥
सप्त खसारस्तरपत्थो मातुलान्यः सहात्मजाः।
आसते सम्नुषाः क्षेमं देवकीप्रमुखाश्च ताः॥ २७॥
कचिद्राजाऽऽहुको जीवत्यसत्पुत्रोऽस्य चाऽनुजः।
हृदीकः ससुतोऽकूरो जयन्तगदसारणाः॥ २८॥
आसते कुशलं कचिये च शत्रुजिदादयः।
कचिदास्ते सुखं रामो भगवान् साह्वतां प्रभुः॥ २९॥
प्रयुन्नः सर्ववृष्णीनां सुखमास्ते महारथः।
गम्भीररयोऽनिरुद्धो वर्द्धते भगवानुत॥ ३०॥

सुषेणश्चारुदेष्णश्च साम्बो जाम्बवतीस्तः।
अन्ये च कार्षणप्रवराः सपुत्रा ऋषभादयः॥ ३१॥
तथैवाऽनुचराः शारेः श्वतदेवोद्धवादयः।
सुनन्दनन्दशीर्पण्या ये चाऽन्ये सात्वतर्षभाः॥ ३२॥
अपि स्वस्त्यासते सर्वे रामकृष्णभुजाश्रयाः।
अपि स्वरति कुशलमस्माकं बद्धसौहृदाः॥ ३३॥

शूर इति । मारिषः शूरः । सम्बोधनं वा । वाशब्देन वृद्धत्वात्तदक्षीशलेऽपि न चिन्तेति स्चितम् । अत एव पूर्ववैलक्षण्याय अय अग्रिमाणां कुशलमपेक्ष्यत एव । आनकतुन्दुभिरिति भाग्य-वस्तं स्चितम् । सहात्मजा इति समसं पदम् । परं न सादेशः । आहुकः पितृनाम्ना निरूपित उग्रसेनः । असन् पुत्रो यस्य । अविद्यमानपुत्रो वा । अत एव दुःखापनोदार्थं राज्येऽिषकृतः । हृदीकः ससुतः । अकूरोऽपि । जयन्तादयो भ्रातरः । सर्वे नवमे स्पष्टा भविष्यन्ति । रामो बलभदः । सर्वेषां सौक्ष्यं तन्मूलकमिति ते त्रयो भिन्नतया स्वातक्ष्येण निरूप्यन्ते । बलभदः प्रद्युमोऽनिरुद्धः भगवानिति महारथ इति भगवानिति च । सुपेणादयः पुत्राः । कार्ष्यिणमवराः कृष्णपुत्राः प्रवरा येषाम् । प्रयुमादिमित्राणि । ऋपभादयः कार्ष्णिपु वा प्रवराः । शोरेः भगवतः । सुनन्दनन्दौ शिर्षण्यो श्रेष्ठौ येषाम् । भगवदीयत्वेन तेषां प्रश्न इत्यभिप्रायेणाऽऽह—तेऽपि स्वस्यासत इति । रामपदमावेशाभिप्रायेण प्रतीत्यभिप्रायेण वा । यथा तेषां कुशलमस्माभिः स्मर्यते तथा तेऽप्यस्मत्कुश्लं समरन्तीति सम्भावना । अनेन कुशलं सकार्यं पृष्टम् । स्वयमितकुशलाः परकुशलं स्मरन्तीति ॥ २६ ॥ २० ॥ २८ ॥ २० ॥ ३१ ॥ ३१ ॥ ३२ ॥ ३३ ॥

भगवतः कुशलप्रश्नस्य कर्नुमयुक्तत्वेऽपि बहूनां रक्षणीयत्वेनोपस्थितत्वादाराध्यानां वासणानां काल-वश्नेनोत्पयानां रक्षणवैयम्यसम्भवाद्धक्तानामपि तथात्वाच शत्रुवधार्थमन्यत्र गमनसम्भावनाद्धहिर्मुखानां यादवानां परस्परं कलहसम्भावनाच भगवत्वेऽपि प्रकारविशेषं पृच्छति—

> भगवानिष गोविन्दो ब्रह्मण्यो भक्तवत्सरुः। कचित् पुरे सुधर्मायां सुखमास्ते सुहृदृतः॥ ३४॥

भगवानपीति । गोविन्दः अस्मदादीनामिन्दः । ब्रह्मण्यः श्राह्मणहितः । भक्तेषु वत्सरुः । पुरे द्वारकायाम् । सुधर्मायां सभायाम् । सुहृदृतः सुखमास्त इति । सुदृदां सुखं कुर्वचास्त इति । सुदृदां सुखं कुर्वचास्त

किमनेन प्रश्नेनेत्यत आइ-

रिस्के. १४ व. ३५ खे. ]

मङ्गलाय च लोकानां क्षेमाय च भवाय च । आस्ते यदुकुलाम्भोधावाचोऽनन्तसखः पुमान् ॥ ३५॥

९ ताहकचेतल इति वही स. २ सीप्रयमनमिति घ. ३ नेति नास्ति क. ग. घ. ट. ४ अनुमानशङ्गीति ग. घ. ट.

९ सीह्यं तु तन्मूलकमिति सः २ चकारो नास्ति सः ३ येषान्ते इति घः ४ सम्भावनादिति सः ५ मकानामिष तथालाच भगवस्वेऽगीत्यादि गः

मङ्गलाय चिति । भगवतो यद्वारकायां निवसनं तत्सर्वप्राणिनां विशेषतो द्वारकावासिनां मङ्गलाय । निविष्टपदरक्षणाय च अधिक्याय च । नतु यदि तेषां भाग्यं मङ्गलजनकं न भवेतदा किं भगविष्टिख्या । तत्रांऽऽह—आद्य इति । मृलकारणभूत इत्यधं । "कालं कर्म स्वभावं चे" ति वाक्यात्यिष्टिसमये भगवता कार्यार्थ परिगृहीताः कालादयः । ततो जीवान् सृष्ट्वां तेभ्योऽदृष्टरूपं कर्म विभक्तम् । अतस्ते तादशा एव । अथवा । यथापूर्व विभक्ता इदानीमपि स्वेच्छ्या विभज्यन्ते । तस्येव विभाजकत्वात् । नतु कालंन यथास्थानस्थिताः सर्वेऽपकृष्यन्ते । तद्भगवता कथं क्षेमः । तत्राऽऽह—अनन्तसम्ब इति । अनन्तः कालस्तस्य सखा । अनेन भगवदिभिन्नतस्य स्थानं नाऽपक्षितित्युक्तम् । नतु प्राकृतस्योद्धवः पूर्वमेव सिद्धो यथाप्रकृतिपरिणामम् । कथिमदौनीमुद्भवो भवेत् । तत्राऽऽह—पुमानिति । पुरुषाधिष्ठानेनैव नित्या प्रकृतिस्यथा परिणमिति । तस्यदोनीमिपि विद्यमानत्वादुद्धवेन परिणता भविष्यतीत्यर्थः । अतो भगविष्यतेरेतदर्थत्वात्कार्यं कुर्वस्तिष्ठित नवेति प्रश्नः । "न स्वस्य कर्ष्टिचिदि" ति वाक्याद्वितीयः पक्षः स्थितो क्रेशाभावश्च ध्वनिना सूचितः । अम्भोधावनन्तसख इति शेवशायी समुद्रे तिष्ठतीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

# यद्दाहुदण्डग्रप्तायां स्वपुर्यां यदवोऽर्चिताः । कीडन्ति परमानन्दं महापोरुषिका इव ॥ ३६॥

एतस्मिन्नर्थे निदर्शनमाह पुरुपाणां स्त्रीणां च श्लोकद्वयन क्रमेण । द्वारकायां सर्वे यादवाः स्वर्चिता एव तिष्ठन्ति । चारद्दिश्चित्रभुमयाभावात् । देशभयाभावात् —स्वेति । कार्यान्तराभावात् क्रीडन्ति । मोजनशयनादिकमपि क्रीडात्वन कुर्वन्ति । परमानन्दो यथा भवति तथा । यथा परस्परं क्रीडाकर्वृणां स्वरूपं क्रीडायां विनियुज्यते तथा परमानन्दं परस्परार्थे विनियुज्ञत इत्यर्थः । भगवत्यात्मीयत्वस्य दृढत्वाद्भगवत्कृतमात्मकृतमेव मन्यमाना महापारुष्युक्ता इव निःशङ्काः क्रीडन्तीत्वर्थः ॥ ३६॥

स्त्रीणामपि तथात्वमाह—

# यत्पादशुश्रूषणमुख्यकर्मणा सत्यादयो द्यष्टसहस्रयोपितः। निर्जित्य सङ्ख्ये त्रिदशांस्तदाशिषो

हरन्ति वज्रायुधवत्लभोचिताः ॥ ३७ ॥

यत्पादेति । पादशुश्र्षणमेव मुख्यं कर्म । अन्यतु ठौकिकम् । ठौकिकापेक्षया विहितस्वैव मुख्यतया करणात्स्वर्गे भोक्तव्ये धर्मपरित्यागेन भोगो मा भवत्विति विषयवठादत्रैव स्वर्गमानयन्ति । सत्या सत्यभामा । तस्याः प्रियत्वप्रसिद्धेस्तद्भावमेवाऽन्या अपि शिक्षन्तीति सत्यादय इत्युक्तम् । द्यष्टानां सहस्राणां समाहारः । स्रीत्विविवक्षाभावान्न डीप् । त्रिदशान् स्वयं निर्जित्येति स्वेच्छ्या गरुड-प्रेरणयाऽवगम्यते । न्त्रीणां स्वीकर्तृकभोगः स्वर्ग एव वाञ्छित इति - वज्रायुधवक्षभोचिता इत्याह । वज्रायुधय इन्द्रस्य वद्यभा इन्द्राणी । तस्या उचितं पारिजातादि ॥ ३७॥

्वमैहिकामुष्मिके एकत्र भुञ्जत इत्युक्तम् । पुरुषाणां त्वामुष्मिकस्याऽनुक्तत्वात्सत्यादिवदेकीकृत्य मोगासम्मवादामुष्मिकं पृथगाह—

श्रीमद्वल्लभाचार्येचरणविरचिता ।

यहाहुद्वाडाभ्युद्यानुजीविनो यदुप्रवीरा हाकुतोभया मुहुः। अधिकमन्यद्विभिराहृतां बला-रसभां सुधर्मां सुरसत्तमोचिताम्॥ ३८॥

यहाहुदण्डाभ्युद्यानुजीविन इति । अन्यः स्वर्गतुल्यो विषयः स्वतः सिद्धः । सभा परं न्यूनेति तद्वोगमाह । बाहुदण्डयोरभ्युद्धयः सर्वोत्कर्पस्तमनु जीवनं यस्य येषाम् । न यदुश्रेष्ठत्वेन निर्भयत्वम् । किन्तु सेवकत्वेन । स्वर्गे हि देवाः सकृत् (?) स्नातास्तस्यां सभायां सकृदुपविश्वन्ति पादाव-स्पर्शयित्वा । तादशी सभां मुहुरिङ्किभिराक्षमन्ति । तत्राऽपि चलात् । न हि लौकिकिकियया सा लम्या । श्रताश्रमेषकर्तृलभ्यत्वात् । तदाह—सुरसन्तमोचिनामिति । सुरसत्तमा इन्द्रादयः ॥ ३८ ॥ एवं सर्वान् पृष्ट्वाऽर्जुनगतवैक्ष्वयोहेतृनुद्वावयति—

कचित्तेऽनामयं तात श्रष्टतेजा विभासि मे । अलब्धमानोऽवज्ञातः किं वा तात चिरोषितः ॥ ३९ ॥

कचित्तं ऽनामयमिति । अनामयमारोग्यं कचित् । रोगेणाऽप्येवं भवति । किञ्च । तेजोऽपि तव गतमिति ठक्ष्यते । तत्र मम दृष्टिरेव प्रमाणमित्याह—विभासीति । तेजोगमनमन्तःशोकात्पापाद्य भवति । तत्र प्रथममन्तःशोकहेतून् गणयति —अलब्धमान इति । श्रग्रुरगृहे मानाभावोऽन्तस्तौ-पहेतुः । अवज्ञा च सुतराम् । अवज्ञायां हेतुः —चिरोषित इति । श्रग्रुरगृहे बहुकालवासेऽवज्ञा भवति । अवज्ञातः कि वेति सम्बन्धः । अथवा । चिरवास एव शोकहेतुः ॥ ३९ ॥

एवमन्तः करणशरीरकृतदोषेण ताप उपपादितः । इन्द्रियकृतदोषमाइ--

कञ्चित्राऽभिहतोऽभावैः शब्दादिभिरमङ्गलैः । न दत्तं युक्तमर्थिभ्य आशया यत्प्रतिश्रुतम् ॥ ४० ॥

किस्ताऽभिहत इति । अभावैः स्नेहशून्यैः रूक्षैः पुर्हेषैः । अमङ्गलैर्वा गालिदानैः । आदिश-च्देन पश्चाऽपि गृहीताः । इदानीमेधर्म्याणि सम्भावयति—न दत्तमिति । आशया यस्प्रति-श्रुतम् । चतुर्थ्यर्थे "बहुलं छन्दसी" त्याशायै दास्यामीति प्रतिज्ञातम् । तदाशामङ्गहेतुत्वाददानं "सर्वमिष्टं दत्तं बृङ्क"इति श्रुतेस्तजोहर्नु भवति ॥ ४० ॥

दानं शरणागतरक्षा च क्षत्रियस्य मुख्यम् । शरणागतानामपि मध्ये त्वमेतानि किं न परिपालित-वानसीत्याह—

कचित्वं ब्राह्मणं वालं गां वृद्धं रोगिणं स्त्रियम् । शरणोपस्ततं सत्त्वं नाऽत्याक्षीः शरणप्रदः ॥ ४१ ॥

१ महाराषेति नास्ति स. घ. २ तत्राहेति नास्ति स. ३ हद्वेति घ. इ. ४ क्यमिदानीमुझवेदिति क. ५ ऋडिनमिति स. इ. ६ स्रीविवसाभावानेति क. ग. घ. स.

९ अस्पेति परं बाहुदण्डयोरित्यतः शांग्युज्यमानमपि लेखकप्रमादादिह पतितं प्रतिभाति । २ हेतुमिति च. १ अन्तंखापै हेतुमिति क. च. ४ प्रकेरिति नास्ति स. ग. च. ५ अधर्माणीति क. ग. च.

कि बिदिति । माह्मणः सर्वावस्थास् परिपाल्यः । श्रियश्च । अन्ये वृद्धवाठरोगिणः । अन्यदपि शरणोपसृतं सत्त्वं हरिणादि । नाऽत्याक्षीः न त्याजितवानसि । अन्यैः पीडायां समुपश्चितायां तत-स्त्याजनं न कृतमित्यर्थः ॥ ४१ ॥

> कचित्वं नाऽगमोऽगम्यां गम्यां वाऽसत्कृतां स्त्रियम् । पराजितो बाज्य भवान् नोत्तमेर्नासमेः पथि ॥ ४२ ॥

[१ स्कं. १४ अ. ४४ ओ.

धर्मसूक्ष्माभावमाइ । त्वं ना पुरुषो मृत्वा अगम्यामगमः । कामवशेनाऽगम्यागमनं कृतम् । गम्यां वा अस्तरकृतां अपमानं कृत्वाऽगम्यामगम इति । शृत्रुपराजयोऽप्येतद्वेतुरिति तमाह—परा-जित इति । अस पूर्वोक्तानुभयरूपत्वात् — अधेति । नोक्तमैः । नसमासः । नासमैः। अधमैः । समैर्बाऽधमैर्बा पराजित इत्यर्थः ॥ ४२ ॥

मिष्टान्नादिकं याचकेभ्यो बालादिभ्योऽदत्वा भोजनेऽप्येवं भवतीति लौकिकमाशङ्कते-अपिम्विरपर्यभुङ्कथास्त्वं सम्भोज्यान् वृद्धवालकान्। ज्युप्सितं कर्म किञ्चित्कृतवांश्च यदक्षमम् ॥ ४३ ॥

अपिस्विदिति । परिवेर्जनार्थः । सम्भोज्यान् वृद्धवालकान् परित्यज्य किमभुङ्कथास्त्वम् । सम्य-स्भोज्या हि ते । भोज्या (?) वृद्धवालकानिति पाठे भोज्याः क्षियः । सम्भोज्य वा । "अधाऽऽ-दायुक्तरे विभाग" इति न्यायेन हासः। आवृद्धवाठकान् वा। अन्यदिष जुगुप्सितं पश्चाञ्जगुप्सा-जनकम् । अक्षमं च पश्चात्सोद्धमशक्यं च ॥ ४३ ॥

मुख्यं कारणमुख्येक्षते —

कचित्त्रेष्टतमेनाऽथ हृद्येनाऽऽत्मवन्धुना । शुन्योऽसि रहितोऽनित्यं मन्यसे तेऽन्यथा न रुक् ॥ ४४ ॥

कचिदिति । हृद्येन । हृत् अयते प्रविशतीति हृद्योऽन्तर्यामी । अथेति पूर्वव्यावृत्यर्थः । आत्मत्वेन बन्धुः । रहितः तादशेन विरितः शून्योऽसि । अनित्यं मन्यसे । आत्मनि गते देहाँस्थि-तेर्नित्यत्वात् । अतिशोकेंडेयमेव हेतुः । अन्यथा ते न रुक् । अन्यस्याऽविवेकिनो यादशे(१)ऽपि चिन्ता भवति । तव त्वयमेव हेत्रस्त्रिर्थः ॥ ४४ ॥

> इति श्रीभागवतस्रवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्यजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे चतुर्दशोऽध्यायः ॥ १४ ॥

# पञ्चदशोऽध्यायः।

एवं चतुर्देशे हेतुं सम्भाव्याऽर्थं विनिश्चयात्। कृतकार्यः शास्त्ररीत्या मुक्तोऽभृदिति वर्ण्यते ॥ १ ॥ भागीभ्रातृभिरत्रैव सहितो मुक्तिमेयिवान्। पश्चद्द्यो महाराजः कृष्णभक्तयेति रूप्यते ॥ २ ॥ प्रेमोपकारज्ञानानि जिच्णौ राजार्थमाह हि। एंनं हट्टीव राजाऽपि तैथैवाऽभ्यतः परः ॥ ३ ॥

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता ।

प्रथममर्जनस्य प्रेमीत्कण्ठ्यमाह एयमिति त्रिभिः--

सत उवाच-

एवं कृष्णसम्बः कृष्णो श्रात्रा राज्ञा विकल्पितः । नानाशङ्कास्पदं रूपं कृष्णविश्ठेपकर्शितः ॥ १ ॥ शोकेन शुप्यद्वदनहत्सरोजो हतप्रभः। विभुं तमेवाऽनुध्यायन्नाऽशकोत्प्रतिभाषितुम् ॥ २ ॥

ं एवं कृष्णोऽर्जुनो नानाशङ्कास्पदं रूपं विकल्पिनोऽपि नाऽशकोदिति सम्बन्धः । कृष्णस्य भगवतः मसा । सखिस्मरणेनैव व्याकुल इति । एतद्वारा वा भगवानेनानुपसंदर्भुमागत इति कृष्णपद्रप्रयोगः । बत एव कृष्णसखः । अन्यथा तत एव गमनमुचितं स्याः । "अर्जुनेनाऽन्विताः सर्व" इति मगवद्राक्येऽपि तत एव गमनमुचितं स्यात् । "तावच्ययमवेश्वध्यमि"ति नारद्वाक्यं च सत्यं मात् । "कृष्णौ यनुकुरूढहावि" ति च । अवस्थाप्रकटनं तु विश्वासार्थं भगवतैव (१) सीला । भन्यमा मगवतः सावशेपकार्यकर्तृत्वं स्थात् । अर्तुनस्य तेजः शोकश्वाऽयुक्तः स्थात् । अत एव कृष्ण एवाऽर्श्वने समाविष्टः समागत इति युधिष्ठिरमुक्तिरुचिता । नानाशङ्कानां पूर्वोक्तानामास्पदं रूपं प्रति विकल्पितः । रूपमेवाऽर्जुन इति वा । प्रतिभाषितुं नाऽशकोदिति वा सम्बन्धः । कृष्णस्य यो विश्लेषः । विश्लेषेण श्लेषो वा । तेन कर्शितः क्षीणः । अनुत्तरे दृष्ट उपाय उक्तः । शोकेन शुष्यच्छीषं प्राप्तृवत् हृत्सरोजं वदनसरोजं च यम्य । अत एव इतप्रभः । अन्तस्तापे वहिः कान्तेर्नाशदर्शनात् । उत्तरध्यानयोर्धुगपदुपस्थितावपि तमेव ध्यायञ्चत्तरं वक्तं नाऽशकोत् । तत्र हेतुः — विमुमिति । उत्तरापेक्षया ध्यानविषयस्य समर्थत्वात् ॥ १ ॥ २ ॥

शोकसहकृतं ध्यानं जायत इति शोकं द्रीकरोतीत्याह-

कृच्छ्रेण संस्तभ्य शुचः पाणिनाऽऽमृज्य नेत्रयोः । परोक्षेण समुन्नद्वप्रणयोत्कण्ट्यकातरः ॥ ३ ॥

कृष्क्रेणेति । शोकस्तु स्मरणहेतुक इति स्मरणे विद्यमाने शोकनिवृत्तिरशक्या ! तथापि तादश-पर्मविशिष्टं भगवन्तं तेन्यो पर्मेभ्यः पृथकृत्य पूर्वपर्मः सह संयोज्य शोकद्रीकरणात्कु न्क्रेणेत्युक्तम् । द्युच: । शोकाऽश्रृणि । अभ्यन्तरात्समागच्छन्ति तत्रैव स्तम्भितानि । नेत्रयोः समागतानि तु पाणिना आमुज्य आ समन्तात् मृष्ट्वा । एवं कृते पूर्वोक्तथर्मयोजनाइतकालसहितः परोक्षग्रन्दवा-च्योऽर्तुनस्याऽन्तः प्रविष्ट इत्याह—परोक्षेणेति । अक्षात्परः परोक्षः । खेच्छ्यैव प्रविनिद्रयगोच-

९ सम्भोज्या वा इति क. इ. सम्भोज्या इति च. २ अथा तावृत्तरे विभाग इति ग. ३ बन्धु इत्यविसर्गः पाठः क. घ. ४ वेहादिसिवोर्निखलादिति क. ग. घ. इ. ५ अतिशोकेऽप्ययमेवेति घ. ६ अर्थविनिश्वयादिति स.

<sup>।</sup> महाराजकृष्णपक्षे निरूप्यत इति गः महाराजकृष्णभिक्षानिरूपत इति घः १ एवमिति मः घः । तथा बाडभूदिति s. a. n. u. x कल्पित इति u. a. v. शोकश्लारशक्येति स. शोकनिश्लाः शक्येति u.

रोऽपि साम्प्रतमिष्टाया अभावालरोक्ष एव । तेन समुखद्ध आविष्टः सम्यङ्कद्धः । अयोगोलकं बह्धि-नेव । अनेनाइन्तः कथने वलमुक्तम् । भक्तिरिष पूर्वे प्रविष्टा खकार्यं करोतीलाह-प्रणयौत्काण्ड्य-कातर इति । प्रणयेन स्रेहेन यदीत्कण्टैनं उद्गतकण्टता कण्टाभावः । कण्टमुद्रणमिति यावत् । तेन काताः कदा वा वक्ष्यामीत्याकुलः ॥ ३ ॥

भगवान् वर्देति वक्तव्यम् । भक्तिर्वदिति न वक्तव्यमिति । एवं सिति भगवत्स्मरणस्य प्रावत्याद्भक्ति-हेतुकभगवत्स्मरणेन भगवति पुष्टे तत्तेजसा कण्ठमुद्रणेऽपगते उद्गतेन वाष्पेण कण्ठे गद्गदतो जाता । सा पूर्व व्याख्याता । ततो भक्ति दूरीकृत्य भगर्वन्तमेवोररीकृत्य पूर्वधर्मयोगात्तानि स्मरन्नाहेत्याह—

# सख्यं मेत्री सौहृदश्च सारध्यादिषु संस्मरन्। नृपमयजिमल्याह वाप्पगद्गदया गिरा॥ ४॥

सङ्यमिति । समानशीलव्यसनत्वं सङ्यम् । गुह्यगोपनगुणप्रकटीकरणापद्गतात्यागादिधर्मवत्त्वं मैत्री । सारभ्यादिषु भगवता द्वयं कृतम् । सौद्धदश्च । सुहृदो भावः सतामिव कृत्यम् । वन्धुकृत्यं वा । इदमपि प्रकटीकृतम् । चकारात्स्वामित्वगुरुत्वे । आदिशब्देन पार्षदसेवनदौत्यवीरांसन (?) अनुगमनादि । असमासनिर्देशः पृथक्समरणार्थः । इति वक्ष्यमाणप्रकारम् । गिरा । न त्वभिनयेन । शोके तस्याऽपि सम्भवात् ॥ ४ ॥

राज्ञा द्वयं पृष्टम् । यादवानां कुशलमर्जुनशोके हेतुथ । तत्र सन्निहितत्वादुक्तन्यायेन भक्तेम्बिरी-हितलाब शोकहर्तुमेवाऽऽह चित्रित इत्यादि भस्मन् हुतं कुहकराद्धिमचोप्तमूप्यामि-स्यन्तेन—

# अर्जुन उवाच--

# विञ्जतोऽहं महाराज हरिणा वन्धुरूपिणा । येन मेऽपहृतं तेजो देवविस्मापनं महत्॥ ५॥

भगवता पश्चितस्य ममेयं गतिरित्वर्यः । वश्चनप्रकारमाह- घेनेति । गतु भगवान् परमक्रपादुः कथं वज्यपति १ तत्राऽऽह — हरिणेति । सर्वदुःखहत्ता । यदीदानीमर्जुनस्य तेजो नाऽपहरेत्तदा यादवानामिव कालवशाद्स्याऽप्योद्धत्ये सर्वनाशः स्यात् । अस्य मुक्तिर्न स्थात् । अतः सर्वरक्षार्थे तेजोऽपहृतमित्यर्थः । नतु तेजोऽपहरणनिमित्तसानिष्यं किमर्थं कृतमित्याशङ्काऽऽह—वन्धुरूपि-णेति । तत्रापि भगवता वचनं कृतम् । वेन्युरूपमस्याऽस्तीति वन्युरूपी मातुलपुत्र इव । ततो लौकिकन्यवहारेण निकटे गते तेजोऽपहृतमित्यर्थः । ननु स्थितेऽपि तेजसि देवानां रक्षकत्वारिकमने-नाऽनिष्टं भवेदित्यत आह—देवविस्मापनिमति । देवान् विस्मापयतीति । नतु वामनस्य विद्य-मानत्वात्र शङ्केत्यत आह—महदिति ॥ ५ ॥

नतु तेजसि गतेऽपि' मघादीनां विद्यमानत्वात्का तव चिन्तेत्यत आह-यस्य क्षणवियोगेन लोको ह्यप्रियदर्शनः। उक्थेन रहितो होष मृतकः प्रोच्यते यथा ॥ ६ ॥

यस्येति । यस्य तेजसः क्षणवियोगेन सर्वोऽपि छोकोऽप्रियदर्शनो जातः । अप्रियं दर्शनं यस । तेजसि गते जगद्रपुमि न रोचते । किं मन्नादिना । क्षुदभावेऽन्नमिव । कामाऽभावे कामिनीव । किथ । तेजसा हीन एप मछक्षणः पुरुष उक्थेन प्राणेन रहितः । श्राणकार्यं हि यलम् । तद्गतमेव । तस्मिन् गते वृक्षादाविव प्राणोऽिकिघित्कर इत्यर्थः । किच । होकप्रतीत्याऽप्यहं तथैव जातः । तदाह—सृतकः प्रोच्यते प्रथेति । यथा मृतको ठोकैः प्रोच्यते नाऽयमत्र स्थापनीयो ज्वालनीयो दूरीकर्त्तन्य इति । तथा मह्यक्षणोऽपि जनो लोकैरुक्त इत्यर्थः । एवं तेजोऽपहरणेन मृतप्राय एवाऽहं जात इत्युक्तम् ॥ ६॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

नन्वस्य वश्यकत्वं ज्ञातं चेत्कयं सख्यं कथं वा शास्त्रतो भजनीयतेत्याश्रङ्ग वश्चनमधैव कृतं न पूर्वमिलाह—यत्संश्रयादित्यादि तेनाऽहमध मुधितः पुरुषेण भून्नेत्यन्तेन ।

गुणस्यभायभेदेन कृष्णेनोपकृता वयम्। शुणैस्तु नवघा घोगात्स्वभावेन त्रिधा पुनः ॥ एवं बादशधा कृष्णः कृताधीकृत्य साम्प्रतम्। अवश्यविति होकं तेनाऽन्यस्य च संक्षयः॥ ं एवं चतुर्दक्षास्त्रोक्तैः पाण्डवेषु हरेरीणाः । तावद्गिरेव खज्ञातैश्चेतुर्ददागर्ति ययुः॥

तत्र प्रथमं सत्त्वसुणभेदान् वक्तुं रजोमिश्रसस्त्रेन भगवता य उपकारः कृतो, रेजोमिश्रणाद्रस्थेनो-पकार्कलं च स्त्रीप्राप्तिरिति, तदाह—

> यत्संश्रयाद्रुपदगेहमुपागतानां राज्ञां खयंवरमुखे स्मरदुर्मदानाम् । तेजो हृतं खलु मयाऽभिहतश्च मत्स्यः सजीकृतेन धनुषाऽधिगता च कृष्णा ॥ ७ ॥

गत्संश्रधादिति । सम्यगाश्रयात्—वयं कृष्णस्रोति । न ह्यतीन्द्रियाश्रयव्यतिरेकेणाऽती-न्द्रियार्थज्ञानं भवति । तत्र होकचकनगरात्मलायिता बहाचारिरूपेण स्थिताः । तत्र द्रौपदी-स्वयंवरप्रस्तावेऽदृश्यराधावेधे प्रतिज्ञायामस्मत्प्राप्त्यर्थमेव भगवता कृतायां सर्वे समाहूता अस्मते जसः प्राकट्यार्थं भगवतेव । ततस्तत्कृपया त्रयं प्राप्तम् । तेषां तेजो छक्ष्यज्ञानं द्रौपदी च । तस्याः ष्टुःणेति नामतः खसाम्यं मन्यमानः सिखव्यस्मासु तां योजितवान् । अतीन्द्रियं च तेपां च तेजः

१ सं. १५ अ. ७ स्रो. ]

९ अन्तक्थन इति क. २ पूर्वे इति घ. ३ थल्कण्ट्यं उद्भतो ५०टाभाव इति सः, ४ वर्तत इति प. ५ उद्भदतेति घः ६ भगवन्तमेवोररीहरुयेति नास्ति म. ७ वीरासनानुगमनादीति समस्य पाठस्तु प्रतिभाति । उपलब्धेषु पुस्तकेषु तथा पाठादर्शनात् यथोपलम्भं मूळे निवेदाः । पापदरीवनदीखरीत्या सेवन अनुगमनादीति तु पाठः घ. ८ शोकदेतूनिति क. ग. घ. ९ बन्धस्यमिति स.

<sup>9</sup> अविनांस्ति क. ग. घ. २ योगानिति घ. ३ तेनैवाऽस्य चेति घ, ४ चतुर्दशे इति घ. ५ मतिर्ययुगिति क, ६ रजोमिश्रितादिति क. ग. प.

सकीयमिति तदिष च । अतस्तेनैव तेजो दत्तं प्रथमम् । अन्ते तेनैवाऽपहृतम् । इति तेर्जःसान्निध्ये सर्वम् । अपहरणेन सर्वनाश्रश्च । स्वयंवरस्य मुखे आरम्भे । तदा हि सर्वे मिलल्त । नतु परमग्रस्य पेसा भगवतः समाश्रयणे कथं प्राणिनामनिष्टकरणम् । तत्रौंऽऽह—स्मरदुर्मदानाभिति । स्मरेणं दुष्टो मदो येपाम् । अतस्तेपां तेजोहरणे दोपरूपमदहरणादुपकार एव तेपां कृतः । खिल्विति राज्ञः समातिः । अभिहत्तस्थेति । ज्ञातोऽभिहतथ । धतुपोऽपि सज्जीकरणं ज्ञातम् । तत उक्तम्—सज्जीकृतेमेति । चकारादिन्द्रप्रथक्षानम् ॥ ७॥

सत्त्वगिश्रसत्त्वेनोपकारमाह-

यत्सन्निधावहमु खाण्डवमग्नयेऽदा-मिन्द्रश्च सामरगणं तरसा विजित्य । छन्धा सभा मयकृताञ्चतशिल्पमाया दिग्भ्योऽहरन्नुपतयो चलिमध्वरे ते ॥ ८ ॥

यत्सन्धियाविति । सत्त्विभिणाद्भगवत्सान्निध्यम् । उ इति वितर्के । कुत्राऽहं कुत्र तत्कर्गेति । खाण्डवं वनं र विविद्धाः । असये याचकायः । इन्द्रस्य वनिमिति तं विजित्यः । सामा राजस्य-समा। यत्र दुर्योधनमोहः । खाण्डववने स्थितस्य मयस्य प्राणरंक्षणारस्वप्राणपरीवर्त्तरूपं सर्वभायामयम-द्वतिहित्यरचनारूपं च कार्यं दत्तवान् । विश्वकर्मा शिल्पमेव जानाति । मयस्तु मायामि । अत्राऽपि अयं प्राप्तम् । दानसामध्ये गाण्डीवादि इन्द्रादीनां तेजः सँभा च । ततस्तवाऽप्युपकारो जात इस्याह—दिगभयोऽहरन्निति । ते अध्वरे राजसूये । विर्व पूजामुपदीकन्रूपं द्रैत्यम् ॥ ८ ॥

यत्तेजसित विगीतश्लोको मध्येऽधिकः । सोऽपि व्याख्यायते—

यत्तेजसा नृपशिरोक्षिमहन्मखार्थ
मार्योऽनुजस्तव गजायुतसत्त्ववीर्थः ।

तेनाऽऽहृताः प्रमथनाथमखाय भूपा

यन्मोचितास्तदनयन् विक्रमध्वरे ते ॥ ९ ॥

यस भगवतस्तेजसा । नृपिश्वारोिङ्किम् । नृपश्चितस्सु अङ्किर्यस्य जरासन्थस्य । तव मखार्थमहृत् । आर्यो मम ज्येष्ठश्चाता भीमः । तवाऽनुजः । गजायुत्तसत्त्ववीर्य्यः अयुत्तनागर्थेर्ययलः ।
तेन च जरासन्थेनाऽऽहृता चन्द्या गृहीताः प्रमथनाथमस्त्राय महामैरवचितिनित्तं ये राजानस्ते
च मोचिताः । यस्मात्तं मोचितास्तस्मात्तेऽध्वरे चित्रमनयन् आनीतवन्तः । अहृमिव भीमोऽपि भगवत्तात्रिध्याच्छोत्रोत्तं पतं प्राप्तवानित्यर्थः ॥ ९ ॥

तमोमिश्रसत्त्वेनोपकारमाइ---

१ स्तं. १५ अ. ११ स्त्रो. ]

पत्यास्तवाऽधिमखक्रुप्तमहाभिषेक-श्लाघिष्टचारुकवरं कितवैः सभायाम् । स्पृष्टं विकीर्य पदयोः पतिताश्रुमुख्या यस्तिरस्त्रयोऽकृत हतेशविमुक्तकेशाः ॥ १० ॥

श्रीमद्रल्याचार्यचरणविरचिता

पत्रयास्तवेति । रजसा जातस्य तमसा नाश उचितः । तथापि सत्त्वेन तस्याऽपकारः कर्नृश्रीषु दत्तः । तथा करणे हेतुः —अधिमस्त्रेति । राजस्यमध्ये महाभिषेकप्रस्तावे यजमानपञ्योः हृतो योऽयं महाभिषेकप्रेतने स्वाधिष्ठं सर्वसमासु स्तुत्यं चारु मनोहरं च वेदलोकयोरुत्कृष्टं यत् कवरं तत् कितवेर्वे- खक्षेतुंची अपणितमपि पणत्वमारोप्य भीष्मादिस्थितसमायां पापप्राकट्याय येः स्पृष्टं तिस्त्रयो हतेशिव- सुक्तकेशाः कृताः । हत ईशो यो भर्ता तेन सेतभन्नी विमुक्ताः केशा यासाम् । ननु भगवत एवं करणे को हेतुः । तत्राऽऽइ—विकीर्य पदयोः पतितास्थुमुख्या इति । दुष्टस्पर्शेन दोषसम्बन्धात्त- विराकरणार्थं गाहभक्तिहृदयेन "हा नाथ द्वारकावासिन्ति" ति रूपेण स्मरणे तदानीमेवोपः स्थितस्य भगवतः अन्येषां महापातिकत्वाद्वीपदीमात्रप्रस्थस्य पदयोर्द्वष्टस्पष्टं कचरं विकीर्य पतिता या अश्रुमुखी तस्याः । तदानी भगवान् द्वारकातः समागत्य तस्या अग्रे स्थितः । साऽपि तं दृष्टा तस्य पार्दयोः पतिता अश्रृण्यवर्तयत् । अत एव "या त्वरा द्रोपदीच्याण" इति वाक्यं सङ्गच्छते । एवं गुग्तयाऽपि सर्वदा सर्वं कार्यं करोतीत्यवगन्तव्यम् ॥ १०॥

रजोमिश्रतमसा य उपकारः कृतस्तमाह-

यो नो जुगोप वनमेख दुरन्तकृच्छ्न-हुर्वाससोऽरिविहितादयुतायभुग्यः । शाकान्नमुष्टिमुपयुज्य यतस्त्रिलोकीं तृप्ताममंस्त सलिले विनिमग्नसङ्घः ॥ ११ ॥

यो नो जुगोपेति । एवं द्वाख्यायिका । कदाचिहुर्वासाः पण्मासोपवासी पारणादिवसे सर्वदैत्य-प्रार्थनया दुर्योपनगृहं गतः । तेन चाऽऽतिथ्येन सन्तोपितोऽयुतिशिष्यसिहतो वरं वृणीष्वेत्याह । तदा भगवता व्यामोहितो दुर्योपनः सहसा पाण्डूंनां नाशः प्रार्थितुमशस्य इति मन्यमानो व्याजेन प्रार्थ-यिष्यामीति सिच्चिन्त्य यथाऽस्महहे समागतं शिष्यैः सह तथैवाऽस्मज्येष्ठभातुर्श्विष्टिरस्य गृहे गन्तव्यम् । परं द्रोपदीभोजनानन्तरम् । अन्यया सा खेदं प्राप्सतीति वरमयाचत । ततस्तथेत्युक्त्वा तथैव गतो दुर्वासाः । पाण्डवानां (?) चाऽरण्ये भोजनाभावे भगवदुपदेशात्सूर्यप्रार्थनायां सर्वान्नपूर्णा स्थाठी ददत् सूर्य आह द्रौपदीभोजनावध्यक्षय्यमन्नं भविष्यतीति । ततः प्रभृति सा फेष्ट्यागमनकारुमित-

१ तेजसा मध्ये सर्वसितिः इ. २ सहपस्येति ध. इ. ३ तदाहेति क. ग. ध. इ. ४ समरणे इति स्त. ग. ५ इन्द्रप्रश्यानसिति घ. ६ पावकायेति घ. इ. ७ स्वाणिति क. ८ परीवर्त्तगरूपमिति क. ग. घ. ९ माजीवादि इति इ.ग. इ. १० स्वभाव इति घ. इ. १९ उपढोकनद्रव्यरूपमिति घ. १२ प्रनमिति स्त.

९ रजसा तस्येति घ. रसजातस्येति इ. २ यजमानपत्या इति ग. घ. ३ तेन मृतभर्वेद्ययमंशो नास्ति स. ४ सैथेति स. सोऽपीति घ. ५ तस्या इति घ. ६ पदयोरिति स. ७ पतिरवेति घ. ८ अश्रृष्यवर्त्तपश्चिति ग. इ. ९ कार्यमिति नास्ति ग. ९० पाण्डवानामिति स. १९ साऽतिथ्यागमनकालमिति घ.

कम्य सुके । एवं जाते सित प्रहरराज्यनन्तरं द्रीपदीभोजनं योगेन झारवा तथैताऽऽगतः । तदा पाण्डवा (१) द्रीपदी च सर्वनाशं मेनिरे । तदा प्यातः कृष्णः समागतो चहिरेव द्रौपदीमेदष्ट्वेच ऋषि प्रत्युक्तवान् जातः पाकः स्नानं कियतामिति । तथेत्यावश्यकं कर्तुं दुर्वासिस गतेऽन्तः प्रविष्टो भगवान् द्रौरदीवैक्वन्यं दृष्ट्वा कथलमात्राविश्चेष्टे भोजने स्थाल्यामि ताविष्ठष्टं शाकात्रं प्राश्य त्रिलोकीमेव तृष्ठामकृत । तदाह—यो नो ज्रुगोपित । यो भगवान् वनमेत्य नः अस्मान् जुगोप । दुर्वासिसे मयहेतुत्वात्पत्रमी । दुरन्तं कृष्ण्यं यस्मात् । अरिविहितात् दुर्योधनेन प्रेरितात् । यः दुर्वासाः । अयुतं श्राष्ट्रणाः अप्रे सुखते यस्य । शैकिन सिहतमञ्चसृष्टिम् । प्रथमत एव वा भगवद्र्यं स्थापितम् । नियतकृत्यं हि तत् । तद्वपयुज्यः स्वीकृत्य ज्रुगोपित सम्यन्धः । कथमेतावता गोपनम् । तत्राऽऽह । यतः सिकेले निमप्र ऋषिसद्धः । यः पूर्वमावश्यकं कर्तुं गतः सं सिलेले निमप्र जत्थानसमये त्रिलोन्कीमेव तृक्षाममंस्त । किसुताऽऽत्मानमित्यर्थः ॥ ११॥

सत्त्वमिश्रतमसा कृतमाह--

यत्तेजसाऽथ भगवान् युधि शूलपाणि-र्विस्मापितः सगिरिजोऽस्त्रमदान्निजं मे। अन्येऽपि चाऽहममुनैव कलेवरेण प्राप्तो महेन्द्रभवने महदासनार्छम् ॥ १२ ॥

यसेजसेति । अथेति भिन्नप्रक्रमे । स्रोकद्वयेन द्वापदीनिमित्तरक्षणस्थोक्तत्वात्स्वपौरुषाभावाच तदपहाय केवलं स्वपौरुषसाध्यं चित्रमिति । भगवानिति सन्तोषे वरदानहेतुः । श्रूलपाणिरिति विपतिते मारणहेतुः । एवं दुर्भवींऽपि महादेवो यत्तेजसा विस्मापितः । न हि जीवसामध्येंन ब्रह्मणो विस्मयो भवेत् । तत्रापि स्विपिरिजः पार्वतीसहितः । पर्वतपुत्री हि पर्वतादप्यधिकेन पदार्थेन विस्मयो भवेत् । तत्रापि स्विपिरिजः पार्वतीसहितः । पर्वतपुत्री हि पर्वतादप्यधिकेन पदार्थेन विस्मता मवतीति स्वितम् । अत्राऽपि किरातार्जनकथाऽनुसन्धेया । परीक्षार्थं समागतो महादेवः सर्ववतीद्यापनरूपिचहसहितस्याऽर्जनस्य चिह्नप्रदर्शनार्थं पार्वतीमप्यानीतवान् । तत्र शर्कास्त्रमृष्टिवाहु-सुदेषु समासेषु महायुदेन स्वयं सूमौ पतित्वा स्वोपरिपतितार्जनपृष्टस्यचिहे पार्वत्या हो दम्यत्योहीस्य-मुखमवलोक्य मीतोऽर्जुनः स्तोत्रं कृतवान् । ततः प्रीतो महादेवः पाश्चपतास्तं दत्तवान् । मे मह्यम् । अन्येऽपीन्द्राद्यस्तदानीं समागत्य स्वाझाणि दत्तवन्तः । चकाराच्छत्रजयश्च । किञ्च । तस्याऽस्त्रस्य प्रयोगसिद्धर्यं महेन्द्रप्रिस्तातिहप्रार्थनया तेनैव नीतो महेन्द्रभवने वर्षपञ्चकिमन्द्रासनस्याऽर्द्धं सहत्य इन्द्रोपवेशनभागादिषकं शरिरान्तरोपभोग्यममुनेव कलवरेण तेजोमयेन प्राप्तवानस्मित्रर्थः । अत्राऽपि त्रयं प्राप्तम्य । महादेवसन्तोषः । अस्रप्राप्तः । इन्द्रसनप्राप्तिश्चेति ॥ १२ ॥

तमोभिश्रतमसा कृत्यमाह-

तत्रेव मे विहरतो भुजदण्डयुग्मं गाण्डीवरुक्षणमरातिवधाय देवाः।

# सेन्द्राः श्रिता यदनुभावितमाजमीड तेनाऽहमद्य मुषितः पुरुषेण भृमा ॥ १३॥

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता ।

तन्त्रेविति । तत्रैव स्वर्ग एव विहरतो मे भुजदण्डयुग्मम् । स्वयं चतुर्भुजा अपि केचनाऽधिक-भुजाः केचन ततोऽप्यधिकमुजाः । आश्रयणे हेतुः नगाण्डीवस्रक्षणिमिति । गाण्डीवं रुक्षणं चिह्नं यस । अनेनोभयोश्यिहता । सुद्धधसुष्टङ्कारसञ्जीकरणादौ इस्तद्भयं सर्वदा व्याप्रतमिति ज्ञापितम् । न चैतायता कार्य सिद्ध्यति । ममेन्द्रपुत्रत्वाद्धरुस्य वायुजन्यत्वाद्वाण्डीवस्य चाडऽग्नेयत्वादिन्द्रादीनां मूलभूतानामेव तत्र सत्त्वाद्धेत्वन्तरं वक्तव्यम् । इत्याकाङ्कायामाइ पदनुभावितमिति । आजमीडेति । वैक्रव्याभावाय । स हि त्रिभिः पुरुषैः सह मुक्तः । तमसा मिलिततमसा वर्ञ्चनस्याऽभिष्ठेतत्यादुपकारासमाप्तावेव कारणगुणनिरूपणादाह-निनाऽहमिति । मोषे हेतुः पुरुषेणोति । ब्रह्माण्डविग्रहत्वात् । रोगनाशे औषधत्यागवत् । तेजोऽपहरणेऽपि भगवतो व्यापकत्वाञ्ज्ञानद्वारा मोक्षं दास्ततीति नाऽनामत्वमिलाह—भूम्नेति । वस्तुतस्तु "यरोजसा न्द्रपद्मिरोङ्कि" श्लोकवत् "पङ्घास्तव" "घो नो जुगोपे"लेतीवपि विगीतौ । अर्जुनविषयत्वाभावात् । कुश्चिष्टत्वार्चे । अतः सत्त्वरजस्तमोभिरेव श्लोकत्रयप्रतिपाद्यैभेगवच-रित्रमुक्त्वा मोपश्चतुर्थे प्रतिपाद्यते । लोकत्रयजयस्यैवाऽभीष्टत्वात् । दैलजयः साधनप्राह्या निरू-पणीयोऽपि भोगस्य प्राधान्यात्स एव निरूपितः । अर्थानिरूपितोऽप्युपसंहारेऽनुवदनवन्ननशेषतया निक्सपितः । दैत्यानां तत्प्राधान्यात् । "मायेत्यसुरा" इति श्रुतेः । यत्पुनरग्रे भगवचरित्रकथनं तद्वतारकार्यमिति नाऽत्यन्तमर्जुनातुग्रहः सिद्ध्यति । भूभार्रहरणस्य स्वापेक्षितत्वात् । "मधै-बैते निहताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव सन्यसाचिन्नि"ति भगवद्वाक्याच । अतोऽर्जुने भगवत उपकारत्रयमेव गुणरूपम् । दोषांभावरूपं चाठम्रे वक्ष्यते "सौत्ये वृत्त" इत्यादिभिक्षिभिः । कारणं करणञ्जैय प्रतिबन्धश्च कथ्यते । खकुतत्वंज्ञापनाय माहात्म्यज्ञापनाय तत्। दोपाभावन सहितं दैन्वेनाऽपि विमिश्रितम् । कृष्णमाहातम्यविज्ञानं सर्वधा मुक्तिदायकम् । इति निश्रयः । अतो माहात्म्यज्ञापनं त्रिभिः । त्रिभिश्र दोषाभावः । द्वयेन दैन्यमिति । अन्तर्वेहिःसाधनहरणादिति युक्तमुत्पस्यामः ॥ १३ ॥

तमोनिश्ररजसा चरित्रमाइ--

यद्दान्थवः कुरुवलाव्धिमनन्तपारमेको रथेन ततरेऽहमनार्यसत्त्वम् । प्रत्याहृतं पुरु धनश्च मयापरेषां तेजस्पदं मणिमयश्च हृतंशिरोभ्यः॥१४॥

यद्वान्धव इति । हेतुत्वेन कारणं वा । यस भगवतो बान्धवः । भगवद्वन्युत्वेनैव भजनसान्नि-ध्याद्यभावेऽपि कुरुवलाब्धितरणम् । सेनाया नित्यनूतनत्वाय अन्धित्वम् । अनन्तपारमिति ।

९ द्रौपदी रहेनित स. २ साकेन शिष्टनग्रमुधिमिति क. घ. १. ३ निमधी ऋषिसङ्ग इति क, स. ग. ४ सहित नास्ति घ. ५ सिरातार्जुनीयक्षेपि स. ६ शङ्कार्थित ग.

९ वस्तरस्यति कः विश्वतस्येति घ. रः, २ उपकारसमाप्तावेवेति कः. ३ इत्यादावपीति कः गः. ४ चकारी नास्ति सः. ५ अनुवदन् वश्वनशेषतयेति सः. गः. ६ भूभारहरणसाऽस्वापेक्षितत्वादिति सः. → दोवाभावसाऽसे त्रयं वश्यत इति गः. दोवाभावायाऽमे त्रयमिति घः ८ सङ्कतत्वाङ्गापनायेति गः.

देशकाठालविच्छित्तम् । तत्रत्या अवध्या इति काठानविच्छित्रता । अनुहाद्वचा इति देशानविच्छित्रता । तत्र एकः असहायः । उत्तरगोग्रहणे उत्तरस्य भीतस्य दर्शनार्थं स्थापितत्वात् । रथेनेति ह्रवनशङ्का निवारिता । तेन निठीय गमनं परास्तम् । अनार्याः कर्णादयस्त एव सत्त्वानि जठचरा यस्मिन् । अनेन तैस्तंत्र पतितस्य पुनरनावृत्तिः स्चिता । कुतस्तरणिमिति भावः । न केवठं तरणं कृतं किन्तु तत्र-स्थानि रखान्यप्याहृतानीत्यभिप्रायेणाऽऽह—प्रत्याहृतं पुरु धनश्चेति । वस्तुतस्तु तद्रव्यमर्जुनस्यैव । राज्यस्यामित्वात् । तैः परं चठाहृद्दीतम् । तत्पुनः प्रत्याहृतमिति प्रतिशब्दार्थः । चकाराहृद्धाणि । राज्यस्यामित्वात् । तैः परं चठाहृद्दीतम् । तत्पुनः प्रत्याहृतमिति प्रतिशब्दार्थः । चकाराहृद्धाणि । तेजस्पदं तेजसः स्थानम् । तद्याजेन तेजोऽप्यपहृतमित्यर्थः । मणिमयमम्त्यम् । सर्वपुरुपार्थसा- पकं वा । अनेन सर्वस्वं सर्वे च पुरुपार्था हृता इति ज्ञापितम् । चकाराज्ञियोरत्वं रक्षानि च सहजानि । विरारोश्य इति । तद्याजेन शिरांस्वेषाऽपहृतानीत्यर्थः । सम्मोहनान्नेण मोह्यित्वा सर्वं हृतम् । अत्र पन्धुत्वमेव निमित्तम् ॥ १४ ॥

सत्त्वनिश्ररजसा कृतमाह---

यो भीष्मकर्णग्रहराल्यचमूष्वद्भराजन्यवर्यरथमण्डलमण्डितासु । अग्रेचरो मम विभो रथयूथपानामायुर्मनांसि च दशा सह ओज आर्च्छत्॥१५॥

यो भीष्मकणंति । पूर्व परीक्षार्थ गतत्वादसावधानैर्गतम् । इदानी युद्धार्थं शक्षास्नादिसम्पन्ना मुन्नादियुक्तकवचादिमन्तः कालेनाऽपि मारियतुमशक्याः कालकामपरशुरामादिजेतारोऽशक्याः इति मत्वा स्वयमग्रेचरो भूत्वा तेपामायुर्मनांसि चोत्साहशक्तीश्वकारादिवेकवैर्यादिकच दशाः दृष्टिमात्रेणेव आच्छेत् आहृतवान् । सं (१) अरोजः । ओजसा सहेत्यर्थः । अथवा । सहं: अन्तः-करणशक्तिः । ओजः इन्द्रियशक्तिः । तद्पि हृतवानित्यर्थः । गुरुद्धाणः । चत्वार एव सेनापतयो जातास्तेषां चम्यु । भीष्मगुरुमध्ये कर्णकथनमतिसामध्येद्योतनार्थम् । अद्भा ये राजन्यवर्याः । कुन्नाऽपि मारणार्थ छिद्ररिद्धताः । तेपां रथमण्डलानि । तैर्पण्डतासु । अनेन तासु प्रविष्टो वशी-कृतो भवतीति स्चितम् । एवं सेनाचतुष्टयेऽपि भगवतैव सर्व कृतं न मथेत्युक्तम् । अनेन स्वयं करणसुक्तम् ॥ १५ ॥

रजोमिश्ररजसाऽपि कृतमाद् । परकृतप्रतिबन्धं वा---

यदोःषु मां प्रणिहितं ग्रहभीष्मकर्ण-द्रोणित्रिगर्तशलसेन्धववाह्निकाद्यैः । अस्त्राण्यमोघमहिमानि निरूपितानि नोपास्पृशन्नृहरिदासमिवाऽऽसुराणि ॥ १६ ॥

यदोःषु मामिति । प्रणिहितं स्थापितम् । द्रौणिरश्वत्थामा । त्रिमर्त्तः सुशर्मा । शास्यः । सेन्धवो जयद्रथः । अमोधो महिमा येपाम् । निरूपितानि मद्वपार्थं प्रक्षिप्तान्यपि मो-पार्स्पद्रान् समीपे स्थादिकमपि न स्पृष्टवन्तः । नोषास्प्रशस्त्रिति पाठः । नृहरिदासं प्रहादम् ।

प्रसिद्धो इष्टान्तः । प्रमेयवले प्रमाणवलं इष्टान्तः । दासमक्तेः शास्त्रीयत्वात् । यद्दोःष्ट्रिति प्रमेय-षलम् । आसुराणि असुरकृतानि श्लःदीनि ॥ १६ ॥

श्रीमद्रह्मभाचार्यचरणविरचिता ।

गुणकृतगुक्ता समावकृतेषु नीचकर्मणि नियुक्तस्तदपराधं सोहवानित्याह

सीले वृतः कुमतिनाऽऽत्मद ईश्वरो मे यत्पादपद्ममभवाय भजन्ति भव्याः। संश्रान्तवाहमरयो रिथनो भुविष्ठं न प्राहरन् यदनुभावनिरस्तचित्ताः॥१७॥

सीत्ये वृत इति । स्तर्कर्मण इतः । तत्र हेतुः । कुमितिना । फलस्य कुस्सितसाध्यसाधनलेन नियोजितल्वात् । सहने हेतुः—आत्मद् इति । स हि तुष्टः खात्मानं प्रयच्छित । ततः स
कुत्राऽपि नियोगं करोतु । प्राप्तत्वादित्यर्थः । तिहं को दोपलत्राऽऽह—ईश्वर इति । यद्यप्यात्मदस्वथापीथरः कर्त्तुमकर्तुमन्यथा कर्तुं समर्थः । अनेन तेजोहरणमल्पमेव जातमिति भावः । मे नया। मद्यं
या । न हि सीत्येन किबित्कार्यं सिद्धम् । प्रतिष्ठाभातं परम् । कुमितित्वं प्रकटयिति—यत्पादप्यामिति । भव्याः सत्तायां परिनिष्ठिताः । सन्त इति यावत् । अभवाय मोक्षाय । पादेति भिक्तगार्गण । पद्मिति सुखसेव्यत्वाय रस्यत्वाय च । भजिततः सेवन्ते । "यद्गोःषु मां प्रणिहित्तिमि"त्यत्र निक्त्यितमि श्वाद्यस्पर्यं लोकरीत्या स्पष्टसम्भावनाभावात्युनर्जयद्रथवे मध्याहे
शान्तवाहानां विश्वत्यकरणार्थमुतीर्णं मां न प्राहरित्याह । संभ्रान्तवाहिमिति साधनाभावः स्चितः । अरय इति मारणावश्यकत्वम् । रिधनो मुविष्टिमिति साधनासाधनाभ्यां बहुवचनैकवचनाभ्यां च कामनायामि रात्र्णां दुर्लभाऽवस्था स्चिता । यस भगवतोऽनुभावनाऽलोकिकसामर्थ्यन्
निरस्तं चिन्तं मारणीयोऽयिति ज्ञानं येपाम् । अनेनाऽपकारेऽप्यानुपङ्गिकं फलमेताद्यिति स्चित्तम् ॥ १७॥

किन्न । एताव्होऽप्यपकारिणि परिहासदशायामपि वचनेनाऽपि नाऽपकारः कृत इत्याह— नर्माण्युदाररुचिरस्मित्रशोभनानि हे पार्थ हेऽर्जुन सखे कुरुनन्दनेति । सञ्जिहिपतानि नरदेव हृदिस्पृशानि स्मर्तुर्छुठन्ति हृदयं मम माध्यस्य ॥१८॥

नर्माणीति । अपराधामावेऽपि स्वर्तमरणार्थं सर्वावस्थासु तथा तथा वचनान्युक्तवान् । यथा हृदयं प्रविष्टानि हृदयं छुठन्ति लोठयन्ति । लुनँन्तीति वा पाठः । नर्माणि सुखकराणि परिहास-वचनानि । अर्थातुसन्धानामावेऽपि स्वरूपत एव सुखकराणीत्याह । उदारं यद्वचिरं स्मितम् । सर्वपुरुपार्थदानायोदारम् । रुचिरं रस्रोत्पादनाय । रसाभावे पुरुपार्थानामयथात्वात् । स्मितेनाऽन्त्यय्यामोहनं सूचितम् । स्वभावसुन्दराणां स्मितेन शोभातिशयो वशीकरणार्थो भवति । तत्राऽनैकान्यय्यामोहनं सूचितम् । स्वभावसुन्दराणां स्मितेन शोभातिशयो वशीकरणार्थो भवति । तत्राऽनैकान्य

९ स अजः । अजसा सहेत्यर्थ इति स्त. भूलानुरोधात् सह ओज इति पाठस्तु भाति । २ सहेत्यविसर्गः पाठः क. ग. सः इति स. २ कारणमिति स. ४ नोपस्पृद्धारिति क. नोऽस्पृद्धानिति स. नोऽस्पृद्धानिति ग.

१ सप्टसम्भावनादिति ख. २ कामगानामिति, ग, इ. कामयमानामपीति घ. ३ स्मरणार्थमिति ख. ग. ४ छ-णन्तीति क. ग. ५ सर्ववशीकरणार्थं इति क.

न्तिकं रष्ट्वा हे पार्थेति सम्बोधयित । स्तन्धं रष्ट्वाऽर्जुनेति । युधवाचकत्वात् । यथनापकरणादि रष्ट्वा हे सखे इति । अचातुर्य रष्ट्वा कुरुनन्दनेति । क्षेत्रकर्षकत्वात्कुरोः । अत एव भगवद्वाक्यानां , सञ्जल्पितत्वमुक्तम् । नरदेचेति गृढवोधनार्थं सम्बोधनम् । वचनानां समर्थत्वान्मर्मस्पशित्वाद्धदिस्प्र-शानीत्युक्तम् । मम हदयं हृदये (१) मम माधवस्याऽस्मत्स्यामिनः सञ्जल्पितानीति सम्बन्धः ॥ १८॥

एवमपरीधापनोदनार्थ प्रतीकारे कृते तद्वेतुका अन्येऽप्यपराधाः कृताः । तानपि द्रीकृतवा-नित्याद्द---

> शय्यासनाटनविकत्थनभोजनादि-ष्वेक्याद्रयस्य ऋतवानिति विप्रलब्धः । सख्युः सखेव पितृवत्तनयस्य सर्व सहे महान्महितया कुमतेरघं मे ॥ १९ ॥

शास्त्रोति । श्रय्यायां श्रय्याविषये । आसनादिविषयेषु च । तामसादिस्थानानि श्रय्यासनाटनानि । विकत्यनं सिविपातकार्यं स्वश्नावास्त्रम् । भोजनादीन्यायश्यकलेकिकानि । ऐक्यात्
एकभावात् । न हि स्वस्मात्कश्चित्कदाचिच्छङ्कते । ऐक्यकरणं भगवदुपकारः । दुष्टस्य ततो मदाद्विप्रलम्भः वकोत्त्या यश्चनम् । तत्र वश्चनशब्दमाह——हे वयस्येति । वयसा तुल्ययोर्भध्ये कुतस्तवाऽऽधिक्यम् । कथं वा । मित्रमिति वा । किश्च । ऋत्ववानिति । सत्यवानित्वर्थः । असत्यकरणं मत्या
तथा वचनन् । सहनं च न मनसि रोपस्थापनेन । सद्यदोपे सिविद्दृष्टान्तः । असद्यदोपे तु पितृदृष्टान्तः । तस्याऽप्यसद्यदोपसङ्गद्दार्थम्—सर्विमिति । सहने प्रयोजकं रूपमाह—महानिति ।
नै हि पिपीलिकादीनामपराधं गजो मन्यते । उपद्योकनाद्यभावायाऽऽह—महित्रयेति । खमहिन्नेव ।
हेस्वन्तरमाहः—कुमतेरिति ॥ १९ ॥

एवं सर्वं चरित्रमुक्त्या सर्वोपेंसंहारार्थं तस्कृतां लीलामनुस्मरति-

सोऽहं नृपेन्द्र रहितः पुरुषोत्तमेन सस्या प्रियेण सुहृदा हृद्येन शून्यः । अध्वन्युरक्रमपरियहमङ्ग रक्षन् गोपैरसद्भिरवछेव विनिर्जितोऽस्मि ॥ २० ॥

सोऽहाभिति । स्पेन्द्रेति सम्बोधनमस्य विचारस्त्वयाऽवस्यं कर्तव्य इत्येतद्र्थम् । पुरुषेणा-ऽपि रहितः प्राणी स्थादिरूपः सर्वकार्यविहिण्हतो भवति । किस्त पुरुषोत्तमेन । अनेनोत्तमकार्यो-पसंहारो ज्ञापितः । सरूचेति मध्यमकार्योपसंहारः । प्रियेणेति ततः परः । प्रियजनः प्रियस्य निक्ष-प्रमपि करोति । एवं स्वनिष्ठकार्याभावहेत् तुक्तवा भगविष्ठाभावायाऽऽह—सुद्धदेति । तद्राहित्यस्य फलमाह—हृद्येन सून्य इति । उत्कृष्टधर्माणां तत्सहभावात्त्वप्रमे सर्वमप्रतिमिति सून्यता । इद्यं शून्यं जातमित्यर्थः । तेनाऽन्यदिष कार्यं जातमिति वदन् "पराजितो वाऽथ भवा-नि" ति संभावना सत्या जातेत्याइ—अध्वनीति । परिग्रहः स्रीवर्गः । अङ्गेति कोमङसम्यो-धनं प्रतीकारकरणाभावाय । अवस्था स्त्री ॥ २०॥

तेन सर्वनाशमाह-

तद्वै धनुस्त इषवः स रथो हयास्ते सोऽहं रथी नृपतयो यत आनमन्ति । सर्वं क्षणेन तदभृदसदीशरिक्तं भस्मन् हुतं कुहकराद्धमिवोसमृष्याम्॥२१॥

तम् धनुरिति । गाण्डीवस्रक्षणमित्युक्तम् । ते इपवः । "अर्जुनस्य इमें बाणा" इति । स रथः, अप्रतिहृतः । ते हयाः, सर्वत्र गन्तारः । सोऽहं रथी, भीष्मादिहन्ता । यतः सामग्रीतः । आ-नमन्ति सर्वतो नमन्ति । आमनन्तीति वा पाटः । कीर्त्तयन्तीति वा (?) । तत्राऽङ्गारेम्योऽध्यपगमे इङ्गालत्वं (?) सम्प्रधते । तदा रूपं देवत्वं दाहकत्वं सर्वमेवाऽपगच्छति । तथा पूर्वोक्तेष्वीशः प्रवि-ष्टम्तदा तत्सर्व कार्य निष्पन्नम् । तदपगमे सर्व नष्टमित्यन्वयव्यतिरेकाभ्या प्राप्ताश्रप्तविवेकेन सर्व भगव-रकृतमिति सिद्धं भवति । केवलान्वये विशेषेण तदेकसाध्यतानिश्चयाभावात् । इदानीं तु तैदनाधारत्वेना∸ उन्यथासिद्धमित्यभित्रायेणाऽऽह-असिदिति । ईशरिक्तं सर्वमसदम्दित्यर्थः । कार्याकर्तृत्वेनाऽस-त्त्वम् । तेषां फलसाधकत्वमेव रूपमिति तदभावो वा । तत एव तत्त्र्यसिद्धेः । अत्राऽसाधकत्वे दृष्टान्त-माह लोकवेदभेदेन द्वयम् । लोकेऽपि खबृत्तिसेवाभ्यां द्वयम् । वेदे तु तत्समुद्तिमेकवैव द्वयम् । अतौ रप्टान्तत्रयमाह । तत्र वैदिको रप्टान्तः-असानि हुतमिति । "घदि पूर्वस्थामाहुत्यां हुतायां यजमानो म्रियेत, दक्षिणतः शीते भस्मन्युत्तरामाहुति निनयेद्रस्मोत्करं वा गमये-दि"ति भस्मनि होम उक्तः । स यथास्थित इत्यसित निनियुज्यते । तथा गोपेष्नस्माभिर्विनियुक्त इत्यर्थः । न वा ईश्वराराधनम् । न वा धर्मः । लोके ईश्वराराधनमस्ति । तेन कार्य सिद्ध्यति । तत्कार्यमीश्वर-राद्धभित्युच्यते । स चेदीथरः कुहको भवेत्तत्फलमसद्भवेत् । कुल्मापदानवत् । अनेनाऽधिष्ठातृदे-वानां विपरीतफलदानेनाऽसत्त्वमुक्तम् । एवं फलवेफल्यं साध्यवैफल्यं चोक्त्वा साधनवैफल्यमाह-इवोसमूच्यामिति । ऊपी अपररूपा पृथिवी । गौरादित्वान्छीप् । सा हि बीजशक्तिदाहिका । तत्र गतं बीजं सरूपतोऽपि नश्यति । तथाऽत्राऽपि छौकिकरथित्वमपि गतमित्यर्थः ॥ २१ ॥

एवं द्वितीये उत्तरमुक्त्वा प्रथमस्योत्तरमाह-

राजंस्त्वयाऽनुपृष्टानां सुहृदां नः सुहृत्पुरे । विप्रशापविमूढानां निष्नतां सुष्टिमिर्मिथः ॥ २२ ॥ वारुणीं मदिरां पीत्वा मदोन्मथितचेतसाम् । अजानतामिवाऽन्योन्यं चतुःपञ्चाऽवशेषिताः ॥ २३॥

राजिञ्जिति । सुहदां यत्कुश्रलं पृष्टं सुहत्युरे तत्रोत्तरम् । शापो जातः । ततो विप्रशापविमुहाना

९ अपराधानीदनार्थमिति ख. २ रोषम्कापनेनेति घ. ३ न हीति नास्ति ख. ४ सर्वोपसङ्गाहार्थमिति घ. ५ ततः परिश्वस्थेति प्.

<sup>ं</sup> १ अम्युगगमे इति ख. २ तदाघारत्वेनेति ख. ग. तदाराधकत्वेनेति घ. ३ अन्नेति नास्ति ग. ४ लोकेऽशीत्यादिश् पद्मिनीस्ति ग. ५ अहुतायां हुतायां वेति क. स. घ. ६ यजमाने इति ख. - ७ वेति नास्ति स. ४ ईश्वराराधनमितिः ख. घ. ९ विनश्यतीति घ. इ.

देशान्तरे गत्ना सृष्टिभिर्विनिष्ठताम् । मिथी युद्धे हेतुः—चारुणीं मिद्रां पीत्वेति । असृतमधना-दुद्धता मिद्रा वारुणीः। सा तालाविधिता तालप्रभृता वारुणीत्युच्यते । तेन मदेनोन्मधितचेतसौ गतिवेवकानां मध्ये चतुःपञ्चाऽवशेषिता इति सम्यन्धः । चतुर्भिर्युक्ताः पञ्च चतुःपञ्चः । नवद्रव्येषु याद्यवस्रीरसङ्कातं प्रविष्टेषु चतुर्वियैः परमाणुभिः सहाऽऽकाशादयः पञ्चोवित्ताः । नतु सेहस्य माधकत्वात्कथमेवम् । अत आह्—अजानतामिति । युद्धार्थे ज्ञानमन्यार्थमज्ञानमिति इवार्थः ॥ १२॥ २३॥

भीसबोचिनी ।

अत्र कर्तारं सम्भावयति---

प्रायेणेतन्त्रगवत ईश्वरस्य विचेष्टितम् । मिथो निम्नन्ति भृतानि भावयन्ति च यन्मिथः ॥ २४ ॥

भाषेणेति। सर्वकर्तृत्वेन रक्षकत्वेन च भगवत्कर्तृत्वं निगीयते। काठेनाऽपि सम्भवतीति प्रायग्रह्-णम्। तप्रापि भगवतो विद्यमानत्वादुत्कटकोटिः । दृष्टार्थमन्यथात्वेन व्याख्याखनसर्यत्रेवे छोककर्तृकं कार्य भगवत्कार्यमित्याह्—सिथो निघन्तीति । तुत्यानां मारणरक्षणे प्रयोजककार्ये । स्तत उत्क-पाष्कर्यभावात् । चकारादुत्पादयन्ति । पुत्रगृहे स्वयगुत्यज्ञः पिता पुत्रत्वमापद्यते ॥ २४ ॥

नतु प्रकृते कथं भगवरकार्यरवम् । श्रुत्यप्रतिपादितत्वादित्याशङ्काऽऽह्---

जलौकसां जले यद्दमहान्तोऽदन्त्यणीयसः । दुर्वलान् वलिनो राजनमहान्तो वलिनो मिथः ॥ २५ ॥ एवं वलिष्टेर्यदुभिर्महद्भिरितरान् विभुः । यदून् यदुभिरन्योन्यं भूभारान् सञ्जहार ह ॥ २६ ॥

जलौकसामिति । यथा मत्सानामिशापितम्हानामन्योन्यधातकत्वं मात्सो न्यायो महान्तोऽदन्त्यणीयस इति । तथा प्रकृते हुवेठान् बिठनः । राजिक्षिति सम्मावर्थम् । महान्त-स्त्वन्योन्यं परस्पराधातेन मृताः । उपसंहरित—एवं बिठिन्देरिति । बिठिष्टेरिति । बिठिष्टेरिति । र्यक्रिरानविठनोऽ-महतः । नृतु सर्वे मगवता मारणीयाः । ते कथमन्योन्यं मृताः । तवाऽऽद् —िविभुरिति । र्यकरण-समर्थः । तैरेव तान् मारितवान् । महान् साधनैः करोति । महत्तरस्त्वाज्ञ्या । विभुरिन्छ्या । अन्न्योन्यमिति । यथा विवाह उत्सवादिष्यन्योन्यपरिवेषणं तथा मारणं जातमित्यर्थः ॥ २५ ॥ २६ ॥

एवं सामान्याकारेण सङ्क्षेपतः कथामुक्त्वा विस्तरेण कथनीयमित्याकाङ्कायां पुनस्त्यक्तधर्मविशिष्ट-भगवत्स्मरणेन वैक्रव्ये जाते वक्तुं न शक्यत इत्याह—

देशकालार्थयुक्तानि हत्तापोपशमानि च । हरन्ति स्मरतिश्चतं गोविन्दाभिहितानि मे ॥ २७ ॥

्**वेदाकारुंति । देशकालाभ्यां** विशेषिता येऽशीसाश्चक्तीनि नीतिवास्यानि । इत्तापोपश्चमानि ।

तथुकानंतिवाक्यानीति क. घ.

पद्माराग्रगमन्माहास्यगोधकानि । एवं त्रिविधान्यपि वानयानि पूर्वमेत्र मगवता योषितानि । देश-कालागुसारेण पत्नै कर्त्तव्यमिति नीतिः । आत्मनिष्ठतया बाह्यधर्मास्यक्तव्याः । मगविद्वधयकमोद्दो मम-बन्माहात्म्यज्ञानात्त्याच्याः । तानि वाक्यानि भगवदुक्तानि साम्प्रतं स्पृतानि सन्ति चित्तं हरन्ति । अर्थानुसन्धाने हि स्रोकापनोदस्वरूपेणैव शोकजनकत्वम् । भगवदीयत्वात् । तस्मान्छन्दप्रावल्या-च्छोकेन तृष्णीम्भावः ॥ २७ ॥

एवं धर्मपुरस्सरं स्मृतेन भगवता भक्तिजननाद्भक्तया च भगवचरणारिवन्दस्मरणे ६६प्रेमोत्पत्तौ एवं धर्मपुरस्सरं स्मृतेन भगवता भक्तिजननाद्भक्तया च भगवचरणारिवन्दस्मरणे ६६प्रेमोत्पत्तौ जीवभगवतोः सान्निध्ये सित सत्वगुणावेद्यात्परमानन्दाविभीवाच रजस्तमोदोपेष्वपहृतेषु शान्ता वि-जीवभगवतोः सान्निध्ये सित सत्वगुणावेद्यात्परमानन्दाविभीवाच रजस्तमोदोपेष्वपहृतेषु शान्ता विभलाऽन्ययोरपगमेन। मतित्वात्स्तभावत एवं ज्ञानस्त्रपत्वम् । मला च मुद्धिरासीत् । ग्रान्ता सत्त्वेन । विभलाऽन्ययोरपगमेन । मतित्वात्स्तभावत एवं ज्ञानस्त्रपत्वम् । एतत्सर्व जातमित्याद्

सृत उवाच— एवं चिन्तयतो जिष्णोः कृष्णपादसरोरुहम् । सौहार्देनाऽतिगाढेन शान्ताऽऽसीदिमला मतिः॥ १८॥

एवमिति ॥ २८॥

नन्यापाततः श्रोकापगमेऽपि सुपुताविव सर्वया नाऽपगत इति ज्ञानप्रकाशमाह—

षासुदेवाङ्गयनुष्यानपरिवृंहणरंहसा । भक्तपा निर्मिथिताशेषकषायधिषणोऽर्जुनः ॥ १९ ॥

वासुदेयेति । आत्मखरूपञ्चानं भगवत्त्वरूपञ्चानं च नोपदेशसापेक्ष्मं । प्रमाणवस्तुपरतंत्रत्वात् । परं प्रमाणवस्तुनोरावरणं द्रीकर्त्तव्यम् । तत्र प्रमाणवरणं द्रीकृतिमव । रजस्तमसोरपगमेन सन्तन्त्राक्षयात् । जीवात्मावरणं माया । भगवदावरणं भगवदिच्छा । तत्र जीवावरणं भक्तिसहित- ज्ञानेनाऽपगच्छति । मगवन्माहात्म्यज्ञानपूर्वकभगविद्विपयकपरमप्रेमणा भगवत्सेवायां भगवदावरण- भपगच्छति । तदा निर्मेछदृष्टेः सिवतृप्रकाशसाक्षात्कार इव भगवत्स्वरूपयोर्भनसा साक्षात्कारो भवति । तदा निर्मेछदृष्टेः सिवतृप्रकाशसाक्षात्कार इव भगवत्स्वरूपयोर्भनसा साक्षात्कारो भवति । तत्राऽर्जुनस्य द्वयं आतमित्याह श्लोकद्वयेन । वासुदेवेति शान्ताऽपि बुद्धिः सवासनेति पुनक्दमनिराकरणार्थम् । वासुदेवाद्वयनुध्यानस्य यत्परिवृद्देणमाछिङ्गनं तदेव रहो वेगो यस्याः । सादशभत्तया निर्मिथता उद्धतसाराः स्वरूपेण नाशिता वा अश्लेपकपाया यस्याः । तादशि घिपणा यस्य सोऽर्जुनो जात इत्यर्थः ॥ १९॥

अनेन भवासनं चुद्धेरावरणं गतमित्युक्तम् । जीवावरणद्रीकरणार्थमुपायमाह---

गीतं भगवता ज्ञानं यत्तत्तङ्गाममूर्छनि । कालकर्मतमोरुद्धं पुनरध्यगमहिसुः ॥ ३०॥

गीतमिति । गुद्धे ग्रन्तःकरणे प्रमाणेनोत्पादितं ज्ञानमात्मावरणं दूरीकरोति । तत्पूर्वभेव

१ धमैपुरःस्मृतैनैति छ, २ भगवत इति क, ग. ३ एवेति नास्ति छ. ४ सापेक्षकमिति घ. ५ परिनृहममिति छ.

सीतास्थेन प्रमाणेन मगनतोपदिष्टेन ज्ञानं जातमेवाऽस्ति । परं कालकर्मतमोभिक्षिगुणात्मकैः सर्वानाः **इदि**राष्ट्रता । तदिदानीमावरणापगमे स्वयमेव ज्ञानं जातमित्याह—गीतमिति । गीतायां भगवन तीकं ज्ञानं यत्तरपुनरप्यगमदिति सम्बन्धः । नतु वृत्तिरूपं ज्ञानं त्रिक्षणावस्थायीति सकारणस्य तस्य स्रतिस्तिरोहितत्वाद्भतं कयं प्राप्तवान् । अत आह—विस्तिरिति । समर्थत्वाञ्ज्ञानितिरोभावं दूरीकृ-ववानित्यर्थः ॥ ३०॥

ततो ययाऽऽत्मावरणं द्रीमृतं तदाह क्रमेण--

विशोको ब्रह्मसम्पत्त्या सञ्छिन्नद्वेतसंशयः। लीनप्रकृतिनैर्युण्यादलिङ्गत्वादसम्भवः॥ ३१वा

विद्योक इति । ज्ञाने महसम्पत्तिर्वाता । "ज्ञास वेद ज्ञासैव भवती" ति । शोको हि वि-वयाप्रास्येति मद्यत्वेन सर्वविषयप्राप्ती सत्यां शोकाभाव इति सर्वविषयप्राप्तिमाह-सिञ्ज्ञितसं-श्चाय इति । सम्यक् छिन्ना द्वैतप्रपञ्चे देहादौ संशया यस्य । खस्यैव सर्वरूपत्वे न कोऽपि सन्देहो भवतीति । अथवा । द्वेते सर्वत्राऽऽत्मनः प्रवेशात्सर्वत्राऽस्याऽऽत्मनः खरूपनाशसंशयाः स्थिताः । सखण्डमानात् । तदात्मनो ब्रह्मभावादन्तः प्रवेशेन वहिः सम्बन्धसन्देहा निवारिता इत्यर्थः । नतु नाह्ये विषये स्थिते पुनः सम्बन्धेन संशया मविष्यन्तीत्याश्रक्षाऽऽह-लीनप्रकृतीति । लीना या प्रकृतिस्तया कृत्वा जातं यत्रैर्गुण्यं निर्गुणावस्था तया कृत्वा ठिङ्गापगमे जाते मूलदोषाणां निवृत्तत्वाद-सम्मवः । न पुनरुद्भम इत्यर्थः । अत उद्भमाभावादेव न सम्बन्धः । लिङ्गस्य च निवृत्तत्वात् । एवं सर्वदोषापगमपूर्वकनसभावे जाते सर्वे श्लोका निवृत्तां इति भावः ॥ ३१ ॥

एवमर्जुनस्य कृतार्यत्वमुक्त्वा राज्ञः कृतार्थत्वं वक्तं तस्याऽध्यवसायमाह---

निशम्य भगवन्मार्गं संस्थां यदुकुलस्य च। स्तःपथाय मतिं चके निभृतात्मा युधिष्ठिरः ॥ ३२ ॥

निदास्येति । मगवन्मार्ग द्वात्वा वैकुण्ठे गत इति । यदुकुलस्य च संस्थां मृत्युम् । स्वःप-थाय देवमार्गाय । निमृतातमा दढान्तः करणः । गन्तुं मति चक इत्यर्थः ॥ ३२ ॥

पृथाऽप्युपश्रुत्य धनञ्जयोदितं नाशं यदूनां भगवद्गतिश्च ताम्। एकान्तभक्त्या भगवत्यधाक्षजे निवेशितात्मोपरराम संखतेः॥ ३३॥ कमेण मुक्तिं वक्तुं प्रयाया मुक्तिमाह । कुन्ती तदैव पूर्वोक्तं श्रुत्वा मैगविचता परमप्रेम्णाऽऽविभीत ममनति सायुज्यं प्राप्ता । शरीरं जहावित्यर्थः ॥ ३३ ॥

नतु भगवता किमर्थमेवं कृतम् ? तत्राऽऽह-

ययाऽहरद्भुवो भारं तां तनुं विजहावजः। कण्टकं कण्टकेनेव द्रयञ्चाऽपीशितुः समम् ॥ ३४॥

ययाऽहरदिति । भगवतो यादवोपसंहारे आत्मत्वात्र दोर्पमाव इति वक्तुम् । यया याद-वतन्वा ,सहायार्थमानीतया अदो भारमहरत्तां ततुं विवहीं । क्रेशामावार्थमाह अज इति । न हि तेन जातोऽस्ति । तत्र दृष्टान्तमाइ - कण्टकमिति । सर्वयाऽऽत्मीयाभावः स्चितः । तथाप्य-भिमानिनां जीवानां क्षेशात्कथमेवम् । अत आह--क्षयं चाठपीशितुः सममिति । नियन्तुईयं समम् ॥ ३४ ॥ .

मंगवति विशेषमाह--

रेलके रेफ क श्व छो. ]

यथा मत्स्यादिरूपाणि धत्ते जह्याद्यथा नटः। भुभारः क्षपितो येन जहाँ तच कलेवरम् ॥ ३५॥

यथेति । यया नटः खरूपमेव नानाविधकीडार्यं स्थादिरूपेण प्रदर्शयति । निवृत्ते च कार्ये तानि रूपाण्युपसंहरति । एवमिदमपीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

एतत्कथनस्य मकृतोपयोगं वकुमाइ---

यदा मुकुन्दो भगवानिमां महीं जहाँ स्वतन्वा श्रवणीयसत्कथः। तदाऽहरेवाऽप्रतिबुद्धचेतसामभद्रहेतुः कलिरन्ववर्चत ॥ ३६॥

यदा मुकुन्द इति । सर्वेषां मोक्षदानार्थमवतीर्णो भगवान् दत्वा मोक्षं यदा निवृत्तस्तदा मो-क्षवाधकत्वन किलधर्माणां निरूपणात्तेष्त्रागतेषु स्थितस्य मोक्षो नास्तीति निर्गमनमेव शरणमिति का-ठच्याप्तिरहितदेशं प्रति तद्तिरिक्तहेतोर्भागवतादेरभावाद्भगवतैव सह गन्तच्यमिति मर्ति कृतवानि-लाइ पदा मुकुन्द इति। "किलः कालमलं सर्वे कालस्वामी तु माघवः। यतो निवर्सते तत्र बहाविव निकृष्टता। दारौ (?) तु न तथा तेन देशान्तरगति-र्मता। अग्निमावेऽपि काष्टेन स साध्य इति निश्चयः । मुकुन्दो भगवानिति वचनान्मुक्त्यर्थमेव भगवदवतार इत्युपसंहारः । यद्यपि भगवतो नित्यसम्बन्धात्कापि त्यागो नास्ति । तथापि प्रकटितपरमानन्दरूपस्य पैरिन्छिन्नतया प्रदर्शनाचन्या जहाँ । तनुद्वारा जहावित्यर्थः । सूमिन सागस पूर्वमनुक्तत्वान्नटवच तनुसागसोक्तत्वात्यक्तस वस्तुत्वामावादपूर्वविधौ अनुवादे वा सहार्थ-तृतीया न सम्भवति । नन्वत्रे उत्पत्स्यमानानां भक्तानां क्यमुद्धार इत्याशक्काऽऽह अवणीय-सत्कथ इति । तदा । तस्मित्रित्यर्थे अन्ययम् । अहरिति छप्तसप्तम्यन्तम् । अन्ययं वा । प्रातःकाले मगवद्गमनमिति सम्प्रदायविदः । तदैव प्रातःकाले कलिः प्रवृत्तः । नतु भगवत्कृपावलोकितानां भगवन्मार्गानुवर्तिनां विद्यमानत्वात्कयं कठिप्रवृत्तिरित्यत भाह अप्रतिबुद्धचेतसासभद्र-इतुरिति । न सर्वार्थं तदागमनम् । प्रकर्षेण विकसितकमलानां मुकुलसम्भावनारिहतानामस्तम्येन

९ सङ्गानबुद्धिरिति के. २ दूरीकृतमिति के. ३ अद्वैते इति थे. ४ निवृत्ता जाता इति के. ५ भगविष्टन्तेति कः

९ दोषामान इति क. ग. २ आहेति नास्ति घ. ३ अपरिव्यासयेति क.

ऽपि न काचित्स्रतिः । अन्येषामस्तमयेऽन्घकारादिना कीटनिवासः स्यादेष । श्रामेन विकासः । मक्त्या मुकुलसम्भावनाभावः ॥ ३६ ॥

तर्हि सास्य न काचिश्विन्तेत्याश्रङ्गाऽऽह्-

ष्ठिधिष्ठिरस्तत्परिसर्पणं बुधः पुरे च राष्ट्रे च एहे तथाऽऽत्मनि । विभाव्य लोभानृतजिह्यहिंसनाद्यधर्मचकं गमनाय पर्यधातु ॥ ३७॥

युधिष्ठिर इति । विकल्लाद्यमावेन दृढिश्वत्याऽविकासं मन्यते कालः । स तु सुधिष्ठरा-दीनिप तया मन्यते । अतस्त्रहेशेष्ट्रपि महदल्पप्रभेदिमिन्नेषु राष्ट्रनगरगृहशरीरेषु प्रविष्टः । अल्य-विकासाय तज्ज्ञातवानित्याह— बुध इति । तत्रापि विचारः— किं स्यातुमागतो दृद्धं वेति । तत्रापि सुधिष्ठरस्य निश्चयो जात इत्याह— विभाव्ययेति । ससामग्रीकस्य समागतत्वान्नेतो गमनं कलेः । तस्य सामग्री प्रथमतो लोभः सर्वदोषाणामाश्रयोऽन्तः करणधर्मः । अनृतं वाग्दोषः प्रायेण स्वरूपनाशकः । प्रामाण्यकोटेः स्वरूपनिर्वाहकस्य नाशात् । कुटिलता बुद्धिदोषः । हिंसा शरीरस्य । अत्र कमे शिष्टं स्वयम्द्यम् । आदिश्चन्देन रोगादयोऽपि । हिंसायधर्मचकं विभाव्यं गमनाय पूर्वोक्तामेव मीर्तं पर्यधादित्यर्थः ॥ ३७॥

अशक्तस्य परित्यागोऽनुचितः । त्यक्तानां वासनाजनकत्वात् । अतः किमयाद्यधिष्ठिरगमनमनु-चितमित्याश्रक्काऽऽह—

> स खपौत्रं विनयिनमात्मनोऽनवमं गुणैः। तोयनीव्याः पतिं भूमेरभ्यपिश्चद्गजाह्नये॥ ३८॥ मथुरायां तथा वज्रं शूरसेनपतिं ततः। प्राजापत्यां निरूप्येष्टिमग्नीनपिवदीश्वरः॥ ३९॥

स स्वपौत्रमिति । नै हि किलिनिराकरणासमधों युधिष्ठिरो गतः । तित्रराकरणार्थं पौत्रस्य सापितलात् । किन्तु शास्रस्य प्रामाण्यादित्यभिप्रेत्याऽऽह—स्वपौत्रमिति । "श्वादणान् मेकजालानामि"ति न्यायाद्राज्यदानाच—स्वेति । पौत्रग्रहणं पुत्रनामस्यापनार्थम् । गुणैर्भग-वदीयलादिमिः । आत्मनोऽनवममन्यूनम् । अनेन दोषामावस्तत्राऽधिक इत्युक्तं भवति । हीनस्यापने प्रवाद्याः प्रसञ्येत । लोयनीव्याः समुद्रावरणायाः । अन्ये तु राजानः स्त्रियो वस्त्ररिद्रता अपि वियोकदेश्वयरणसंवाहनादिना पतित्वं मन्यन्त इति स्चितं नीवीपदेन । पतिमित्रनुवादः । सम्वतेष तवर्थं कृतस्वात् । पतिलार्थमिति लक्षणा च स्यात् । अतः स्वयमभिषेकमात्रं कृतवान् । स्वमेन वज्रमपि कृतवान् । अनिरुद्धपुत्रो बद्धः । श्रूरसेनदेशस्याऽपि पतित्वज्ञापनायाऽऽह— श्रूरसेनपतिमिति । अनेन मर्यादायां मावान् देशस्वावान् दत्त इत्युक्तम् । ततस्तेषां राज्य-

स्त्रीकारानन्तरं प्राजापत्यामिष्टिं निरूप्य प्रवाजं (?) कृतवानित्याह । वैश्वानरी प्राजापत्या वा विकल्पेन विहिता । ईश्वर इति । तथा करणसमर्थः ॥ ३८॥ ३९॥

श्रीमद्रलुभाचार्यचरणविरचिता ।

१ संत. १५ व. ४२ छो. ]

यथाशास्त्रकरणाहृह एव सर्वपरित्यागस्योक्तत्वादंशपरित्यागस्याऽश्वास्त्रार्थत्वाच सर्वपरित्यागनिरू पणार्थमाह—

विख्ज्य तत्र तत्सर्वं दुकूलवलयादिकम्। निर्ममो निरहङ्कारः सञ्छिन्नाशेषवन्धनः॥ ४०॥

विस्रुज्येति । देहातिरिक्तपित्यागः सुगमः । तदाह । आदिशन्देन दुकूलवलययोर्वियमानलेन प्रहणम् । न तु शेपाभ्यनुज्ञानफलकत्वेन । "चीरवास्या" इति यदग्रे वक्ष्यते तत् परित्यागतुल्यत्वेन तज्ज्ञापनार्थम् । त्यक्तानामात्मीयत्वं निराकरोति — निर्मम इति । परित्यागाभिमानाभावायैतदुक्तम् । अन्तस्त्योगाय वा । उभयोः कर्तत्त्यत्वादन्योन्यं हेतुहेतुमद्भावाच । देहस्य सपरिकरस्य त्यागमाह— निरहङ्कार इति । देहेऽहेन्ता त्यक्ता । ममतायाः स्वरूपतो नाशानमध्ये तिष्ठति देहादिः । तस्य त्यागप्रकारमाह— सिन्छन्नाशेपवन्धन इति । बाह्यावरणं सम्यक् छिन्नमित्याह— सिन्छन्नेति । पुत्रादीनामुपकारित्ववद्विर्युना निवृत्ता । अत एव न प्रतिबन्धकता ॥ ४० ॥

इदानीमुर्विरितस्य श्ररीरमात्रस्य ज्ञानकर्मभ्यां लयं वक्तं प्रथमतो ज्ञानेन लयमाह अध्यासस्या-ऽज्ञानसाध्यत्वात्तित्रवृत्त्यर्थम् । तेत्वादिप्रकारेण ज्ञानसाध्यत्वात्तरप्रकारेणैव निर्वर्थते । भगवत्कृतत्वपश्चे तदाज्ञया परित्यागः । तत्रापि येन क्रमेण भगवता सम्पादितं तत्क्रमकथनं चित्तप्रवोधनार्थमुचितम् । तदाह—-

वाचं जुहाव मनसि तत्प्राण इतरे च तम् । मृत्यावपानं सोत्सर्गं तत्पश्चत्वे द्यजोहवीत् ॥ ४१ ॥ त्रित्वे द्वत्वा च पश्चत्वं तच्चेकत्वेऽजुहोन्मुनिः । सर्वमात्मन्यजुहवीद्वद्वाण्यात्मानमञ्यये ॥ ४२ ॥

वाचिमिति । वावसम्बन्धेन हि शरीरसम्बन्धः । पुरञ्जनोपाल्याने तथा निरूपणात् । मनसौ हि भार्या वाक् । प्राकृती सा । आत्मनो हि वाचस्तया वाचा सम्बन्धान्न पृथिङ्किष्णणम् । असौ निवृत्तायां सा स्वनिष्ठा स्वत एव भविष्यति । तसा निर्वन्धः पश्चाह्वक्तयो बद्धवागित्यनेन । ईयर-कर्नृके द्यधीने लयो भुल्यः । तत्र "दूतीरेव त्वं मनसोऽसी"ति श्रुतेर्मनोऽधीनत्वं वाचः । वाङ्मम काचित्सववागिधष्ठात्री देवता । सा द्यभिमानिनी । यं एव तस्या निकृष्टत्वं मन्यते तत एव निवर्तते । प्रजापतेरिव । तथाऽस्मादिण निवर्त्तिष्यत इति भावः । तथा मनसोऽपि प्राणाधीनत्वम् । तद्भतागितम्यां निक्षणात् । यद्यपि प्राणनिरोधे मनसः करणेत्वं तथाप्यत्रे निरोधकत्वात्तद्धीनत्वम् । तिन्नरोधेन निन

९ अविकाशमिति क. ग. घ. २ अल्पिकाशाचेति, क. ग. घ. ३ गतिमिति च. ४ न हीस्वादिरमित्रेत्याऽऽहेस्वस्तो ध्रम्यो नास्ति स. ५ नक्रारहिताया अपि स्त्रियेकदेशे चरणसंवाहनादिनेत्यादिः शोधितो क्रपाठः । स च तत्र यथाश्रुतं पाठं संरहमैव निविधितः । तत्व युक्तोऽप्ययं पुस्तकान्वरेऽञ्चाकम्भास मुके निविधितः ।

१ न तत् परित्यागतुस्यत्वेनेति ग. २ अन्तस्त्यागाभावाय वृति सः ३ हेतुमद्भावाश्रेति सः ४ अहन्तात्यक्तेति कः ५ तत्त्वादिप्रकारेणाऽद्मानसाप्यत्नादिति सः ६ निवर्त्तत इति वः इः ७ यत एवेति सः वं वेवेति वः वमेवेति घः इः ८ व श्वस्तादपीति वः ९ निवर्त्तयिध्यन्त इति कः गः १० प्राणनिरोधेनेति कः वः वः ११ कारणत्विति कः वः

₹१₹

रुंद्धलाद्वा । तथाच देहबन्धकापगमः । अत एव योगशाखे तनमूलकत्वकथनं देहस्य । इतरे च तम् । इतरे अपाने । इतरस्मिन्निति वक्तव्ये इतर इति कथनमसर्वनामस्वज्ञापकम् । तेनाऽग्रे मल-लेन परित्योगकथनाद्भगवत्त्वमयुक्तमिति प्राणनियामकत्वेऽपि न भगवदृष्टिः कर्तव्येति सचितम्। होमकथनं तु पञ्चान्निविद्ययोत्पादितशरीरस्य महाविद्याधिकारोपयोगात्त्रकृतस्याऽतथात्वेऽपि भाव-नया तयात्वसम्पादनार्थम् । पूजायां शरीरनिर्माणवत् । प्रयत्नेनोद्भीनीतर्यं वायुना सहोर्ध्वमाग-तस्य पुनरपानेनाऽऽकर्पणात्प्राणस्याऽपानाधीनत्वम् । सांसर्थिकस्तु वायुः श्वासेन बहिनिर्गच्छति । अन्यथा सोऽपि निर्गच्छेत् । अपानस्तु नै प्रयहाधीनगतिकः । तस्य मृत्युरेव नियामक इति मृत्यौ तस्य ल्यैमाह—मृत्यावपानिमिति । मृत्युनैव हि स ऊर्ध नीयेते । केचन पुनर्योगेन प्राणं पिछष्ठं विधायाऽपानेन प्राणापकर्षणे कृते पुनः प्राणोत्कर्षणे सापानमुत्कर्पन्ति । बहिर्गमनाभावाय चाऽन्योन्य-बिष्ठिहत्वाद्गतिद्वयनिरोधं च कुर्वन्ति । तस्य प्रकारस्य फलार्थत्वान्न तत्त्रकृते निरूप्यते । अतः सहजा-सुरें पाने प्राणमञ्जहोदपानं तु मृत्याविति । नतु तेन प्रकारेण मृत्युना गृहीतेऽपाने दुर्गतिश्रवणा-त्किमित्यज्ञहोत् ? तत्राऽऽह--सोत्सर्गमिति । तत्र हि मृत्युरपानश्रोत्सर्गे गच्छतः । अत्र तूरसर्ग-सहितस्याऽपानस्य मृत्यौ होमानमृत्योस्तेन मार्गेण गमनाभावः । अतौ नाऽनिष्टदातृत्वम् । मृत्यु-रप्यत्रैव ठीयते । "मृत्युर्यस्योपसंचनिम" ति श्रुतेः । ओदनं देही मृत्युर्धृतमित्यती मृत्युर्त्रै-व निरुद्धः । "अञ्चलया मृत्युरेवे" ति श्रुतेः । स सर्वप्राणिषु वर्त्तते । तस्य प्राणापानौ पोषका-वाहारदानमलापकरणाऱ्याम् । तो चेत्तत्र निरुद्धौ देहमात्रपरिनिष्ठो देहाधीनो भवति । पश्चाहेहं मक्षयितमारभते । तदा तस्य नियामकानि पत्रमहाम्तानि तं निवर्शनित । अतो योगिनो देहो न वर्द्धते न क्षीयते । एवं पञ्चमहाभृताधीनं मृत्युं प्राप्ताप्तविवेकेन भृतप्रविष्टभगवत्कार्यत्वाद्भतांशं धर्मिणं परित्यज्य प्रविष्टसैकस्य भगवतः पञ्चत्वात्मञ्च के ऽजुहोत् । प्यांका युक्तिहिंशब्देन द्योत्यते । एवं तत्रापि स्वत एवाऽऽहृत्य भगवतः पत्रत्वाभावाहिपदातिकमस्यैव शक्यत्वातस्विरिमन् काले च गच्छन् स्वेच्छ-या गरुडमतिकम्य छक्ष्म्यां समागतिख्रित्वं प्राप्तः । कालमतिकम्य प्रकृतौ वा । तदेवमस्मदादिमृत्यभ-क्षकं पञ्चत्वरूपं भूतात्मानं भगवन्तं गुणत्रयरूपं भगवत्यज्ञहोत् । तद्धीनत्वाद्भतानाम् । तत्रापि गुणत्रयनिविष्टो भगवान् प्रकृतिस्वरूपे हुतः । सा हि परम्परया सर्वकार्यरूपा । तत्र हि सर्वे प्रवाहाः प्रविश्वन्त्यतः सर्वशब्दवाच्या। तामेकत्वरूपं भगवन्तं पुरुपरूपे आत्मन्यज्ञहोत् । तं च पुरुषं कालादि-नियामकेऽक्षरे ब्रह्मण्यज्ञहोत् । तद्धीनत्वात्तस्य । "तन्मायाफलरूपेणे"ति वाक्यात् । अन्यय इति वेदबाह्मणस्वजातिचतुर्मुखनिराकरणार्थम् । अथवा । तस्याऽपि प्रकृतिपुरुपभावेन व्ययस-म्भवात्तर्द्रहिते भगवति तदक्षरमजुहोदित्यर्थः ॥ ४१ ॥ ४२ ॥

ं एवं भगैवन्मार्गे नवाऽऽहुतयो नवाऽग्रयः । तत्र स्वैकीयं क्रमेण हुत्वा सर्वै भगवति समर्प्य त्यक्त-मलांशं देहमरण्ये त्यकं बहिः श्वितिमाह-

# चीरवासा निराहारो बद्धवाङ् मुक्तमूर्द्धजः। दर्शयत्रात्मनो रूपं जडोन्मत्तिपशाचवत् ॥ ४३ ॥

अनवेक्षमाणो निरगादशुण्यन विधरो यथा। उदीचीं प्रविवेशाऽऽशां गतपूर्वां महात्मभिः। हृदि ब्रह्म परं ध्यायन्नाऽवर्त्तेत यतो गतः ॥ ४४ ॥

चीरवासा इति। अतः परं यदास देह उत्पद्येत पार्षदेवदत्पत्स्यते। पत्रामी ब्रह्मविद्योपयोगिदेह-वत् । एवमसमर्थस्य तुर्जी परित्यागः सर्वनाशकः । हृहे पतितानि वस्राणि चीरवासांसि । एतादशेऽपि रक्षा विधेयेति त्रिदण्डमाह । निराहार इति प्राणदण्डः । यद्धवागिति वाग्दण्डः । मुक्तमूर्द्धज इति देहदण्डः । चित्तदण्डो वा । म्रान्तत्वज्ञापनात् । अनेन वीजस्याऽनादरेऽनङ्करोत्पादकत्वं सचि-तम् । एतादशस्य सर्वसाधनसाध्यसहितस्य प्रकारेणैतदपरित्यागे पुनः सर्वदोषसङ्कम इति कुळङ्कष-प्रवाहपतित ौकोत्तरणबदेहोत्तरणं कर्त्तव्यमिति तत्प्रकारमाह--दर्शयक्रिति । आत्मनो देहस्य । जडोऽन्तःकरणविवेकश्रन्यः । जडभरतवत् । उन्मत्त इन्द्रियविकलः । मदिरामत्तवत् । पिशाचो भूतप्रस्तो देहविकलः । एवं देहेन्द्रियान्तः करणानि यथा न परैराक्रम्यन्ते तथा विधेयानि । अन्ययाऽ-न्यत्र प्रविष्टानि चीजभावमापद्येरन् । अनैन्देश्तमाणः । इतस्ततोऽविलोकयन्खस्मिन्नेव दत्तचित्तः । स्रभावत एवाऽन्यवचनमगुण्यन् । सर्वथाऽऽत्मिन दत्तचित्तत्वज्ञापनाय-विधरो यथेति । दग्ध-पटवत्तस्य गमनसंस्कारः । इयमेवाऽवस्या ब्रह्मविदां विहिरिन्द्रियाणां विषयाग्रहणे भवति । शुक्रवत्तदुक्तम् । गन्तव्यदेशमाह—उदीचीमिति । यद्यपि संवदेशेषु नाडस्य नाशस्त्रवापि मर्यादया तत्रैव गतः । महात्मि भिरिति । एतदपेक्षयाऽपि ते महान्त इति तेपामनुगमनं युक्तमिति भावः । शून्यवद्गमनं वारयति—हृदि ब्रह्म परं ध्यायत्रिति । यद्यपि ब्रह्माऽभिव्यक्तिदशायां ध्यानं नाऽपेर्क्षते । स्वत एव स्फरति । तथाप्यनभिच्यक्तदशायां ध्यानं कर्तच्यम् । न तृष्णीम्भावो युक्त इति । कियदूरे गतिभित्याकाङ्कायामाह । गतः प्राणी यतो नाऽऽवर्तेत । कॅण्ठपर्यन्तं हिमे जले वा । तावहरे गत इसर्थः ॥ ४३ ॥ ४४ ॥

अन्येषां निर्गमनमाह-

१ स्कं. १५ अ. ४६ छो. ]

सर्वे तमनु निर्जामुश्रीतरः कृतनिश्चयाः। कलिनाऽधर्ममित्रेण द्वा स्पृष्टाः प्रजा भुवि ॥ ४५ ॥ ते साधु कृतसर्वार्था ज्ञात्वाऽऽत्यन्तिकमात्मनः। मनसा धारयामासुर्वेक्रण्ठचरणाम्बुजम् ॥ ४६ ॥

सर्व इति । अनेनैव प्रकारेण सर्वेषां गमनमाह-तमन्विति । ठौकिकशास्त्रीयसम्मतिमाह-भ्रातरः कृतनिश्चया इति । भ्रावृणां यदन्यतमः करोति तत् सर्वे कुर्वन्तीति लोकः । शक्ते त निश्चितं कुर्वन्तीति। "मुख्ये ज्ञान्त्रार्थसम्भव" इति न्यायेन सर्वेषु यदि शस्त्रार्थसम्भवः सात् सर्वे मुख्याः स्युः । अतो ठोकवद्वेदेऽपि ते गौणा एव । तत्कथं तद्वदतिदेश इत्याशका तथा शा-

<sup>ु</sup> कर्दीनीतस्य प्राणस्येति क. ख. २ नकारो नास्ति क. ३ भयमिति ग. ४ कियत इति क. घ. ५ नप्रन्तीति ख. ६ तबहित इति स. ७ भगवन्मार्गेणेति ध. ८ श्वकार्यमिति ग.

९ उत्पर्यते इति क. उत्पर्यते इति ग. २ पार्षद्वदेवेति क. ३ वीजस्थाऽऽदरेऽक्क्रुरोत्पादकलमिति क. ४ इतः प्रायनवे-क्षमाण इति प्रतीकमधिकं घ. ५ सर्वदेहेच्चिति ग. ६ नाडपेस्यत इति क. ग. ह. ७ कण्ठपर्यन्तिहिमे इति क. ख.

शार्यनिर्द्धारामावेऽपि स्थूलप्रकारेण तेषां निर्द्धारोऽस्तीति तदाह—कल्टिनेति । भगवद्भक्तेषु विषयाणां पायकत्वामावेऽपि दुःसङ्गसहितानां तेषां तथात्वात्कठौ च दोपसम्मवात्किलनाऽधर्ममित्रेण सर्वाः प्रजा भुनि स्प्रष्टा दृष्ट्वा गन्तुं कृतिधियो जाता इति । वैराग्यसाधनमाह—ते साधु कृतसर्वार्था 🖁 इति । धर्मार्थकाममोक्षाश्रत्वारः पुरुषार्थाः साधु यथा भवन्ति तथा कृताः । चतुर्णी पुरुपार्थानां स्वसाधनसाध्यतेव भगवत्सेवासाध्यताऽप्यस्ति । तत्रापि भगवत्सेवया साधिता निःप्रत्यहमुत्तमा भवन्ति ! अतस्तैः सर्वैः पुरुपार्थाः स.विताः । अथवा । साधुपु कृताः सर्वे पुरुपार्था यैः । साधुस-कादेव सर्वे पुरुषार्थाः सिद्धाः । अतस्तद्विरोधित्वेनाऽसत्सङ्गो हेय इति पूर्वेण सम्बन्धः । अथवा । अक्तिः पत्रमः पुरुषार्थः । चत्वारस्तैरनुभूताः । भक्तिश्च पत्रमः । तत्र तारतम्ये विचार्यमाणेऽत्यन्तं सुखं सुखंदेतुश्च भक्तिरेव । अत आत्यन्तिकं ज्ञात्वा श्रीकृष्णचरणारिवन्दमेव मनसा धारयामासुः । न त्वन्यं कुंस्ष्टिगकारम् ॥ ४५ ॥ ४६ ॥

श्रीसबोधिनी ।

ततः किं वृत्तमित्याह--

तद्यानोदिक्तया भक्तया विशुद्धधिषणाः परे। तस्मिन्नारायणपदे एकान्तमतयो गतिम् ॥ ४७॥ अवापुर्दरवापां ते असद्गिर्विपयातमभिः। विधूतकल्मषाः स्थानं विरजेनाऽऽरमनैव हि ॥ ४८ ॥

तज्यानोद्रिक्तयेति । तद्भ्यानेनोद्रिका उच्छिता या भक्तः । सर्वाङ्गे पूर्णा बहिरपि निर्गता। तेनाऽन्तःस्थान् दोपान् दरे वहिः करोति । अतो विद्यद्धिषणाः । ततः परे पुरुषोत्तमेऽनन्यशब्द-बाच्ये तस्मित् प्रसिद्धे नारायणपदे नारायणो बह्याण्डरूपः पदं यस्य । अनेन शास्त्रार्थरूपे एकान्तमतयो भूत्वा । दोषादेव व्यभिचारबुद्धैंबृत्वत्तेः । गतिं गमनसामर्थ्यं गमनमेव वा अवापुः । पूर्वस्य शास्त्रतः साधनान्युक्तानि । न फलम् । एतेपां तु फलमप्युक्तम् । अथवा । ज्ञानमार्गेण राज्ञी गतिरन्येषां भक्तिमार्गेणेति । अथवा । लोकेभ्यस्तिरोभावपर्यन्तमसाधारण्येन गमनमुक्तवा पश्चारसर्वेषां साधारण्येन गमनं साधनं फलं च । अतः सर्व एव शास्त्रमार्गं परित्यञ्य केवलविषयात्मभिर्दुरवाषां गतिमापुरिति सर्वेपामेव भगवत्प्राप्तिः फलम्। असद्भिरित्याचारराहित्यम् । सिद्धेऽपि ज्ञानेऽभिमानशेषस्य विद्यमानत्वात्तत्कृतो दोषः स्यादेव । विषयात्मभिरित्यन्तः करणदोषः प्रत्येकँमगमने हेतुः पापण्डिविष-यच्यात्रत्त्वर्थम् । ततो गति प्रतिपद्य समीपे गच्छन्तः । क्रमण तत्वांशातिकमे यदा सर्वाशातिकमस्तदा विभूतकत्मपत्वम् । आत्मापेक्षयाऽन्यस्य सर्वस्यैव कत्मपत्वात् । स्थानस्य स्वस्य चैकरूपत्वम् । तदाह---बिरजेनेति । हि युक्तोऽयमर्थः। न ह्यशुद्धाः शुद्धे गन्तुमईन्ति। शुद्धानां वा अशुद्धं स्थानं भवति। तस्माद्ययायोग्यं स्थानं प्राप्तवन्त इत्यर्थः ॥ ४७ ॥ ॥ ४८ ॥

अधिकारिणां र्तुं भक्तानामपि "यावद्धिकारं त्वाधिकारिकमि" ति न्यायेन न भगव-स्प्राप्तिः । किन्तु खस्थानप्राप्तिरेवेति विद्वरे तदाह-

विदुरोऽपि परित्यज्य प्रभासे देहमात्मवान् । कृष्णादेशेन तचित्रः पितृभिः स्वक्षयं ययौ ॥ ४९॥

विदुरोऽपीति । प्रभासो द्वधिकारस्थानमार्गः । आत्मवान् । इन्द्रियादिसहितः पूर्वदेह-सहितो वा । मोक्षार्थमाग्रहाकरणे हेतुः — कृष्णादेदोनेति । तचित्त एव भगवदाञ्चया अधिकारं र्क्सोमीति । पितृभिरिति । समानयनार्थमागतैः । स्वक्षयं वैवस्ततपुरम् । क्षयपदप्रयोगस्तु तत्र गतानां तथात्वात् ॥ ४९ ॥

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता ।

द्रीपद्या भिन्नां गतिमाइ ---

द्रीपदी च तदाज्ञाय पतीनामनपेक्षताम्। वासुदेवे भगवति ह्येकान्तमतिरापतत् ॥ ५० ॥

द्रौपदीति । सा पूर्वमेव भगवदीया भगवचरणप्रवेशार्थमुद्यताऽपि भगवता पतिन्यो दत्तत्वाच-दितार्थ स्थिता । तेषां चाऽनपेक्षतां ज्ञात्वा खहृदय एव प्रकटे भगवत्येकान्तगतित्वादांसा देहेन्द्रिया-दिसङ्घातादुरकम्य भगवत्यापतदित्यर्थः ॥ ५० ॥

एवमध्यायत्रयस्य प्रासङ्गिकत्वं ज्ञापिवतुं चरित्रश्रेवणफलमाइ---

यः श्रद्धयैतद्भगवित्रयाणां पाण्डोः सुतानामभिसम्प्रयाणम् । शृणोत्यलं खस्त्ययनं पवित्रं लब्ध्वा हरी भक्तिमुपैति सिद्धिम्॥ ५१॥

यः अद्धयेति । भगवतः सर्वाशसिहतस्य सर्वश्रवणे सर्वे फलमित्यंशे खण्डशः फलमन्यते । कचि-त्पूर्वसिहतम् । अतो नाउन्यानर्थक्यम् । वैष्णवत्वात्तेषु श्रद्धा । तेषां स्वातन्त्र्यादिगुणवत्त्वं स्वतोऽपी-ति द्योतियतुं पाण्डोरित्युक्तम् । ऐहिकफठं स्वस्त्ययनं पवित्रमिति इष्ट्राध्यनिष्टनिवृतिरूपम्। शामुष्मिकं तु भक्तिः साधनं भगवस्त्राप्तिः फलम् । सिद्धिमिसलम्यलाभप्रास्पर्धमुक्तम् ॥ ५१ ॥

इति श्रीभागवतस्रवोधिन्यां श्रीत्रक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवछभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे पश्चदशोऽध्यायः ॥ १५ ॥

<sup>ी</sup> कृषष्टप्रकारमिति क. ग. २ व्यभिचारे बुद्धपुत्पत्तेरिति ख. ३ प्रत्यकगमने हेतुरिति गः घ. ४ तुर्नास्ति क. ग. घ.

९ अस्येति स. २ अवणमाहेति स. 'यः अद्येये' ति कोकस्तरीका तदबतरणं जेति किमपि नास्ति घ. ३ सिद्धमितीति क. स-

भगवद्भाक्यत्वेऽपि स्वरूपाविष्टत्वात् । तथात्वे वा परमभागवतत्वं न भवेदित्युभयमत्रेत्वाश्चर्यम् । आश्रर्यं समर्थियतुं कालकृतमेतन्न भगवत्प्रेरणयेति ज्ञापितुमाद् यथा हीति। सुत्यां जन्मकार्छ । अभिजातं जातकम् । तत्र कोविदा निपुणाः । तिप्रेषु महान् गुणो यस । महाण्यतेति यावत् । अतः कालकृतशुभफलसिद्धिः ॥ १ ॥

श्रीमद्वलुभाचार्यचरणविरचिता ।

इदानीं तस्य कृतस्य भूरक्षणस्योत्तरत्राऽनुवृत्तिसिद्धये पुत्रानुत्पादितवानित्याह् —

# स उत्तरस्य तनयामुपयेम इरावतीम्। जनमेजयादींश्चतुरस्तस्यांमुत्पादयत्सुतान् ॥ २ ॥

स उत्तरस्येति । मातुलकन्यापरिणयनं लोके विद्वितम् । स्मृतौ निषिद्धम् । लौकिकधर्माणां दृष्टान न्तीकरणप्रस्तावे "मातुलस्येव योपा भाग" इस्रव निरूपणात् । "मातुलस्य सुतामृद्वा मातृगोत्रां तथैव च । समानप्रवरां चैव त्यक्ता चान्द्रायणं चरेदि" ति स्रतेः । अतः केवलधर्मार्थे तादशो विवाहो न कर्त्तव्यः । लौकिकबलशौर्य्याद्यपेक्षायां तु कर्त्तव्य एव । अत उत्तरस्य मातुलस्य स्वसमानवलसिद्धये इरावतीमुपयेमे । नाम्ना च वैष्णवत्वं सूचितम् । सर्वप्रथिवी-रसवत्त्वात्तस्यामुत्पन्नस्य वलं, तदुपभोगात्स्वस्य च, अलौकिकं सौख्यं च स्चितम् । श्रुतौ रोदसी-त्वकथनाद्भगवत्परिपाल्यत्वं च । तस्याश्यत्वारः पुत्रा जाताः । सुतानिति स्वतः । चतुर्दिशु रक्षा चतुर्विधपुरुषार्थसिद्धिश्च तावतैव भविष्यतीति नाऽधिकोत्पादनम् ॥ २ ॥

आधिदैविकप्रकारेणाऽश्वमेधकरणं पूर्ववदाह---

# आजहाराऽश्वमेधांस्त्रीन् गङ्गायां भूरिदक्षिणान् । शारद्वतं गुरुं कृत्वा देवा यत्राऽक्षिगोचराः ॥ ३ ॥

आजहारेति । त्रिविधोऽपि दोपस्तावतैव निवृत्त इति नाऽधिककरणम् । गङ्गायामिति । गङ्गागर्भभूमौ । भूरिदक्षिणानिति सभायी यज्ञौः पुष्टा इति ज्ञापनार्थम् । धौम्यसः पाण्डवैकनि-ष्टत्वात्कुलाचार्यः कृप एवाऽनेन गुरुत्वेन स्वीकृत इत्याह -शारद्वतिमिति । शरस्तम्बे जातः कृपः । एवं भूरिदक्षिणाबाह्मणसम्पत्ती याग आधिदैविको जात इत्याह—देवा यत्राऽक्षिगोचरा इति । हिवर्भागभुजो देवा भगवदंशभूता आधिदैविकाः । त एव वैदिकमन्त्रे प्रतिपाद्याः । मन्त्रप्रा-धान्यपक्षेणाऽऽध्यात्मिकाः । त एव ज्ञानरहितैः कियमाणाः कर्मशेषमूता आधिमौतिका भूतसं-स्कारकाः । उत्तमास्तु भगवदंशभूता भगवानिव प्रत्यक्षाः ॥ ३ ॥

एवं सामान्यधर्मं विशेषधर्मं चोक्त्वाऽऽधिदैविकत्वख्यापनार्थं धर्मप्रतिपक्षिनिग्रहमाह—

निजयाहोजसा वीरः किंछं दिग्विजये कचित्। नृपलिङ्गधरं शूद्रं झन्तं गोमिथुनं पदा ॥ ४ ॥

निजैत्राहेति । अन्यथा पाण्डवानामिवाऽस्याऽपि निर्गमनमुचितं स्यात् । पाण्डवैः कठिभीतै-९ माडिधिकरणमिति स. नामकरणमिति घ. २ दक्षिणा इति घ. ट. ३ निजप्राहीजसेतीति घ. नास्ति इ. म.

### षोडशोऽध्यायः।

मुक्तिर्निरूपिता पूर्वमधिकारनिरूपणे। पारलौकिकबन्धस्य निवृत्त्यै पितृहेतुतः॥१॥ ऐहिकस्याऽपि बन्धस्य निवृत्तिरधुनोच्यते । अधिकारस्य सम्प्रास्या लोकतो वन्धसम्भवः॥ २॥ केलिदोषाच तेनाऽत्र क्रमेणैव निवार्धते। प्रथमं पोडदांध्याये स्वाधिकारेण यद्भवेत्॥ ३॥ भूधर्मरक्षा सर्वाऽपि सामान्येन विशेषतः। निरूप्यतेऽन्यथा स्वस्य दोपः स्याद् ब्रिविघोऽपि हि॥ ४॥ अतः पुत्रान् समुत्पाच धर्मरक्षा निरूप्यते । आधिदैविकरक्षार्थं कलिनिग्रह ईर्घते॥ ५॥ खभावतः स्थापितोऽपि मूलदोपान वर्द्धते। मुलनिर्हरणं तसात्कर्त्तव्यमिति निश्चयः॥६॥ आधिदैविकरूपाणां साक्षात्कारो यदा नहि। भगवचरितस्याऽपि दैविकत्वार्त्स नैव हि॥ ७॥-अतोऽधिकारसिद्धार्थे दैविकानां निरूपणम्। अनुग्रहो निग्रहश्च वरदानं तथैव च ॥ ८॥

एवं परीक्षितः पाण्डवकृतप्रतिबन्धनिवृत्त्यर्थं तेषां मुक्तिमुक्त्वा "आश्चर्यवत्पद्दयति कश्चिदेन-मि"ति न्यायेन "श्रुत्वाऽप्येनं चेद न चैव कश्चिदि" ति निर्धाराच तथा श्रवणं मा भूदिति पूर्व तस्याऽऽधिदैविकसाक्षात्कारादिकं निरूपियतुं जातकं स्चितं खरूपं तस्याऽतुवदति-

#### स्रत उवाच---

ततः परीक्षिद्धिजवर्यशिक्षया महीं महाभागवतः शशास ह । यथा हि सूत्यामभिजातकोविदाः समादिशन् विप्रमहद्वणस्तथा॥ १॥

ततः परीक्षिदिति । "यस्तिवच्छया कृतो धर्म" इति वाक्याद्राज्यरक्षाऽपि खेच्छ्या न कृतेत्याह — द्विजवर्घादाक्षयेति । भगवद्भक्ता बाह्यणा द्विजवर्याः । तेपामेव धर्मसूक्ष्म-परिज्ञानम्। "नारायणपरा विश्वा धर्म गुन्धं परं विद्वरि"ति वाक्यात्। वोधितस्य हृदये समाग-मनार्थमाह - महा भागवत इति । भगवद्भकेष्वपि महान् । अनेन त्रयं सुचितम् । सर्वत्र भगव-**द्भजनप्रवृत्तिर्भूमे**भेगवद्भार्याया अपि हेतुवशादन्यपालकत्वे तन्निराकरणेन भगवद्भमिप्रवृत्तिपरत्वं धर्मस्य च भगवदीयत्वेन परिपालन्मिति । हेत्याश्चर्ये । भगवद्भक्तानां कार्यावेशस्याऽयुक्तत्वात् ।

१ कालदोपाचेति ख. २ बोडशेऽप्याये इति ग. घ. ३ स्याद्विविधोऽपि हीति ख. ग. घ. ४ सदैव हीति घ.

गंतम् । अयं तु तमि निजयाहेति पूर्वोत्कर्षः । कि चि दि ति । कुरुक्षेत्रे । कलेरवस्थारूपमाह — नृपिक्कघरिमिति । कले रूपत्रयम् । पापं श्रुद्ध उभयविशिष्टो राजा च । तत्रोभयविशिष्टो राजा
वाधिदैविकं रूपम् । तदाह — नृपलिङ्कधरिमिति । पशुषु पुत्रेणाऽपि सहिता गौर्मियुनलेन व्यपदिखते । "मातरमिमगच्छन्ती" ति श्रुतेः । अत एव कलिस्पर्शयोग्यं रूपं प्रदर्शितम् । शक्टमारुख गां घर्ल,वर्दं च योजयित्वा लम्बमानपदेन झन्तम् । अथवा । विजित्य गोमिथुनं स्विवषये
नयन्तं राजानम् । पापाधिष्ठातृत्वाद्धर्मभूवाक्यानामश्रवणम् । अस्य तु श्रवणं दर्शनं चेति निग्रहसामर्थ्यम् । इदानीन्तनवद्धाषाऽपरिज्ञानेऽपि र ज्ञिनियमनादिकं सम्भवति ॥ ४ ॥

अस्मिन्वाक्ये श्रीनकस्य सन्देहो जातः । कलिरन्यः श्रूद्रस्त्वन्य इति । तस्मिन्वाऽऽविष्टः कलिरित्यन्या-यिनं वा मारयति । अविद्यमानेऽपि चकारे पदार्थद्वयकथने एकिकयायां समुश्रयप्रतीतिः । अतः पृच्छति—

#### शौनक उवाच--

कस्य हेतोर्निजयाह किंछ दिग्विजये नृपः। नृदेवचिह्नधृक् श्रुद्रः कोऽसौ गां यः पदाऽहनत्॥ ५॥

कस्य हेतोरिति । दिग्विजये हि राज्ञां जयः कर्त्तव्यः । न तु कालस । स्वाधारत्वात् । व्यर्धश्र किलिग्रहः । कालस्य साधारणनिमित्तत्वात् । तथैव कालिर्णयात्कलिनिमित्तं च राज्यस्य प्राप्त-त्वात् । अतो हेत्वभावादशक्यत्वाच विग्रहिनिग्रहे कालिन्ग्रहाभावात्त्रश्चः । तत्रोपि नृपः कालाव-च्छित्वराजा । तद्विशेषणत्वेन शुद्रमजानन्नाह—न्द्रदेवचिह्नभृगिति ॥ ५॥

श्द्रस्य कयं स वेषः कुतो वा प्राप्तः । तथाभृतस्य वा कथं पदा गोताडनम् । अतः सन्देहनि-वारणार्थं तत्कथयेत्याह—

> तत्कथ्यतां महाभाग यदि कृष्णकथाश्रयम् । अथवाऽस्य पदाम्भोजमकरन्दिलहां सताम् । किमन्यैरसदालाँपैरायुपो यदपव्ययः ॥ ६ ॥ श्चद्रायुपां नृणामङ्ग मर्त्यानामृतिमच्छताम् । इहोपहूतो भगवान् मृत्युः शामित्रकर्मणि ॥ ७ ॥

तत्कथ्यतामिति । अन्यितपेर्धार्थं सम्बोधयिति—महाभागेति । महत्तव भाग्यं यद्भगवत्कथायां नियुक्तस्वदभिञ्चश्व । अतः खार्थाविरोधित्वे कथनीयमन्यथा नेत्याह—पदि कृष्णकथाश्रयमिति । कृष्णकथाया आश्रयः । तत्कथायां भगवत्कथा वर्तत इति यदि, तदा कथ्यताम् । भगवत्कथाधारत्वा-भावेऽपि वस्तुतो भगवदीया ये तत्सम्बन्धिन्यन्याऽपि या कथा तदाश्रयत्वेऽपि कथ्यतामित्याह्—अर्थवेति । मित्तरसाखादवतामित्यनेन भौक्तिरसस्यर्शाभावकथाराहित्यं तेषां सूचितम् । सतामित्यनेन

स्यामोहनार्थमप्यन्या कथा निवारिता । पुरुपसुखं बह्मसुखमर्थसुखं च ददातिति मकरन्दः । "गमश्चे " ति संज्ञायां खग्न् । स भगवचरणारिवन्दैकिनिष्ठः प्रेमसेवायामाविभीवस्वरूपो भेक्तिकभोग्यो विशेषतो निर्वचनाशक्यः । यद्धं सर्वोऽपि भक्तिमार्गः शास्त्रं च । तदास्वादनयुक्तानां कथया शास्त्रार्थपरिज्ञानं भवति । अतः प्रमाणकथा प्रमेयकथा वा तदाश्रिता चेत्तदा कथनीया । अन्यथाऽस्याऽपि सन्देहापादकत्वादसत्त्रम् । असन्नालापः । असन्तां वा आलापः । उमयस्योभयं प्रतियोगि । तादशैः किं प्रयोजनम् । निव्धालापाः पुष्टिकरा इति कालगमनमेव प्रयोजनम् । तत्राऽऽह्—आयुपो यदपव्यय इति । कोटिसुवर्णरपि यदायुः क्षणमात्रमरुभ्यं तादशस्याऽऽयुपोऽपव्ययः अन्यायव्ययः । अतं आयुःश्चयकरत्वात्तत्र वक्तव्यम् । सत्रारम्भस्त्वायुर्वृद्धार्थमेवेत्याह—श्चुत्रायुपा-मिति । अल्पायुपां प्राणिनां मरणावद्यकत्व्यवतां मरणक्रेशनिवृत्त्यर्थममृतमिच्छतामर्थे मृत्युरिद्दो-पहृत इति सम्बन्धः । पूर्वेण वा । क्षुद्रायुपां किमन्यरसदालपेरिति । सहस्रसंवरसरसत्रेऽमृतमाविर्मवतीति निश्चयः । विद्यमानानां च मृत्युर्वाधकः । आधिदैविकश्च सः । अतो यज्ञभागमोगार्थमिद्दाऽऽह्तः । अवस्थाभेदेन पद्यनां तद्धागत्वात् । "मृत्यवे वा एष नीयते यत्पद्युरि"ति श्चतः । "रोदं गवी" ति न्यायेनाऽवस्थाभेदेन।ऽपि हिवर्भाकत्त्वम् । द्यामित्रं पद्युर्हिसनम् । तत्र कर्मणि देवताया अपेक्षा स्चिता । अधर्मकोटित्वाभावाय—भगवानिति ॥ ६ ॥ ॥ ७ ॥

किमतो यद्येवम् १ तदाह---

१ स्तं. १६ अ. ९ स्त्रो. ]

न कश्चिन्म्रियते तावचावदास्त इहाऽन्तकः । एतदर्थं हि भगवानाहूतः परमर्षिभिः । अहो नृलोके पीयेत हरिलीलामृतं वचः ॥ ८ ॥

न कश्चिदिति । ततोऽपि किम् १ एतदर्थमिति । ठोके कोऽपि न वियताम् । अस्मत्सत्रेणा-ऽऽविभूतेनाऽमृतेन पीतेनाऽमरा एव भवन्तु सर्वे । मध्येऽपि न वियन्ताम् । इत्यर्थं निश्चित्व तिव्विद्धार्थं परमपिंभिराह्वानसमर्थेर्भगवानिद्धाऽऽहूतः । स चाऽदृश्यः कथारूपेण समागतः । अत एव अहो इत्या-श्चर्यम् । यतो ठोके हिर्ठीठार्यतं वचः पीयेत । अयमर्थः । अस्माभिः सत्रं समारन्धं स्वापकीर्त्तिनिवा-रणार्थम् । सत्रे हि समारन्धं सर्वे वियन्ते । "याँः सन्त्रायागुरत्" इति श्रुतेः । किमेते सित्रेण इति च । तत्रस्तदोपपिरहारार्थम् पिभिरवं विचारितम् । अत्र भगवानाह्यातन्यः । यागश्च तत्र समर्पणीयः । मृत्युश्च शामित्रकमिणि । ततश्चाऽस्मद्भकीर्त्तिर्गमिष्यतीति । तत्र भगवता तथेव सम्पादितम् । स्वयमागतः । कथा-रूपेण च समागतस्त्वह्वारा । इदं त्वाश्चर्यम् । अतो दृष्टद्वारेव प्राणिनाममृतं भविष्यति । अन्यथा वर्रादिन द्वारेणाऽदृष्टद्वारा तत्सिष्येत् । अत आश्चर्यस्य सिद्धत्वाद्वगवचिरित्रमेव वक्तव्यं त्वया नाऽन्यदिति ॥ ८ ॥

नतु ते स्वत एव स्वयृत्युं निवारयिष्यन्ति । किं भवत्त्रयासेनेत्यत आह—

मन्दस्य मन्दप्रज्ञस्य वयो मन्दायुषश्च वै । निद्रया हियते नक्तं दिवा च व्यर्थकर्मभिः ॥ ९॥

<sup>1</sup> प्रतिकार्ष इति ख. २ योग्यरूपमिति ३ छम्बमानपादेनेति च. ४ नियमादिकमिति ग. घ. इ. ५ तथापीति क. ग. इ. अन्यनिषेधार्थमिति ख. ग. घ. ७ अक्तिरसस्पर्शामावे इति घ.

१ भक्त्येकभोग्य इति घ. २ अतस्त्रायुःक्ष्येति कः अत्राऽऽयुःक्षयेति ग. ३ इरिलीलामृतवच इति सः ४ यः सत्रायागुरुत इतीति कः स. यो मात्रायागुरत इतीति घ. ५ सत्रिणा इति चेति सः ६ अवतारादिद्वारे इति कः गः घः ७ अदृष्टाद्वेति वः

[ १ स्कं, १६ अ. १३ छो,

मन्दस्येति । मन्दस्य अलसस्य । अनेन कर्माभावः सूचितः । मन्दा प्रज्ञा यस्येति ज्ञानाभावः । मन्दमायुर्यस्येति भक्तयभावः । तस्य नक्तं वयः रात्रिसम्बन्ध्यायुर्निद्रया हियते । दिवा चाऽऽयुर्व्यर्थः कर्मिरिति । अतः सर्वस्याऽप्यायुपोऽन्यत्र विनियोगान्न तेषां सामर्थ्यम् ॥ ९॥

भगवत्कथाश्रयत्वं कलिनिग्रहस्य मत्वा तस्य प्रस्तावनामाह---

280

#### स्त उवाच-

यदा परीक्षित्कुरुजाङ्गलेऽवसत्कलिं प्रविष्टं निजचकवर्तिते । निशम्य वार्त्तामनतिश्रियां ततः शरासनं संयुगशौणिडराद्दे ॥१०॥ खलङ्कतं श्यामतुरङ्गयोजितं रथं मृगेन्द्रध्वजमास्थितः पुमान्। इतो रथाश्वदिपपत्तियुक्तया खसेनया दिग्विजयाय निर्गतः॥ ११॥ भद्राश्वं केतुमालं च भारतं चोत्तरान् कुरून्। किम्पुरुपादीनि सर्वाणि विजिल्य जगहे बलिम् ॥ १२ ॥

यदा परीक्षिदिति । कुरुजाङ्गले देशे हस्तिनापुरेऽवसत्तदा निज्यक्रवर्तिते किलं प्रविष्टं श्रुत्वा शरासनमादद इति सम्बन्धः । वसन्निति पाठे भवतीत्यर्थाद्योजनीयम् । अभूदिति वा । पाण्डवैरेव राज्यस्य साधितत्वान्निष्कण्टके राज्ये स्वयमुपविष्टो नाममात्रेण राजेति हृदये दुःखमासीत् । तत् किल-अवेशे श्रुते विशेषतः शिक्षणं समागतमिति श्रोत्साहो जातः । तथापि राज्येऽधर्मः प्रविष्ट इत्यनैतिष्रिया वार्ता । राजाँज्ञाऽकरणे किर्लस्तत्थयोजकः । तदकरणे त एव मारणीयाः । दैखपक्षपाताभावे इदयप्-र्षकाञ्चोलङ्गनासामध्यीत् । तस्मादैत्यवधे न दोप इति संयुगशीणिडः युद्धशूरः शरासनमाददे द्रादेव तान् मारियध्यामीति । देवाश्वानां दैत्याभिमुखता न सम्भविष्यतीति स्यामतुरङ्गयोजितं रथ-गारुरहे । राजलज्ञापनाय — स्वलङ्कतिमिति । रलादियदितम् । मृगेन्द्रध्वजिमिति स्वस्याऽसा-धारणं चिह्नम् । किटश्च गजरूप इति । गर्दभरूषो वा । सिंहरूपेण भगवता दैलेन्द्रवधादा । प्रमान नित्यसहायश्र्रत्वम् । पुरादिति पाठे नगराद्यद्वार्थमेव निर्गतो न तु विचारं कृतवानिति । दिग्विजये कृतेऽत्यदान्तराठिकं स्वयमेव भविष्यतीति दिग्विजयायेत्युक्तम् । अस्य जम्बूद्वीपाविषत्यम् । तस्य नव खण्डाः । तत्र प्रथमं परितः परिभ्रमणं कृतवान् । तत्र पश्चिमभागे भद्राश्चं नाम वर्षम् । केत्मालं पूर्वमागे। भारतं दक्षिणतः । उत्तराः कुरव उत्तरभागे । अन्ये मध्यस्थाः किम्पुरुपाद्यः । नवखण्डजयं कृत्वा खाज्ञां प्रचारितवान् । तत्र प्रमाणं वर्छि गृहीतवानिति ॥ १० ॥ ११ ॥ १२ ॥

किल्लान्तरालिक इति ज्ञापनार्थे प्रथमं तत्र भगवद्भक्तिः स्थितेति निरूपयति—

तत्र तत्रोपशुण्वानः खपूर्वेषां महात्मनाम् । प्रगीयमानञ्च यशः कृष्णमाहातम्यसूचकम् ॥ १३ ॥ आत्मानञ्ज परित्रातमश्रत्थाम्नोऽस्त्रतेजसः। स्नेहञ्च वृष्णिपार्थानां तेषां भक्तिञ्च केशवे ॥ १४॥ तेभ्यः परमसन्तुष्टः प्रीत्युङजृम्भितलोचनः। महाधनानि वासांसि ददी हारान् महामनाः ॥ १५॥

तम्त्र तम्नेति । यत्रैव गच्छति तत्रैवाऽर्जुनरथस्य गर्ति शुणोति । तत्रत्याः कृष्णं दश्वन्तो माहात्म्ये च गायन्ति। पाण्डवभगवत्सम्बन्धं च जानन्ति । तत्सर्वे गायन्ति। अत एनं परीक्षितं च ते जानन्ति ब्रह्माञ्चतो भगवता परिपालितम् । स्रोहं भक्ति च यावजानन्ति तत्सर्वे गायन्ति । अतः प्रगीयमानं भूजानः संहृष्टस्तेम्यो ददाविति सम्बन्धः । अनेन प्राप्तस्य धनस्य तत्रैव विनियोग उक्तः । मात्सर्या-मावश्व । यथापूर्व धर्मस्थापनं चोक्तम् । मीत्युज्वृन्भितलोचन इति तेषामपराधसहनमपि सूचि-तम् । महामना इति खक्रतार्थता च ॥ १३ ॥ १४ ॥ १५ ॥

सारध्यपारषदसेवनसख्यदौत्य-

वीरासनानुगमनस्तवनप्रणामम्। क्लिग्धेषु पाण्डुषु जगत्प्रणतिं च विष्णो-र्भक्तिं करोति नृपतिश्चरणारविन्दे ॥ १६ ॥

एवं वर्त्तमाने तस्मिन् किञ्चिदाश्चर्य वृत्तं तद्वक्ष्यिति । मध्ये सारध्येति स्रोकः प्रायेण विगीतः । तं केचन श्रुत्वेति पदमध्याहृत्य करोतीति कृतवानित्यर्थे व्याख्याय योजयन्ति । जगत्कर्तृकां प्रणर्ति च श्रत्वेति । जगत्त्रणतस्येति वा पाठः ॥ १६ ॥

एवं कलिकार्यं दूरीकृत्य जगति धर्मं स्थापयित्वा विष्णुमक्तिं च, कलिनिग्रहार्थमाधिदैविकधर्मे उपकारमाह—

तस्यैवं वर्त्तमानस्य पूर्वेषां वृत्तमन्वहम्। नाऽतिदूरे किलाऽऽश्चर्यं यदासीत्तन्निवोध मे ॥ १७ ॥

तस्यैवभिति । एवं वर्त्तमानस्य तस्य सतो निकट एव किश्विजातं तन्निवोधेति सम्बन्धः । वर्तमानस्य नाऽतिद्रे वा । कियापेक्षया देशनैकैट्यम् । काठनैकट्यं तृक्तमेव ॥ १७ ॥

धर्मः पृथिवी च राजानं बोधियतुमेव तादशरूपेण समागतौ खखव्यवस्थामन्योन्यमुखतौ निरूप-यतः । कलिश्वाऽऽध्यात्मिके रूपे निराकृते स्थानं प्रार्थयितुं तद्रुपेण प्रकटः । राजान्वेषणार्थमेव प्रवृत्ती मध्ये मिलितौ । तदाह---

> धर्मः पढेकेन चरन् विच्छायामुपलभ्य गाम्। पृच्छति स्माऽश्रुवदनां विवत्सामिव मातरम् ॥ १८ ॥

धर्भ इति । एकेन पदा चलन् सत्यात्मकेन । अंशतो व्याख्यानं न श्रीतम् । देवता-

शिक्षणसमागतमिति क. ग. २ अनितिप्रियां बातामिति स्त. ३ राहा करणे इति क. ४ कलिस्स्प्रयोजक इति स्त. किल्क्सिलाप्रयोजक इति ग. ५ इयामत्ररगयोजितमिति क. ६ मृगेन्द्रध्वज इतीति क. ख. घ.

<sup>9</sup> देशनैदेशमिति स. २ आध्यात्मिकरूपे इति स. ३ व्यास्यानेनाऽश्रीतमिति क.

रूपत्वाच ने हौिककानुपपत्तिः । पादानां नामतः खरूपतश्च भेदो सुरामेदेन करपभेदेन च व्यवस्था-पनीयः । विच्छायां विवर्णाम् । चरेणः पुरुपाधः सच्छायस्तिष्ठति । तदभावे विच्छाय एव । गां पृथिवीं गोरूपाम् । केचन कृष्याद्यभावाच्छायाभावमाहः । कालेन म्लानां वा । अश्ववदनाम् । अश्रुणि वदने यस्याः । अनेनाऽन्तस्तापा । भूमौ याष्पजलमेव जलं न वृष्टिजलम् । वत्सरहिता गौरिव केवलं पिद्णामुपयोगिनी । तथा पृथिन्यपि मरणार्थमेवोपसुज्यते न जीवनार्थमिति मातुपदं

व्याख्यातम् ॥ १८ ॥

**₹8₹** 

भामयं ज्ञात्वाऽपि व्यवहारानुसारेण पृच्छति--

कचिद्रदेऽनामयमात्मनस्ते विच्छायाऽसि म्लायतेषन्मुखेन। आलक्षये भवतीमन्तराधिं दूरे वन्धुं शोचिस कश्चनाऽम्व ॥ १९ ॥ पादैन्यूनं शोचिस मैकपादमुताऽऽत्मानं वृपलैभेक्षियमाणम्। अहो सुरादीन् हृतयज्ञभागान् प्रजा उतस्विन्मघवत्यवर्षति ॥ २०॥ अरक्ष्यमाणाः स्त्रिय उर्वि वालान् शोचस्यथो पुरुषादैरिवाऽऽत्तीन्। वाचं देवी ब्रह्मकुले कुकर्मण्यब्रह्मण्ये राजकुले कुलाव्यान् ॥ २१ ॥ किं क्षत्रवन्धून् किलनोपसृष्टान् राष्ट्राणि वा तैरवरोपितानि । इतस्ततो वाऽदानपानवासस्नानव्यवायोन्मुखजीवलोकम् ॥ २२ ॥

कचिदिति । भद्रे इति सम्बोधनं परीक्षिद्स्ति पालक इति ज्ञापनार्थम् । यद्यपि वैकुण्ठे मगवद्भार्या त्वं सुखेनें तिष्ठसि तथापि तवाऽऽत्मनः पृथिवीरूपस्याऽनामयं कचित् । रोगस्तु तव नास्ति । आधिः सम्भाज्यते । तदाह । ईपन्ग्ठायता मुखेन यतो विच्छायाऽसि । अतो भवतीमन्तराधि रुक्षये । अन्तरा आधिर्यस्याः सा ताम् । तत्राऽऽधिहेतुनुत्येक्षते । दशेन्द्रियाणि । अन्तःकरणचतुष्ट्यम् । ततश्रतुर्दश शोकहेतुनुस्रेक्षते - दूरे यन्धुमित्यादिना। हे अम्व! दूरे शितं यन्धुं भर्तारं वराहम्। है अम्ब । मां वा पुत्रं शोचिस । शोके हेतः - पादैन्यूनिमिति । आत्मानं शरीरं वा पृथिवी॰ रूपम् । रसोऽत्र शोकंहेतः । ष्ट्रपत्थैः श्रुद्धैः । हतयज्ञभागा देवा वाहवः । मधवत्यवर्षत्यन्नरहिताः प्रजाः पादाः । अरक्ष्यमाणाः स्त्रियो पालाश्च । हे उंर्वि । सन्तोपाभावेन मनोवैक्कव्यम् । मलमोक्षो वा । प्रक्रपाटै राक्षसेतिव आक्तीन पीडितान यालान । वाचं देवीं वेद रूपाम् । चक्षरेपां । कुक्मीण शाहाणकुरु । ब्राह्मणाहिते राजकुरु । कुरुगरयान् ब्राह्मणान् श्रोत्ररूपान् । क्षत्रवन्धून् क्षत्रियाध-मान्। किलनो परम्छानिति सर्वदोपसहितान् घाणरूपान्। तैरवरोपितानि उद्वासितानि राष्ट्राणि। देशा वाग्रुपाः । इतस्ततो विधिनिपेधपरिपालनव्यतिरेकेण । भोजनपानस्थितिस्नानसम्भोगोन्सुखं जीवलोकं बुद्धिरूपम् ॥ १९ ॥ २० ॥ २१ ॥ २२ ॥

एतेषां पूर्वपक्षताऽपि सम्भवतीत्याह---

र्रिकं. १६ व. २८ छो. 🗋

यद्राउम्ब ते भृरिभरावतारकृतावतारस्य हरेर्धरित्रि । अन्तर्हितस्य सारती विस्रष्टा कर्माणि निर्वाणविलम्बितानि ॥ २३ ॥ इदं ममाऽऽचक्ष्व तत्राऽऽधिमूलं वसुन्धरे येन विकर्पिताऽसि । कालेन वा ते विलनां वलीयसा सुराचितं किं हृतम्य सोभगम् ॥२८॥

यहेति । तव म्रिभारावतारणार्थं कृतावतारस्य भगवतो वासुदेवस्य सर्वदुःखहर्तुः हे धरित्रि ! साम्प्रतमन्तर्हितस्य, — तेनैव विस्रष्टा -- कर्माण्युदारचरित्राण्यनधिकारिषु वर्तमानानि निर्वाणार्थं विल-स्वितानि निर्वाणमदत्वा तृष्णीं स्थितानि चित्तरूपाणि,— स्मरन्ती—तानि शोचसि । इदं वक्ष्यमाणं मनलेन तनाऽऽधिमूलम् । तत्र सम्मतिमेवाऽऽचक्त्त । हे वसुन्धरे ! सर्वरतादिसहिते गृङ्गारित्रये । येन रहितेन त्वं विकर्षिताऽसि । तेत्स्वयमेवाऽऽह । यत्क्रिलना कालेन विलना सुरार्चितं तव सौमाग्यं मगवित्थितिरूपं तदय हतिमति । कालेन चिह्नादीनामपि हरणात् ॥ २३ ॥ २४ ॥

तत्र धर्मोक्तं सर्वमेव हेतुमङ्गीकृत्य सर्वेषां मूठं भगवद्गमनमिति यत्रैव तद्राहित्यं तमेव शोचामीत्याह---

#### धरण्युवाच---

भवान् हि वेद तत्सर्वं यन्मां धर्माऽनुष्ट्छिस । चतुर्भिर्वर्त्तसे येन पादैर्ह्योकसुखावहैः ॥ २५ ॥

भवान हि वेदेति । युक्तिरुक्तेन । धर्मस्य ज्ञानमपि प्रमाणम् । उत्प्रेक्षितमपि प्रमितमेव । खात्मनि प्रमितत्वात् । अतस्तदाह - चतुर्भिर्वर्त्तसे येनेति । द्वापरान्ते खमावत एव पादत्रयं गच्छति । तदौठिप त्वं येन भगवता कृत्वा चतुर्भिः पादैर्वित्ते । ते पादाः सर्वसुखद्देतवः । तदमावे सर्वे शोच्याः । भवानिव ॥ २५ ॥

शोके हर्षे च गुणा एव हेतवः । ते च भगवित्रष्टास्तत्सम्बन्धादेवाऽन्यत्र भवन्ति । तेन गुणपान त्रेण रहितं सर्वमेव शोचामीति वक्तं गुणान् गणयति भगवदीयान् सत्यमित्यादिना-

> सत्यं शौचं दया क्षान्तिस्त्यागः सन्तोष आर्जवम् । शमो दमस्तपस्साम्यं तितिक्षोपरतिः श्रुतम् ॥ २६ ॥ ज्ञानं विरक्तिरैक्वर्यं शौर्यं तेजो बलं स्मृतिः। खातन्त्रयं कोशलं कान्तिधैर्यं मादवमेव च ॥ २७ ॥ प्रागल्भ्यं प्रश्रयः शीलं सह ओजो वलं भगः। गाम्भीर्यं स्थैर्यमास्तिक्यं कीर्त्तिर्मानोऽनहङ्कृतिः ॥ २८ ॥

<sup>🧣</sup> नेति नास्ति प. २ चरणे पुरुषस्याऽधरस्याता तिष्टतीति प. ३ पुष्पायभावादिति स. इष्णायभावादिति प. ४ वसेनी किश्मीति स. ५ शोके इति स. ६ हेद्वविसम्दोषाभावेनेति स. ग. ७ एवामिति स.

१ ततः स्वयमेवाऽऽहेति ग. घ. २ तदपीति क.

584

# इसे चाउन्ये च भगवन्नित्या यत्र महागुणाः । प्रार्थ्या महत्त्वमिच्छद्भिर्न वियन्ति स्म कर्हिचित् ॥ २९ ॥

सत्यं यथार्थभाषणम् । द्योत्यं शुद्धत्वम् । दया परदुःखासहनम् । क्षान्तिः कोधप्राधौ चितः संयमनम् । त्यागोऽधिषु मुक्तहस्तता । सन्तोषोऽलम्बुद्धिः । आर्जवमवक्षता । द्यामो मनोतै-श्रह्यम् । दमो वाह्येन्द्रिलनेश्रह्यम् । तपः खधर्मः । साम्यमरिमित्रायभावः । तितिश्वाऽपराधम-हनम् । उपरतिर्छागप्राप्तावौदासीन्यम् । श्रुतं शास्त्रविचारः । ज्ञानमात्मविषयम् । विरक्तिर्वि तृष्णता । ऐश्वर्षं नियन्तृत्वम् । द्यौर्षं सङ्गामोत्साहः । तेजः प्रभावः । वलं दक्षत्वम् । स्मृतिः कर्त्तव्यार्थानुसन्धानम् । स्वातन्त्रयमपराधीनता । कौदीलं कियानिपुणता । कान्तिः सौन्दर्यम् । धैर्यमच्याकुलता । मार्दवं चित्ताकाठिन्यम् । प्रागलभयं प्रतिगातिशयः। प्रश्रयो विनयः। इतिलं सुखभावः। सङ्ओजोबलानि मनइन्द्रियशरीराणां पाटवानि। भंगो भोगासद्वम् । गाम्भीर्यमक्षोत्यत्वम् । स्वैर्यमन्ब्रहता । आस्तिक्यं श्रद्धा । कीर्तिर्यशः । मानः प्ज्यत्वम् । अनहङ्गतिर्गर्वाभावः । अन्ये च ब्रह्मण्यत्वभक्तवास्तर-स्वादयः । नित्याः सहजाः । इमे चाऽन्ये चेति चकारद्वयं संसँगिँदोपनिवृत्त्यर्थम् । महागुणा इति । परमकाष्टापन्नाः । यथा ज्ञानं निरितशयं वलं निरितशयमिति । एकस्मिन्नपि गुणे जाते जगित महत्त्वं ठभते जीवः । तेन विना सर्वथा न महत्त्वम् । भक्तिस्तु भगवदृषेति न तया व्यभिचारः । अत एव सँवेरेते गुणाः प्रार्थ्याः । ते भगवति व्ययमपि न प्राप्तुवन्ति—ईपदपि न क्षीयन्ते ॥ २६॥ २७॥ २८॥ २९॥

एवं गुणनिरूपणस्य प्रयोजनमाद्द-

# तेनाऽहं गुणपात्रेण श्रीनिवासेन साम्प्रतम्। शोचामि रहितं छोकं पाप्मना कछिनेक्षितम् ॥ ३०॥

तेनाऽष्टमिति । सर्वे गुणा एकतः । ठक्ष्मीश्रैकतः । अतस्तां भिन्नतया निरूपयति - श्रीनि-चासेति । भगवित्रर्भमने सर्वे भगवद्वणा ठक्ष्मीम्बद्धणाश्च निवृताः । अतः शोनागीयाह-द्योचामि रहितमिति । किय । तलितयोगिनो दोपाः सर्वे समागता इत्याह—पाप्मना फिलिनेक्षितमिति । सर्वेषां पापानां हेतुमृतेन किलना ईक्षितं दृष्टमात्मीयोऽयमिति ॥ ३० ॥

के तदीक्षिता इत्याकाङ्कायां व्यदुक्ताः सर्व एवेति तान् गणयति-

# आत्मानञ्चाऽनुशोचामि भवन्तञ्चाऽमरोत्तम। देवानृपीन् पितृन् साधून् सर्वान्वणींस्तथाऽऽश्रमान् ॥ ३१ ॥

आत्मानमिति । हे अमरोत्तम देवश्रेष्ठ धर्म । द्वितीयान्तपाठो वा । देवपितृऋपयः ऋणापाकॅरणकर्त्रभावात् । कांळादिधमेहेतूनामभावात्सदाचारा न सन्तीति साधुशोकः । वर्णाश्रमाः । खधर्माभावात ॥ ३१ ॥

अठमेतैर्निरूपितैः । मुख्यतया त्वात्मानमेवाऽनुशोचामीत्याद ब्रह्माद्य इति द्वाप्याम्---ब्रह्माद्यो बहुतिथं यद्पाङ्गमोक्षकामास्तपः समचरन् भगवत्प्रपन्नाः। सा श्रीः खवासमरविन्द्वनं विहाय यत्पादसौभगमलं भजतेऽनुरक्ता ॥ ३२ ॥

( स्कं. १६ अ. ३३ छो. ]

अत्र केचिदिने गुणाः प्राकृतगुणकार्यस्तपा गुणसम्बन्धादेव भगवति वर्तन्ते न सहजा इत्याहुः । ते प्रष्ट्याः कस्ति गुणा इति । सत्त्वादीनामात्मनो वा । आद्ये स्वातन्त्र्यादीनां तदीयत्वे गुणत्वमेव भज्ये र । महालं वा भवेत्। संयोगजलेऽपि प्राप्ताप्राप्तविवेकेन गुणसम्बन्धकृतथेहुणानामेव । उत्पत्तिपक्षस्तु वैना-शिकप्रक्रियाया अनक्षीकाराच घटते । "नित्या" इति वाक्यविरोधश्च । सगुणो भव्यानिति तु पक्षो निसकृतो निसकरिष्यते च । कि.च । यामनुषपति परिहर्त्तु भगवति सत्त्वादीन् कलायति तत्र सत्त्वादेः का शक्तिर्यया मगवदनुषपत्तिमपि द्रीकुर्खुः । अथ यावानर्थोऽस्माभित्रैद्यण्युच्यते तावानगुणेषु मायायां वा मन्यमानाः (?) चेत् " मायेत्यसुरा " इति पक्षं न व्यभिचरेयुरित्यठं विस्तरेण । यह तिथं बहुकालम्। भगवत्यागसा परमानिष्टलं शाधार्थः। तत् किं स्वभावत एव देतुतो वेति विचार्यते । तत्र भगवदीयानां भगवत्यागः सर्वथांऽनर्थाय । तद्येक्षयाऽन्येयां हीनत्वात् । सहातप्रवेशेन सापेक्षत्वाच । द्दीनांपेक्षायां स्वरूपनाशापतिः । अतो भगवदीयानां मध्ये मुख्या छक्ष्मीः स्वतः रुमधीऽपि तत्सा-मध्यं तस्या अकिश्चित्करमिति तन्निर्वाहार्थं च कार्ये कारणे चोदासीना मगवन्तमेव भजते । अन्ये च पुनस्तत्सेवकाः । अहं च सपत्नी । अतो भगवत्यागे महाननर्थ इति वक्तुं छक्ष्म्याः कृत्यमाह । तसा अपि कार्यवृत्तीन्त उच्यते । घदपाङ्गमोक्षकामाः । यस्या लक्ष्म्या अपार्द्गः कटाञ्चस्तस्य मोक्षस्त-स्कामा ब्रह्माद्यः । अत्र कटाक्षपदेन भगवित्रष्टातुरागसहितभगविद्वपयककामभागसहितस्वसमर्पण-भावोद्दिरणसहिताऽईर्रेष्टिरुच्यते । ततन्तम्यां इष्टो भगवान् भगवद्भियकः कामो भगवत्स्नेहो ठ६मीः मृष्टिरिति पत्र पदार्थाः सन्ति । ते हि दुर्लभा एकत्र समुदिताः । अतो रष्टिविषयतासिष्यर्थं भगव-हमपन्नाः भगवति शरणं गताः । भगवन्तं हृद्यं स्थापयित्वेत्यर्थः । तादशाः सन्तर्स्तपः कुर्वन्ति । एतादशाः कटाक्षा लक्ष्म्याः प्रतिक्षणं सङ्खं भैवन्ति । एवं माहातम्ययुक्ताऽपि सा लक्ष्मीश्ररणारिवन्दं भजते । भेगवदत्यांगे तस्येव हेतुत्वात् । तस्या अपि दुर्ठमधरणः । सेवार्थमेव चरणप्राप्तिस्तु सुतरां हुर्लभा । एवं तस्याः कार्यमुक्त्वा कारणपरिलागमाइ—स्ववासमरिवन्द्वनं विधायेति । शतांशे-नाऽप्येन्यासक्ती चरणसेवा दुर्छभेति स्वस्य जन्मस्थानमप्यरिवन्दवनं विद्वाय । वनगरेन चाऽसेव्यत्वं स्चितम् । चरणसीभाग्यं भजते । भक्तिनिष्ठा भवतीत्यर्थः । एतावता मम चरणस्थान्मत्सेवां साऽपि करोतीलाई भगवदीयानामुत्तमेति भावः । चरणसौभाग्ये साभिछापा ठक्ष्मीन्तस्प्रावये तत्त्वाय वा । अनुरागेणाऽत्यभीष्टत्वं द्योतयति ॥ ३२ ॥

तन्मयि सर्वत्र श्वितमिल्याह-यस्याऽहमव्जकुलिशाङ्कशकेतुकेतैः श्रीमत्पदैर्भगवतः समलङ्काङ्गी । त्रीनत्यरोचमुपळभ्य ततो विभृतिं लोकान् समां व्यख्जदुत्समयतीं तदन्ते ३३

<sup>-</sup> १ डीशस्यमिति स. २ भगः सीभाग्यास्पद्रवमिति क. प. ३ सांसर्गिकेति घ. ४ ऋणापकरणकर्तृभावादिति ग. दर-गकर्नभावादिति ख. ५ कठादिधमेति ख.

९ प्राकृतकार्यगुणरूपा इति ग. २ सर्वानधायिति ग. ३ दीनापेक्षयेति ग. ४ कार्यकारने वेति ग. ५ शतान्तमुच्यत इति क. स. ग. ६ अपाद्रमिति स. ग. ७ अथरिटिसिति प. ८ तपं कुवंन्तीति प. ९ अवतीति क. स. १० अमवत्पद्त्यावे इति स. भगवत्यांगे इति घ ११ अनासकाविति स.

१ संत. १६ अ. ३६ को ]

फिलिनगह--

परियति । चरणमाहातम्यमुक्तवाऽपि पुनर्भगवद्वहणं भगवताऽपि समळङ्करणार्थम् । स्वरूपतश्चरणो-रूपमाइ—अञ्जल्जाङ्कराकेतुकेतिरिति । भगवचरणे कमठाकृतिरेखा एकदेशस कम-छत्वसम्पादिकाः सन्ति । तेन मकरन्दरूपामृतं तत्र फलं नियतमस्तीति स्चितम् । तत्राऽधिका-रिणो दुर्लभाः सर्वथा दोपरहिताः । तत्सङ्घाते विद्यमानानागसम्भावितम् । तद्र्यं भगवचरणारविन्द एव बजाकारा रेखा वर्तते पापपर्वतानां छेदिका । अतस्तत्सेवायां प्रथमतः सर्वपापक्षयः । किन्न । मुनो-नैश्वत्ये सर्वमेतत्सम्भवति । योगादिना च तत्साधने वहिर्भुखता स्यात् । अतो भगवचरणारविन्द एव सेवकानां मनोवशीकरणार्धमङ्कशाकारा रेखा वर्त्तते । अतो भगवबरणारविन्दमाहारम्यादेव तत्सेवकानां ततो मनो न गच्छति । नाऽपि मार्गविरोधेन । नन्वेतत्सर्वे भजनानन्तरं भवति । भजने प्रवृत्तिरेव दुर्लमा । कालकर्मखनावेय्यो भयसम्मवात् । सर्वदा जीवानां भीतःवान्न कापि खास्थ्यमित्याश्रद्धा भगवचरणारविन्द एवाऽभयपताकालक्षणा रेखा वर्ततेऽत्राऽऽगमनमात्रेणेव न फुतश्चिद्भयमिति स्चिका। एतान्येव केतानि चिह्नानि येपाम्। ठक्ष्मीश्चाऽपि तत्र । तत्सक्षे कटाक्षा महादियथ । तदाह—श्रीमत्पदैरिति । अत्राऽऽगतस्याऽन्यथामावन्यावृत्त्यर्थमाह— 'सगवत इति । सम्यगळङ्गतान्यङ्गानि यस्याः । वैष्णवानां चकादिचिद्धेरेवे सम्यक्तम् । भगवचरणारिवन्दस्पर्शे सात्विकभावेन तदंशे खेदाद्रेखासहितचरणाभिव्यक्तिः स्फुटा । एवमठङ्करणस-हिता ठोकत्रयस्य चाऽन्येषां च त्रिलयुक्तानामनटङ्कतत्वाद्रत्यरोचमतिकम्य कान्तियुक्ता जाता । किय । भगवतोऽपि विभृतिमुपलभ्य । भगवानपि मयि शेत उपिशति भुक्के कीडत्यैश्वर्य च करोति । एवं पूर्वसर्वसौभाग्ययुक्तां तां मामिदानीं व्यम्जत् । त्यागे हेतुः—उत्स्मयतीिमिति । भूमिष्टानी पादवादीनां मूस्युत्पन्नान्नभोजनेन गर्वदर्शनात्कारणगर्वानुमानम् । अन्नेनैव सर्वभावानागुद्भवात् । भतस्तदन्ते उत्स्मयनाञार्थं मां व्यग्जदित्वर्थः ॥ ३३ ॥

एवं मूलभूतागुपपर्वि श्लोकद्भयेनोक्त्वा लौकिकीगुपपर्वि श्लोकद्भयेनाऽऽह—

यो वै ममाऽतिभरमासुरवंशराज्ञामक्षोहिणीशतमपानुददात्मतन्त्रः।
स्वां दुःस्यमृनपदमात्मिन पौरुपेण
सम्पादयन् यदुपु रम्यमविश्रदङ्गम्॥ ३४॥

यो वै ममेति । ममाऽतिभाररूपमक्षौहिणीशतमपानुदत् । भृम्युत्पन्नानां तर्द्वारत्वे हेतुः—आसु-रेति । वंशपदेन तेषां गोत्राण्यत्र सन्तीति ज्ञापितम् । त्यस्य साधनापेक्षाभावायाऽऽह—आतमतन्त्र इति । अनेन यादवरूपभारेहरणमपि स्चितम् । वःसोपकारमप्याह—त्वां दुःस्यमिति । रोगादि-व्याप्तिवद्धर्मव्यात्या दुःस्वता । जनपदत्वं काठात् । आत्मिनि पौरुषेणोति । स्वयमन्तः प्रविश्य स्वपौरुषेण गतानंशान् सम्यवसम्पादितवानित्युक्तम् । त्वां सम्पादयन्निति सम्बन्धः । त्वं हि वधमतः पूर्ण इति त्वद्र्यं मद्र्थमेव यदुष्वक्षमित्रमृत् । आवयोरेव रमणयोग्यम् । भगवदीया धर्मात्मानश्च रमन्ते ॥३४॥ का वा सहेत विरहं पुरुषोत्तमस्य प्रेमावलोकरुचिरास्मतवत्गुजल्पैः। स्थेर्यं समानमहरन्मधुमानिनीनां रोमोत्सवो मम यदिविविदक्षितायाः॥३५॥

का चैति । वेखनादरे । या भगविद्वरहं सहेते सा न काऽपीत्यर्थः । पुरुषमाधिवरहोऽपि सोड्रमशक्यः । किं पुनः पुरुषोत्तमिवरह इति । उपकारपक्षो दूरे तिष्ठतु । कामेनाऽपि न विरहसहनित्याह—

प्रेमिति । त्रिभिः ससाधनैः सर्वा एव वशीकृताः सात्विकाः (?) तामसा (?) राजसाः (?) च । तत्र
सात्विकाः प्रेमायठोकेन वशीकृताः । तामसास्तु रुचिरस्मितेन मनोहारिमोहनेन । राजसः तु
पल्युजल्पः मनोहरवापथः । सात्विकेश्यो मिक्तज्ञाने दत्या यशीकृतवान् । तामसेश्यो मोहाभावं वैराग्यं प दत्या । राजसेश्यो युक्तिश्रमाणे दत्या । अत एव मधुमानिनीनां समानं स्वैर्यमहरत् ।
मथुरास्थानां मानिनीनाम् । येन मानेन स्विरीभूताः कामे मार्गे वा । वेदेन ज्ञानेन वा ।
आत्मस्थितिम् । मध्विति भिन्नं वा पदम् । मानिनीनां रसं स्थैर्यादि च । किञ्च । ममाऽपि यदिद्विचि

एवं भगवदिरहेण क्षिप्रयोः संचादे जायँमाने अद्रे श्रुत्वा देवताधर्मसान्निष्यं बुद्धा विश्वामित्र-प्राच्यां कुरुक्षेत्रस्थसरस्वत्यामृपित्वादावस्यकं कर्तुं गत इत्याह—

तयोरेवं कथयतोः पृथिवीधर्मयोस्तदा ।
परीक्षिन्नाम राजर्षिः प्राप्तः प्राचीं सरस्वतीम् ॥ ३६ ॥
तयोरिति । तदा संवादसमनन्तरमेव प्रसिद्धा तयोरितरोभावो सुक्त इति स्चित्म् ॥ ३६ ॥
इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभद्दात्मजश्रीवद्धभदीक्षितविरचितायां प्रथमस्कन्धे थोडशोऽध्यायः ॥ १६ ॥

# सप्तद्शोऽध्यायः।

--- 0181BH

ततः सप्तद्ये धर्मपृथिवीसान्त्वनं विदः। भीतस्य स्थानदानश्च कलेः विक्षा च रूप्यते॥ १॥ प्रथमं मारणे भीतिस्तयोः स्थास्थ्यस्य च क्षयः। अतः सान्त्वनमग्रे च स्थानदानं विचारतः॥ २॥

१ तस्येतीति क. नास्यवेदं घ. यस्येतीत्यादिधरणोत्वर्धमाहेत्वन्ताँऽश एव नास्ति व. १ पुनर्शद्भगवहद्दणमिति क. १ देवेति क. ग. ४ उत्समयन्तीमितीति ल. ग. घ. ५ उद्रावनादिति क. ६ तद्रारकत्वे इति क. ख. ७ भूभारेति क. ८ अधर्मप्रात्येति क. घ. स. ९ दुःस्थानामिति. ख.

१ सहते इति ख. घ. २ अकामेनावि विरहासहनमिति घ. ३ कर्मनार्गे नेति ख. ४ झायमाने इति ग. घ. ५ विश्वामि-त्रधाची कुरुक्षेत्रस्थामिति घ. ६ त्वित इति क. ख.

विवेत स्थापनायैव धर्मवाक्यं ततोऽस्य हि । सर्वसामध्येसेम्बोधो वैराग्यं वक्तमञ्जतम् ॥ ३ ॥ मृत्तीभृतास्त्रयो राज्ञे खखेदंख्यापनाय तो । वेषान्तरेऽपि तत्पीडाख्यापनाय स मारकः ॥ ४ ॥ सन्धानं वस्तुभृतस्य कृतं तेनाऽस्य च खयम् । कृतं भूमेस्तु हेतूनां शोकस्य विनिवारणात् ॥ ५ ॥

्षं पूर्वाध्यायान्ते पूर्ववाहिन्यां सरखत्यां स्नातुं गत इत्युक्तम् । ततस्तत्र गतोऽधर्मे दृष्टवानित्याह —

#### सूत उवाच-

तत्र गोमिथुनं राजा हन्यमानमनाधवत् । दण्डहस्तश्च वृपलं दहशे नृपलाञ्छनम् ॥ १ ॥

नन्नेति । गोमिथुनं मिथुनैवद्भासमानम् । वृषमं गां च । अनाथवत् । द्वितीयार्थे वितः । नाथा-भावयुक्तं वा । भगवतोऽप्रकटत्वात् । खृष्ठं शूद्रम् । महतां व्यक्तिद्रशेनेनैव जातिपरिज्ञानात् । चिह्नानि तु राज्ञः । नृषयः लाञ्छनमिव लाञ्छनं यस्य । एवं पापण्डधर्मे च दृष्टवानित्यर्थः ॥ १ ॥

मिथुनस्य दीनत्वज्ञापनाय वर्णर्यंति घृषमिति द्वाभ्याम् । अन्यथा पक्षपातोऽपि दोपः स्यात् ।

वृपं मृणालधवलं मेहन्तिमव विभ्यतम् । वेपमानं पदैकेन वेपन्तं श्रृद्धताडितम् ॥ २ ॥ गाश्च धर्मदुघां दीनां भृशं श्रृद्धपदाहताम् । विवत्सां साऽश्रुवदनां कृशां यवसमिच्छतीम् ॥ ३ ॥

प्रथमं वृषं वर्णयति—मृणालधयलिमित । अन्जादिवरकान्तियुक्तं श्रेतम् । अनेन रंबभावतः शुद्ध इत्युक्तम् । अन्यानि पन्नाऽङ्गानि विकलानीत्याद्ध । तत्र प्रत्यद्वं वार्धाक्षयः । मेहनं मृत्रणम् । कभिक्षय उक्तः । विभयतिमिवेति भयेन ज्ञानाभाव उक्तः । इवेत्यनुकरणात् । अधवा । मृत्रस्थानातिरिक्तस्थानेम्यो मृत्रमिव निःसरित । तेन रोगः स्वितः । एकेन पदा वेपमानम् । कम्पनं द्विप्रकारम् । पादाभावेन जाङ्येन च । तत्रैकेन पदा हेतुना वेपमानम् । चनुःपेदस्य पादत्रयगमने एक-पादिस्थितौ कम्पो भवत्येव । ज्ञानसहित्रतपःप्रभृतीनामभावात्केवलस्य धर्मस्थितिश्रम्यला भवति । जाङ्येन वेपन्तम् । पदार्थापरिज्ञानेन धर्मकृतिर्नं निःकम्पा । क्राह्मताङित्तिमिति । कालवशेन स्वर्क्तकृक्षभिस्य पापण्डित्वेन धर्मव्यथाजननात्ताडनम् । दण्डेन ताडनं वृपस्य । पदा ताडनं पृथिव्याः । किलिभृमिवधाय तिष्ठति । पापण्डमार्गेश्च धर्मं व्यथयित । दद्य इत्येव सम्वन्धः । गां च वर्णयित । चक्तरमिति । धर्ममिविहोत्रादिकं

दोग्धीति । धर्मदुर्घो (?) मिति पाठे प्रवर्ग्यदुग्धं दोग्धीति । अस्याः पडङ्गविकलल्यमाह । देशा-दिभिः सम्पन्ना मूं: पुष्टो भयति । तदभावे विकला । देशानामुत्तमानां दुष्टस्थित्या नाशादीना । काले-नाऽपि पीडिता । पापण्डेरुपसुज्यमानत्यात् । कलः प्रथमपादत्यात्यदेसेकवचनम् । एवं देशकालदोपी निरूपितौ । विवतसामिति कर्नभावः । वत्साः स्वस्थर्मे मुख्याः पृथुदोहे निरूपिताः । तेपां साम्प्रतमभावः । अत एव साम्ध्रुयदनाम् । अश्रुभिः सहितं वदनं यसाः । अनेन मन्त्राभाव उक्तः । हर्षक्रपास्ते । अपश्चदा अश्रुणि । कृत्रां द्रव्याभावात् । यत्र यज्ञस्तत्र न यज्ञियानि द्रव्याणि । प्रयसमिच्छतीं यज्ञादिषु भागमिच्छन्तीम् । अनेन कर्माभावः । एवमस्याः पडङ्गविकललं स्चितम्। अत्राऽपि पूर्ववत् क्रियासम्बन्धः ॥ २ ॥ ३ ॥

श्रीमद्रालुभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं दृष्ट्वा मारकस्याऽपूर्यत्वात्तं पृच्छति मारयितुम् । अन्यथाऽविचारितकर्नृत्वं स्यात् । अत एव समामग्रीकः पृच्छतीत्याह—

पप्रच्छ रथमारूढः कार्त्तस्वरपरिच्छदम् । मेघगम्भीरया वाचा समारोपितकार्मुकः ॥ ४ ॥

पप्रच्छेति । कार्त्तम्बरेति राजत्वस्यापकम् । कार्तस्याः सुवर्णम् । तस्य पैरिन्छदा यस । अतेन महत्त्वज्ञानात्महसाऽनितकमः स्चितः । मध्यगम्भीरयेति तसानां कृपावर्णणात् । गम्भीरेति शब्दश्रवणेनेव शब्णां मञ्जनम् । एवं वाक्ये दुष्टनिग्रहशिष्टपरिपाठने सुचिते । समारोपितकार्मुकः इति । अष्ठक्तवचनमात्रेणेव परिज्ञातो मारणीय इति ॥ ४ ॥

प्रथमाह करूवमिति द्वान्याम् । अज्ञाननिश्चयभेदात् । अभिक्षेपार्थो वा द्वितीयः ।

कस्त्वं मच्छरणे लोके बलाइंस्यवलान् बली। नरदेवोऽसि वेषेण नटबत् कर्मणाऽद्विजः॥ ५॥ कस्त्वं कृष्णे गते दूरं सह गाण्डीवधन्वना। शोच्योऽस्यशोच्यान् रहसि प्रहरन् वधमईसि॥ ६॥

अहमेत शरणं रक्षको यस्य तारशे ठोके । यळात् । विधिच्यतिरेकेण । अयळात् । अगपुग्तान् दीनान् । चळीत्यनेन आपदभावः स्चितः । चिक्रैरेव परिज्ञायतामित्याशक्काऽऽह । वेर्षणं केवळं नरदेयोऽनि । ने राजा त्यम् । सामध्यभावायंभिष्यभावाय । नटयदिति सज्ञामुपहाराश्ये नादशं रूपं कृत्या भमेन्रश्चायां कर्तव्यायां विपरीतकरणम् । तथाऽपि न भवभीत्याह । कर्मणा अदिज्ञः शुद्धः । न द्वि द्विज्ञा मां पदा नाडयन्ति । अदिज्ञ इत्येनन दिवीयश्चनि जाते कर्तव्याकर्त्तव्यियको भवेत् । तदभावात्यदाऽपि ताडयतीत्यर्थः । तथापि ताडनपरं निर्नर्संयति । कर्सत्विमत्यिक्षेषे । अहमेतादश एवेति चेत् ? कथं कृत्णे अर्जुने च विद्यमाने न प्रकटः । अतो धर्म-

१ सम्बन्धवैराग्यमिति क. सम्बोधवैराग्यमिति ग. घ. २ खलेदाख्यापनाथेति ख. ३ मिधुनीवदिति क. ग. ४ च वर्ण-वदीति ग. ती वर्णयतीति घ. ५ खभावशुद्धयुक्तामिति छ. ६ बाग्नेति क. छ. ७ चतुष्पादस्येति छ.

९ धर्मदुद्दामितीति प. २ दोग्ग्रानि प. ६ दुर्शनि प. ४ कर्नुभावहतिमः ५ वनसमिच्छन्तीति रू. यवधमिच्छन्तीमिति स. म. प. इ. । प्रतीकत्वारम्त्रानुगेश्वी पाउस्तु प्रतिभातीति स एवेह निवेशितः । ६ परिच्छदानीति स. म. प. ७ नेति नाक्षि रू. स. म. ८ सामध्याभागीदिति प. ९ प्रसिद्धवाचिति प.

१ स्कं. १७ अ. १० श्रो.

कत्तीर कारियतिर च प्रचिति त्वं कः । कुल्सित एव । तद्गमनानन्तरमयमद्गित्यागतश्चीरो भवति । ताभ्यां राज्येऽनिरूपणात् । वटाचेद्राजा भवित्मिच्छिस तदा शोच्योऽसि सापराघोऽसि । किय । अज्ञोच्यान् । अनपराधान् । एकान्ते प्रहरन् सुतरां सापराधोऽसि । अतो वधमईसि । नाऽन्यं दण्डमिति भावः ॥ ५॥ ६ ॥

एवं मारियतुं विचारयञ्जराकथनात्सन्दिरथस्तयोः सापराधत्वमाशङ्ग सान्त्वनार्थं पृच्छित-स्वं वा मृणालधवलः पादैन्यूंनः पदा चरन् । वृपरूपेण किं कश्चिदेवो नः परिखेदयन ॥ ७ ॥

स्यं या मृणालध्यात इति । प्राकृतवृषंभाय कान्तियुक्तंश्चन्नता दुर्लगो । एकपदा च गमनम् । अत इदं प्राकृतपशीरसम्भावितमिति कश्चित् देव एव किं भवान् ? न हि पशुरूपा देवा एतारश भवन्ति । तर्हि वृषरूपेण नः अस्मान् खेदयन् कि देवः ? पूर्वमपि श्रृयते शिविष्रभृतिष्वप्यादयो रूपान्तरेण गता इति । कथमयं राजाऽस्मान् ज्ञास्यतीति ॥ ७ ॥

पदा भूस्पर्शान्नाऽयं देव इति निधित्याऽऽह-

340

न जातु कौरवेन्द्राणां दोईण्डपरिरम्भिते। भूतलेऽनुपतन्त्यस्मिन् विना ते प्राणिनां श्रूचः ॥ ८ ॥ मा सौरभेयाऽनुशुचो व्येतु ते वृपलाद्मयम्। मा रोदीरम्ब भइं ते खळानां मयि शास्तरि॥ ९॥

न जात्विति । लक्षतिरेकेणाऽन्योऽस्मद्राज्ये श्रुतो दृष्टो वा न कस्यचिञ्छोकाश्रुणि गृगी पतन्ति । तत्राप्यस्मिन् कारियेन्द्राणां करुवंशराज्ञां दोर्दण्डपरिरम्भिने आठिहिते गत्रे । न हि महाराजीपभुज्यमाना भृः क्रिष्टा भवति । तय तु स्वरूपं न ज्ञायत इति भावः । खेदो वाडनेन विवृतः । नतु राज्ञामेवं कथनमनुचितमित्याशङ्काऽऽह । हे सौरभेष सुरम्याः पुत्र । अनेनाऽस्य मैप्य-मभावो निरूपितो नाऽयं देवो न प्राकृत इति । किन्तु कामयेनुपुत्री वृपभोत्तम इति । अतस्त्यं मा शुचः। ते वृपलाद्भयमपगच्छत् । वृपलं मारियण्यामीति भावः । एवं वृपभयान्त्वनगुक्त्वा सुरभिसान्त्वनमाह---मा रोदीरिति । हे अम्ब ! सर्वदा त्वहुग्धपानान्मातृत्वम् । स्नेहेन वा । ते भद्रम् । मदागमनं तव कल्याणमित्यर्थः । अत एव मा रोदीः । तहींतावरकालं कथं न जातम् ? तत्राऽऽह—मयीति । शास्तरि सति । यदाऽहमस्य शार्सनं करिण्यामि तंदा तत्र भद्रम् । निमित्ताभावातपूर्वं न जातमिति भावः ॥ ८ ॥ ९ ॥

नन्त्रस्मन्निमत्तं त्वया किमर्थ मारणीयः ? तत्राऽऽह---

यस्य राष्ट्रे प्रजाः सर्वास्त्रस्यन्ते साध्व्यसाधुभिः। तस्य मत्तस्य नर्यन्ति कीर्त्तिरायुर्भगो गतिः॥ १०॥

यस्येति । स्वार्थमेवाऽयं मारणीयोऽस्मद्यकारित्वादिति तस्याऽपकारमाह । हे साचि । यस राष्ट्रेऽसाधुभिः प्रजास्त्रस्यन्ते तस्य चत्वारि नश्यन्ति । नाशाननुसन्थाने हेतुमाह—मत्तरस्येति । बलारि गणयति—कीन्तिरिति । भगो भाग्यम् । गतिः परठोको ज्ञानं वा ॥ १० ॥

किय । न केवलमेतदंरक्षणे दोप इत्येतद्रक्षणम् । तथा सित काम्यता स्यात् । किन्त्वेतद्रक्षणं विद्वितमपीति नित्यता । तस्मान्नियतिविधियोधितत्वादेव करिष्यामीत्याह-

एप राज्ञः परो धर्मो ह्यानीनामार्त्तिनियहः। अत एनं वधिष्यामि भृतदुहमसत्तमम् ॥ ११ ॥

एप राज इति । एप इत्यङ्गल्या निर्दिशति । एतादशानां रक्षणं राजः परो धर्मः । प्रजारश्चापे-ध्याऽयमेव परो धर्मो यदात्तीनामात्तिनित्रहः । आर्तेन्यो दानाद्यपेक्षयाऽप्यार्तिनित्रहः परो धर्मः । ततः किस् ? अत आह—अत एनं िमति । स्वयमंपरिपालनार्थमेवैनं विपय्यामि । नतु साक्षाद्ववे अधर्मः । रक्षायां परम्परया धर्मः । तत्कथं हैनिश्यसीत्यत आह्—भृतद्वृहमिति । सर्वेभ्यो मुतेभ्यो हुधतीत्येतद्वथे भृतानां जीवनं भवति । एतदवथे बहूनां मरणम् । अतो ठापवादेकसीव मरणं वरम् । नतु साक्षान्तिपेधविधिविषयोऽयम् । अन्ये तु न स्वकर्नुकहिंसाविषयाः । अतो बहुत्त-मत्रयोजकमित्याराङ्क्याऽऽह — असत्तामिति । न बास वधेऽधमीऽस्ति । दुष्टनिषहादेशिहत-त्वात् । अत ऍतद्वधे त्रयं सिद्ध्यति । दुष्टनियहविधिपरिपालनं भूतिहोहनिषेधविधिपरिपालनमार्ता-नामार्त्तिनिग्रहिविधिपरिपालनं चेति ॥ ११ ॥

सुरभिसान्त्वनिविधम्लावेन तद्वधमुक्त्वा सीरभेयार्थमपि तद्वधो भवत्विति तं पुनः पृच्छति--

कोऽवृश्चत्तव पादांस्त्रीन् सौरभेय चतुष्पद । मा भृवंस्त्वादृशा राष्ट्रे राज्ञां कृष्णानुवर्त्तिनाम् ॥ १२ ॥

कोऽसृश्यदिति। तय त्रीत् पादान् कोऽवृश्यदिष्ठनत्। यथापराधं दण्डः कर्तव्यः । सुरम्यास्ताड-नमात्रमनेन कृतम् । तन्निवारणपूर्वकताङ्गेनाऽपि प्रतीकासे भवति । पाद्वयच्छेदे त्वस्याऽपि पादद्वयं हातथ च्छेत्तच्यः । ततः कथयेलर्थः । चतुष्यदेति सम्योधनादवश्यं पूर्व पादचतुष्ट्यं स्थितमिति ज्ञापितम् । ननु तस्याऽपि पादच्छेदेन मम कः पुरुपार्थः स्यात् ? तत्राऽऽह--मा भ्यन्निति । यथा भवाञ्चातस्तथाऽन्येऽप्यस्मिन् जीवति गा भ्वतित्येतित्ववहः कर्तत्यः। नतु विविधा (१) राज्ये भवन्ति। कोऽयमाग्रहः सर्वथाऽयं मारणीय इति ? तत्राऽऽह—राज्ञां कृष्णानुवर्क्तिनामिति । अन्येषां राज्ये भवन्तु नाम । भगवत्सेवकानां राज्ये न युक्ताः । यतोऽयमत्रत्येः सर्वरेव भगवान् सेव्यः । इन्द्रियविकलास्तु सेवितुं नाऽर्हन्ति । अतम्लाद्या न युक्ताः ॥ १२ ॥

१ प्राकृतदृषभकान्तीस्यादि समलं क. २ युक्तत्वद्युधवेति क. ग. घ. ३ दुर्लगवेति क. ४ महाराजोपयुज्यमानेति ए. ५ मध्यभाव इति खं. मध्यमाभाव इति घ.६ शासनामिति ख.

१ एतदरक्षणदोप इति क. ग. एतदरक्षणादाविति घ. इ. २ अत एवतीति स. ग. ३ इनिष्यामीति ग. ४ एव तद्वथे इति क. ग. घ. ५ आर्तिनिग्रहविधिपरिपालनधेति चकारे पश्चिमवसाय्य इति सुरिमसाय्यकेस्वनतरणान्वियत्वेनेद्रीत्यव्ययस्य सर्वत्र पुस्तकेषु पाठः । भाति त्येवम् ।

💯 वतः सर्वया त्वया वक्तस्यनित्याह—

# आख्याहि वृष भद्रं वः साधूनामकृतागसाम् । आत्मवैरूप्यकर्तारं पार्थानां कीर्त्तिदूपणम् ॥ १३ ॥

आख्याहीति । वृषत्वात्तव नाऽनौचित्यम् । नतु मामस्मदीयान् वा कथिते मारियष्य-तीति ग्रद्धा न विधेयेत्यांह—भद्धं च इति । युष्माकं भद्रमेव । नैन्नस्मिन् जीवति कथं भद्रम् १ सत्रौऽऽह—साधूनामिति । एतस्य शिक्षार्थं दण्डकरणपञ्चेऽपि धर्ममार्गवर्तिनामपराधरिहतानां देहवैरूप्यकरणमतुचितम् । तथांपि मारणे को हेतुः । तत्राऽऽह—पार्थानामिति । पाण्ड-वानामेवाऽयमधिकारी सर्वान् दण्डयतीति लोकापवादजननात्पूर्वसिद्धां निष्कलङ्ककीत्तिं दूपयति । जतो मनतामप्येतदाख्याने कीर्तिस्थापनधर्मो भवति ॥ १३ ॥

मत्त्रतिज्ञा च सिद्धा भवतीत्याह---

जनेऽनागस्यघं युअन् सर्वतोऽस्य च मद्भयम् । अनागस्स्विह भूतेषु य आगस्कृत्रिरङ्कृशः । आहर्त्ताऽस्मि भुजं साक्षादमर्त्यस्याऽपि साङ्गदम् ॥ १४॥

जन इति । अनागिस जनेऽपराधं युक्षन् सर्वतो मंत्रो भयं प्राप्तोति । देहधनैहिकामुिष्मकप्रकारैर्मत्कृतं भयं प्राप्तोति । अस्य च सम्यन्धी पुत्रादिर्भयं प्राप्तोति । प्राप्तोतित्यध्याहाराकरणे योऽनागिस जने अधं युक्षन् भवित तस्य मत्तः सर्वतो भयं भवितीति भवितद्वयमध्याहत्त्व्यम् । वस्तुतस्त्वद्विमात्रं पूर्ववदित्रमश्लोकेनोक्तार्थत्वात् । आख्याते किं करिष्यतीत्याकाङ्कायामाह—अनागस्स्विति । नतु सोऽप्यधिकारी कथं त्वया मारणीयः ? तत्राऽऽह—निरङ्कृदा इति । नियामकरिह्तः । अत एवोत्पथगामी । कथं शर्व्य इत्यपेक्षायामाह — आहर्त्ताऽस्मीति । अमर्त्यसेन्द्रसाऽपि गाहुमुत्पाटयामीत्यर्थः । साक्षादिति । स्वयमेव गत्वा न त्विभचारद्वारा । साङ्गदिमिति ।
अक्षदाद्याभरणैः सहितं सर्वैः पूजिर्तमिषि ॥ १४ ॥

नतु भवानत्र न नियुक्तः । अतो नियोगानुसारेण पाठनं कर्तव्यम् । वयं तु यतः कुतश्चित्त्वद्राष्ट्रे समागताः । न त्वरीया इत्याशक्क्षाऽऽह—

## राज्ञो हि परमो धर्मः स्वधर्मस्याऽनुपाछनम् । शासतोऽन्यान् यथाशास्त्रमनापयुरपथानिह ॥ १५ ॥

राज्ञो हीति । राज्ञो हि धर्मद्वयम् । सहजो धर्मः । अधिकृतश्च । सहजधर्मस्त्वार्त्तार्तिनिग्रहः । स सुख्यः । अन्यस्तु गाणः । तत्र स्वराष्ट्रादिनियमा नास्ति । भार्यामपि मारयन्निवारणीयः । परम-श्रत्तया तृष्णीम्भावः । राज्ञस्त्वशक्तयभावात्से सुख्यो धर्मः स्वधर्मानुपाठनमेव । अन्यान् स्वधर्मरहि- ताननापद्यत्पथाञ्च्छासतः । न तु विरक्तस्य त्यक्तशासनस्य । अतो ममाऽऽर्त्तिहरणं खर्षमः । अतो वक्तव्यमिति ॥ १५ ॥

किलिनग्रहो विहर्मुखेन कर्त्तुमशक्यः । अभगवदीयेन वा । यद्यप्ययमनुभयरूपस्तथाप्यभिमाना-त्तथा भाति । अतोऽन्तर्मुखः कर्त्तव्य इत्यभिप्रायणोत्तरं वक्तुं प्रथमं प्रोत्साहयति भगवदीयत्वज्ञानाय-

#### धर्म उवाच---

एतद्रः पाण्डवेयानां युक्तमात्तीभयं वचः । येषां गुणगणैः ऋष्णो दौत्यादौ भगवान् कृतः ॥ १६ ॥

एतद इति । एतत् परदुःखदूरीकरणं परमकृपाल्द्नां भवतामुचितमेव । आर्चानामभयं यस्मान्ताद्द्यं वचः । यद्यपीदं वचनमभिमानस्चकं भवति तथापि परदुःखनिवारणार्थमुक्तम् । न तु स्वोन्त्कर्षस्यापनार्थम् । कृतिस्त्वयुक्तेवेति भावः । न ह्यन्यपीडया कृतः पदार्थो धर्मो मवति । आर्चिनवारणार्द्र्यं भगवदीयं धर्मं पुरस्कृत्य भगवान् वशो जातः । एतादशा गुणा भवत्यु सदस्याः सन्ति यैः कृत्वा परमानन्दः साक्षात्पुरुषार्थः सर्वप्रमाणार्थः । अनेन प्रान्तत्वमप्याक्षिसम् । अतोऽत्यन्तं विर्मुविधर्मनिष्ठा त्यक्तव्येति भावः ॥ १६ ॥

इति भगवत्परत्वमुपदिश्य धर्मस्रेक्ष्मत्वमुपदिश्रति—

१ स्कं. १७ अ. १८ हो. 1

न वयं क्वेशवीजानि यतः स्युः पुरुषर्षभ । पुरुषं तं विजानीमो वाक्यभेदविमोहिताः ॥ १७ ॥ केचिद्विकल्पवसना आहुरात्मानमात्मना । दैवमन्ये परे कर्म स्वभावमपरे प्रभुम् ॥ १८ ॥

न वयमिति । अयमर्थः । एते त्रयोऽपि पादा आह्त्यैकेनैव न नाशिताः । किन्तु सत्यादिषिः सस्विनृत्या । ते हि धर्मपादोपजीवकाः स्वयं निवर्तमाना धर्मस्वैकैकं पादमादाय निवर्तन्ते । द्वापरे च पैरो धर्मो द्विपदो जातः । प्रमाणानां द्वैराश्यात् । अतो निर्णायेकप्रमाणामावाद्वस्तुतः केनाऽप्यकृतस्वा-स्कालेन मगवता वा कृतत्वात्ताद्वक्सभावधर्मकरणादुत्तरं न घटते । न हि काले वा मगवित वाऽयं किश्चित्कर्द्धे शक्तः । तस्मात्प्रमाणवोधने स्वाधिकारानुसारेण पदार्थान् बुध्वा तथा किरिष्यति । न त्व-कथनं स्पष्टकथनं वा युक्तमिति । हे पुरुपर्षम । "पुरुषत्वे च मां धीरा" इति न्यायेन पुरुषमान्त्रस्वै मगवदृष्टिर्शुक्ता । त्वं तु पुरुपर्षमः । किर्ष्वं । क्रेश्वाज्ञानि पापानि मगवदपराधा वा । तानि कुतो भवन्तीति विचारः कर्तव्यः । पुरुष एव तत्र समवायिकारणमन्तःकरणं वा मृतसंस्कारपश्चे शरीरं वा । निमित्तान्यन्यानि । नियामको विचारणीयः । केन नियमिता सामग्री क्रेशवीजं जन-

१ न विभेयेखाशङ्गाऽऽहेति ६. सः गः घः २ न स्वस्मित्रिति सः इः ३ तदाहेति सः ४ तत्रापीति कः ५ मत्त इति नास्ति सः ६ शिक्यमिति सः क्षम इति घः ७ अमर्स्यस्याऽपीन्तस्याऽपीति सः ८ पूंजितिमितीति गः ९ सम्मुस्तो भर्मे इति सः

९ बहिर्मुखनिष्ठेति थ. २ थर्मसूक्ष्ममिति क. थ. धर्म सूक्ष्ममिति ग. ३ पर इति नास्ति ख. थ. ४ द्विपर इखिप-पाठान्तरतया दश्यते ग. ५ निर्नायकेति क. ६ किबिरिति ख. ७ कर्तव्य इति नास्ति ख.

248

यति । तत्राऽनिश्वये हेतुः । य हि पुरुषो भवति । अन्यस्य नियामकत्वाभावात् । ते च पुरुषाः पत्र व्यष्टिसमष्टिपुरुषकालपुरुषोत्तमाः । तत्राऽनिश्चयः । विचारकस्याऽन्तःकरणस्य वाक्यभेदैर्मोहितत्वात् । बयमिति सर्वेषामेवाऽत्र विचारेऽशक्यता । एकमेव वाक्यं खखबद्धयनुसारेण अनेकथा योजयन्ति । ते वाक्यभेदाः । सर्वत्र च युक्तेः सहायता । वाक्यभेदैर्निर्णीतान् पदार्थानाह । तत्र केचिन्मायावादि-प्रभृतयो व्यष्टिमेव हेतुं मन्यन्ते । तद्र्थं सर्वमेव विकेत्पं मायेत्याच्छादयन्ति । ते विकत्पवसनाः । विकल्पे वसनं येषामिति । विविधकल्पनारूपमञ्चानं वा वसनं येषामिति । ते आत्मानमेव नियामकं मन्यन्ते । "आत्मेव ह्यात्मनो बन्धुरि"ति वाक्यात् । आत्मनोऽपि हेतुलेनं नाऽऽत्मातिरिक्तं कारणं मन्यन्ते । किन्तु आत्मनैव । अन्ये पुनः समष्टिकारणवादिनः पौराणिका ज्योतिश्शास्त्रसहकृताः पुरुषश्चरीरं श्रद्धाण्डं मत्वा तत्र चेष्टारूपश्च कार्लचकं स्वीकृत्य तदवयवैर्नुपादिभिरन्तः स्थितसर्वप-रिज्ञानाद्वहसहितं समष्टिमेव कारणं मन्यन्ते । ततोऽपि पुरुषकारणवादिनः प्रकृत्यिधष्ठातारं पुरुषं मन्यन्ते । सहायभृतच कर्म नियामकत्वेन स्वीकुर्वन्ति । अन्यया प्रकृतिपुरुषयोर्नित्यत्वात्कालस च नि-सत्वादपेक्षान्तराभावे मृष्टिः सान्न साद्धा। अतो नियामकस्य कर्मणोऽपेक्षा। " प्रवुद्धकर्मा दैवेने "ति वाक्याच । यद्यपि कालस्वभावी वर्तेते । तथापि न तयोर्नियामकत्वं सम्भवति । अन्यत्वात्साधारण-त्वाच । तस्मात्कर्मसहितः पुरुषः क्लेश्चबीजहेतुः । अन्ये पुनः कालमेव हेतुत्वेन मन्यन्ते । द्वारत्वेन स्वमावम् । स हि प्रकृत्यादीन् प्रेरयति । स्वभावात्ते परिणमन्ते । स्वभावादेव प्रेरयति । "सुन्तं दुःख-मि"ति कालक्रपस्य भगवतो वाक्याच । यद्यपि पुरुषोत्तम एव सः । तथापि सर्वरूपत्वात्तस्मिन्त्र-करणे कालक्षं ख्यापितवानिति तद्वाक्यानां तच्छेपलम् । "स कालो यदशे लोको वायो-रिव घनाविटिरि"ति वाक्याच । अन्ये तु पुरुषोत्तमं मन्यन्ते । स हि सर्वत्र प्रविष्टः सर्व करोति । कालादिष्यपि स एव प्रविष्टः । यद्यपि कालस्य सर्वप्रभुत्वं तथापि न तस्य स्वतस्तंत् । किन्तु भगव-द्येरणया । अन्यथा तस्य सर्वात्मत्वाभावाद्वेषम्यनैर्घृण्ये प्रसज्ज्येयाताम् । कालात्मनीश्च विवेचनमग्रे

तिईं सर्वत्र प्रविष्टो भगवान् सर्वं कुर्वन् कथं न लक्ष्यते ? तत्राऽऽह---अप्रतक्यादिनिर्वाच्यादिति केष्वपि निश्चयः।

वस्यामः । नियामकत्वमेव तस्य न सर्वत्वमिति च ॥ १७ ॥ १८ ॥

अन्नाऽनुरूपं राजर्षे विमृश स्वमनीषया ॥ १९ ॥

अप्रतक्योदिति । यद्यपि शास्त्रप्रामाण्यादापाततस्तक्येते सर्ववस्तुषु वस्तुस्वरूप इति । तत्त्व-विदस्ते पश्यन्ति । तथापि शङ्क्षेप्राहिकया स्पष्टतया न प्रतक्यीः । तर्हि ज्ञात्रैतेत्कथं नोच्यते इदिमत्य-मिति । तत्राऽऽह-अनिर्वाच्यादिति । शर्करादिमाधुर्यवत्केवलानुभवैकवेद्यं न स्पष्टतया वकुं शक्यम् । विशेषशब्दाभावात्सङ्केताभावाचाऽव्यवहार्यत्वात् । तस्माद्यवि विशेषाकारेण वक्तुमश्र-क्यमुद्रोक्षितुं च तथापि शास्त्रानुभवाभ्यां तन्निश्चयः । तादेशा विरला इत्याह — केदवपीति । अत्र पद्मपश्चेषु यथाधिकारं व्यवस्थात्वा (?) त्तवाऽपि यथाऽधिकारस्तदनुरूपेण व्यवस्थापयेत्याह-अन्नाऽनुरूपमिति । रीजर्षे इति सम्बोधनाद्राजत्वाद्विचारकत्वमृषित्वान्मनत्रद्रष्टृत्वम् । तेन वेदहृदयविचारेण निर्णयं कुर्विति ज्ञापितम् । अत्र सम्मतिनै प्रष्टव्या । एकरूपत्वाभावेन स्वाधिका-रानुसारेण कथनप्रसङ्गात् । अतः स्वमनीपयैव विचारय ॥ १९ ॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं धर्मवाक्यं श्रुत्वा वाच्यवचनवक्तृनिर्धारान् कृतवानित्याह-

## एवं धर्मे प्रवदति स सम्राइ द्विजसत्तम । समाहितेन मनसा विखेदः पर्यचप्र तम ॥ २०॥

एवमिति । न हि धर्मव्यतिरेकेणाऽन्यं एव वक्तुं शक्तः । स च सम्राट् विचारकः । हे द्विज-सत्तमेति सम्बोधनं सक्षेपिकायां संवादार्थम् । तस्यैवं विचार उत्पन्नः । व्यवहारानुसारेण पृष्टे यदयमन्यथोत्तरयति तत्र को हेतः ? अस्मत्यरीक्षार्थ परोक्षेण कथनं स्वस्य वाज्यवहार्यत्वं प्रतारकत्व-मज्ञत्वं वेति । एवं चतुःपक्षविचाराय चित्तं प्रवृत्तम् । तत्र कुशाप्रयुद्धित्वाद्वाच्यवाक्यज्ञानाभावेऽप्य-भिप्रायस्य वक्तश्च निर्दारं शीघ्रमेव कृतवान् । बुद्धिश्च न क्षिष्टा । अस्त यथाकथित्रस्य पक्षास्तविन द्धीरो वा। तथापि घातकोऽयमनेनेवाऽयं ताडितः। तथापि यन्न कथयति व्याजैन चाऽन्यत्कथयत्यतो धर्म एवाऽयम् । पूर्वत्र्यवस्थायाः श्रुतत्वाद्यगनिरूपणप्रस्तावे । अतः स्वप्रयोजनमेवसरं च विचार्य निर्धारितंत्वाचमर्थं पर्यच्छेति ॥ २०॥

तमेवाऽऽह—

#### राजोवाच--

# धर्म व्रवीपि धर्मज्ञ धर्मोऽसि वृषरूपधूक । यद्धर्मकृतः स्थानं सूचकस्याऽपि तद्भवेत ॥ २१ ॥

धर्मे ब्रवीपीति । त्वं तु धर्मः । धर्मञ्जतात् । न ह्यन्योऽन्यस सहस्यं जानाति । हेतोः सह-पासिद्धिमाशङ्का—अयं धर्मज्ञो धर्मवक्तृत्वादिति । किञ्च । वृषरूपधृक् । अटौकिकेषु धर्मस्वैव वृषरूपत्वम् । धर्मकथेकत्वं समर्थयते—यद्धर्मकृतः स्थानमिति। यस्त्वधर्मकृत् तस्य यत् स्थानं नरकादि सुचकस्याऽपि तत् भवेत् । अर्थादर्धर्मस्य । तस्मान्नरकभयाद्धर्मसुक्ष्मदृष्ट्या धर्मे वदतीति धर्मः ॥ २१ ॥

नन्वयुक्तोऽयं विचारेः । वाक्यानां स्वार्थपरित्यागात् । इदानीन्तनमीमांसैकवत् । तस्माद्वाक्यार्थं पुरस्कृत्य विचारणीयमित्याकाङ्कायामाह—

> अथवा देवमायाया नूनं गतिरगोचरा । चेतसो वचसश्चाऽपि भूतानामिति निश्चयः॥ २२॥

<sup>ी</sup> निर्वातार्थानित ख. २ विकल्प्येति घ. इ. ३ नेति नास्ति क. ग. ४ कालचकश्चेति क. ५ बुद्धवादिभिरिति स. ६ स्वमावादेवेति ग. ७ तदिति नास्ति स्न. ८ सर्वमिति स्न. ९ तुर्नास्ति घ. इ. १० श्वन्नमाहिकतयेति क. स्न. ग. ११ हातैः क्यमिति क. स. ग. १२ राजर्व इतीति सर्वत्र पाठो द्र्यते । यपानिवेशन्त प्रतिभाति ।

९ शक्य इति घ. २ प्ररं:शार्थमिति स. ३ वेतीति क. ग. घ. ४ वैव्यवस्थापापू इति सः ५ मनवसरमिति क. ६ निर्धा-रितवानिति स. ग. ७ घर्मकथनत्विति क. ८ अर्थादधर्मः स्वादिति घ. इ. ९ निर्द्धोर इति घ. १० भीमांसकत्वादिति क. ग.

अथवेति । यदुक्तमनेन ने जानीम इति तत्तथैव । "मायां मदीयामुदृश्च बद्तां किं तु दुर्घटिमि"ति वाक्याधुक्तीनामप्रयोजकत्वेन निर्धारसाऽशक्यत्वात् । नतु मायां तत्त्रवृत्तिं वा प्रयमतो विचारयंतु । ततोऽन्यज्ज्ञास्तित्याशङ्काऽऽह । देवमायाया भगवत्सिहिताया भगवत्थे-रिताया भगवज्यकित्वेन तुल्याया वा गितिः प्रवृत्तिर्ने स्वानुभवगुम्या न वेदवाक्यगम्या साधारणान्नाम् । तदाह—भूतानामिति ॥ २२ ॥

एवं धर्मोऽयं पृथिवीयं किलरयमिति त्रितयं निश्चित्य तदनुरूपं कार्यं करिष्यन् धर्माग्रेऽनु-वदति—

#### तपः शौचं दया सत्यमिति पादाः कृते कृताः । अधर्माशैस्त्रयो भग्नाः स्मयसङ्गमदैस्तव ॥ २३ ॥

तपः शौचिमिति । तत्तद्युगानुसारेण धर्मस्य नानारूपत्वात्तदानीन्तनपादान् गणयित । द्वाद्शस्कन्धेऽन्यथा तिरूपणस्य प्रयोजनं तत्रैय वश्येते । तपः कृच्लूदि । शौचं सर्वथा शुद्धताः। तद्धेतुराचारः । दया परदुःसप्रहाणेच्छा । सत्यभाषणं च । एभिश्रतुर्भिधेमी ज्ञायते । प्रयेकं कृतादिषु प्रधानाः । तस्य धर्मस्य प्रतिपक्ष्यधर्मः । तस्याऽपि चत्वारः पादाः । स च गर्दभरूपः । स चैकश्चाकः । धर्मो द्विश्वाकः । प्रमाणप्रवृत्ती धर्मे । अधर्मे तु न प्रमाणप् । निवृत्त्यर्थे परं ज्ञापनमनुवादेन । अन्यथा वाक्यभेदः स्यात् । भूमिः सर्वेकस्य स्थितियोग्या । उभयोर्भृमिसमानपृथुत्वात् । काटस्तूभयसमानः प्रवृत्तिनिवृत्तिभेदेनोभयस्थापकः । युगप्रवृत्तौ धर्म निवृत्तावधर्ममिति । ततः कौठवशात्रीन् धर्मपादान् द्रीकृत्य अधर्मः स्वस्य पादांश्चीन् स्थापयामासेत्याह—अधर्मादौरिति । अधर्मस्य पादाश्चतारो गर्वन् सङ्गमदानृतरूपः । एतेषां दशाविशेषे धर्मप्रवेशादंशपदप्रयोगः ॥ २३॥

कलेदींषं वक्तमाइ---

### इदानीं धर्म पादस्ते सत्यं निर्वर्त्तयेद्यतः। तं जिष्टक्षत्यधर्मोऽयमनृतेनैधितः कलिः॥ २४॥

इदानीमिति। हे धर्म ! इदानीं ते सत्यमेवैकः पादो यतो निर्वर्त्तयेत् खात्मानं नितरां वर्त्तयेत् प्रचारयेत् । त्वां वा । सम्बन्धित्वेनोपस्थितत्वात् । विभक्तित्र्यत्यासे नाऽध्याहारदोपः । तं पादमधंमी जिप्नक्षिति । सत्यहेतुमन्तःकरणं वा । नन्वधमी जिप्नक्षिति । कठेः कोऽपराधः ? तत्राऽऽह—अध-मिंऽयं किलिरिति । अपरिच्छिन्नः कालः । तस्य कृतादिपदप्रयोगोऽवच्छेदेन वक्तव्यः । तत्र स्वस्य खावच्छेदकत्वाभावादन्यस्याऽभावाद्धमीधमीवच्छेदकत्वेन कृतीदिपदप्रयोगः । तत्र केवलधर्मावच्छेदकं दक्तम् । केवलधर्मावच्छेदकः किलः । भागश उभयावच्छेदकं जेता । समश उभयावच्छेदकं द्वापरम् । इति । कालस्य दितीयराशिपरिच्छेदार्थमागमने धर्मीशमप्यतिक्रम्याऽऽगमनादधर्माशमन

वेशः । "ये वै चत्वारः स्तोमाः कृतं तत् । अधे ये पश्च किः सः" इति श्रुतौ स्रोमचतु-ष्ट्यात्मकस्य ज्योतिष्टोमादेः कृतत्वनिरूपणाद्धमीवन्छेदकत्वं कृतस्य । अयं तदितिको यः कालः पैत्रा-लकः संकिः । एतदभावचतुष्टयरूपत्वमितिरिक्तम् । अतः पत्रत्वं "समानस्याऽहः पञ्च पुण्यानि नक्षत्राणी" त्यत्र प्रसङ्गानिर्द्धीतित् । अतो यथाऽऽकाशस्य परिच्छेदको घटादिः । तस्य घटाकाशस्य प्रदर्शने घट एव प्रदर्शते मध्यभागेन तथाऽयं किलित्यर्थः । पूर्वं कृतेन सह समता हीनता च स्थिता । अधुनोत्कृष्टता । पादत्रयप्रवेशान् । तत्रापि सुतराममृतेनेधितः पुष्टः स्वशत्रं धर्मपादं जिद्यक्षति । शतु-श्रेपसाऽरक्षणीयत्वात् । अत एव वेदं उभयोरेव नाम । त्रेता कृतशेषः । द्वापं किलशेषः ॥ २४ ॥

एवं धॅर्मस्य स्वरूपमुक्त्वा भूमिस्वरूपज्ञानमाविष्करोति--

#### इयञ्च भूर्भगवता न्यासितोरुभरा सती । श्रीमदिस्तत्पदन्यासैः सर्वतः कृतकौतुका ॥ २५ ॥

इयञ्चेति । चकागदितिरिक्तः किलः । तस्य विशेषतोऽनिरूपणं चकारेण द्वापितम् । असा गुण-त्रयं दोषत्रयत्र । इयं हि पडंशा । पूर्व भगवता न्यासित उत्तारित उरुः अधिको भारो यसाः । भगवत्कृतोपकारत्वं गुणः । ततः सती भगवदेकिनष्ठा । भगवतेव सांशेरलङ्कृता च । तदाह— श्रीमद्भिरिति । न्यासः स्थापनम् । सर्वतः कृतं कौतुकं यसीम् । अनेन शृङ्गाररसत्वश्री स्वितम् ॥ २५ ॥

दोषानाह--

१ स्तं. १७ व. २७ छो.

# शोचत्यश्रुकला साध्वी दुर्भगेवोज्झिताऽधुना । अत्रह्मण्या नृपव्याजाः शूद्रा भोक्ष्यन्ति मामिति ॥ २६ ॥

शोचनीति । भगवत्परित्यागेन शोको दुर्भगात्वसम्ब्राण्यभोगेन पूर्वावस्थात्याम् । अश्रृणि कलयतीत्यश्चकला । स्वकृतदोपाभावार्थमाह—साध्वीति । भग्याभाव एव त्यागे हेतुः । तदाह—दुर्भगेति । अधुनेति त्यागेनेकट्यं स्चितम् । नतु राज्ञां भगवद्रपत्वाचद्रोगे को दोष इति तत्राऽऽह—अग्रह्मण्या इति । भगवद्रभवेपरीत्यमब्रह्मण्यपदेन स्चितम् । नृपत्वच भाक्तम् । योगाभावात् । शद्राद्वा इति भगवद्विरोधित्वम् । "अस्तर्यः श्रद्धाः श्रद्धाः । ते भोक्ष्यन्तीति श्रोको रोदनच । वनेन सस्य रसाविभीवाभावान्न तेषां भोगः सत्स्यतीति भावः स्चितः ॥ २६ ॥

उपसंहरति-

# इति धर्मं महीश्रेव सान्त्वयित्वा महारथः। निशातमाद्दे खद्गं कलयेऽधर्महेतवे॥ २७॥

इतीति । चकार उक्तसमुबयार्थः । एवकारः किंतिवेधार्थः । महारथ इति निप्रदृसाः

<sup>े</sup> निति नास्तिक. गार विचारयितुमिति सा. घा ३ वश्यतीति सा. ४ परिशापनमिति सा. घा ५ कालवलादिति गा. घा ६ निर्वेत्त्रयेदिति का. ७ तं पादं धर्म इति सा. ८ कृतादिप्रयोग इति सा. गा, घा ९ केवलं धर्मावच्छेदक इति घा, ९० हापः एकालस्पेति का. ९९ अध्मार्शमिति गा. घा

१ श्रथ वे इति म. श्रयसे इति घ. २ त पनात्मक इति ल. ३ धर्म पादमिति ख. ४ धर्मस्य रूपमिति क. म. धर्म खरूपमिति घ. ५ न्यावस्थापनमिति क. ग. ६ यस्या इति क. ग. ७ वकारो नास्ति ख. ८ दुर्भगत्वगिति खः

२५९

ું ફર્સ્તા १७ અ. ૧૦ છો.

मर्थ्यम् । कलेर्देवतात्वाचीक्ष्णखन्नेन शिररछेदनमयुक्तमित्याश्च शाऽऽह-अधर्महेतव इति । अधर्मकेरणाय । निवृत्त्यर्थे चतुर्थी । मशकेम्यो धूम इति वत् ॥ २०॥

च्हदयतया गमने न प्रयोजनं न वा निस्तारः । धर्मवाक्यानां श्रवणात्तदर्थपर्यालोचनया राजन्यमिमानादिः खकुटुम्बमस्तीति ज्ञात्वा स्वनाशभयं परित्यज्य तच्छरणं गत इत्याह—

## तं जिघांसुमभिप्रेत्य विहाय नृपताञ्छनम् । तत्पादमूलं शिरसा समगाज्ञयविह्नलः॥ २८॥

तं जिघांसुमिति । राजचिह्नं छत्रादि । लोके आज्ञापनं त्यक्त्वेत्यर्थः । पादम्लमिति सस्य राजशेषत्वं ज्ञापितम् । शरणागतस्तव सेवक इति । भयविह्नल इति । धर्मश्रेत्यरेयेतदा मार-यिष्यतीति भयम् । कापट्यं वा ज्ञास्यति । चरणपातव्याजेन राजानमपि स्पृश्चति । यन तस्याऽप्यक्रे दुर्बुद्धिरूत्यस्यते । धर्मसान्निध्यादिममर्थे ज्ञास्यतीति भयम् ॥ २८॥

चरणपातानन्तरं यजातं तदाह---

पतितं पादयोवीरः क्रपया दीनवत्सलः। शरणयो नाऽवधीच्छ्रोक्य आह चेदं हसन्निव॥ २९॥

पतितमिति। पादयोरिति गतिनाशः स्चितः। सोऽपि धर्मबुद्धेरुपकाराय भविष्यति। इँहव भगवत्सायुज्यात्। वीर इति स्वधर्मानुसन्धानं न प्रकृतैविचारः। धर्मसान्निष्याद्यादिप्रवेशोऽधर्म-सान्निष्यात्तत्र जातः। तदाह—कृपयेति । इयं दया ठौकिकीत्याह—दीनवत्सरु इति । वत्सं ठातीति पशुः। दीनविषये न विचारः कृत इत्यर्धः। पूर्वजकीतिरक्षार्थं नाऽस्य बुद्धिर्जाता स्वधर्म एव जातेति शारण्य इत्युक्तम्। ठोकापवादभयादिष्। तदाह—श्रोष्य्य इति । इदं वक्ष्यमाणमाह च । अनिष्टं निवर्तितमिष्टञ्च प्रयच्छतीत्यर्थः। इस्मित्रवेति मुखप्रसादो गर्वेठेशसम्बन्धो वा॥ २९॥

कलेः कम्पं दृष्ट्वा कालान्तरे मारियध्यतीति शङ्काऽस्य वर्त्तत इत्यनुमाय तन्निवृत्त्यर्थमाह---

न ते गुडाकेशयशोधराणां वद्धाञ्जलें भयमस्ति किञ्चित्। न वर्त्तितव्यं भवता कथञ्चन क्षेत्रे मदीये त्वमधर्मवन्धुः॥ ३०॥

न ते गुडाके दोति । गुडाका निद्रा तस्या ईशोऽर्जुनः । अनेन मायामोहाभावान्न त्वत्कृतमस्माकं मयमिति स्चितम् । यद्गोधराणामिति । यशोल्जयाऽप्यथमं न करिष्याम इति भावः । सत्यप्र-तिज्ञार्यं वा । अहं तु पौत्र एव । अन्येऽपि ये केचनाऽर्जुनस्य यशोधारकास्तेषामप्यप्रे बद्धाञ्चलेखाव किमपि भयं नास्ति । इन्द्रादिरपि भयजननासमर्थ इत्यर्थः । परमस्मदीया आज्ञा परिपालनीयेलाह— न वर्त्तित्वयमिति । कथञ्चन । केनाऽप्यंशेन । स्वस्य अम्बृद्धीपराज्यमस्पित निरूपयित— क्षेत्रमिति (?) । उत्पत्तिस्थानं वा । अतो यदेव वीजं पतिष्यित तदेवोत्पत्स्यत इति त्वया न स्थात-

९ अधंगकरणायेति सः २ शकतेति सः

च्यम् । तत्र हेतुः — अधर्मयन्धुरिति । अधर्मे निवार्ये देण्डचे शाऽपकारं करिष्यतीति स्चितम् । अत एवेदानी पापण्डिनां निराकर्ते निराकर्तुभयम् ॥ ३० ॥

नतु राज्ञ एतदेव कार्य यत् प्रजाशिक्षणं दण्डश्च । अतो लाभहेतुं मां कुतो निवारयसीत्यत आह---

त्वां वर्त्तमानं नरदेवदेहेव्वनुप्रवृत्तोऽयमधर्मपूगः । लोभोऽनृतं चौर्यमनार्यमंहो ज्येष्टा च माया कलहश्च दम्भः॥ ३१॥

त्वां वर्तमानमिति । यदि राजानस्वया त्यक्ताः स्युस्तदा तेपां लाभो भवेत् । तेपामप्य-धर्मित्वे स्वरूपनाशास्त्रि लाभेन । स्वस्याऽपि तथान्वेनाऽनुमादनादलाभश्च । अत एव नरदेवदेहेषु वर्तमानं त्वामनु अधर्मसमूहोऽपि प्रविष्टः । स च प्रत्यक्षोऽस्मास्वपि वर्तत इतीदमा निर्दिशति । तमध-मैपूगमेव गणयति । नव तस्य प्राणाः । त्वोभः परद्रव्याभिलापः । ततस्तिसद्धर्थमन्द्रतं मिध्येव त्वयेवं कृतमिति वाच्यतापादनादि । प्रतियोगिनो वलवन्ते चौर्यं गुप्तत्या वित्तहरणम् । दौर्वस्ये तु अनार्यं प्रत्यक्षत एव स्नीरत्नादिहरणम् । आर्यविकद्धशीलत्वात्तस्याऽनार्यत्वम् । तस्याऽशक्तौ अंहः अपराधकरणमित्रदाहादि । ततो ज्येष्टा दारिक्षसम्पादनम् । चकारात्स्वस्थाऽपि दारिक्षम् । ततो

वर्षेनचातुरी भाषा । ततः कलहः । पुनर्विश्वासार्थं दम्भश्च । चकारात्कलर्हानन्तरं मारणं

उपसंहरति—

वा ॥ ३१ ॥

न वर्त्तितव्यं तदधर्मबन्धो धर्मेण सत्येन च वर्त्तितव्ये। ब्रह्मावर्ते यत्र यजन्ति यज्ञैर्यज्ञेश्वरं यज्ञवितानविज्ञाः॥ ३२॥

न वर्सितव्यमिति । हे अधर्मबन्धो तस्माद्धेतोर्न वर्सीतव्यम् । अधिकरणस्य तिद्धरोधित्वं प्रकटयति—धर्मणिति । धर्मण कायिकेन । सत्येन वार्षिकेन । चकारान्मानसिकेन । कायवास्त्रानी-भिर्ये धर्मकर्तारक्षेषमेव स्थानयोग्ये । तत्रापि देशविशेषं निर्दिशति—झस्मावर्स्त इति । तद्धि धर्मक्षेन्त्रम् । तत्र यदि निर्देशो धर्म उत्पन्नस्तदाञ्ज्यन्नाऽधर्ममिति नाशयेत् । अतो धर्मक्षेत्रे लया न स्थात-ध्यम् । न च कदाचिद्पि तत्र धर्मश्चन्यता । देवानामिष देवयजनत्वेन निरन्तरं यञ्चसमवात् । तदाह्— धन्न पज्जिति । तत्रापि मुख्यधर्मप्रकारेण यजन्तीत्याह—चज्ञेश्वरमिति । "धज्ञेन पज्ञमण्यजन्त देवा" इति श्रुतिरनुसन्धेया । नन्त्रहमप्येकदेशे स्थास्यामीति चेत् । तन्नाऽऽह— धन्नवित्तानविज्ञा इति । यज्ञवितानो यज्ञविस्तार उवध्यादयः । तत्र विशेषज्ञाः । अनेन त्विष्मप्रवित्ते ततो न करिष्यन्तीति स्चितम् ॥ ३२॥

नतु कि यहैः । ऐहिकेष्टसिद्धिस्त्वयैव कर्तव्या । परलोकस्तु विचारणीयः । तत्राऽऽह—

यस्मिन् हरिर्भगवानिज्यमान इज्यारममूर्त्तिर्भजतां शं तनोति।

कामानमोधान् स्थिरजङ्गमानामन्तर्वहिर्वायुरिवेष आरमा ॥ ३३॥

१ दण्डे इति म. २ एतःकार्यमिति घ. ३ लोभ इति घ. ४ प्रतियोगित इति छ. ५ वश्वने इति छ. वचने इति घ. ६ कळहादमन्तरमिति घ. ७ वाननिकेनेति. इ. म. ६ उवनभ्यादम इति छ. तुष्टवादम हति घ. यस्मिन्निति । यस्मिन् देवयजने हिरिरज्यमान उद्देश्यो यज्ञपुरुषो विष्णुरेव साक्षाद्भगवान् । नन्तु देवा एवेन्द्रवाय्वाद्यस्तवेज्यन्ते । तत्राऽऽह—इज्यात्ममूर्त्तिरिति । इज्यानामात्मा मृतिंशाऽयम् । ततः किमत आह—भजतां दां लनोतीति । भिक्तमार्गानुसार्याधिदैविकयज्ञा एते । तत्र नाऽदृष्ट्रद्वारा फेलं किन्तु प्रीता देवता फलं प्रयच्छतीति । स्वस्योदेश्यस्वाभावाच । भगवत्य तथात्वात् । अतः प्रीतिरेव द्वारम् । आध्यात्मिकेषु चाऽदृष्टद्वारा फलम् । भोतिकेषु भृतसंस्कारद्वारा । सर्वत्र वा भगवान् फलदाता । "फलमत उपपत्तिरि"ति । तदाह—भजेतां चां तनोतिति । धर्मपक्षे विम्तारामावः । अमोषाश्च न कामाः । स्थिरजङ्गमानां च न फलसम्बन्धः । अतो यथावेदं यज्ञकरणमंत्रव फलं च । किच । यज्ञैः सन्तुष्टो भगवान् ज्ञानमपि प्रयच्छित । अन्तर्यदिश्च प्रकेटो भवतीत्याह—अन्तर्विहिरिति । एकस्योभयत्वं सद्दृष्टान्तमाह—चासुरिविति । प्राणवासुश्चदभेदेऽपि यथा पदार्थन्तिकत्वं तथा भगवानन्तर्वहिःपदार्थत्वेन व्यवहियमाणोऽप्येक एवत्यर्थः । ननु दृष्टान्तनेव भगवास्त-याऽस्तु । सर्वत्वात् । अत आह—एष आत्मोति । न प्राणमात्रत्वमस्य । किन्त्वयमात्मा । एप इति भक्त्या स्पुरन्तं भगवन्तं निर्देशित ॥ ३३ ॥

एवं प्राप्तजीवाभयो विशेषं प्रार्थियतुं पुनर्नेम्रभावनां कृत्वा वश्रयितुमारभत इत्याह—

#### सूत उवाच--

परीक्षितैवमादिष्टः स कछिर्जातवेपथुः । तमुद्यतासिमाहेदं दण्डपाणिमिवोद्यतम् ॥ ३४ ॥

परीक्षितैचिमिति । आदिष्ट आज्ञाः । जातचेपथुः । प्रतिज्ञां सत्यां करिष्यतीति इदांनीं गन्तव्यं पततीति च । विरुम्बस्तूष्णीम्भावो वाऽशक्य इत्याह—उच्चतासिमिति । कृतपूर्वापराध-साऽवर्यदण्डकर्नृत्वं ज्ञापयति—दण्डंपाणिमिवेति । सकृद्पराधः सोढेः । अतः परं मारियध्यती त्याह—उच्चतमिति ॥ ३४ ॥

विज्ञापनामाह---

२६०

#### किरुवाच--

यत्र कचाऽथ वत्स्यामि सार्वभौम तवाऽऽज्ञया। लक्षये तत्र तत्राऽपि त्वामात्तेषुशरासनम् ॥ ३५॥ तन्मे धर्मभृतां श्रेष्ट स्थानं निर्देष्टुमईसि। यत्रैव नियतो वत्स्य आतिष्टंस्तेऽनुशासनम् ॥ ३६॥

यश्चेति । हे सार्वभौम । सर्वा मूमिस्तवैव । अहमपि त्वदीयः । अतो मद्धिष्ठितंभूमेरेव त्वमी-श्वर इति ज्ञापितम् । पूर्वमस्माकं स्वातन्त्र्यं स्थितमधुना तवैवाऽऽज्ञा कर्त्तव्येत्याह । अधेति भिन्नंशैकमे । स्वदाज्ञया यत्र क च वत्सामि । मम स्थितौ नास्ति सन्देहः । परं त्वया रोषो न विधातव्यः । जीवता च कचितस्थातव्यम् । जीवनं च त्वयैव दत्तम् । अतः स्पष्टतया त्वदाज्ञाच्यन्रिकेऽपि जीवनरक्षणाद्वत्वाऽऽज्ञा । मत्कार्यदर्शनाग कोधं करिष्यसीत्याह—लक्ष्मय इति । यत्रैव स्थास्थामि तत्रैक त्वामात्तररासनं द्रक्ष्यामि । अतो यत्र स्थित्वा त्वामात्तररासनं न द्रक्ष्यामि तत्स्थानं देहीत्याह—तन्म इति । चातुर्येण प्रार्थितम् । त्वां द्रक्ष्यामि शरासनरिहतम् । अतो महर्शनमात्रेणेव शरासनं त्यक्तव्य-मिति भावः । धर्मभृतां श्रेष्ठेति याचितदानं दत्तपरिपालनं च स्वितम् । यद्यप्यद्वं तत्र स्थान्सामि परं त्वया निर्देष्ट्यम् । त्वदाज्ञ्या चेत् स्थितिनियमेन स्थितिः स्थात् । त्वदाज्ञा च परिपालिता स्थात् । अत्राऽपि वज्ञनम् । "शास्त्रपर्लं प्रयोक्तरी"ति न्यायेन तत्यापं तनैव भविष्यतीति मावः । नियत इति वचनाद्धर्मार्थेष्विप द्याँदिषु मम वास इति ज्ञापितम् ॥ ३५ ॥ ३६ ॥

तत्त्रथैव कृतवानित्याह---

#### सूत उवाच--

### तत्त्रंथाऽभ्यर्थितस्तस्मै स्थानानि कलये ददौ। द्यूतं पानं स्त्रियः सूना यत्राऽधर्मश्चतुर्विधः॥ ३७॥

तस्थिति । अस्याऽवश्यं स्थानं देयम् । अयं चाऽधर्मवन्धः । धूतादिश्चाऽधर्मः । अतः स्थानान्तरे दत्ते तदप्यधर्मस्थानं भविष्यतीति विचार्यं चूतादिकमेव स्थानं दत्तवानिति चूतिमिति । यूतमिति । यूतमिकी । अनार्थानविषयं पानं मदिरायाः । स्त्रियः साधारण्यः । बहुवचनात् । स्ना हिंसा । एतेषु यत्राऽधर्मो भवति तदस्य स्थानम् । न तु स्वभावतः शास्त्रतो वा यत्रैतानि भवन्ति ताँनि किलस्यानानि भवन्ति । किश्च । चतुर्विधोऽधर्मः । "झह्महत्या सुरापानं स्तेयं गुर्वेङ्गनागमः" । स्तेये चूतं प्रविष्टम् । अतो महापातकस्थानभूतम् । एतचतुष्टयं कलेः स्थानमित्यर्थः । किलना से एव गृहीतो य एतानि करोति । यन्नेति पदादधर्मसोदेश्यत्वमेव ॥ ३७॥

ननु मम पत्र स्थानानि श्रुतिबोधितान्यत एकमधिकं देयमित्याकाङ्कायामाइ--

पुनश्च याचमानाय जातरूपमदाद्विभुः।
ततोऽनृतं मदः कामो रजो वैरश्च पश्चमम्॥ ३८॥
अमृनि पश्च स्थानानि ह्यधमप्रमवः किलः।
औत्तरेयेण दत्तानि न्यवसत्तन्निदेशकृत्॥ ३९॥

पुनश्चेति । एकवारं स्थानचतुष्टयं दत्तम् । पुनर्याचमानाय जातरूपं सुवर्णमदात् । स्तेये सामा-न्यत्वेन सुवर्णमागतम् । अधुना सुवर्णस्तेयत्वेन स्वरूपेण स्वर्णं किष्ट्यानम् । नन्वयं महाननर्थः । कथं सुवर्णं तस्मै दत्तवानिति । तत्राऽऽह—विभुरिति । चकारात्स्वतन्त्रतयाऽपितानि स्थानानि याचि-

९ फलन्तीति स. २ यजतामिति क. ३ प्रकाश इति घ. ४ नम्राभावानामिति स. ५ करिध्यतीति स्त. ६ इदानीश्चेति स. ७ अवस्यमिति क. ८ दण्डकर्मृत्वमिति स्त. ९ सोढब्य इति क. ग. घ. ९० भूमेरेवमिति स्त. ९९ भिन्नकमे इति स्त. ग.

<sup>्</sup> ९ त्वदाइया व्यतिरेकेऽपीति क. ग. २ जीवरक्षणादिति सः ३ क्रोअब्रेति कः घ. ४ पूजादिन्ति क. ५ ''अभ्यर्थितस्त्रहा तस्मै'' इति पाठोपलम्भेऽपि प्रतीकप्रहस्य भेदादाधोक्तमेव पाठोऽभ्युपेगः प्रतिभाति । अन्ये तुपलम्भानुरोधारप्रतीकमेव परिवर्त्तयन्ति । तम् युक्तम् । ६ अनाधीनेति सः ७ न तानीति सः ८ स्त्रेयं यूते प्रविष्टमिति मः इः ९ सर्व एवेति क. ग.वः

तानि । एपां स्थानानां पुनः प्राप्तानां न स्वरूपेण स्थानत्वं किन्तु कार्यत इति तानि कार्याणि क्रमेण गणयति—तत इति । यस्माद्धर्म इत्यत्वर्ततेऽतोऽनृतरूपं चृतं मदरूपं पानं कामरूपाः क्षियो रजः क्रोधस्तद्गा स्ना सुवर्ण वैररूपम् । चकारादुभयविधं गृहीतम् । तत् पञ्चमम् । सुवर्णेऽपि वैरं हिंसायां च वैरमिति। एतानि पत्र स्थानानि। अधर्मप्रभवः! अधर्मीत्यादकः। औत्तरेयेण। उत्तरायाः पुत्रेण । अविवेकः स्चितः । तेषु न्ययसदित्यर्थः । तक्षिदेदाकृत् । परीक्षिदाज्ञाकर्ता ॥ ३८ ॥ ३९॥

एवं कलेः स्थानानि निर्दिश्य प्रसङ्गाद्धर्मवर्तिन उपदिशति-

# अथैतानि न सेवेत बुभृषुः पुरुषः कचित् । विशेषतो धर्मशीलो राजा लोकग्रुरः पतिः ॥ ४० ॥

अधेति । अर्नुतादिरूपाण्येतानि न सेवेत । युभूषुः उद्भविष्णुः । कचित् । प्रमादादपि । "पा-दिसकोऽपि दोपः परिष्टरणीय" इति पदार्थाग्रहेण सेवमाने कदाचित्किल्थानमपि सेवेत । ततो महाननर्थो भवेत् । तस्मादेतानि पद्माऽपि दूरत एव परिहरणीयानि कठिस्थानशङ्कया । यत्र पुनर्व्यति-रेकेण निश्वयस्तत्र न विधिर्न प्रतिपेधः । सम्भावितमेतद्राज्ञ इति विशेषाऽऽकारेण निपेधति —विशे-पत इति । धर्मशीलो राजा । तस्याऽधर्मप्रतिपक्षत्वात् । लोकगुरुरन्येग्य उपदेशकर्ता । शिष्याणां त्रदाचारशिक्षणात् । पतिरिति । परिपालकः । राजधर्माः प्रजा इति ॥ ४० ॥

एवं किंठ प्रस्थाप्य राजा यत्कृतवांस्तत्प्रकृतमाइ-

# ष्ट्रपस्य नष्टांखीन् पादान् तपः शौचं दयामिति । प्रतिसन्द्ध आश्वास्य महीश्र समवर्द्धयत् ॥ ४१ ॥

ष्ट्रषस्येति । काठेन धर्मस्य ये त्रयः पादाः पूर्वोक्ता गतास्ताननूच पुनः प्रतिसन्द्धे । सम्यक्स-न्धानं कृतवान् । चतुर्विधमपि धर्मं प्रवर्तितवानित्यर्थः । पृथिव्याः सान्त्वनमाह्-आश्वास्येति । समवर्दयत् । सर्वत्र भक्तिमार्गश्रचारेण कृष्यादिना च । पापण्डद्रीकरणेन च । चकाराद्वर्ममप्य-वर्दयत् ॥ ४१ ॥

तस्य शान्तस्याऽपि कीर्त्यनुभावयोवियमानत्वात् "वर्त्तमानसामीप्ये वर्त्तमानवद्धे "-ति न्यायेन श्रद्धातिशयजननार्थं द्रकथाव्यावृत्तये विद्यमानत्वेन निरूपयति-

# स एप एतर्ह्यध्यास्ते ह्यासनं पार्थिवोचितम् । पितामहेनोपन्यस्तं राज्ञाऽरण्यं विविक्षता ॥ ४२ ॥

स एप इति । भगवत्सायुज्यं प्राप्तस्य सर्वत्र भगवत इव स्फुरणादेप इति निर्देशः । अत एवै-त्रहींदानीमपि पार्थिवोचितमासनमध्यान्ते । जनमेजयस्तत्स्याने तद्ध्यासने नोपविद्यति । स एव भग-बदुपो मूला तत्राऽऽन्ते । हीति सर्वेषां प्रतीतिः । अत एव पार्थिवोचितं राज्ञामुचितमिदानीमध्यथ्यास्त

१ हत. १७ व. ४४ छो. ] इलर्थः । अन्यथा पाथिवोचितमिति व्यर्थे स्थात् । सिंहासनान्तरमेपि नाऽऽध्यास्ते । किन्तु पिता-महन राज्ञा युधिष्टिरेण परित्यागं कृत्वा वनं विविश्वतोपन्यस्तम् ॥ ४२ ॥

ननु विमेनदुपचागदुच्यते १ नेलाइ-

# आस्तेऽभुना स राजर्पिः कौरवेन्द्रश्रियोद्धसत्। गजाह्नये महाराजश्रकवर्त्ती बृहच्छ्रवाः॥ ४३ ॥

आस्तेऽधुनेति । अधुनाऽपि तथैवाऽऽस्ते । नतु देहान्तरं प्राप्य १ नेसाह । सं राजिपः। भं एव राजपिरेव। सादश्यभ्रमं वारयति—कौरवेन्द्रश्चित्योद्धसदिति। कौरवेन्द्राणां श्रियाराजल-क्ष्म्योलसंबंधा भवति तथा । आसनं वा । तत्रापि गजाहये । महाराज इति । राजिश्रया लु**र्टे एव ।** चकं चं वर्त्तपत्याज्ञापयति च । तथैव वृहती कीत्तिर्यस्य । यन्दिभिः स्तूयमानः ॥ ४३॥

एवं भगवत्कृपया भागवतेन चाऽजरामरो ब्रह्ममृत एव भगवानिव रमत इत्युक्त्वा तदिर्देक्षानि-वृत्तये तस्याऽहीकिकमेव रूपमुक्तं न तु हीकिकमित्यभित्रायेणीपसंहरति-

# इत्थम्भृतानुभावोऽयमभिमन्युसुतो नृपः। यस्य पालयतः क्षोणीं यूयं सत्राय दीक्षिताः॥ ४४॥

इत्थम्भृतानुभावोऽयमिति । मृतोऽपि जीवस्तिष्ठति । इत्थम्भृतानुभावः । कठिनियहादिर्व । अभिमन्युस्तत इति महाग्रुस्त्वमुक्तम् । तद्राज्य एव भवद्भिः सत्रमारव्यमित्याह-यस्य पालयत इति । अन्यथा भवन्तोऽपि भागवतश्रवणार्थं गच्छेयुः । संवत्सरदीक्षायाः कृतत्वात् "न कश्चिन्त्रियते ताचिद्"ित वाक्येन नै विरोधः । अग्नीपोमीयप्रभृत्येव हिंसाया विधानात् । क्षोणीं पालयतः सतः । सत्राय सहस्रसंबन्सरायैव । अन्यथाऽत्पराजनि महरकर्मारम्भो न घटते । अनेन कठौ महायागनिषेधोऽपि समर्थितो मवति ॥ ४४ ॥

> इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्धे सप्तदशोऽध्यायः ॥ १७ ॥

१ बम्मादबमेबदुर्विच इति य. २ अनुतीति चः १ अनुतानि स्वाधीति छः ४ तस्यादशतस्यति छः ५ तस्यानि त्रपायनोपविश्वति व.

१ सिंहामनामन्तरमिति प. ३ स राजविरिति नास्ति स. ३ स राजविरेनेति स ४ पुष्ट इति स. ग. ५ नकारी नास्ति इ. प. ६ तिहरसमिति क. घ. ७ मेति नास्ति स. ६ अतुत्यराजनीति स. ६ महायोगनियेथेनापीति क.

# अष्टादशोऽध्यायः ।

अथाऽध्यायद्वयेनाऽस्य वृत्तमुत्तरमीर्यते । शापात्र्रायस्ततो राज्ये शापो वैराग्यबोधकः ॥ १ ॥ सङ्केपकथनं पूर्वे श्रोतृशीत्यनुसारतः। विस्तारोत्तयै तयोः अद्धा श्राघा चाडन्योन्यमीर्यते ॥ २ ॥ तादशं फलवन्नाऽन्यदिति स्थापयितं बिजाते। शापस्तु हरिणा घोक्तस्तक्षंकाग्नेरलौकिकात् ॥ ३॥ ज्ञानिनो देहनाञ्चाय नाऽन्यथाऽसृतवर्षणात् । यादवेभ्यस्तथोत्कर्षः शापमुग्धेभ्य ईर्यते ॥ ४ ॥

एवं तस्य राज्यस्थितिमुक्त्वोत्तरस्थितिं सङ्क्षेपेणाऽऽह—

#### स्रत उवाच—

यो वै द्रीण्यस्त्रविष्ठुष्टो न मातुरुद्रे मृतः। अनुप्रहाद्भगवतः कृष्णस्याऽद्भतकर्मणः ॥ १॥

यो चै द्वीण्यस्त्रेति । येन भगवता पूर्वं संरक्षितस्तेनैवेदानीमुपसंहत इति बोधयति-अद्भ-तकर्मण इति । विष्ठुष्टो न मृतः । अमृतं पीत्वा मृत इति । भगवतः कृष्णस्येति प्रकटाप्रकट-बद्दानामनी । मातुरुदरे न मृतो गङ्गायां तु मृत इति ॥ १ ॥

इंदानी मरणे विशेषसाह—

₹ ६ 8

ब्रह्मकोपोरिथताद्यस्त तक्षकात्प्राणविष्ठवात । न सम्मुमोहोरुभयाद्भगवत्यर्पिताशयः॥ ३॥

ब्रह्मकोपोत्थितादिति । तक्षकोऽप्यदम्बा स्थातुमशकः । ब्रह्माश्रमश्राऽऽगत्य सफ्ठं जात-मिति मधारान्दप्रयोगः । प्राणानां विश्ववो यस्मादिति । निरुद्धानामग्रौ प्रवेशान्महानुपद्भवः । सर्वत्र प्राणा नाऽप्रिं स्पृशन्ति । अत्र स्पशीद्वा विधर्वः । अत एवोरुभयात् । सम्मोहाभावे हेतुः—भग-बत्यर्पिताराय इति । आशयस्य तक्षकाय्रहणार्थे भगवति समर्पणम् ॥ २ ॥

तस्य देहत्यागप्रकारमाह-

उत्सुज्य सर्वतः सङ्गं विज्ञाताजितसंस्थितिः । वैयासकेर्जहाँ शिष्यो गङ्गायां खं कलेवरम् ॥३॥

जन्मु ज्येति । प्रयमतः परित्यागस्ततो गुरुकृपा तस्य सत्तमप्रदायाद्भगवत्खरूपविद्वानं ततो गङ्गायां देहत्याग इति विशेषेण ज्ञाता अजितस्य संस्थितिर्येन । सम्यक् स्थितिन्येवस्या ॥ ३ ॥

कर्य महामये न सम्भ्रम इत्याकाङ्कायामाइ-

### नोत्तमश्लोकवात्तीनां जुषतां तत्कथामृतम्। स्यात्सम्ब्रमोऽन्तकालेऽपि भजतां तत्पदाम्बजम् ॥ ४ ॥

नोस्तमकोकेति । उत्तमश्लोकसीव वार्ता येपाम् । लौकिक्यपि वार्ता येपां मगवत्सम्बन्धिनी । सर्वदा तत्कथामृतं जुपताम् । उपनिवद्धां सद्भिः कथ्यमानाम्(?) । किश्व । भगवत्पदाम्सुजं सेवमाना-नाम् । भ्रमस्त् सन्तिपातकार्यम् । दोषा गुणाश्चैकीमृता यदेकत्वं सम्पर्धन्ते (१) । "सन्निपातस्त्वह-मिति ममेत्युद्धव या मितिः"। व्यवहारश्च सन्निपातः । तेन यावजीवं सन्निपातव्यवहारः । अन्ते-ऽपि तस्कार्य प्राप्नुवन्ति । देहेन्द्रियान्तःकरणेर्भगवदीयंकार्यकरणे पूर्वसन्निपातो निवर्तते । तत्र ठौकिकी वार्ता तामसी । आवश्यकी राजसी । भजनं सात्विकम् । विपरीतं वा । आद्यं मानसम् । "यद्धि मनसा ध्यायती"ति श्रतेः । अतो निरन्तरं कीयेन्द्रियान्तःकरणैः सबीजे दोषे निराकृते त्रयाणां स्वभावपरावृत्तौ स्पर्शमणिस्पर्शेन होहादेरिव सर्वस्याऽसंश्विष्टमगवत्स्वरूपाभिनिवेशात्र अमजनकत्विम-त्यर्थः । यद्यप्यन्तकाले देहेन्द्रियान्तःकरणानां वैक्कत्र्यं सम्भवति तथापि तेषां कालस्य नाऽन्तकत्वम-न्तकंसम्बन्धित्वं वा । अमृतपानेन नित्यत्वादिति भावः ॥ ४ ॥

नन कथं कालनियार्मकत्वं तेषाम् ? तत्राऽऽह—

## तावत्कलिर्न प्रभवेत्प्रविष्टोऽपीह सर्वतः। यावदीशो महानुदर्यामाभिमन्यव एकराट ॥ ५ ॥

ताचत्कलिरिति । तस्य राज्येऽपि कालसम्बन्धो नास्ति । तत्र कथं तदायुषि सम्बन्धः । अधिदेविकत्वादस्य केलेः । नन् गुणानां गुण्यपेक्षया हीनत्वाद्भगवत्कृतं कालं कथमयं निराकृतवा-निर्यंत आह—प्रविद्योऽपीति । मणिना यथाऽशिस्तम्भस्तथा राजनि विद्यमाने कलेः प्रतिष्टम्भः । भगवदीयत्वाविशेषेऽपि कार्यापेक्षया गुणानामुत्क्रप्रत्वात्प्रतिष्टम्भ एव राज्ञा कृतः । न तु स्वदेशादु-रीकरणम् । तदाह—इह सर्वतः प्रविष्टोऽपीति । अनेन कालस देशपरिच्छेदो निवारितः। नर्नु प्रतिष्टम्भोऽपि भगवत्कृते कथं शक्यः ? तत्राऽऽह—ईदा इति । भगवत्प्रवेशादैश्वर्यदानाद्वा ईशलम् । स हि कर्त्तुमकर्त्तुमन्यथा कर्त्त समर्थः । किश्च । भगवता कालोऽप्यिषिकृतो राजा च । तयोः प्रना राजा महान् कृतः। अतः प्रतिबन्धो युक्त एव । किझ । अयं भागिनेयपुत्रो व्यवहारे मान्यः । स त वाहन-ह्माः । अतोऽप्यस्य महत्त्वम् । किञ्च । किष्टः खण्डशः प्रवर्तते देशविषये । अन्येष्वष्टेवर्षेषु त्रेतासगसमः कालो वर्त्तत इति वचनात् । अयं चैकराद्र । अतः खण्डमण्डलाधिपतिर्महार्खण्डमण्डलेश्वरात्प्रतिबद्धो भवत्येव ॥ ५ ॥

<sup>9</sup> ताहरो इति क. २ संस्थापयितुमिति ग.ध. ३ द्विजानिति ख.ग. ४ ताक्षिकाग्नेरिति ग. ५ **३७ इति ख.ग. ६ नात्रीति** घ. इ. ८ इदानीमिति नास्ति ग. ८ विलम्ब इति स.

१ तत्सम्प्रदायादिति घ. २ तत्पदाम्युजमिति ग. ३ सम्पद्यत इति ग. ४ भगवदीयकार्यकारणैरिति इ. भगवदी-यकार्यकरणैरिति छ. ५ वर्तत इति ग. ६ कार्येन्द्रियान्तः करणैरिति स. ग. घ. ७ नान्तस्वमिति स. ८ काक्रनियमकरव मिति स. ग. ९ कालेरिति स. कालस्येति घः काल इति कः १० इत्याद्वेति सः ग. ११ नतु प्रविद्येऽपि वसीकर्त्र कवं शक्य इति घ. १२ अष्टवर्गेष्विति म. १३ महाख्यक्केश्वरादिति क. स. म.

१ स्कं. १८ ज. १० छो. 1

नतु काल एव कलिर्न प्रवृत्त इति कृतो नाऽङ्गीिकयते । "तस्यसे यः क्षणो नीत" इति वाक्यानुरोधात् । सूर्यगत्या गणनायां कालपरिच्छेदे कृतादिव्यवहारः । अतः प्रासिक्न-कोर्त्कर्षन्यायेन तदायुषा भगवता च काल एवोत्कृष्टः कस्मान्नोच्यत इत्याशङ्कचाऽऽह—

## यस्मिन्नहिन यहें व भगवानुत्ससर्ज गाम्। तदैवेहाऽनुवृत्तोऽसावधर्मप्रभवः कलिः॥६॥

यस्मिन्नहृनीति । सत्यमेताभ्यामुर्त्कर्षः कर्त्तं शक्यते । परं न सम्पन्नः । तत्र द्वापरान्ते भगवान-वर्ताणः । किलश्च न प्रविष्टः । तथाच भगवता सूर्यगति रुत्कृष्टेव । अथ प्रचिलते भगवत्युर्क्षर्वकाभावा-त्यरीक्षितश्चाऽनिधकारात्किलिः प्रविष्टः । अतः परं प्रविष्टस्य च्छेदंने मर्यादेव भज्येत । देशाच निराक-रणे पश्चादागत्य पुनस्तावन्तं कालमनुभवेत् । ततश्च कल्क्यवतारकालो बाध्येत । अतो भगवता सहाऽस्य समानवलत्वाभावान्नोत्कर्ष इत्यभिप्रायेणाऽऽह । यस्मिन् दिवसे यस्मिन् क्षणे भगवान् त्यक्त-वास्तदेवाऽयं कलिरनुवृत्तः । तदपेक्षया स्थित एव भगवित प्रचिलते स्वयमुपविष्टः । तस्मिन्नुपविष्ट एव सर्वे अधर्माः प्रवृत्ताः ॥ ६ ॥

ननु तथापि दुष्टत्वान्मारणमेवोचितं निराकरणं वा । भगवांश्व प्रार्थनीयः । सर्वेषां चोपकारः सिन्द्रशतीस्याशङ्कचाऽऽह---

#### नाऽनुद्रेष्टि किं सम्राट् सारङ्ग इव सारभुक्। कुशलान्याशु सिध्धन्ति नेतराणि कृतानि यत्॥७॥

नाऽनुद्रेष्टीति । यद्यपि राजा सर्वं कर्तुं समर्थस्तथापि किलं नाऽनुद्रेष्टि । यद्यपि धर्मो द्रेष्टि । स्वयं तु तमनु न द्रेष्टि । तत्र हेतुः—सम्राहिति । खण्डमण्डलाधिपतीनामन्योन्यद्रेषेऽपि तदनुरोधेन सम्राण्न द्रेष्टि । नन्वधर्मप्रभवत्वाद्युक्तो द्रेषः १ तत्राऽऽह—सार मुगिति । ब्रीहिषु तुषाः सन्तीति ते न निराक्तियन्ते । अपि तु तुपविमोकेन ते भुज्यन्ते । तथाऽयमपि राजा सारमेव भुक्ते । सारत्वं च तदेव यदाऽसारत्वेन (१) वेष्टितो भवति । अतः केनाऽप्यंशेननद्रेष्टि । नतु विषमधुसम्प्रकान्नत्यागव-द्वुणदोषयोस्तुत्यत्वादोषस्य चाऽधिकत्वात्कुतो न त्यागः १ तत्राऽऽह—सारक्त इवेति । सारं गायतीति सारक्तो अमरः । स हि मधुना मत्तो गायति । तत्र केतक्यादिषु बहिःकण्टकवेष्टितेषु मक-रन्दप्राचुर्यात्तत्र रसते । तदेकजीवनत्वात् । तथा च राजाऽपि "कलौ खलु भविष्यन्ति नारायणपरायणा" इति भगवद्वणानां भक्तानां चाऽत्र सुलभत्वात्स्वस्य तदेकजीवनत्वाच भक्तिसिच्यर्थं । अधर्माशनिराकरणं तु प्रतिवन्धेनाऽपि सेत्स्यतीति भावः । किश्व । कृतस्याऽस्य च तुल्यता । तस्मादपि न देष्टीत्याह—कुश्वराज्ञानित । "कृते तारक्षंणिकः (१) पाप (१) स्त्रेतायां द्वादश्वराऽहिन । द्वापरे मासमान्नेण कलौ संवत्सरेण तत्" । तद्वपरीत्येन च धर्मसिद्धिः । तदाह । कुश्वराज्ञानि पुण्याणि । इतराणि पापानि । कृतानीति प्रायेण कलौ संवर्ताति न भवन्तीति ज्ञापितम् । यद्यस्मात्कृतान्येवेतराणि भवन्ति । अतो ठोकोपकारार्थमपि व देषः ॥ ७॥

किश्व । नाऽयं किट्रेंशे प्रवर्तते । किन्तु पुरुषेषु । तत्रापि शालेषु । तत्रापि प्रमत्तेषु । खतः शिक्ष-कत्वेन तस्य स्थितत्वादुपेक्षेव तत्र न द्वेष इत्याह्—

### किं तु बालेषु शूरेण कलिना धीरभीरुणा। अप्रमत्तः प्रमत्तेषु यो वृको नृषु वर्त्तते॥ ८॥

किं तिवति । तुँशब्देन पूर्वपक्षे। देशस्थितिक्सपो निवास्तिः । बालेषु धर्मार्थ प्रवृत्तेषु श्रीष्ठमेव फलसिद्धौ प्रपश्चविलयः स्यात् । धर्मणाऽन्तः करणशुद्धौ ज्ञानोदयेन सर्वत्यागप्रसङ्गात् । अत एव तद्धमंप्रतिवन्धार्थ शरेण । ये तु मोक्षाधिकारिणो धीरास्तेभ्यस्तु विभेति । कित्र । वैराग्यहेतुन्दाऽन्यम् । यतः प्रमत्तेषु अप्रमतः । आगुःक्षयकरत्वात् । अत एव कलावत्याग्रुपो भवन्ति । नतु कथ-भवमस्य स्वभावः १ तत्राऽऽह—यो वृक इति । अयं तु वृकरूपः । स रात्रौ शयानानरिक्षतान् वान्लानेव गृक्षाति । न व्याप्रवत्सर्वभक्षकः । अत एव नं तद्धधार्थ महतां प्रवृत्तिः । एकवचनेनाऽसहायता स्चिता । तत्रापि विशेषः । नृषु वर्तते न नरोत्तमेष्वन्येषु वा ऋषिषु । अत उपेक्षणीय इत्यर्थः ॥ ८ ॥ एवं प्रसङ्गात्कलिस्वरूपं निरूष्य तत्कथामपसंहरति—

#### उपवर्णितमेतद्वः पुण्यं पारीक्षितं मया । वासुदेवकथोपेतमाख्यानं यदपृच्छत ॥ ९ ॥

उपवर्णितमिति । एवं खण्डशो निरूपितस्य प्रकृतोपयोगित्वामावात्पुण्यमित्याह । यथा गङ्गा-स्नानादिकं धर्मस्वयैतदुपाल्यानमपि परीक्षितः सम्बन्धि । कथने हेतुः — वासुदेवकथोपेतमिति । किय । यदारूयानमपृच्छत । ''तत्कथ्यतामि"ति वाक्येन पृष्टत्वादुत्तरं दत्तम् । अन्यया केवलैव भगवस्कथा कथिता स्यात् । ''सोऽहं वः आविष्यामी''ति प्रतिज्ञानात् । कथासङ्क्षेपस्य ॥ ९ ॥

नतु यद्ययुक्तः प्रश्नः साक्षाद्भगवत्कथाया अनिरूपकरवात् । तदा वयं तदैव कथं न निवारिताः । किं प्रासङ्घिकेनेति । तवाऽऽइ---

#### या याः कथा भगवतः कथनीयोरुकर्मणः । गुणकर्माश्रयाः पुन्भिः संसेट्यास्ता बुभूबुभिः ॥ १० ॥

या याः कथा इति । नाऽत्यन्तं कथाऽनुपयोगिनी । भगवत्कथाया आधारत्वात् । उत्तमाश्रयत्वमेवाऽधिकारित्वम् । अतो याः काश्रन कथा भगवतो गुणकमा श्रयाः गुणान् कर्माण चाऽऽश्रित्व
प्रवृत्तास्ताः श्रोतव्याः । तत्र हेतुः—कथनीयोक्षकमण इति । कथनीयानि उरु अधिकानि कर्माण
यस्य । भगवत्कथाया आधिक्यं निरूपकेकथायाः सद्भावे भवति । तदैव भक्तिजनकत्वम् । अन्यथा
सहस्रनामपाठवद्धमीपयोगित्वं स्यात् । कथनीयानि, उरु यथा भवित्तं तथा, कर्माण यस्य । केवलनिर्देशेन भगवत्कर्माणि न कथनीयानि । किन्तु साधारणानि संप्रतिष्ठानि कथनीयानीत्यश्चः । पुर्मिमरिति । स्वतन्त्रेः । तत्रापि बुभूषुमिर्मवितुमिच्छुमिरुद्धविष्णुभिः । धृतसहितस्याऽबसीव पोषकैत्वात् ॥ १०॥

<sup>ी</sup> केंद्रेनेति स्त. २ न स्तरं तु तमनु द्वेधीति यः ३ न तुस्यवेति स्मात् ४ तरक्षणिक इति कः सः.

१ वर्तत इति ख. घ. २ तुशस्त्रे इति छ. ग. ४-३ पूर्वपक्षोदेशस्थितिरूप इति क. घ. ४ प्रमतेष्वयमप्रमत्त इति ख. ग. ५ नेति नास्ति छ. ६ निरूप तस्येति छ. ७ यदारमानमिति ख. ग. घ. ८ आरब्धत्वादिति ख. ९ निरूपकक्ष्यायाँ सद्धावः इति क. १० अवर्ताति ग. घ. ११ सम्प्रतिष्ठानीति ख. १२ पोषकत्ववदिति क.ख.

एवं निवृत्तं स्तं प्रतिबुध्य सर्वे ऋषयोऽभिष्रेतार्थज्ञानार्थं तं प्रोत्साह्यन्ति-

### ऋषय ऊचुः—

# सूत जीव समाः सौम्य शाश्वतीर्विशदं यशः । यस्त्वं शंसिस कृष्णस्य मर्त्यानाममृतं हि नः ॥ ११ ॥

सृत जीविति । ब्राह्मणानां सन्तोपदाने आशिष एव द्रव्यम् । तदाह । हे सृत ! शाश्वतीः समास्तं जीव । ननु भवतां कोपयोगः । तवाऽऽहुः । हे सौम्य ! हे बुध । उत्पत्तिशिष्टं तस्य ज्ञानं चानुयं च । अते बहुकालं त्वजीवनेऽस्माकं महत्कार्थमिति भावः । समाः संवर्तसगन् । द्याश्वतीः नित्याः । त हि व्यक्षो भवन्त्यन्येषां वा नित्यानां पदार्थानाम् । अनेनाऽपरिमितं कालं जीवेत्युक्तं भवति । एवभाशीयोरं हेतुमाहुः । यस्मात्कारणादिशदं कृष्णस्य यशः शंसितः । प्रउपादिशंसनवज्ञदं कर्ममायोपयोगि । हिन्त्समाकममृतं तत् । मरणनिवर्तकं सुखकरं परमानन्दरूषं च । तदर्थ हेतृनाह—विद्यादं पद्याः कृष्णस्य ति । बिशदं निर्मेलम् । विषं द्यतीति वा । संसारप्रवेशं द्रीकरोतीति । अनन मरणं निवर्तितम् । यशश्व सर्वेषां सुखजनकम् । कृष्णश्च परमानन्दः । सदानन्दवाचकत्वात् । "कृष्पिर्भृवाचकः द्याद्यो णश्च निर्वृतिवाचकः । सदानन्दश्च भगवान् कृष्ण इत्यभिधीयते" । अनेन परमानन्दत्वम्॥११॥ परिश्वत्वचात्रश्चात्रश्चात्रश्चात्रश्चात्रभात्रेषाः परिश्वत्वचात्रभावेत्याश्च

क्षाऽऽहुः— कर्मण्यस्मिन्ननाश्वासे घूमधूम्रात्मनां भवान् ।

आपाययति गोविन्द्पादपद्मासवं मधु ॥ १२ ॥

कर्मण्यस्मिन्नित । अस्मिन् यज्ञाख्ये कर्मणि फलनिश्चयाभावात्तदाश्वासो नास्ति । "को हि तहेद्
यच्यमुर्डिमह्नोकेऽस्ति वा न वे"ति— "दिश्वतीकाद्यान् करोती"ति श्रुतः । यथा तज्ञाउसन्देहे सन्देह्वचनमेवमज्ञाऽपीत्यर्थः । अत एव—धूमधूझात्मनाम् । धूमेन धूम आत्मा देहो येपाम् ।
यज्ञकृतो दोषः स्पुटः । गुणस्तु सन्दिग्धः । एतादशे महति कष्टे गोविन्दपादपद्यासवं मशु आपाययति ।
सहस्रसमयागेन कोऽपि रसो नाऽनुगृतः । त्यया चाऽनुगृयते । अतो यागापेक्षया भयानेवाऽऽदरः
णीयः । आ समन्तात् पानं हृदयप्रवेशपर्यन्तम् । गोविन्देति श्रोवृणां रक्षकत्वम् । पादपद्यति
भक्तिमार्गप्रचारः । अनेनाऽग्रेऽपि पानं स्चितम् । आस्मवेति देहविस्मारकम् । अनेन ज्ञानफलमञ्चाऽऽनुपक्षिकमिति ज्ञानादुत्कर्षः स्चितः । मध्यिति मिष्टम् । स्वरूपतोऽपि पययोग्यतोक्ता ॥ १२ ॥
एवं कथायामत्यादरमुक्त्वा तस्मिन्नत्यादरमाह (?)—

तुलयाम लवेनाऽपि न स्वर्गं नाऽपुनर्भवम्। भगवरसङ्गिसङ्गस्य मर्त्यानां किसुताऽऽशिषः ॥ १३ ॥

तुलयामेति । भगवता सह सङ्गो यस्य तादशस्य यः सङ्गस्तसैकदेशेनाऽपि स्वर्गे न तुलयामः । यथा त्वत्सङ्गेन कथामृतपाने सुखं जातं तथा स्वर्गे भविष्यतीति न कल्पयामः । तदाऽसमानसाम्या-पादनेनाऽनादरः स्यात् । स्वर्गो हि "यज्ञ दुःस्वेन सम्भिन्नमि"ति वाक्यादुःस्वासंश्चिष्टः सुखिवशेषः। स च जीवोपभोग्यो जीवात्मानन्दात्रयूनः (१) । तस्यैव जीवावरणनिवृत्तिरूपोऽपुनर्भवः।यतो न पुनर्भव- तीति । स च मानुपानन्द् पेश्वयोत्तमोऽपि बद्यानन्दापेश्वया हीनः । स एव वा । उभययाऽप्यानन्द्रमयस्य भगवतस्तुत्यो न अवित । सङ्घयपा परिमितत्वेन निरूपणात् । अगरिमितो हि भगवदानन्दो विटक्षणश्च । अन्यथा जीवस्य बद्याभावो नोच्येत बद्यम्तस्य वा भगवद्यवेद्यः । न हि रोणमात्रेऽपि पिण्याके भिक्षते मुष्टिमात्रशकरारसानुभवो भवित । बद्योगन्देऽपि बद्यणः पूर्णज्ञान- वितेऽपि सनकादेभगवदानन्दाकाङ्गणात् । अतो भगवता सह स्वर्गापवर्गयोर्ने तुत्यता । साधनपक्षेऽपि न तुत्यता । मुक्तो हि भगवद्याप्ताविधिकारी । " ब्रह्मभूतः प्रद्यान्तात्मे"ति वाक्याद्रस्तोऽपि भिक्त जनयित । भक्ताविदं स्वरूपोपकार्यङ्गम् । अधिकारिनिरूपण्ढारा मोक्षः । " मुक्तानामपि सिद्धानामि " ति वाक्यात्र सर्वे मुक्ता भगवदानन्दं प्राप्तवन्ति । भगवरस- कि सङ्ग्य हेशोऽप्येकदेशोऽपि भगवदानन्दं प्रकटयित । अतः स्वतन्त्रनियतपाक्षिकयोर्ने तुत्यता । क्षान्तस्तुरुयतु नाम । वयं तु न तुरुयामः । मर्त्यानामाशिषः पुत्राद्याशीः ( ? ) । आद्राप इति दितीयाबहुवचनम् । तासां निपेधो होकिकाभिप्रायेण । होकिकानां तत्राऽऽदरविशेषात् । होकिकविदिक्षगार्गापेक्षया पुष्टिमार्ग उत्कृष्ट इत्युक्तं भवित ॥ १३ ॥

श्रीमद्रलुभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं बक्तः श्रोत्साहनमुक्त्वा स्वकीयं रागातिशयं धोतयन्ति-

को नाम तृष्येद्रसवित् कथायां महत्तमैकान्तपरायणस्य । नाऽन्तं गुणानामगुणस्य जग्मुयोगिश्वरा ये भवपाद्ममुख्याः ॥ १४ ॥

को नाम तृप्येदिति। न द्येतारशे अमृते कश्चिनृष्यति। अतृप्तिप्रकारस्तु पूर्व निरूपितः। तस्य रसत्वेऽपीच्छासाधकत्वनिरूपणात् । तेनीपधवन्न तृप्तिद्देतुत्वम् । न केवलं तद्रृपत्वम् । किन्तु रसत्वमपि । अतः स्वस्मिन्नेव रुचि जनयति । यद्यपि साधारण्येन श्रोतृमात्रे रसं जनेयति । तथापि परमसंसाररोगस्याप्तस्याऽन्तःप्रवेशाभावेन सकृदपि रसाज्ञानात्तस्य रुचिर्मा भवतु । यस्तु रसवित् स कथं तुँप्येते (?) त्यर्थः । तत्रापि कथायाम् । कथारसंस्त्वतृप्तिहेतुरुकिऽपि सिद्धः । कमैज्ञानि-ष्टास्तृप्यन्तीति चेत् ? तत्राऽऽह—महत्त्तमैकान्तपरायणस्येति । महत्तमा भक्तिसदितज्ञा-निनः। तेपामेकान्तेन नियमेन परं यदयनमुत्कृष्टं यस्त्राप्तिस्थानम् । फलरूपमिति यावत् । तस्य भगवतः । ययपि केवलकर्मज्ञानिनो रसवित्पदेनीय निवर्तितास्त्रथापि लोकप्रतीत्या साधनत्वेन तेपामपि रसवि-स्यम् । यदा ततोऽप्युत्कृष्टा न निवर्तन्ते फललात्तदा ते तदनुवर्तिनः कथं निवर्तेरन् । अत्र निवृत्तिः केवलं रसाज्ञानादेव । नाऽन्यत इति सिद्धम् । तत्र सम्मतिमाइ (१) — नाऽन्तिमिति । अगुणस गुणानामन्तं परिच्छेदं न जग्मुः । यथा रुचिर्नित्या कथाकृतेव कथायां तथा गुणा अपि न परिच्छिन्नाः । अतो नाऽलम्बुद्धिहेतवः । अपेक्षितात्परिच्छिन्नादेव निर्वेतन्ते । अतः प्रमाणप्रमेययोर्नित्यत्वादपेक्षान्त-राभावास्प्रतिबन्धकाभावाच नाऽलम्बुद्धिः सम्भवतीत्युक्तम् । अंगुणस्य गुणानामिति विरोधाभासे-नाऽसङ्ख्यता स्चिता । यो हि गुणवान् स परिमितगुणो भवति । यथा देवदत्तादिः । अगुणस्य तु गुणाः पर्वताग्रनदीजलवदपरिमिता एव भवन्ति । न च तेऽलीकाः । रसानुभवात् । प्रेक्षावतां च प्रवृत्तेः । न च स गुणवान् । अद्वैतभङ्गापत्तेः । अतो भगवानेव खरूपेणैवाऽविकियमाण एव तास्य-

<sup>ी</sup> खंबासरा इति क. स. घ. २ प्रामादीति ख. प्रीमादीति स. प्रीमादीति प.

१ ब्रह्मानन्दं ब्रह्मणोऽपीति स्त. ग. घ. इ. २ भगवद्गकोऽपीति ग. ३ धोत्रमात्रे इति घ. ४ तृष्यत १ त्वयं इति घ. ५ कथारसस्याऽनृसिद्देत्रिति क. ग. घ. ६ परिवेदमिति इ. ७ निवर्त्तत इति क. ग. घ. ८ अगुनानामिति स. ९ रसानुभावादिति स्त.

ि १ स्तं. १८ व. १६ स्रो.

गुणरूपो भवतीति कारणस्य नित्यत्वाव्यतिक्षणं जायमाना गुणा अनन्ता एव भवन्ति । गणकानां गणनाऽपर्यवसानाचाऽनन्तत्वम् । तदाह-योगेश्वरा इति । अलौकिका भगवद्गणा न लौकिक-प्रमाणगम्या इति तत्रापि न साधारणयोगगम्याः किन्तु भगवद्योगगम्या इति योगेश्वरा इत्युक्तम्। अवो महादेषः । पाद्मो प्रद्धा नामिकमले जातः । तौ मुख्यौ येपाम् । भक्तियोगयोर्भहादेवस्य प्राधान्या-स्प्रथमतो ग्रहणम् । प्रमाणमुख्यतया भवग्रहणम् । प्रमेयमुख्यतया पाद्मग्रहणम् । भवतीति व्युत्पत्याऽ-भिव्यक्तमग्रुक्षं वेदरूपमेव भवस्य रूपमिति । " वेद: शिव: शिवो वेद" इति वाक्यात । भगवन्नाभिकमहोत्पन्नत्वास्त्रेत्वेन तत्वम् ॥ १४ ॥

प्रमाणप्रमेयप्रमाद्रणामानन्त्येन योग्यत्वाहुणान् कथयेत्याहु:---

200

# तन्नो भवान्वै भगवत्प्रधानो महत्तमैकान्तपरायणस्य । हरेरुदाराचरितं विशुद्धं शुश्रृपतां नो वितनोतु विद्वन् ॥ १५॥

तको भवानिति । तव चैतदेव कृत्यम् । यतो भवान् वै निश्ययेन भगवदीयानां मध्ये प्रधानो मुख्यः । प्रधानशन्दः प्रकृतिवाचक एव नित्यनपुंसकः । भगवान् प्रधानं यस्येति वा । किथा । महत-मानां भगवद्भक्तानामेकान्ततः परायणं परमप्राप्यं फलम् । अतस्तवाऽपि महत्त्वसिद्धये भगवद्गण-कयनमावस्यकमित्युक्तम् । कथनक्षेशोऽपि नास्तीत्याह—हरेरिति । भगवद्व्यतिरेकेणाऽपि गुणैरेव सर्वे प्रसार्था दीयन्त इति उदाराचरितमित्युक्तम् । विद्युद्धमिति । युद्धार्थमेव सर्वे प्रयासाः सर्वे च संस्काराः । चरित्रं च विशेषाकारेण शुँद्धिर्यसमादिति । स्वस्य श्रीतत्वमाह—द्राक्षपतामिति । विशेषेण तनीतु विस्तारयतु । प्रार्थनायां छोट् । वक्तृत्वयोग्यतामाह—विद्वन्निति ॥ १५ ॥

एवं सामान्यतः कथनार्थं त्रार्थयित्वा श्रोतव्यं विशेषाकारेण पुच्छति---

# स वै महाभागवतः परीक्षियेनाऽपवर्गाख्यमद्भ्रवृद्धिः। ज्ञानेन वैयासिकशब्दितेन भेजे खगेन्द्रध्वजपादमूलम् ॥ १६ ॥

स वै महाभागवत इति । साधनफलयोर्यत्र न व्यभिचारस्तच्छोतव्यम् । तत्र श्रोतुरधिकारि-विशेषणम् -- महाभागवत इति । भगवद्भक्तो भागवतः । यस्तु भगवता भागवतत्वेन गृहातः स फलमखो महाभागवतः । अखन्तं भगवत्कृपावलोकितः श्रोता मुख्य इत्युक्तं भवति । तस्य तथालं हेतमाह—परीक्षिदिति । "पूर्वदष्टमनुष्यायित्र"ति निरुत्तया परीक्षित्वम् । येनोपदेशन खगेन्द्रध्वजपादमूळं भेजे तत्कथयेत्यग्रेण सम्बन्धः । शास्त्रान्तरे ब्रह्मेति गोक्ष इति यत्स्वरूपं ध्यप-दिश्यते तदेवाऽसम्च्छाखे चरणपीठं वैकुण्डाख्यम् । " तद्विष्णोः परमं पदमि"ति धृतेः । परमभागवतस्याऽपि भगवशरणारविन्दगमने यत् साधनं तदवदयं श्रोतव्यम् । महतामपि येन विना कार्य न सिद्ध्यति तत्साधनं मुख्यमित्यध्यवसीयते । ननु तज्ज्ञानं भविष्यति । तच प्रसिद्धमे-वेति कि कथनेनेत्याशङ्कयाऽऽह-अदभ्रद्यद्विरिति । अनल्पा बुद्धिर्यस्य । पूर्वमेव तस्य बुद्धिः स्थिता । अतो न मुद्धिरूपं ज्ञानं साधनम् । किन्तु वैयासिकशिद्दितन ज्ञानन । तत् ज्ञानं निव्यसिद्ध-मेव । वैयासकिना शुकेन केवलं शब्दितमुचारितं भागवताख्यं ज्ञानं चैतन्यरूपम् । म्यगेन्द्रो गरुडः । स प्वंजे यस्रोति कालिश्रहतां प्राप्तः । "कालात्मकः सोऽथ सुपर्ण आसीदि" ति वावयात्।

"तिबिच्णोः परमं पदिर" ति शुत्यनुरोधेनैतदुक्तम् । म्लपदं पुनरागमनामावाय । "यत्पाद् पूले कृतकेतनः पुमानि"ति वाक्यात् । भुवनाङ्किपात्प्रवेशार्थं वा ॥ १६॥

तत्कथयेत्याहः-

तन्नः परं पुण्यमसंवृतार्थमाख्यानमत्यवृतयोगनिष्टम् । आख्याद्यनन्ताचरितोषपन्नं पारीक्षितं भागवताभिरामम् ॥ १७॥

नन्न इति । इदमाख्यानं सर्वेः श्रोतच्यं धर्मार्थकाममोक्षमक्तिनिष्टेः । तत्र पुण्यत्वाद्वर्मनिष्टेः श्रोत-ाम् । न संवृतोऽर्थो यस्मात् यस्मिन् वा । अस्मिन्न्छूते अर्थोऽपि सिद्धाति । अद्भुतत्वात्कामः । अयद्भता योगनिष्ठा यत्र । अनेन मोक्षार्थिभिः श्रोतव्यमित्युक्तम् । आरव्यानम् । तद्भतान्तप्रतिपा**दक**-इष्ट्सन्द्रभेः । किथ । अनन्ताचरितोपपन्नम् । अनन्तस्य यान्येनन्तान्याचरितानि तैरुपपन्नम् । तम्याऽऽख्यानस्येतानि विधेयविशेषणानि । उद्देश्यविशेषणस्वेऽपूर्वत्वेन कथाक्षेपोऽयुक्तः स्यात् । एवं लया कथितं पारीक्षितमिति प्रसिद्धं मिविष्यति । भागवतानां चाऽभिरामम् । अथवा । पारीक्षितमा-स्यानमित्सुदेर्थयांशः । अन्यद्विधेयम् । भागवता अभितो रमन्तेऽस्मिन्निति वा ॥ १७ ॥

एवं श्रोत्साहितः श्रोदुन्श्रोत्साह्यति —

# सृत उवाच-

अहो वयं जन्मभृतोऽय हा स्म वृद्धानुवृत्त्याऽपि विलोमजाताः। दौष्कुल्यमाधिं विधुनोति शीघं महत्तमानामभिधानियोगः॥ १८॥

अहो इति । अत्र स्वश्चाचा परस्तुत्यर्था । धन्योऽहमितिवत् । अहो ईत्याश्चर्ये । वयमिति श्रापायाम् । जन्मभृतः सफलजन्मानः । अद्यत्यलभ्यलामः । हेत्यद्भुतत्वम् । स्मेति प्रसिद्धे । अकस्मादस्माकं सफलजन्मत्वं वृत्तम्। नद्यसजन्मनः सत्फलं भवति। अतः संजन्मनाऽपि जातमि-त्याश्रर्यम् । न द्यसत उत्पन्नः सजन्मा भवति । न द्येकं यहवः प्रार्थयन्ते सन्तः । अतो बहुना-मुपकारकरणाइ, हुमिर्निक्षितं बहुत्वं वा बहुसमानत्वं या एकस्य जातमिति छाघा । प्रसङ्गाजाते जन्मनि दैववशात्फलसम्बन्धः प्रायेण । "कचित्तरति" कश्चने"ति वाक्यात् । अस्मामिन्तु फठा र्धमेव जन्म धृतम् । स्तत्वामावे इदं नोपपयेतेति । व्यक्तिपे इयं व्यवस्था अधेव जाता न प्रवे कदा-चन । अयमर्थी युक्तया च बाध्यते । अतः समर्तुविसमयजनकः । निन्दितस्योत्तमत्वेन सर्वजनीनत्वम-त्याश्चर्यकरम् । यतो भगवत इव भवैत्कृपया मयि पहुणा जाताः । विठोमजाता अपि । "झान्धण्यां क्षत्रियात्स्तः" । वृद्धानुवृत्त्या एवं जाताः । अतो वृद्धानामनुवर्तनं सर्वपुरुपार्यदायि । किम । दोपोऽपि निवृत्तः । वयं दुम्कुले जाताः कथं भगवत्कृपया सत्कुले भविष्याम इति या मनःपीडा साऽपि निवृत्ता । महत्त्रमौनामाज्ञा अभिषा । नियोगः भगवद्वणाभिषानार्थं नियोगः । स शीव्रमेवा-ऽऽधि विश्वनोति । अतो भवतामनुवृत्तिनियोगी मम सर्वपुरुपार्थसाधकौ जातौ ॥ १८ ॥

१ लजननत्वेनेति क. च. २ उदारचरितमिति ग. ३ ग्रुदमिति क. इ. ग्रुद्धिमिति ग.

१ यान्याचिरतानीति ग. २ उदेशांश इत्युपलच्चेषु पुस्तकेषु पाठः । प्रतिभातस्तु निवेशितः । ३ इत्याधन्वंभिति स. ४ सथन्माऽपीति क. स. ५ निरूपितलमिति स. निरूपितेति ग. ६ चेति क. स, ७ कवन नेतीति क. ८ अत इति खू. ग. प. ६ भगवत्कृपयेति क. स. ६० महला या आहेति क. स. ग.

अतः परमुत्तरे किं भविष्यतीति न जाने । प्रश्नादेवैतिसिद्धिरित्याह— कुतः पुनर्शणतो नाम तस्य महत्तमैकान्तपरायणस्य । योऽनन्तशक्तिर्भगवाननन्तो महद्रुणत्वाद्यमनन्तमाहुः ॥ १९ ॥

कुतः पुनिरिति । तस्य नाम गृणतो दौकंकुल्याधिः कुत्र तिष्ठतीति सम्बन्धः । इदं तु न स्वा-भित्रायेण । अन्यया स्वश्चायां गर्वः स्वात् । अतः केवलं नामोचारणकर्तुः फलमुच्यते कुलरिहताना-मुद्धाराय कुलीनानां गर्वामावाय च । एकवचननिर्देशाच न स्वाभित्रायम् । नाम्नो माहात्म्यमाह--महत्तमैकान्तपरायणस्येति । महत्तमानामपि तन्नामोचारणे खस्याऽभीष्टस्थानत्वान्नामोचारियतुर-पेक्षा मवति । प्रायेणाऽयमस्मदभीष्टं जानातीति । ततस्तेऽप्यतुवृत्ता भविष्यन्तीति भावः । एवं सर्वोपास्यत्वेन नामोचारणमाहात्म्यमुक्त्या भगवन्माहात्म्यमाह कैमुतिकन्यायप्रदर्शनार्थम् । ततो महान्तो नाम मगवानित्युत्तरोत्तरमुत्कृष्टाः । अतम्तन्निष्ठायां तथैव फलमिति ज्ञापनार्थम् । अन्यथा नामोचारण एव शास्त्रं समाप्तं स्थात् । ततश्च भागवतानारम्भः प्रसञ्येत । अतो भगवन्माहारम्यं वदति—योऽनन्तशक्तिरिति । यस नामैतादशं सोऽनन्तशक्तिरिति वक्तव्ये नामपुरस्सरं भगव-न्माद्दात्म्यमुक्तं भविष्यतीति विपरीततथा कथयन्नुत्तरवाक्यगतमेव यच्छव्दं प्रयुक्के । महतो भावो मा-हात्म्यम् । महत्त्वं च देशकालापरिच्छेदेन वस्त्वपरिच्छेदेन च । तद्भगवतस्त्रयं जातं ताँदशम् । शक्तयः खरूपं गुणाश्च । खरूपतः कार्यतः फलतश्च । अतो नवधाऽनन्तत्व भगवति पर्यवस्यति । तदाह-योऽनन्तदाक्तिरिति । सर्वतोऽनन्ताः शक्तयो यस । अनन्ता शक्तिर्यसेति वा । अनन्तेषु शक्तिर्य-स्रोति वा । एवसुत्तरत्राऽपि । भगवांश्वाऽनन्तः । अनेन स्वरूपस्याऽनन्तत्वसुच्यते । न विद्यतेऽन्तो यस यस्माद्यस्मिन्निति वा । तन्निष्ठानामप्यन्ताभावः सूचितः । किञ्च । गुणानां द्विरूपमनन्तत्वम् । मह-स्वेन गुणत्वेन च । गुणाः स्वरूपतोऽनन्ता महत्त्वं चाऽनन्तम् । एकस्मिन्नपि गुणे महत्त्वस्य परिच्छेदो नास्ति । च (१) काराद्भगवत इव गुणानामप्यवान्तरभेदाः । एवमेकेन प्रकारेणाऽपरिच्छेदरूपेण माहात्म्यमुक्तम् । एवं माहात्म्यान्यनन्तानीत्वंिष सुचितम् ॥ १९ ॥

माहात्म्यान्तरं विशेषाकारेण वक्तव्यमित्याकाङ्कायामाह—

एतावताऽलं ननु सूचितेन गुणेरसाम्यानितशायनस्य । हित्वेतरान्त्रार्थयतो विभृतिर्यस्याऽङ्किरेणुं जुपतेऽनभीष्सोः॥ २०॥

एताबताऽलिमिति । सभावतो माहाल्यानि वक्तुमशक्यान्येव । सूचनं परं कर्तव्यम् । अन्यया महाराजाधिराजस्य स्वरूपं स्पष्टतया कथितमपराधाय भवति । स्चनमपि वहु न कर्त्तव्यम् । तदाह । एतावता स्चितेनाऽलम् । एतावदिप स्चनं न कर्त्तव्यमित्यर्थः । निन्दिनि सम्योधनं सम्मत्यर्थन्तनःकरणस्यैव । माहात्म्यरसाभिनिविष्टश्च वदित । माहात्म्यं हि तरतमभावेन निरूपणीयम् । तत्स-जातीयतादशपुरुषसम्भावनायां भवति । तद्भगवित न सम्भवतीत्याह—गुणैरसाम्यानिवद्भायन्तस्यति । गुणैहितुभिः कृत्वा न साम्यमितिशयश्च यस्य । एवं स्वरूपशक्तिभिश्च । तथापि किश्चित्स्यत्यत् इत्याह—हित्वेतरानिति । "तया विना क देवत्विमि"त्यादिवावयन्यायेन लक्ष्मी-स्लकं सर्वम् । विचारिका च सा । एवं स्वरूपतो बुद्धितश्च महती यदि सर्वान् विहाय भगवन्तं भवते

तदा सर्वोत्तमत्वं न विविच्य वक्तध्यम् । सा हि सर्वोत्तमा यदि खतः स्थातुं शक्तयात् किमर्थं भेजेत ? भोगार्थं वा यदि, तदा प्रार्थयतोऽन्यानिष विद्यायाऽनमीप्सुं कयं भजेत ? तत्राप्यनभीष्सोरिङ्करेषुं कथं भजेत ? अतोऽङ्किरणोरिष सा द्याना । तदपेक्षया चाऽन्ये । तस्मान्माहात्म्यनिरूपणं न कर्त्तव्यम् । न हि सर्पपान्मेरुर्महानिति कश्चिद्वदति ॥ २०॥

अस्तु वा प्रकृतिरूपत्वादस्याः स्त्रीत्वाद्वा बुद्ध्यभावः । तथाच महतो विचारपूर्वकं भजनं सूचनार्थं क्क्तव्यमिति चेत् ? तत्राऽऽह-—

अधाऽपि यत्पादनखावस्रष्टं जगद्विरिश्वोपहृताईणाम्भः । सेशं पुनात्यन्यतमो मुकुन्दात्को नाम लोके भगवत्पदार्थः ॥ २१ ॥

अथां प्रिति । यद्यपि विभ्तित्वाहक्ष्म्या न स्नीत्वादिकृतदोपः सम्भवति । युक्तिश्रोक्ता । अथाऽपि "तुष्मतु दुर्जन" इति न्यायेन प्रकासन्तरेण माहात्म्यसूचनं निरूप्यते । त्रया हि महान्तः । बद्धा विष्णू रुद्ध । तत्र बद्धा चरणक्षालनकर्ता । शिवश्ररणोदक्षारकः । अतः परं को महान् भवेत् । तदाह । यत्पादनखावमृष्टमहणाम्भो विरिश्चेन बद्धणोपहृतं समर्पितम् । अर्हणाम्भः पूजासाधनोदकम् । गङ्गेति यावत् । स्वशं महादेवसिहतं जगत् पुनाति । नखावमृष्टमिति भिन्नं वा। तेन बद्धाण्डभेदेन यदा चरणजलमागतमलकनन्दादिरूपं तदिष सङ्गृहीतं भवति । अथवा । भगवदपेक्षया जलस्याऽतिहीनत्वं ज्ञापयि — नखावसृष्टमिति । नखोदकं द्धितिहीनम् । ईशस्य पावित्र्यमग्ने वक्ष्यते । शेषं पुनातीति पाठे भगवद्धतिरिक्तं सर्वमेवाऽऽबद्ध तृणस्तम्वपर्यन्तं पुनाति । नखोदककर्नृकपावनापेक्षा यदाऽन्यपां तदा भगवत्यदार्थः को वा भवेत् । नतु कोऽपि माऽस्तु । अक्षरात्परस्येव भगवत्वात् । तत्राऽऽह — लोक इति । वेदे तु स भगवान् भवत्येव । लोक-सिद्धोऽपि वक्तव्यः । लोकस्तु बद्धाण्डमात्रदर्शः । अतो बद्धाण्डे यो नायकः स भगवानित्युक्तं भवति । भगवच्छव्दो निरतिशयबद्धवाचकः ॥ २१॥

एवं युक्तया प्रमाणेन च भगवत्वं स्थापवित्वाऽनुभावेनाऽपि भगवत्त्वमाह—

यत्राऽनुरक्ताः सहसेव धीरा व्यपोद्य देहादिषु सङ्गमूढम् । व्यजन्ति तत्पारमहंस्यमन्त्यं यस्मिन्नहिंसोपरमः स्वधमः ॥ २२ ॥

यन्नाऽनुरक्ता इति । यथा नखोदकमन्यदीयं सर्वार्थनाशकं तदेव भगवदीयं सर्वपुरुषार्थसाधकं तथाऽन्यनाऽनुराग आत्मनाशको भगवति त्वल्पोऽपि रागः सर्वपुरुषार्थसाधकः । तदाह । यन्न भगवित अनुरक्ता ये केचन । न बाह्यणत्वादिनियमो न वा साधनान्तरापेक्षा । तदाह सहसेति । एकमत्र वाधकं यत् कामना गलादागतविपयभोगो वा । तत्परिहारार्थमाह धिरा इति । आपाततः मुखकरत्वं तेपाम् । अतो विवेकेन धैर्यं कर्त्तन्यम् । अथवा । धीरा अपि भवन्ति । अनुराग एवाऽसहायः साधनमपेक्षितं साध्यं फलं च साधयतीत्यर्थः । रागो ह्यन्तःकरणधर्मः । स स्ववर्ग पुष्णाति । न तु स्ववर्गं नाशयति । भगवत्सम्बन्धं तु प्राप्य भगवता संस्कृतः स्वर्गं सर्वमेव नाशयति । यतो यदेव वाधकं संसारहेतुभूतं तदेव स्ववर्गं सर्व नाशयित्वा भगवत्यदं प्राप्यतीत्युपलक्षणत्वाद्रा-

९ दौ:इस्वाधिरिति ख. २ खाभिप्रायेणेति क. ग. ३ कंमुलन्यायेन प्रदर्शनार्थमिति क. केमुलन्यायपदर्शनार्थमिति व. व. ४ तारश्रक्षक्ष इति स. ५ सूचित इति नास्ति ख. ग. ध. ६ अनन्तान्यपीति घ.

१ अजते इति क. म. २ अपिनीस्ति क. स. म. ३ विष्णुखेति क. ४ मङ्कोदकमितीति क. ५ सर्वस्वमेवेति क.

गस्त न द्वेपादिभिर्व्यभिचारः । देहादिषु रूढः सङ्गोऽहन्ताममतालक्षणः । तादशमूढं सङ्गं व्यपोद्धाः। ऊढपदेन वेदेनाऽपि चोधितस्वं स्चितम् । यथा निवाहिता स्त्री न परित्याज्या तद्वदेहादिषु सङ्गो न त्याज्य इति "आत्मानं सततं रक्षेत्" "शरीरमात्रं खत्रु धर्मसाधनमि"ति । "पुरुषस्याऽस्त्रिकाभद" श्रे (१) वंतिवेर्वाक्येजीनतामि बुद्धि सजन्तीत्यर्थः । "स जहाति मति लोके वेदे च परिनिष्टितामि" ति वाक्यात् । ज्ञाने तु तांवानेव पुरुपार्थः । अत्र तु सोऽवान्तरच्यापार इसाइ—व्यजन्तीति । यत्राऽतुरक्तास्तद्भवन्तीसर्थः । "मञ्जका यान्ति मामपी"ति वाक्यात् । नन्वस्य गौणफठत्वं भविष्यतीत्वाशङ्कचाऽऽह--पारमहंस्यमिति । परमद्दंसैः प्राप्यम् । नतु कमसुक्तौ ते वेश्वानरादिलोकमपि प्राप्नवन्ति । तद्वदिद्मप्यवान्तरस्थानं सादित्याराङ्गचाऽऽह-अन्त्यमिनि । "आनन्दमानन्दमयोऽचसानमि"ति वाक्यप्रतिषादि-तम् । अतः परमन्यत्प्राप्तव्यं नाऽम्तीत्पर्यः । नन्त्रस्य धर्महेतुत्वामात्राद्वेदप्रनिपाद्यत्वेनाऽप्रामाणिकत्वं स्यात् । अतः पूर्वं निरूपितं न सन्मार्ग इत्याशङ्कचाऽऽह—यस्मिन्नहिसोपरमः स्वधर्म इति । पूर्वकाण्डे धर्मः प्रतिपाद्यः । उत्तरकाण्डे ज्ञानसाध्योपरतिरिवद्यायाः । एतद्वयमनुरागस्य स्वाभाविको धर्मः । यथा जलस्य रसः । अतो भक्तिर्धर्मप्रतिपादकस्वारसर्ववेदानां न भक्ता वेदविरोधः शक्कनीयः । अर्हिसापदेन च मुख्यो धर्मो निरूपितः । आलभतिन हिंसार्थ इत्यवोचाम । अतः सहजत्वाद्भक्तं प्रति विधिशक्तिरेव कुण्ठिता न तु विरोध इति भावः । एतावता भगवन्माहारूयमनन्तं न कस्याऽपि वक्तं योग्यमित्यक्तम् ॥ २२ ॥

तर्हि भवान् कथं वध्यतीत्याशङ्कचाऽऽह--

अहं हि एष्टोऽर्य्यमणो भवद्धिराचक्ष आत्मावगमोऽत्र यावान् । नभः पतन्त्यात्मसमं पतित्रिणस्तथा समं विष्णुगतिं विपश्चितः ॥ २३ ॥

अहं हीति । हे अर्घमणः ! सूर्यसङ्खाः । अनेन भवेद्विरेवोद्योतिताः स्मारिता भगवद्वणाः समाहात्म्येन वा वोधितास्ते भवद्भ्यो वक्तव्याः । अतो न ममाऽपूर्ववक्तृत्वं किन्त्वनुवादकत्वमिति न बाह्यणोपदेशकृतोऽपि दोपः । अत एवाऽऽह—हीति । अहं पृष्टो भगवद्वणवंर्णने आज्ञप्तो भवरं द्विरेवाऽऽचक्षे । भवद्भिरित्युभयत्र सम्बन्ध्यते । परं स्ववुद्धनुसारेण । तदाह—आत्मावगमोऽत्र पावानिति । यद्यपि "अर्थ बुङ्का वाक्यरं रचना नामे" ति न्यायेन वाक्यावगमः समायात्येव तथापि वेदपार्ठकवत् कथनं व्यावितिम् । तथा सत्यर्थाववोधो न स्यादिति । ननु किमेतावता स्यात् । भगवद्धणानां सर्वेपामनिक्तपणात् । तत्राऽऽह—नभः पतन्तिति । पतित्रिणो गरुडादयो नभ आकाश्यमात्मसममेवोत्पतन्ति । न त्वाकाशविशालतानुरोधेन । तथापि खेचरत्वं सिद्ध्यति । तथा ममाऽपि भगवद्धणावृत्तं सत्स्यतीति भावः । ननु विपमो दृष्टान्तः । किया तु परिच्छित्रैव भवति । ज्ञानं त्वपरिच्छित्रविपयकमपि भवतीत्याशङ्काऽऽह—तथा समिति । विपश्चितो ज्ञानिनोऽपि विष्णोर्व्यापकस्य गर्ति चरित्रं स्योग्यतानुसारणव जानन्ति । अन्यथा किश्विज्जत्वं न स्यात् । भगवनत्तुत्या च स्यात् । गतिमित्यकवचनं सर्वोऽपि गुण आकाशतुत्य इत्येकोऽपि गुणो न कैश्वित्सस्यग्वगम्यत इत्युक्तस्य । अतो न केवळं ममैवाऽयं दोषः किन्तु विषय एव तादश्च इति ॥ २३ ॥

एवं न्यूनवकुत्वदोषं परिहृत्य पृष्टे उत्तरमाह —

एकदा धनुरुग्यम्य विचरन् मृगयां वने । मृगाननुगतः श्रान्तस्तृषितः श्रुधितो भृशम् । जलाशयमचक्षाणः प्रविवेश तमाश्रमम् ॥ २४ ॥

श्रीमद्वल्लभाषार्यचरणविरचिता ।

एकदेति । राज्ञः प्रमादान्छापो जात इति वक्तुं स्वभावप्रवृत्तेरनर्थहेतुत्वं बोधयित । यनुरुयम्येति वधाभिनिवेशः स्वितः । वने मृगयां पारिधेवश्वरन् धावतो मृगाननुगतः । मृगसङ्गातच्छोकोऽस्याऽपि सञ्जातः । "आरण्याः पञ्चावः कनीयांसः ग्रुषा श्रुनौ"इति श्रुतेः । अत एव
श्रान्तः । देहवैक्कृत्यं जातम् । तृषितः क्षुधितोऽपि जातः । दोषत्रयमुत्तन्नमित्यर्थः । अन्यया महावीरस्य
निरन्तरमुद्धकरणेऽप्यक्षीणवलस्य कथं श्रमादि स्यात् । तस्मादुष्टानुगमनं न विधेयम् । सृशामिति । सोदुमशक्यम् । दोषोत्पन्नस्य श्रमादेर्तोषजनकत्वमव न गुणजनकत्वमिति वक्तुं तादशस्य
दोषान्तरमपि जातिमित्याह—जलादायमिति । अत्यक्ष्माणः अपश्यन् । जलाशयानामपि देवत्वातं
प्रति तेऽपि तिरोहिता इति भावः । प्रकर्षेण प्रवेशः अष्टद्वा अननुज्ञातः । अतः स्थानपैर्यन्तं गमनम् ।
तिमिति प्रसिद्धम् । पराभृतद्रौणिमन्नस्थानम् ॥ २४ ॥

स्ततो दोषव्यासस्य सद्देनेऽपि न सद्धदिरुत्यन्ना । यया सन्निपातन्याप्तो हिवषाऽपि त्रियते तथा जातमित्याह ददशैं नि त्रिभिः सार्देः । तत्र द्वयेन मुनेः स्वरूपं वर्षयति तस्य दोषाधिक्याय---

दद्र्श मुनिमासीनं शान्तं मीलितलोचनम् । प्रतिरुद्धेन्द्रियप्राणमनोबुद्धिमुपारतम् ॥ २५ ॥ स्थानत्रयात्परं प्राप्तं ब्रह्मभूतमविक्रियम् । विप्रकीर्णजटाच्छन्नं रोरवेणाऽजिनेन च ॥ २६ ॥

मुनिमिति श्रवणमनने बद्धविषयके सिद्धे तस्येति ज्ञापितम् । आसीनिमिति निदिष्यासनपरत्वम् । योगे चाऽऽसनं तृतीयमङ्गम् । अतः पूर्वद्भयमप्यर्षादुक्तं मवति । शान्तिमिति
प्राणायामन मनोनियमनमुक्तम् । मीलितलोचनिमिति प्रत्याद्वारः । ध्यानधारणे वक्तं प्रत्याद्वारमेव
विश्वद्मति—प्रतिकद्धेति । अथवा । मीलितलोचनिमिति विषयाणामप्रतिबन्धकत्वं स्चितम् ।
प्रतिलोमतया रुद्धा अन्तर्नीता इन्द्रियप्राणमनोबुद्धयो येन । एवं बाह्यविषयान्तिर्विषयनिवृत्त्यनन्तरं
स्वस्क्षे विद्यमाने भगवति आ समन्ताद्रतः अनुरक्तः । तेन स्वक्ष्येण मगवत्सेवक इत्युक्तम् । अनेन
ध्यानधारणे अपि स्चिते । समाधिमाद्द—स्थानत्रयादिति । जीवस्य चत्वारि स्थानानि जायत्विष्ठसुषुप्तिसमाधिरूपाणि । तत्र भगवतः कार्यद्वयं गुणाः स्वरूपं च कमेणाऽभिन्यक्ता (?)
भासन्ते । अतोऽस्य स्थानत्रयात्परं समाधि प्राप्तस्य स्वरूपं भासत इत्यर्षः । न केवलं मानमात्रं

९ धर्मभक्तीति ग. २ हे इति नास्ति घ. ३ भवद्भिरेव धोतिता इति क. ४ वेति नास्ति क. ५ कथने इति स. ६ वाक्यरचनामितीति ख. वाक्यारचनमिति घ. ७ वाक्यारगम इति ग. ८ वेदपाठवदिति क. ग.

९ मृगयायामिति घ. २ पारधीवदनुवावतो मृगानित्यादि क. ३ स्वृता इति घ. ४ अन्तरिति क. घ. ५ ९८ई-न्तगमनमिति क. घ. ६ बाह्यविषयमान्तर्विषयेति क. बाह्यविषयः अन्तर्विषयेति स. बाह्यविषय आन्तर्विषयेति स. बाह्यविषयभ्रान्तविषयमिति घ. ७ समाधिप्राप्तस्येति क. स. स.

किन्तु फलमपि जातमित्याह—ब्रह्मभृतमिति । "ब्रह्म वेद ब्रह्मैय भवती"ति श्रुतेः । असग्रज्ञातसमाधित्वज्ञापनायाऽऽह्—अविकियमिति । सर्वविकाररहितम् । अनेन देहायुर्वृद्धिस्रियादिकमपि निवर्तितम् । मनोन्यापारोऽपि निराकृतः । केवलं स्वरूपेणेव भगवन्तं सेवत
इत्युक्तं भवति । बहिश्रोपघातकनिराकरणप्रकार पूर्वमेव कृतवानित्याह—विश्वक्तीणेति । विश्रकीणी
भिजेटाभिराच्छन्नम् । रूर्व्वहृश्चक्रमृगः । रौरवेण चर्मणा कृष्णाजिनेन चोपर्योच्छन्नम् । एतावता
बहिरन्तव्यवस्थया स सर्वथा न प्रार्थनीय इति सुचितम् ॥ २५ ॥ २६ ॥

तादशमपि याचितवानित्याह ---

विशुष्यत्तालुरुदकं तथाभृतमयाचत । अलब्धतृणभूम्यादिरसम्प्राप्तार्घ्यसृतृतः । अवज्ञातमिवाऽऽत्मानं मन्यमानश्रुकोप ह ॥ २७ ॥

विशुष्यसालुरिति । विशेषेण शुष्यतालु यस् । शोकेनैव तालुशोषणम् । तथाभूतिति। पूर्वोक्तपर्मशुक्तम् । याचनमपि दोष एव । तेन दोषेण दोषान्तरमप्युत्पन्नमित्याह—अलब्धिति । "तृणानि भूमिकदकं वाक चतुर्थी च म्हन्ता । एतान्यपि सतां गेहे नोच्छियन्ते कदाचने" ति सद्धमः । तश्रौ तस्मिन्नदृष्ट्वा म्हस्य शिक्षकत्वं च स्मृत्वा शिक्षार्थमिव कोपं कृतवान् । ने ठब्धा (?)। तृणं, भूमिः । आदिशब्देनोरकम् । तृणभूमी आदिर्यस्रोति । जलसाठपेक्षितत्वादेवमुक्तम् । राजनिमित्तं विशेषधर्मोऽप्यादिः । न सम्प्राप्ता अर्धादिस्नृतान्ता येन । राजमु माह्यणेः पाद्यस्याठकत्तेव्यत्वादर्धय्रहणम् । तदप्राप्तौ दोषेण हेत्वन्तरं कल्पयति —अवज्ञातिमिति । निषेषाभावावेवप्रयोगः । यदि स्वयमेव जलादिकं गृह्वीयात्तदाऽपि न दोषः स्यात् । आपद्धमंत्वात् । परमिभानेन तदपि न कृतवान् । तदाह—आत्मानं मन्यमान इति । दोषेण धृष्टेः प्रतिकद्धलात्तस्वरूपमिवर्योव केवलं चुकोष । हेत्याश्रये ॥ २७॥

क्रोघः शिक्षार्थमपि भवति । मन्युस्तु द्विष्ट एव । तदा तस्याऽन्यदोषद्वयमुत्पन्नमित्याह—

अभृतपूर्वः सहसा क्षुत्तृड्भ्यामर्हितात्मनः । ब्राह्मणं प्रत्यभृद्धह्मन् मत्सरो मन्युरेव च ॥ २८॥

अभूतपूर्व इति । कद्। उप्येतादशो दोपो नोत्पन्नो यस्तु ब्राह्मणे मत्सरः । सहसेति विचारोत्पत्तिनिवारिता । देहधमी एव प्रवला जाता इत्याह—श्चन्त्रह्भ्यामिति । आत्मा अन्तःक-रणं यस्य । एवं ब्राह्मणातिकमं श्चत्वा शीनकस्य क्षोमो मा भवत्विति ब्रह्मन्निति सम्बोधनम् ।

शासण एवं मत्सरो मन्युश्च जातः । परोत्कर्षासहनं मत्सरः । एवं दश दोषा उत्पन्नाश्चकारेण समुचिताः ॥ २८ ॥

श्रीमद्रलभाचायंचरणविरचिता ।

उपसंद्वाराय दोषाणां फलमाह---

स तु ब्रह्मऋषेरंसे गतासुमुरगं रुषा । विनिर्गच्छन्धनुःकोट्या निधाय पुरमागतः ॥ २९॥

स तु ब्रह्मभषेरिति । तुश्चेन पूर्वग्ठानिर्निवारिता । कार्यस्य जातत्वात् । करेः स्थानमद्भवानि क्रिस्य मितः । ब्रह्मभूतस्य ऋषेरिति प्रमेयप्रमाणोमयवळवन्त्वं सूचितम् । तिब्रह्मम् । अनस्य इति । नीयमानः सपः शिरमः साक्षाद्रबात्वादंस एव पतितः । तस्य वा इस्तोऽप्रे न चितः । सपं हत्वा मरणानन्तरं गतासुं तमुत्थाय विनिर्गच्छन् धनुःकोठ्योत्याप्य असे निषाय सपुरमागतः । गृगयां गतो धनुषः स्वस्य च कार्य कृत्वा समागतः । तत्रैव निकटे तिष्ठेवेन्सान्त्वयेदपि बाठकम् ॥ २९ ॥

नन तथा करणे राजः कोऽभित्रायः ? तत्राऽऽह---

एष किं निभृताशेषकरणो मीलितेक्षणः। मृपासमाधिराहोस्त्रितिकं नु स्यात्क्षत्रबन्धुभिः॥ ३०॥

एष किमिति । निभृतान्यशेषाणि करणानि यस्य । तादशो मूला किं मोठितेक्षणः । बाहोसि-दस्मद्रवनार्थं मृषासमाधिज्ञापको मीठितेक्षणः इति । ननु तथा ज्ञापने किं प्रयोजनम् ? तबाऽऽह— किं नु स्यादिति । नु इति वितर्के । निश्रये वा । क्षत्रबन्धुभिः किं स्यादागतैर्गतैर्वा । क्षत्रबन्धुल्ज्ञानं योगात् । यद्यपि मृशासमाधित्वेऽपि न किचिदनेन कर्तुं शक्यते तथापि वित्तसमाधानार्थ-मेवं विचार उत्पन्न इत्यर्थः ॥ ३०॥

एवमविचारितकृतेरनर्थपर्यवसायित्वमाइ---

तस्य पुत्रोऽतितेजस्वी विचरन् बालकोऽर्भकैः। राज्ञाऽघं प्रापितं तातं श्रुत्वा तत्रेदमन्नवीत्॥ ३१॥

तस्येति । पुनान्नो नरकात्रायत इति पुत्रः । स चेदस्मान्न त्रायते पुत्रत्वादपगतः स्यात् । अतितेजस्वी च । अनेन सामर्थ्यं द्योतितम् । अविवेकहेतुमप्याद् । अर्भकैः सह बारुक एवाऽऽश्रम-प्रान्ते विचरन् । राज्ञा अपराषं पापं वा प्रापितं श्रुत्वा । मृतसर्पस्पर्शेऽपि पापं भवति । पापान्मरण-मिति मरणं वा । आश्रमस्थवषेन वा । अपराषपश्चे राजकर्तृकोऽपराषो मुनिपर्यवसायी जात इति । तातेति स्रेहनाम । तन्त्रेति । यत्रैव श्रुतस्तत्रैवेदमन्नवीत् ॥ ३१॥

<sup>9</sup> सप्धातनिराकरणेति क. २ शुष्यती तालुरिति क. ग. शुष्यन्ती तालुरिति ख: ३ स चेति क. स. ग. घ. ४ शिक्षकमिति क. ग. ५ नकारो नास्ति ग. ६ दष्टेऽशतिरद्धावादिति ख. ७ निक्षितेति क. पुर्वज्ञानं निवारितमिति क. क.

९ स समागत इति क.

अग्रे दण्डनिरूपणार्थ दण्डयोग्यतामाह त्रिभिः । अधर्मस्वामिद्रोहौ दण्डनिमित्तं राजनिष्ठम् । दण्डनसामध्येश्व स्वनिष्ठम् । तत्र प्रथमं दोषमाह---

> अहो अधर्मः पालानां पीवां बलिभुजामिव। स्वामिन्यघं यद्दासानां द्वारपाले शनामिव ॥ ३२ ॥

आहो इत्याश्चर्ये । पालानामधर्मः । धर्मपालका अधर्म निराकुर्वन्ति । न तु कुर्वन्तीत्याश्चर्यम् । आश्चर्याभिनिविष्टो ध्यायन्नेदमाश्चर्यमिति ज्ञातवान् । अतोऽधर्महेतुं वदन् स्थानविशेषं प्राप्य तस हेतुत्वं ज्ञापयन् दृष्टान्तमाह—पीक्रामिति । स्थूलत्वमेवाऽधर्मकरणे हेतुः । नीचा राज्येन पुष्टा अधर्म कृतवन्त इत्यर्थः । यथा श्वानो बिलना पुष्टा बिलदातारमेव मक्षयन्ति गृहं वा प्रविशन्ति । बाह्यणानां राज्यद्वयम् । स्वाराज्यं बहीराज्यं च । बहीराज्यं स्वभोग्यं न भवतीति स्वारोज्यसाधकत्वेन विनि-युक्तम् । अत एव क्षत्रियाः स्थापिताः । ब्रह्मणा निर्मिता भूः कश्यपेन च दत्ता । तथा परशुरामेण रधुनाथेन च । तथापि यद्राक्षणैर्वहीराज्यं न कृतं तदन्तस्तत्करणार्थम् । तदेवाऽऽह —स्वामिन्यघः मिति । दासानां यत्स्वामिन्यधमपराधकरणं पापं तच्छनामिव जातिदोवेणाऽविवेकेन च जातम् । द्वारपाले द्वारपालने ये विनियुक्ताः श्वानः। द्वारपालनार्थं वा । ते यथा अज्ञानात्स्वामिनमेन भक्षयन्ति गृहं मा प्रविशत्विति तथा समाध्यर्थमेव राजा विनियुक्तः समाधि मा करोत्वसमत्पूजां करोत्विति । एतावता अनस्तुत्यता राज्ञो निरूपिता ॥ ३२ ॥

विषमदृष्टान्तराङ्गायामाह--

२७८

त्राह्मणेः क्षत्रबन्धहिं द्वारपालो निरूपितः। स कथं तद्रहे द्वाःस्थः सभाण्डं भोक्तुमहिति ॥ ३३ ॥

ब्राह्मणैरिति । अनेन स्नामिद्रोद्दः समर्थ्यते । हीति चतुर्धा निरूपणं बोधितम् । शरीरादि-वाह्मपदार्थो द्वारम् । वस्त्तोऽत्र निरूपका भृगवः । अतो यैर्निरूपितं तेषामेव गृहे ब्राःस्यः सर्वदा द्वारपालकः सभाण्डं मोजनपाकपात्रस्थमन्नं भोक्तुमहित (?) बाह्मणमाञ्चापयितुं नाऽहित । तेषामेव कृपया राज्यकरणात् । ब्रह्मणो हि गृहं ब्रह्माण्डम् । तत्र सर्वपुरुषांर्थोपभोगस्थानानि ब्राह्मणाः । तद्वपघातकनिराकरणात् द्वारपालको राजा । राज्यं चलिस्थानम् । बाह्मणमपि (?) कृषीवलवत् (?) बलिमध्यपातनात्सभाण्डभोजनम् । समाधिस्थापराधादृहप्रवेशेन सभाण्डभोजनम् ॥ ३३ ॥

एवमपराधं समर्थयित्वा स्वस्य दण्डनसामध्यं वदन् प्रकारान्तरं व्यावर्तयित-

कृष्णे गते भगवति शास्तर्यस्पथगामिनाम । तिद्रिन्नसेतृनद्याऽहं शास्मि पश्यत मे बलम् ॥ ३४ ॥

कृष्णे गते भगवतीति । सदानन्दरूषे स्वानुभवार्थमेव बाह्यणान्नियुज्य स्वस्थानं गते। भगवत्त्वात्स्वानन्दानुभवस्य सम्पादनार्थं पूर्व बाह्यणश्रतिपक्षकशास्त्ररि । पालकानां तथात्वे बाह्यणैरेव दण्डः कर्त्तव्यः । कोटिद्वयस्यैव स्थापितत्वात् । अतो द्वयमस्माभिरेव कर्त्तव्यमित्याह्-भिन्नसेतुः

१ स्कं. १८ अ. ३७ छो. ] श्रीमद्रश्रभाचार्यचरणविरचिता ।

निति । भिन्नाः सेतवो मर्यादा यैः । अनेन स्वार्थपरित्याग उक्तः । नतु कदापि सेतुमेदनं न शतम् ? तत्राऽऽह-अन्दोति । अद्येव जातमद्येव दण्डनं कर्त्तस्यमित्यर्थः । स्वसामध्ये तथाविध-मसीति वालकान् योधयति—पद्यतेनि । आविर्भृतं बह्यतेजः स्वस्मिन् स्वयं पश्यन् स्वमित्रत्वा-त्तानपि प्रदर्शयति ॥ ३४ ॥

एवमध्यवसायं ऋत्वा यत्कृतवास्तदाह-

इत्युक्तवा रोपताम्राक्षो वयस्यानृषिवालकः। कौशिक्याप उपस्पृत्य वाग्वजं विससर्ज ह ॥ ३५॥

ंइत्युक्त्वेति । राजभावनया पालकत्वाध्यासाद्रोषः । तेन ताम्रे अक्षिणी यस्य । अनेन पुनर्वि-चारान्तरं न कृतवानिति ज्ञापितम् । कौशिकी नदी । तस्या आपः अप उपस्पृद्ध्य आचम्य स्वस्य ब्रह्मभावमाविभीत्य वाप्रुपं वज्रं विससर्व "पद फद जही" त्यादिमन्त्रानुकला । दधीच्यास्थ-निर्मितः स यज्ञः । अयं त ब्राह्मणानां मूळमूतो नाग्नजः ॥ ३५ ॥

तस्य वाग्वज्रसाऽर्धमाह---

इति लिङ्कितमर्यादं तक्षकः सप्तमेऽहिन । धक्ष्यति स्म कुलाङ्गारं चोदितो मे पितृद्रहम् ॥ ३६ ॥

इतीति । एयम्प्रकारेण सक्तमर्यादं तक्षकः सप्तमेऽहनि धक्ष्यति भरमसात्करियति । स्मेति प्रसिद्धे । सर्वप्रसिद्ध्या तं भक्षियिष्यतीत्यर्थः । अनेन तस्य प्रतीकारो न भविष्यतीति सचितन्। "सस वै इीर्षण्याः प्राणा " इति श्रुतेः शिरसो रक्षितत्वात्राणघातकत्वेऽपि तावत्कालं जीवनमुक्तम् । यदि शिरसि स्थापयेत्तदैय मियेत । ननु पाण्डवकुलोत्पन्नं कथं धक्यति तक्षकः ? तत्राऽऽह--क्रलाङ्गारमिनि । यदीदानीं न दग्ध एताद्यापराधान्तरकरणे क्रलमेव नाश्यिष्यति । यादववत् । अतः पाण्डवानामुपकारार्थमेव तं धक्ष्यतीसर्थः । नतु प्रार्थितो न धक्ष्यती-त्याशक्याऽऽह—चोदितो म इति । मध्येरितो नाऽन्यया करिष्यतीत्येर्थः । अन्यथा तमपि धक्यामीति भावः । एवमाज्ञापने हेतुः—पितृद्वहमिति । अस्मतित्रे दृह्यतीति ॥ ३६ ॥

एवं शस्ता तस्मिन् तेजिस शान्ते मानुषभावेन गृहमागत्य रोदनं कृतवानित्याह---

ततोऽभ्येलाऽऽश्रमं वालो गलेसर्पकलेवरम् । पितरं वीक्ष्य दुःखात्तों मुक्तकण्ठो हरोद् ह ॥ ३७॥

तत इति । गरेसर्पकरुवरमिललुक्समासः । बाठलानमृतो जीवति वेति न ज्ञातवान् । तादृशं पितरं वीक्ष्य दुःखेनाऽऽत्तः । मुक्तकण्ठः । प्लावितेन स्वरेणः । पिता तु सर्पकण्ठः स्वयं मक्तकण्डः । हेति निश्रये ॥ ३७॥

९ खाराज्यं साधकत्वेनेति क. स. ग. स्वराज्यसाधकत्वेन विनियुक्ता इति घ. २ शक्कामाहेति क. घ. ३ सर्वपुरुवार्य-फलोपभोगस्थानानि ब्रह्मण इति ग. ४ ब्रह्मणेति स.

१ आप इति नास्ति सा. ग. थ. कः २ इति भाव इति सः

[१ स्कं. १८ अ. ४० छो.

ततः किं वृत्तम् ? तदाह---

स वा आङ्गिरसो ब्रह्मन् श्रुत्वा पुत्रविलापनम् । उन्मील्य शनकेनेत्रे दृष्ट्वा चांऽसे मृतोरगम् ॥ ३८ ॥ विस्रुच्य पुत्रं पप्रच्छ वत्स कस्माद्धि रोदिषि । केन वाऽपकृतं सर्वमित्युक्तः स न्यवेदयत् ॥ ३९ ॥

स वा इति । आङ्गिरसः अङ्गरंसी गोत्रे उत्पन्नः । सिहण्णुत्वं कुलीनत्वं च सूचितम् । अस्यितिति ग्रङ्गान्तरं वारितम् । न हि नद्यभृता अन्यथा कुर्वन्ति । अतिखरापातेन समाधिनश्यति । समनत् । तदा शनकैर्नेत्रे उन्मील्य उद्धाट्य असे च सर्ष दृष्ट्वा खभावात्तं प्रथमतो विस्त्य । पुत्र-त्वान्नाऽन्यथा वचनं सम्भवति । प्रश्नमेवाऽऽह—वन्सेति कृतमित्यन्तेन । वाक्यद्वयम्—कस्माद्रोदिषि, केन वा तेऽपकृतमिति । विशेषकथने प्रयोजनामापात्सङ्केषेणाऽऽह—सर्वमिति ॥ ३८॥ ३९॥

तदा शमीकः शक्तिवचनं श्रुत्वा विचार्य न साधु कृतवानित्याह-

निशम्य शप्तमतदर्हं नरेन्द्रं स ब्राह्मणो नाऽऽत्मजमभ्यनन्दत् । अहो बतांऽहो महदज्ञ ते कृतमव्यीयसि द्रोह उरुर्दमो धृतः॥ ४०॥

निशास्येति । अयुक्तत्वे हेतुः—नरेन्द्रमिति । नन्वपराधिषु दण्डं एव कृतैः । कृतो नाऽभ्यन-त्दत् १ तत्राऽऽह—स ब्राह्मण इति । "ब्राह्मणाः क्षमयाऽर्हणतां गताः" । क्षमाभावे श्राह्मणयमेन गच्छतीति भावः । नतु यथा राजा उपेक्षणीयस्तथाऽयमि कृतो नोपेक्षितः १ तत्राऽऽह—धारमजिति । अयमनुपेक्षणीयः । आत्मजत्वात् । "अप्रतिषिद्धमनुमतं भवती"ति स्यायेन तृष्णीम्भावेऽङ्गीकारे वा "न ब्रह्मदण्डद्रभस्ये"ति न्यायेन राज्ञः परहोकोऽपि गच्छेत् । अतं पितुरनुमत्या न कृतमिति शब्दार्थमात्रे सत्यता । न पर्यवसानतस्त्रथा फरुमि । पुत्रस्याऽपि मन्युं लाजयित युक्तिभिः । अन्यथा तस्य दुर्भरणमेव स्यात् । अतो यथाऽस्याऽनुतापो भवति तथा वचनान्याह—अहो इति । राज्ञः शापः पुरुपार्थपत्रकेनाऽपि विरुद्धाते । अतः स्वस्य पुरुपार्थपत्रकन्हानिभविष्यतीति भयप्रदर्शनेनाऽनुतापजननम् । प्रथमतोऽधर्मः कृत इत्याह । अहो इत्यार्थ्ये । वतिति खेदे । ते कृतं महदंहः । ल्या कृतं महत्यापरूपम् । परमज्ञानात् । अन्यथा प्रायश्वित्तमि व स्यात् । तदेवाऽऽह । अत्यीयसि द्रोहेऽपराधे महान् दण्डः कृतः । पर्यवसाने विचार्यमाणेऽस्मास्तस्योऽपराधः । आश्रमस्य एकः सर्पो हतः । सर्पस्पर्शनत्र स्वानहेतुः कारितः । भयं च जनितं तव । तस्य तु प्राणा एव हताः । न हि सर्पेण राज्ञस्तुत्यता भवति । न हि स्पर्शेन विपन्याप्तेस्तुत्यता। न ह्यापाततो भयेन निकटोपस्थितप्राणहारिमहाभयस्य । तस्माद्यथापराधदण्डाभावादधर्मः ॥ ४० ॥

नन्वस्माभिस्तुल्यमेव कृतम् । मारणे मारणं सर्पस्पर्शे सर्पस्पर्शे भये भयमिति ? तत्राऽऽह-

श्रीमद्दलभाचार्यचरणविरचिता ।

न वे नृभिर्नरदेवं पराख्यं सम्मातुमईस्यविपकबुद्धे । यत्तेजसा दुर्विषहेण ग्रप्ता विन्दन्ति भद्राण्यकुतोभयाः प्रजाः॥४१॥

न वै नृभिरिति। हे अविषकछुछे ! न हि पदार्थानां तुल्यता वर्तते । मनुष्येरेव राजा तुल्यो न भवति किं पुनः क्षुद्रजीवैः । ननु व्यविदां नैवं वचनं युक्तम् ? "शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिन" इति वाक्यात् । तत्राऽऽह—परारूष्धिनित । इदं त्वक्षरिविषारेण जीवेषु व्रह्म तुल्यिम्रस्युक्तम् । न तुं भगवता सह जीवानां तुल्यता । भगवतो गुणावतारत्वाद्राज्ञः । "स्थानेऽथं धर्ममस्वमन्वमरावनीद्या" इति वाक्यात् । "ना विष्णुः पृथिवीपतिरि"—ति च । नन्वेतद्भाक्तं सम्माननार्थमुक्तमिति चेत् ? तत्राऽऽह— यत्तेजसेति । यस राज्ञस्तेजसा दुर्विपहेण चौरादिभिरसद्येन संरक्षिताः प्रजा अकुतोभयाः सत्यः कल्याणानि विन्दन्ति । जीवानां सर्वत्र समत्वाद्राजनि यत्तेजो या वा आज्ञाशिकाः स्वरूपमात्रेणैव सर्वेषां भयनिवर्त्तनमेते न जीवधर्माः । अतो नोपचार इत्यर्थः ॥ ४१ ॥

एवमधर्मकरणेन धर्मविरोध उक्तः । अर्थविरोधमाह-

अलक्ष्यमाणे नरदेवनाम्नि रथाङ्गपाणावयमङ्ग लोकः । तदा हि चौरप्रचुरो विनङ्क्ष्यत्यरक्ष्यमाणोऽविवरूथवत्क्षणात्॥ ४२॥

अलक्ष्यमाण इति । एकस्मिन्नपि दिवसे राजन्यलक्ष्यमाणे अपस्यति (?) सित । नरदेव इति नाममात्रम् । वस्तुतस्तु स चकपाणिः । तदौह् । अङ्गः । पदार्थज्ञानमस्य भवत्वित्याग्रह-पित्यागेन श्रवणार्थं कोमलसम्बोधनम् । तस्य स्वरूपमात्रादर्शने अयं लोकश्चौरप्रचुरो भवति । प्रायेण सर्वे चौरा एव भवन्ति । विनस्यन्ति च । बुद्धिश्रंशश्च भवतीत्याह । क्षणादेव मेषसमूहवत् पालकाभावे सर्वतो गत्वां नस्यन्तीत्यर्थः । अतः सर्वेषामर्थनाशादर्थविरोधः ॥ ४२ ॥

नन तेपामर्थविरोधे का नो हारिः ? तत्राऽऽह---

तद्य नः पापमुपैत्यनन्वयं यन्नष्टनाथस्य वसोर्विन्नुम्पकात् । परस्परं झन्ति शपन्ति वञ्जते पशून् स्त्रियोऽर्थान् पुरुदस्यवो जनाः॥ ४३ ॥

तद्येति । तस्माद्धेतोरद्य पापमनन्वयमुपैति । अस्मान् प्रति निष्कारणमेवाऽस्माभिरकृतमेव पापमुपैति । ननु कथमकारणमुपैति । अन्यथा सर्वदैव स्मात् ? तत्राऽऽह — यत्र ष्टनाथस्येति । यस्मादस्मित्रिमित्तं नष्टो नाथो यस्य लोकस्य तस्य यद्वंसु तस्य विलुम्पकाचौरात्रिमित्तात् । यद्यपि साक्षादस्माभिनं कृतं तर्थाप्यस्मत्कृतेन कार्येण तथा जातमिति पापसम्बन्धः । न केवलमर्थनाश एव किन्तु कामनाशोऽपीत्याह — परस्परमिति । अन्योन्यमेव व्यन्ति सारयन्ति शापन्ति गालीः प्रयच्छन्ति ह्यादिपदार्थान् वृक्षते अपहरन्ति ॥ ४३ ॥

<sup>ी</sup> साबिरसो गोत्रे इति स. घ. १ दण्डमेवेति घ. ३ कृत इति नास्ति क. ग. घ. ४ अत इति नास्ति क. घ.

१ निन्दित ख. घ. इ. २ स्थानेव्यधर्मेति ग. १ तदा हे अङ्गेति क. ख. ४ गता इति क. ग. घ. ५ वस्तु इति क. घ. ६ तथाऽस्मत्कृतेनेति क. ग. ३६

प्राणिनः सर्वस्वं त्रयम् । एशवः क्षियोऽर्थाश्च । भूम्यादीनामेतत्साधकत्वम् । एतदभावे सर्वमेव कामेनोपभोग्यं नश्यतीत्याह-

तदार्यधर्मश्च विलीयते नृणां वर्णाश्रमाचारयुतस्त्रयीमयः। ततोऽर्थकामाभिनिवेशितात्मनां शुनां कपीनामिव वर्णसङ्करः ॥ ४४ ॥

तदार्घधर्मश्चेति । आर्याणां सतां धर्मः सदाचारलक्षणः सामान्यरूपः । स एव वर्णाश्रमः सहितो विशेषरूपः । स एव पुनर्वेदत्रये प्रतिपाद्यो यज्ञरूपः । एतावता धर्मो नष्ट इत्युक्तम् । किमतो यदोवम् ? तत आह—तत इति । ऐहिकं त्रयमेव धर्मार्थकामारूयम् । तत्र धर्मे गते अर्थकामा-भिनिविष्टा एव भवन्ति । ततश्राऽधर्महेतुर्वर्णसङ्गरो भवति । निर्ठजोपभोगो दुःखादिनाऽभिभृत-श्रीत श्रनां दृष्टान्तः । तेषामानुपूर्व्या अप्रसिद्धत्वात्पुरुषद्वयेऽप्येकोऽन्वयो न स्पात् । ततश्र सङ्कर्धर्मा अपि गच्छेयुः । किञ्च । वानरा वृक्षजीविकया जीवन्तो मातृमगिनीविवेकरिहता बुद्धिमन्तोऽप्येकसां शतं प्रवर्तेन्ते । तत एकस्मिन्नपि पुरुषे वर्णत्वं नास्ति । ग्राम्यारण्यपशूपलक्षकं दृष्टान्तद्भयम् । तस्मा-त्समूरुः कामो गच्छतीत्यक्तम् ॥ ४४ ॥

एवं परम्परया दोषमुक्तवा साक्षादोषमाह--

२८२

धर्मपालो नरपतिः स तु सम्राड् बृहच्छ्वाः । साक्षान्महाभागवतो राजर्पिर्हयमेधयाट । ध्रत्तदश्रमयुतो दीनो नैवाऽस्मच्छापमहिति ॥ ४५ ॥

धर्मपाल इति । एकैकोऽपि गुणोऽस्माभिः सर्वात्मना पूज्यः । अस्य तु सर्वे गुणाः । धर्ममार्गे-णाऽयं पूज्यः । तदाह—धर्मपाल इति । नीतिमार्गेणाऽप्ययं पूज्यः -- नरपतिरिति । कामा-र्थमप्ययं पूज्यः - सम्राडिति । साम्राज्यश्रिया जुष्टः सर्वे दातं समर्थ इति । प्रसिद्धिरि पूजाँहेतुः । तदाह - बृह च छूवा इति । बृहर्त् अवः कीर्त्तिरेख । भक्तिमार्गेणाऽप्ययं पूज्यः - साक्षान्महाभा-गवत इति । अन्ये तु गुरुद्वारा भगवताऽङ्गीकृता महाभागवता भवन्ति । अस्य तु भगवानेव गुरुः। अतः साक्षान्महाभागवतत्वम् । वैदिकविचारेणाऽप्ययं पूज्यः । वेदार्थपालकत्वान्मभ्रद्रपृत्वात्र । तदाह—राजिपिरिति । कर्मणाऽप्ययं पूज्यः — हयमेधया डिति । इयमेधेनेष्टवान् । किश्व । धर्मोदिविचारव्यतिरेकेणाऽपि केवललौकिकविचारेणाऽपि पूज्यः । तदाइ--श्च सृहश्रमयुत इति । ते पूर्वमुक्ता योगाञ्ज्ञाताः । विशुध्यत्तालुत्वादीनः । एवं सर्वप्रैकारेण पूज्यः शापं नाऽर्दृति । तस्मात्पूज्य-पजान्यतिकमादधर्मः । दोषैकदर्शनान्नीचत्वं च जातमित्यर्थः ॥ ४५ ॥

किश्व । भक्तद्रोहे भगवान् कुद्धिति । तेन सर्वनाशो भविष्यतीति भीतः सन् भगवन्तं प्रार्थयते—

अपापेषु स्वभृत्येषु बालेनाऽपक्रबुद्धिना । पापं कृतं तन्त्रगवन् सर्वात्मा क्षन्तुमहिसि ॥ ४६॥

अपापेष्विति । हे भगवन् ! स्वभूत्येषु तव भृत्येषु । पार्त्यभृत्येषु वा । विचार्यमीषे अपा-पेषु । अपक्कबुद्धिना अर्रेस्टारीना । "न वै किकानां गुणदोषयोः पदमि"ति ज्ञापनार्थ-माह—बालेनेति । पापं शापरूपम् । क्षमायां हेतुः—सर्वात्मेति । सर्वेपामेव त्वनात्मा । अतः स्त्रकीयपरकीयकृतवैषम्याभावः । नत् ब्राह्मणानां कि भयम? तत्राऽऽह---भगवानिति । अनेन मोक्षविरोध उक्तः ॥ ४६॥

मक्तिविरोधं वदन तेनाऽपि शापे दत्ते समः समाधिर्भविष्यतीत्याश्रद्धां परिहरति--

तिरस्कृता विप्रलब्धाः शक्ताः क्षिता हता अपि । नाऽस्य तत्प्रतिकुर्वन्ति तद्भक्ताः प्रभवोऽपि हि ॥ ४७ ॥

तिरस्कॅता इति । अपि गालिदानादिभिस्तिरस्कृताः । वक्रोक्तया विप्रलब्धा विवताः । शप्ता इदानीमेव । क्षित्ता अधिक्षिप्ताः । हतास्ताडिताः । ग्रुणिकयास्त्रर्पाहङ्कारदेहनाशेऽपि न प्रतीकारं कुर्वन्तीत्यर्थः । प्रतिकृठतया करणं तु द्रापास्तम् । तत्र हेतुः—तद्भक्ता इति । अत एव समर्था अपि । हि युक्तोऽयमर्थः । शक्तौ क्षमाया उचितत्वात् ॥ ४७ ॥

एवं पितुरनुतापनिरूपणेन राज्ञो निर्दृष्टत्वं निरूप्य सदुष्टस्य सदुष्टानुमीदनं युक्तमेवेर्तामामाश्चर्या परिहर्त्मूषिं स्तौति-

#### सूत उवाच-

इति पुत्रकृताधेन सोऽनुतसो महामुनिः। खयं विप्रकृतो राज्ञा नैवाऽघं तद्चिन्तयत् ॥ ४८ ॥

इसीति । अन्यकृतेनाऽपि पापेन सोऽनुत्रप्तो जातः । तत्र हेतुः -- महासुनिरिति । भगवताऽ-प्यतुचितं ज्ञातमिति भगवद्भद्यंपरिज्ञानान्महामुनित्वम् । किञ्च । सर्पश्यापनेन स्वयं राज्ञा विप्रकृतस्त-दपराधं मनसाठिप न स्मृतवान् । अतः परम्परयाठिप पापभीरुत्वाद्भगवद्भदयज्ञानादोषादिशित्वाद महीन् मुनिः ॥ ४८ ॥

उभयोस्तुल्यतयोपसंहरति-

र स्तं. १८ व. ४९ स्रो. ]

प्रायशः साधवो लोके परैईन्द्रेषु योजिताः। न व्यथन्ति न हृष्यन्ति यत आस्माऽग्रणाश्रयः ॥ ४९ ॥

प्रायश इति । साधवो, राजा मुनिश्र प्रकृते । सामान्यतस्तु सर्वे । लोके सर्वत्रैव । परै-रसाञ्जिमः । तदीनी तेन राज्ञा ऋषिवालकेन च । साधारण्ये लन्यैः । दन्देषु मुखदुःखादिषु योगं त्रापिताः । द्वैःखेषु योजिता न व्यर्थेन्ति । सुंखे च योजिता न हृष्यन्ति । तस्माधदेतयोः पश्चात्क्षो-

९ कामनोपमोग्यमिति क. ग. घ. २ सदाचाररूप इति क. ग. घ. ३ अर्थकामा अभिनिविद्या एवेति स. अर्थकामा एवं अभिनिविधा एवेति स. घ. ४ प्रवर्तत इति क. वर्तन्त इति घ. ५ प्रजाहेद्वारिति च. ६ वृहच्छूवाः कीर्तिरिति चः सर्वेच प्रकारेणेति घ.

१ स्वपाल्येति क. २ अविचार्यमाणिति क. ३ अपूर्वदर्शि नेति घ. ४ तिरस्कृता अपीति क. ५ अपिनीस्ति क. ग. घ. ६ परिनांस्ति सः ७ दोषदार्शत्वादिति घ. ८ महामुनिरिति कः ९ तदानीन्तनसङ्गिति क. ग. घ. १० दःखेन योजिता इति इ. ग. ११ व्यथनन्तीति इ. १२ सुखेनेति इ. ग.

₹८8

🎚 १ सर्व. १९ ગ. २ છો. 🗎

भाभावस्तद्यक्तमेव । तत्रोपपत्तिमाह—यत आत्माऽगुणाश्रय इति । गुणा हर्पादयः । तेषामाश्रयोऽन्तःकरणमेव । न त्वात्मा । अतस्तेषामन्तःकरणाध्यासाभावात्क्षोभाभाव उचित इति भावः ॥ ४९ ॥

> इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित विरचितायां श्रथमस्कन्धेऽष्टादशोष्यायः ॥ १८ ॥

#### ऊनविंशोऽध्यायः।

सर्वदोषनिष्ट्तिस्तु पूर्वाध्याये निरूपिता।
प्रमादेऽपिश्वरं च्छातो व्यामोहाभाववर्णनात् ॥१॥
अधुना पूर्णग्रुणता वैराग्यज्ञानभक्तिषु ।
यशःकमेसमाजश्रीभावेषु च निरूप्यते ॥२॥
एकोनिवंशे वैराग्यात्प्राये मुनिगणागमः ।
तत्र प्रष्टार्थसन्देहे शुकागम इतीर्यते ॥३॥
मुनयो भगवङ्गक्तयानं द्रष्टुं हरेः कथाम् ।
श्रोतुश्च भावितज्ज्ञानाद्विवादस्तु शुकोन्नतौ ॥४॥
वैराग्यस्य प्रकर्षेण प्रकर्षोऽत्र विवक्षितः ।
ज्ञाने तुल्येऽपि देवपंस्त्यागाभावान्न वक्तृतौ ॥५॥
भागवस्याऽपि रामस्य व्यासस्याऽपि हरेस्तनोः ।
ग्रुक्त्येव स्वरूपासिज्ञानदानान्न वक्तृतो ॥६॥
प्रात्रिशाहक्ष्मणोपेतः शुक एव ततो ग्रुकः ।
एतद्थे हि भगवानवतीर्णो वृषध्यजः ।
वीक्षाधानोत्तरं रक्षा विष्णोरन्ते शिवात्मना॥७॥

एवं पूर्वाध्याये राज्ञः शापो निरूपितः । इदानीमद्भुतकर्मणो भगवतः शापफलं निरूप्येते गङ्गाः सत्सङ्गञ्जानि । तत्र प्रथमं वैराग्यापरनाम नेरपेक्ष्यमनुनापेलक्षणतपसा सह निरूप्येते चतुर्भिः । "कृते पापेऽनुनापो वै यस्य पुंसः प्रजायने । प्रायिश्वत्तं स्मृनं तस्य हरिसंस्मरणं परिभि"ति हरिसंस्मरणाङ्गभूतमनुतापं निरूपयन् भक्तस्य तद्भिक्षर्पिति तद्ङ्गेन नैरपेक्ष्येण सह निरूपयति—

#### सूत उवाच-

महीपतिस्त्वथ तस्कर्म गर्द्य विचिन्तयन्नात्मकृतं सुदुर्मनाः । अहो मयाऽमीवमनार्यवत्कृतं निरागिस ब्रह्मणि गूढतेजिस ॥ १ ॥

महीपितिरिति । ततः समागत्य श्रमापनोदनानन्तरं यदा राज्यविचारार्थं सिंहासनस्यो महीपितिर्जातः । अथ तदेव पूर्वकृतं कर्म स्मृतवान् वाह्मणस्य गले सर्पदानलक्षणम् । तुशन्देन पूर्वमावो निवारितः । अथ तदेव पूर्वकृतं कर्म स्मृतवान् वाह्मणस्य गले सर्पदानलक्षणम् । तुशन्देन पूर्वमावो निवारितः । गर्धां निविद्धत्वेऽप्यपक्षीतिं जनकम् । लोकद्भयनाशकिमत्यर्थः । चिन्तान्तरपरित्योगेन विशेषाकारण तदेव चिन्तयन् दुर्मना जातः । यद्यपि दण्डादिप्रकारेण चौरवधं करोति तदाऽप्यन्यद्वारा कारयित न तु साक्षात् । इदं तु स्वयमेव कृतिमिति दुर्मना जातः । मनसः शोकजनकत्वादुष्टत्वम् । शिके भगवत्स्मरणात्युष्ठत्वम् । अन्यथा मूर्च्छेव स्यात् । तसाऽनुतापाभिलापमाह । अहो इसाथर्थे । मत्या भगवद्भतेन धर्मपालकेन अमीवं पापपपराधक्तपं निश्वक्कमनार्यवत् स्वभाव-दुष्टवत् कृतम् । स्वभावदुष्टोऽपि नैतादशेऽपराधं करोतीति विषयं वर्णयति—निरागसि ब्रह्मणि गृहत्वज्ञसीति । प्रमाणविचारेण लोकविचारेण वा निरपराधे न दण्डः कियते । किच । प्रमेयविचान् रेणाऽपि जीव एव दण्डो न ब्रह्मणि । नीतिविचारेणाऽपि यत्र सर्वनाशो न सम्भावितस्तत्व दण्डः । व तु गुप्ततेजसि सर्वनाशके । गृहत्वान्न तदैव दाहः । अन्यथा तावन्मात्रदाहः स्यात् ॥ १ ॥

ति कि कर्त्तव्यमित्याकाङ्कायां विषय एवं किश्यित न मया किश्वित्कर्तव्यमित्याह— ध्रुवं ततो में कृतदेवहेलना दुरत्ययं व्यसनं नातिदीर्घात्। तदस्तु कामं ह्यायनिष्कृताय में यथा न कुर्या पुनरेवमद्धा॥ २॥

धुविमिति । नतु वैष्णवस्य तव न किश्चिद्धविष्यतीत्याश्चशाऽऽह—देवहेलनादिति । अन्तःश्चितो भगवानेव तेन ध्यायमानः । य तु देवालयस्यः । अतो देवालयापकारे देव एवाऽप-कृतो भवतीति "भक्तोऽपि भगवद्गाहमाचरस्ररकं बजेदि" ति न्यायाद्भुवं व्यसनं भविष्यति । त्र्यसनं नाम चिकीपितसर्वपुरुपार्थप्रतिवन्धपूर्वकस्वत्र्यापारसिहतिचिक्याकुलता । तव द्विष्यम् । स्वाश्चयदेहादिनाञ्चकमुपायित्वर्यं वा । तत्र दुरत्ययं स्वाश्चयनाञ्चकं व्यसनम् । दुःखेनाऽत्ययो यस्येति दुःखरूपं फलं दत्या शार्म्यतीत्यर्थः । अत्युत्कटत्वाच्छीममेत्र भविष्यतीत्याह—नातिदीधीदिति । तदैव न जात इत्यतिपदम् । प्रतीकारादनन्तरमेव सर्वस्याऽप्यप्रती-कार्यतापरिञ्चानात्पतीकारः कियतामित्याशङ्काऽऽह—तदस्त्विति । यस्य देहादिः प्रियो भविति यस्य भगवदपराधेऽपि देहादे रक्षणीयता भवित तस्य प्रतीकारप्रयत्नः । "अस्माभिर्य-द्वुष्ठेयमि" ति न्यायेनाऽस्माकं तदभीष्टमेव । अतः प्रार्थयते—तदस्तु काममिति । व्यसनस्य सङ्कोचो माऽस्तु । देहादिनाशस्याऽस्माभिरेव चिकीपितत्वात् । तथा प्रार्थनायां हेतुः—अधनिष्कृत्तायेति । पापापनोदाय । मे इति साक्षान्ममेवाऽस्तु । नन्वपराधो धर्मः । तद्यं धर्मिनाशोऽनुचितः । असमानत्वात् । तत्राऽऽह—यथा न कुर्याभिति । शरीरे विद्यमाने साक्षात्करणं सम्भवति । शरीराद्यमावे तु राज्यपुत्रादिद्वारा । अतः अद्धा साक्षादेवाऽस्त्रियंः ॥ २ ॥

<sup>9</sup> ईंश्वरेच्छाया इति घ. २ श्रीभीविध्वति क. ३ यतो महानिति क. ग. ४ पात्रवेति घ. ५ खरूपातिज्ञानेत्वादि क. च. स्वरूपातिज्ञानेत्वादि क. च. ६ वीजधानान्तरमिति ख. ७ अनुतापकक्षणमिति घ. इ. ८ तद्विष्परमिति क. तद्वप्रमितीति ग.

९ पूर्वपक्षवत्पूर्वभाव इति क. ग. पूर्वाभाव इति घ. २ दण्डादिप्रकारेणैवेति घ. ३ शोकेनेति क. च. ४ प्रमाणविचारे इति स. ५ स्वाश्रयदेहातिगाशक इति क. स. ६ वास्यतीस्वर्ष इति क. ग. असेतीसर्थ इति च. इ. ४ इस्रिपियदमिति च. इ. ६ प्रतीकरणानग्तरमिति क. ग.

नन्वतिरागिणोऽप्येवमुक्तिः सम्भवतीति तम्रावृत्त्यर्थं पाक्षिकदोषपरिद्यार्थं चाऽऽह— अर्थेव राज्यं बलमृद्धकोशं प्रकोपितब्रह्मकुलानलो मे । दहत्वभद्रस्य पुनर्न मेऽभूत्पापीयसी धीर्द्धिजदेवगोभ्यः॥ ३॥

अचैवेति । शेषरक्षार्थं नाऽऽत्मिन प्रार्थना किन्तु साक्षात्सम्बन्धामावार्थम् । अंतो माध्याप्तराधनिमित्तिकदेहनाशः । साक्षात्रकोपितो मध्यकुलानलो राज्यं सेनां धनं च नाश्यतुं । सात्तिकराजसतामससुकृतादेतत्रयं भवति । ततस्तत्कारणादृष्टस्य समाप्तत्वान्निष्प्रत्यदुं दहतु । तत्र साधकमाह—अभद्रस्येति । न विद्यते भद्रं यस्येति । न हि कल्याणादृष्टे प्रबुद्धे विद्यमाने पापीयसी धीर्भवति । अतः "अपदोषत्तेच विग्रुणस्य ग्रुण" इति न्यायेन पुण्यानावे राज्यादीनां दोषजनकत्वात्तदभावप्रार्थना युक्तेत्याह—पुनर्न मेऽभूदिति । सक्ष्रैद्यज्ञातं तिन्निमित्तदाहार्थे उपयुज्यते । अतः समीचीनं जातमिति विचारेण नैश्चिनत्यं शोकत्वयार्थः ॥ ३॥

महतां हि फलप्राप्ती स्पृहाभाव एव विर्लम्बहेतुः । अतः स्पृहाया जातत्वात्तत्कदा भविष्यतीति चिन्तयन्नथ तदनन्तरभेव शापमशृणोदित्याह—

स चिन्तयन्नित्थमथाऽश्रृणोद्यथा मुनेः सुतोक्तो निर्ऋतिस्तक्षकाख्यः। स साधु मेने न चिरेण तक्षकानलं प्रसक्तस्य विरक्तिकारणम्॥ ॥॥॥

स चिन्तयसिति । इत्थमिति पूर्वोक्तप्रकारेण । शमीकप्रेषितमाद्यणमुखासक्षकारूयो निर्श्वतिरित्यर्थणोत् । यद्यपि इति पदं नार्ति न वातथा पदं तथापि यथापदस्य सम्वन्धनो विद्यमान्त्वाद्यया निर्श्वतिस्तयाऽश्रणोदित्यर्थः । स्वरूपतः पदार्थस्य ज्ञातत्वात्प्रकारस्येवाऽज्ञानादनिधगतार्थन्तन्त्वेन प्रकारस्येव श्रोतव्यत्वम् । "सर्चे द्व्यस्य मृत्यवो वेष्टा (?)" इति श्रुतेः । मृत्यवन्तरामावान्न तक्षकस्य मृत्युद्देतुत्वमिष तु मृत्युत्वमेवेत्याह—तक्षकारुष्य इति । एवं श्रुत्वा यत्कृत-वांस्तदाह—स साधु मेन इति । स इति पूर्वोक्तो राजा । अन्यथेदानीं विचारस्य कर्तव्यत्वे श्रीष्ठं साधु मननं न सम्भवेत् । तत्थ्य कर्तव्यत्विद्धाराभावात्परिमितकारे विरुम्यो भवत् । तदाह—न चिरेणोति । स न चिरेण साधु मेने, किन्तु शीधमेवत्यर्थः । तक्षकानरुस्य साधुत्वे हेतुः— प्रसक्तस्य विरक्तिकारणमिति । विपयेषु प्रसक्तस्य । विषयभोगस्याऽहेतुत्वं ज्ञापयन्नसमासमाह । नित्यसापेक्षत्वादसमर्थसमासः ॥ ४॥

एवं निरपेक्षतां निरूप्य कर्त्तव्यत्वेन सन्यासस्रक्षणं वैराग्यमाह—

अथो विहायेमममुश्च लोकं विमर्शितौ हेयतया पुरस्तात्। कृष्णाद्विसेवामधिमन्यमान उपाविशस्त्रायममर्स्यनयाम्॥ ५॥

अयो इति । इहामुत्रार्थफलभोगविरागो न ज्ञानार्थः किन्तु भगवत्सेवार्थ इति निरूपयितु-

माह—कृष्णाक्तिसेवामिश्रमन्यमान इति । अत एव लोकपदप्रयोगः । न तु लोके भोगपरित्यागः । भिक्तमार्गेण भगवत्सेवायाः शरीरमात्रसाध्यत्वात् । नतु शापेनाऽयमेवं करोति परित्यागम् । अतः कथमस्य भक्तत्विम्त्याशक्षाऽऽह—विमर्श्वातौ हेयत्या पुरस्तादिति ।
पूर्वमेव त्यक्तव्याविति भगवत्सेवार्थं विचारितौ । केवलशरीरेण भगवत्सेवां करिष्यंखस्य शरीरस्य
कियान्तरे विनियोगाभावार्थमनशनं कृतवानित्याह—उपाविद्यात्प्रायमिति। प्रायम् । अन्यश्च ताद्रस्य भगवद्वतेनाऽभीष्टत्वात्प्रायस्य कर्मत्वम् । अन्यश्च ताद्रस्य चतुर्यौ स्तात् । अन्नमयत्वाच्छरीरस्य तदभावे वैक्षव्येन सेवाऽभावमाशक्ष्य अमर्त्यानां नदीत्वाद्वन्नासमीप उपविष्टः । न विद्यते मत्यं येषां देवानां तेषां नदी । प्रत्यहमन्नभक्षणेन देहे वृद्धिश्चययोर्जायमानत्वीत्युर्वं साधनत्वेन गृहीतस्य देहस्य नाशादेहान्तरस्य च साधकत्वसन्देहाद्वन्नायास्य यथास्थितवस्तुस्थापकत्वाद्वन्नातीरे प्रायः । अमर्त्यत्वं नदीकृतमेव । ततीरे जाता अमर्त्या भवन्तीति । अत इदमिष
शरीरमुत्तरोत्तरं केवलतेजसा निष्पाद्यमानं गङ्गासम्बन्धादमर्त्यत्वमापन्नं सत् भगवत्सेवायां फलमुखाधिकारि भविष्यतीति तथा यत्नः । इदानीन्तनानामाधिभौतिकत्वादाधिभौतिकरूपेण साऽिनव्यक्ता न तत्कलं साध्यति ॥ ५॥

एवं योग्यदेहसाधकत्वेन गङ्गायाः परम्परोपयोगमुक्त्वा भक्तौ साक्षात्फळरूपमुपयोगमाइ--

या वे लसच्छीतुलसीविमिश्रक्तष्णाङ्गिरेण्वभ्यधिकाम्बुनेत्री । पुनाति लोकानुभयत्र सेशान्कस्तां न सेवेत मरिष्यमाणः ॥ ६॥

या वै लस्सदिति । अधिकारिशरीरं प्राप्य भगवस्सेवायां प्रयमतश्चरणप्रक्षालनम् । भावनायां तस्यां क्रियमाणायां प्रक्षालनं जातमित्यभिज्ञापिका गङ्गा । तस्या अभिज्ञापकं रूपमाइ । या ब्रध्यस्ते व्यक्तर्मकर्चृकचरणक्षालनात्पूर्वं नित्यपूजायां लक्ष्मीसमपिततुलसीचरणारिवन्दे स्थिता । भक्तकार्यार्थं व्याप्ट्रतस्य भगवतश्चरणस्य वा भृतसंस्कारकपक्षमाश्चित्य ''तदन्तरप्रतिपन्तौ रंहतिसम्परिष्यक्त " इति न्यायेन कृतप्राणिपुण्यपुद्धस्य सम्यन्धिनां भक्तत्वे सितं भगवदीयशरीरिनिष्पादनार्थं भगवेषर्थं सम्यन्धं प्राप्य भक्तानां तत्स्वन्धे तादशं शरीरं निष्पादियतुं स्थितस्य चरणप्राप्तेः पूर्वमेव तत्प्राधिसाधकत्वं गङ्गाया वदिति कृष्णाङ्गिरेणिवति । श्रीतुलस्या विभिश्रो योऽङ्गिरेणः । अनेन तिस्वन्धरीरे भक्तत्वभक्तयोः सहजसन्धे हेतुरुकः । बहूनां भूमो स्थितानां भक्तानां तादशशरीरिनिष्पादनार्थं कृष्णाङ्गिरेणव एव अमितः अधिका यस्य तादशमम्ब नयतीत्यम्युनेत्री । परिमितं च गङ्गाजलं परिमितं च कमण्डलुजन्तमपरिमिताश्च चरणरेणव इति न सम्यवप्रक्षालनपर्याक्षमम्ब भवति । अतो रेणव एवाऽधिकाः । इदानीन्तनजलेऽपि भक्तं प्रत्येव तदमिन्यक्तीकरणं नाऽन्यं प्रतीति नेतृपदेन स्वितम् । तस्य प्रासङ्गिकं फल-द्वयमाह पुनाति । श्रीनिष्ठ लोकानुभयत्राऽन्तर्वहिः सेकीत् पुनाति । सेशान्वा । पालकमहादेव-सिहतान् । अनेन मक्तानां भूमाबुत्पन्नानामधिकदोषसंबन्धामावः स्वितः । अत एव यो मरिष्यमाणः पूर्वदेहत्यागेन्बुस्तादशसरीरोत्पादिकां गङ्गां को वा न सेवेत ॥ ६ ॥

९ अती ब्राह्मणापराधार्थ नैमित्तिकं देशनाश इति क. इ. २ नाशयेदिति घ. इ. ३ असदिति घ. इ. ४ तिस्मिन्दाहार्थे इति क. स. घ. ५ स्मृहाभावे इति स. ६ विलम्बे हेतुरिति क. ७ इति तथा अश्यमोदिति क. ग. ४ सर्वेडच्यस्येखादि ग. धर्वस्य मृत्यको नेष्टा इति घ. ९ विषयभोग्यस्येति क. ग.

९ ममनदृतत्वेनेति क. २ हायमानत्वादिति ग. इ. ३ केवछं तेजसेति क. ग. ४ निरमपूजावावेति च. ५ भगवचरचसम्बन्धमिति ग. घ. ६ तस्सम्बन्धि इति क. ग. ७ नेत्रपदेनेति ग. घ. ८ सेकानिति ख. सेवानिति व. घ.

229

एवं गङ्गातीरे प्रायोपवेशनं कत्तव्यमिति युत्तया निश्चित्य खस्साऽमक्तत्वे सर्वमन्यथा खादिति तदोपं पाण्डवेयत्वेन परिहरत्नग्रिमकर्तव्यमाह-

# इति व्यवच्छिद्य स पाण्डवेयः प्रायोपवेशं प्रति विष्णुपद्याम् । दध्यौ मुकुन्दाङ्मिनन्यभावो मुनिवतो मुक्तसमस्तसङ्गः॥ ७॥

इति च्यचि उद्येति । विष्णुपद्यां प्रायोपवेशनं प्रति पृत्रोंक्तप्रेकारेण पक्षान्तरनिराकरणपूर्वकं विशेषेणेमं पक्षमविष्ठिय निश्चित्व दृथ्याविति सम्बन्धः । यतः स पाण्डवेयः । कदाचिदाध्यात्मिकस बिछिष्ठेत्वे पूर्वोक्तं न भविष्यतीति पूर्वसहायत्वेन मुकुन्दाङ्किमेव द्थ्यौ । मोक्षदातृत्वेन स्वतव्रतया ध्यानस्रोपयोगं वारयति । अद्विमित्येकत्वसङ्गा अविवक्षिता ग्रहवदुत्तैरत्रोपयोगार्थम् । तेन सन्नि-धानात्पृर्वश्रेपत्वं फलिष्यति । अनन्यां भक्तिः पुरुपार्थसाधिकेति तां वक्तुमाह-अनन्यःभाव इति । न विद्यते अन्यस्मिन्भावो यस्य । प्रीयगङ्गादीनामपेक्षितत्वात्स्वतन्त्रता मा भविविध्येतदुक्तम् । अनेन मनोदण्डोऽप्युक्तः । वाचनिकं कायिकवाऽऽह—मुनिव्यतो मुक्तसमस्तसङ्ग इति। मुनिवद्भतं यस्य । वृथालापपरिवर्जनं मौनम् । मुनिब्यतिरिक्तैः सह वा भाषणनिषेधः । अन्यथा गृद्दीतव्रतस्य त्यागः प्रसञ्येत । मुक्ताः सर्वे सङ्गा येन । पुत्रमित्रादिभिर्मनसा सङ्गाः परित्यकाः । आज्ञया शरीराद्षि व्यावर्तिताः ॥ ७ ॥

एवं स्वकत्तेव्ये कृते शिष्टं भगवानेव करिष्यतीति भागवतं शुकं च योजयन् समाज एव रस उल-त्स्यत इति भक्तिरसोत्पत्त्यर्थं भगवत्कृतं मुनीनामागमनमाह-

तत्रोपजग्मुर्भुवनं पुनाना महानुभावा मुनयः सशिष्याः। प्रायेण तीर्थाभिगमापदेशैः स्वयं हि तीर्थानि पुनन्ति सन्तः॥ ८॥ अत्रिविसिष्टश्यवनः शरद्वानरिष्टनेमिर्भृगुरङ्गिराश्च । पराशरो गाधिसुतोऽथ राम उतथ्य इन्द्रप्रमदेष्मवाही ॥ ९ ॥ मेधातिथिदेवल आर्ष्टिवेणो भरहाजो गौतमः विष्वलादः । मैत्रेय और्वः कवपः कुम्भयोनिर्द्वेपायनो भगवान्नारद्ध ॥ १० ॥ अन्ये च देवर्षिब्रह्मर्पिवर्या राजर्पिवर्या अरुणादयश्च । तानार्षेयप्रवरान् समेतानभ्यर्च्य राजा शिरसा ववन्दे ॥ ११ ॥

तत्रोपजग्मुरिति । उपेति कालसामीष्यम् । अधैव तद्र्यं भगवताऽऽज्ञमान्ते समागता इति न किन्तु पूर्वमेव ठोकतीर्थपाविष्यार्थ भगवता नियुक्तास्तथा कुर्वन्तीत्याह-भुवनं पुनाना इति। अन्यथा मुनीनामेतच्छेपत्वं स्यात् । पावने सामर्थ्यमाह—महानुःमाचा इति । अनाहृतानामध्यत्र-स्प्रयोजनज्ञाने हेतुः—मुनय इति । सक्षिष्या इति शिष्याणां पुनर्योधनव्यावृत्त्यथे रसिकत- १ हर्त. १९ अ. १३ स्त्री. ] वैवाऽये क्याकरणार्थम् । प्रायेणेति स्वतन्त्रतया तीर्थाभिगमनरूपाश्रमधर्मकर्तृत्यावृत्त्येर्थम् । यदापि "प्रादाचरित श्रेष्ट" इति न्यायेन ठोकशिक्षार्थमपि तीर्थाभिगमनं सम्भवति नथापि न तन्मुरूयं प्रयोजनम् । तदाह-अपदेशैरिति । व्याजैरित्यर्थः । एतेपां पावनकर्वृत्वं साधुत्वेनैवेलन्ते तदाइ । भावेया मास्रणेषु मुख्या इति प्रथमतोऽत्रिर्गणितः । दारद्यान् कृषः । अन्यो वा । गाधिसुतो विधामित्रः । रामः परशुरामः । उत्रथ्यो गीतमपिता । एवं बैद्धर्प्यादिभगवदकान्ता गणिताः 1 अभेयन्ता ज्ञानप्रतिपादकाः । रामादिपिष्पठादान्ता धर्मप्रतिपादकाः । मैत्रेयादिनारदान्ता मिक-प्रतिपादकाः । आद्या नवधा । गुणैः । प्रकृतिविकृतिभेदेन पत्रविधस्य कर्मणो दशविधत्वातया मध्यमाः । पहुणैश्वर्याद्भगवतस्तरप्रतिपादका भक्ताः पड्डिधाः । चकारान्नारदशिष्यास्तत्त्वेन गणिताः । अन्येऽपि तिष्ठिष्याः प्रकीर्णकाः । तानाइ — अन्ये चेति । अत एव ऋपित्रयग्रहणम् । अरुणः कथिद्याः । तेष्वागतेषु राज्ञः कृत्यमाह—तानिति । आर्पयेषु ऋषिवंशेषु प्रवराः श्रेष्ठाः । यहे वृता वा । एकदैय सर्वे समागता इति समुदायनैव पूजनम् । यथायोग्यं वा तत्सम्मत्या । "बन्द्नान्ता पूजे"ति पूजासमाप्तिस्चकं वन्दनम् ॥ ८ ॥ ९ ॥ १० ॥ ११ ॥

" यस्तिवच्छया कृतो धर्म" इति दोपपरिहारार्थमच्यग्रेषु तेषु विज्ञापनार्थं पुनः प्रणामं कृत्वा स्वचिकीर्पितं कर्त्तव्यमकर्त्तव्यं वेति निद्धारार्थं बहिर्देष्टयोत्तरनिराकणार्थं चाऽन्तीर्निविष्टः सन् विनयार्थमुस्थितोऽञ्जठिं बद्धा विज्ञापयामासेत्याह् —

सुखोपविष्टेष्वध तेषु भृयः कृतप्रणामः स्वचिकीर्पितं यत् । विज्ञापयामास विविक्तचेता उपस्थितोऽयेऽभिग्रहीतपाणिः ॥ १२ ॥

सुस्वोपविष्टेष्विति । अधेति पुजवियम्यसमास्यनन्तरम् । विविक्ते सङ्घातात्र्यकृते आत्मिन चेतो यस । आभिमुरूयेन गृहीती पाणी येन ॥ १२ ॥

प्रथमतः स्ववृत्तान्तं कथयन् श्लोकद्वयेनैहिकामुप्मिकश्च साधनद्वयं द्वयेन प्रार्थयते । जातं द्वयम् । मगवल्या महत्कृषा च । तथापि महत्कृषाया हेतुत्वाद्यथममाह---

### राजावाच-

अहो वयं धन्यतमा नृपाणां महत्तमानुग्रहणीयशीलाः। राज्ञां कुळं ब्राह्मणपादशोचादारादिखष्टं वत गर्ह्यकर्म ॥ १३ ॥

अहो इत्याधर्ये । वयमिति शापायाम् । धन्यतमाः । धनं पुरुपार्धमर्दन्तीति धन्याः । तवाऽतिशयः सर्वपुरुपार्थव्राप्तिः । भवन्तश्च पुरुपार्थरूपाः । ते च सम्प्राप्ता इति । नन्वीगमनमीवेण साधीनत्वाभावास्कथं पुरुपार्थप्राप्तिः । तत्राऽऽह-महत्त्तमेति । भगवद्न्तरक्नैरनुप्रहणीयं शीलं येषां तेषां शीले' ऋषिभिरतुग्रहः कृतः (?)। यादशस्तादशोऽस्य स्वभावो भवतु वयं तेषां पुरुवार्धसायका

९ पूर्वोच प्रकाशन्तरेणिति ख. २ बलिष्टत्वेनेति क.ग. ३ उत्तरोत्तरत्रेति क. ४ अनन्या भक्तिमिति ख. अन्यथा भक्तीति प. ५ प्रायो गद्वादीनामिति क. घ ६ वृथालापवर्जितमिति ख.

<sup>.</sup> १ तथा करणार्थमिति क. २ प्रथमे तान्निर्गणिता इति क. प्रथमभेवाऽनिरिति ग. प. ह. ३ वडाकप्यारी खादि क. ग. प. ४ विष्यलान्ता इति क. स. ग. इ. ५ अन्येऽप्येतच्छेपा इति क. ग. इ. अन्येऽप्येवं शेषा इति ध. ६ अम्तर्निष्ट इति ग. अनन्यनिक इति घ. ७ महाकृपयेति क. ग. ८ नचाऽरोमेनायोदिति ग. ९ मात्र वंति घ. १० शीलैरिति ग. म. ब.

भविष्याम इति । अतं एव नृपाणां मध्ये श्रेष्ठाः । नतु राज्ञां माद्यणानां च तुल्यस्वादेवंरूपता युक्तैव । किमाश्चर्यम् । "अतो द्यन्योन्यमाङ्गानं ब्रह्म क्षत्रं च रक्षत" इति वाक्यात् । तत्राऽऽह-राजां कलमिति । तद्दावयं महापुरुपाणां कार्यप्रशंसापरम् । वस्तुतस्तु राज्ञां कुलमात्रम् । यत्र बाह्मणाश्वरणक्षाठनं कृत्वाऽन्तः प्रविशन्ति तच्छुद्धाशुंद्धमध्ये वेदिकारूपं स्थानं भवति । तत्पादशीच-मित्युच्यते । ततोऽपि द्राष्ट्राज्ञां कुळम् । तत्रापि गन्तुमयोग्यम् । अन्तर्गमनं तु द्रापासः मित्यर्थः । यत्नेति हर्षे । इदानी तद्विपरीतं जातमिति । तेषां निकृष्टत्वे हेतुः—गर्छकर्मेति । गर्छ परहिंसाठक्षणं कर्म यस्य ॥ १३ ॥

एवं तेषां क्रपासुबत्वा भगवत्क्रपामाह-

# तस्येव मेऽघस्य परावरेशो व्यासक्तचित्तस्य गृहेष्वभीक्षणम् । निर्वेदमुलो द्विजशापरूपो यत्र प्रसक्तो भयमाशु धत्ते॥ १४ ॥

तस्येचेति । राज्ञां कुछे कस्यचिद्वर्धं कर्म न भवेदति । अहं तु स एव । अतस्तस्य मर्धकर्मणो मे । तत्रापि अधस्य केवछं पापस्पास । पूर्वे क्षत्रियत्वमपि श्वितम् । अञ्चना कुलाङ्गारत्वाद्घत्वम् । एतादशस्याऽपि निर्वेदमृत्वे द्विजशापरूपो भगवानेव जातः । भगवतस्तथा भवने हेतुः-परावरेदा इति । अन्यथा परेश एव स्थात् । अवरेपीमस्मदादीनामनुद्धारकः स्थात् । नन् शापस कपं भगवद्रपुलम् ? तत्राऽऽह - निवेदमूल इति । वैराग्यम्लः । पहुणानां मध्ये पर्यवसानरूपम वैसारयस्य न ह्यान्यो मूळं भवितुमईति । अत एवाऽनन्तरूपत्वाद्भगवतो द्विजशापोऽप्येकं रूपम् । ननु शास्त्रद्वारा कथं न भगवान्वैराग्यहेतुर्जातः । अधत्वं तु कृपायामप्रयोजकम् । अत आह---गृहेपु व्यासक्तिचित्तस्येति । यहुवचनं तु पुत्रादिग्रहेष्विप विशेषासिकः । स्वस्याऽपि साधनलेन तद्योजनात् । अःमीङ्णमिति श्रवणेऽपि समयाभावः । "न तस्य तत्त्वश्रहणाय साक्षा-दि"ति न्यायात् । अतः शास्त्राणामसामर्थ्यम् । नतु गृह एव कथं न मोचयति । सर्वसमर्थ-त्वाद्भगवतः । तत्राऽऽह- यत्र प्रसत्तः इति । येषु गृहेषु प्रसक्तः शीधं हदये भयभेव धते । न तु भयापद्दारिणम् । अतो भयनिवृत्त्यर्थं तथा जातमित्यर्थः ॥ १४ ॥

एवं तयोख्यकारगुकत्वा इदानीं खकर्तव्यमाह—

तं मोपयान्तं प्रतियन्तु विप्रा गङ्गा च देवी धृतचित्तमीशे। द्विजोपसृष्टः क्रहकस्तक्षको वा दशस्वलं गायत विष्णुगाथाः ॥ १५ ॥

लं मोपयान्तमिति । एवमुपकारिवपयं मामुपयान्तं भवच्छैरणमायच्छन्तं प्रतियन्त जानन्त । हे विधाः ! विशेषेण पूरकाः । मामपि पूर्यिण्यन्तीति भावः । देवतारूपां गङ्गा च गां शरणायतं जानातु । गङ्गाया जलप्रकृतित्वं लोकप्रसिद्धमित्यचेतनशरणागतेरसक्तत्वोदेवीत्यक्तम् । भक्त चरणोदकशरणागतिर्न , गवन्मार्गियरोधिर्ना । ननु किं शापियमोक्षार्थ प्रार्थयसे ? नेखाह । ईदो भगवति धृतवित्तं माम् । द्विजेन वालकेनोपसृष्टः प्रेपितः । कृत्रिमरूपेण तक्षकरूपेण वा कुहकः कृत्रिमवेषेण वश्वकः । तक्षको वा । चेलानादरे । अन्तं अलर्थ दशतु । न काचिन्मम क्षतिरित्वर्थः । नन्त्रमाकं तर्दि कोपयोगः ? तत्राऽऽह—गायत विष्णुगाधा इति । एतायता वहिश्चितता नियारिता । "पाक्षिकोऽपि दोपः परिकाङ्कानीय" इति चित्तस्य चघललादेवं प्रार्थना ॥ १५॥

श्रीमद्वासानार्यचरणनिरचिता ।

एवमैहिकं प्रार्थियत्वाऽऽमुध्मिकं प्रार्थयते-

१ सं. १९ व. १६ छो. ].

पुनश्च भृयाद्मगवलनन्ते रतिः प्रसङ्गश्च तदाश्रयेषु । महत्सु यां यामुपयामि खृष्टिं मेज्यस्तु सर्वत्र नमो हिजेभ्यः॥ १६॥

पुनश्चेति । मुक्तिस्तु न सम्भाविता नाऽपेक्षिता । राज्यरसभक्तिरसयोरैसन्तवैठक्षण्याहिरुद्ध-पर्गाश्रयस्वाच भगवति रतिरेवाऽस्तु । न राज्यादिः । जन्म स्वयस्यम्भावि । देहनातिगुणिकवासु न कोऽपि रसः । अतो यां यामेव सृष्टिमुपयामि तत्र तत्र भगवति रतिरस्तु । नतु सर्वन्याऽपि भगवस्वा-लुशारिषु रनिः सिद्धैव । तदलं प्रार्थनयेखत आह--अनन्त इति । देशकाठवस्वपरिचित्रेत्र । तीदग्रलं न पुत्रादिषु । तस्या रतेः कारणमपि प्रार्थयते — प्रसङ्गश्चेति । अन्यथा सकृद्रतिमुत्पाच कार्यार्थमाक्षिष्ठं साधनमुपक्षीणं स्थात् । न च सर्वदेव रितः प्रार्थ्या । रतेर्मनोधर्मत्वेन सर्वदा तत्स्पुः-रणे देहादिनिर्वाहोऽपि न स्यात् । तादशस्ती प्रमाणसाधनत्वाभावाच । वस्यवेव साधनत्वे उद्येक्षा-याथ प्रमाणत्वे प्रकारान्तरे च युक्तिवाधाद्भगवत्वं पर्यवस्यति । तच भक्तानामनेपक्षितम् । रित-भाऽनित्या । स्नेहत्वात् । तस्य चाऽन्तःकरणधर्मत्वात् । न वा इच्छाविशेषो रतिः । विशेषस्य निर्व-कुमश्चयस्यात् । सुखिवपिवणीच्छा न रतिः । स्वर्गकामनायास्तथात्वप्रसङ्गात् । पुत्रादिषु तद्भाव-प्रसङ्गाच । अतः स्रेहः पदार्थान्तरम् । स भगवित्रष्ट एव भगविद्विपयको ज्ञानवदै धर्यवद्वा भगवत्स-म्बन्धात्तन्नैकट्याद्त्यत्राऽपि भासते । उष्णस्पर्शवत् । यथा यथा भगवन्नैकट्यं तथा तथा स्नेहातिशयः । शारिरेऽप्यात्मनि तेन सहाऽतिनैकट्यात्परमस्नेहत्वम् । एवमध्यासेनाऽन्यत्र । "वाक्यान्वयादि"-त्यवैतर्स्माभिः सम्यग्विवृतम् । अतो भगववैकट्यसाध्यत्वारम्तरस्याऽसम्भवाद्भगवद्भर्तरेग तत्सा-भिषतुं शक्यत इति तैः प्रसङ्गः सर्वथा भवित्त्वाह — प्रसङ्घेति । आश्रयोऽतिनैकट्यस्चकः । गाऽऽश्रितमात्रेणाऽन्यस्य नैकट्यं सम्पादिवतुं शक्यमिति महितस्यत्युक्तम् । चकारातेष्वि रितः । एवं समाधना भगवति रतिः प्रार्थिता । अस्या यापकाभावं प्रार्थयते—भैटपस्तु सर्वजेति । 'अहमुजाबनैहैव्येरि"ति वाक्याई्त्य्यामावमानने भगवनोपाभावात् । "भत्तयैव तुष्टि-मभ्येती'' ति वाक्यात्फलप्रतिबन्धकं भृतावमाननं स्वरूपप्रतिबन्धकं च । भगवद्रतीपे भक्त्यतुपपतेः। भैध्यामेव नाऽवमाननं भवति । साम्येऽनि तद्वदेव माननेऽवमानकरणं प्रसञ्येत । ननु बाग्रणातिकमस्य कृतत्वात्कथं वरो देयः ? तत्राऽऽह—नमो दिजेभ्य इति । महतां प्रणि-पात एवाऽपराधशमने हेतुः । तस्मान्निष्पत्यृहा ससाधना भगवति रतिः प्रार्थिता ॥ १६ ॥

१ तच्छुद्राशुद्धकर्ममध्ये इति स. १ अन्यथा अवरेषामिति क. म. घ. ३ भगवच्छरणमिति क. ग. प. 🛪 देवसारूया चेति सं.

१ अलग्तिमिति क. अन्यतरेति घ. इ २ राज्यादीति घ. ३ एतादशत्वमिति क. ग. ४ उपक्षिप्तिति क. ग. ५ अग-बद्विपयकज्ञानवदिति ग. ६ भृतामामावनानेनेवि क.

्र तेमां सम्मतिमुखचेष्टामुपलम्यैवमेव भविष्यतीत्यध्यवसायेन निश्चितः स्थित इत्याह—

#### सूत उवाच--

इति स्म राजाऽध्यवसाययुक्तः प्राचीनमूलेषु क्रशेषु धीरः । उदब्धुखो दक्षिणकूल आस्ते समुद्रपत्न्याः स्वसुतन्यस्तभारः॥१०॥

इतीति । स्मेनि प्रसिद्धे । सर्वेरेव ज्ञातंमवं निश्चित्य श्वित इति । अध्यवसायो निश्चयः । मुमौ सर्वत्र राक्षसानां व्याप्तत्वादन्ते तदावेशो मा भवित्विति कुशेपूपविष्टः । उत्तमभक्तेर्देवा अधिकारिण इति पितृत्वव्यावृत्त्यर्थं देवत्वसिद्ध्यर्थं पूर्वायेषु दर्भेपूपविष्टः । तदाह—प्राचीन-मूलेष्विति । प्राचीनानि पश्चिमभागे श्वितानि मूलानि येपाम् । तक्षकादिकृतभयाभा-वायाऽऽह—धीर इति । उद्झुखो गङ्गासम्मुखः । दक्षिणकूले अन्तर्वेद्यामास्ते । पूर्ववलद्यप्तयोगः । समुद्रपत्र्या इति । इदानीं भगवदेकनिष्ठत्वालाऽन्यत्र दिश्वणकूले श्विते भगवद्यप्तार्थित्वत्र परित्यक्य भगवत्प्रास्यर्थं लक्ष्मीपतेर्भगवतः समुद्रे शयनात्तत्पत्त्या दक्षिणकूलेश्वितौ भगवन्तं वा समानयेदिमं वा तत्र नयेज्ञामातृत्वाद्विज्ञापनां वा कुर्यादिति भगवछालसत्वज्ञापनायोक्तम् । प्राप्तराज्य-चिन्तापरित्यागायाऽऽह—स्वसुतन्यस्तभार इति । स्वसुते न्यस्तो राज्यभारो येन ॥ १७॥

तदा देवैरनुमोदित इत्याह—

**₹**९२

एवं तु तस्मिन्नरदेवदेवे प्रायोपविष्टे दिवि देवसङ्घाः । प्रशस्य भूमौ व्यकिरन्प्रस्नैर्मुदा मुहुर्दुन्दुभयश्च नेदुः ॥१८॥

एवं त्विति । तुशब्देन तस्य सन्देहो निवारितः । नरदेवदेवत्वादिन्द्रतुल्यता । अनेनैव मार्गेण वैकुण्ठं गमिष्यतीति महाराजागमननिमित्तं वाद्यं चकुः । तदाह । दिव्येव देवसङ्काः प्रशास्य साधु कृतमित्युक्तवा । देवानुमोदने कार्यसिद्धिनिधिता । भूमौ पुष्पवृष्टिं चकुः । इदं शकुनम् । मुद्दा हर्षेण । दुन्दुभयो देववाद्यानि नेदुः वादयामासुः । चकारादन्यान्यपि । तत्रोत्सवो जात इत्यर्थः । अनेन तस्य शापादिनाऽपि निश्चयेन गत्यन्तरं निवारितम् ॥ १८ ॥

महर्पीणां कत्यमाह—

महर्पयस्तं समुपागता ये प्रशस्य साध्वित्यनुमोदमानाः। ऊचुः प्रजानुप्रहशीलसारा यदुत्तमश्लोकग्रणाभिरूपम्॥ १९॥

महर्षय इति । सम्यंगुपागता राजनिर्याणपर्यन्तं तद्धितप्रकरवेन समागताः । तेऽपि प्रशंसां कृत्वा । विप्रप्रशस्तं निरङ्गपि साङ्गं भवतीति स्चितम् । अनुमोदमानाः साधु कृतिमिति । अनेनेच्छन्या कृतत्वदोपो नियारितः । तेषां तथां कथने हेतुमाह—प्रजानुग्रहद्गीलसारा इति । तेषामृषीणामेते राजानः प्रजाः । तास्वनुग्रहरूपमेव यच्छीलमनुग्रहहेतुभूतं वा तदेव सारो येषाम् । अनेन ते यद्यनुग्रहं न कुर्युनिःसारा एव भवेयुरिति स्चितम् । किञ्च । परमभक्ते राजनि तत्कर्त्तव्यमेदेखन

भित्रायेणाऽऽह---धयुत्तामकोकगुणाभिरूपमिति । उत्तमश्चोकस्य गुणेषु अवणार्थमिरूपो योग्यः । अथवा । उत्तमश्चोकगुणैस्तुत्यः । यथा गुणश्रवणार्थं स्थातव्यं तेथेतद्दर्शनार्थमपि । प्रयम-पक्षेऽयं मुख्योऽधिकारीति श्रोतृत्वातस्य प्रशंसनं कर्तत्र्यमित्यर्थः ॥ १९ ॥

प्रशंसनमेवाऽऽहुः—

न वा इदं राजिंपवर्य चित्रं भवत्सु कृष्णं समनुत्रतेषु । येऽध्यासनं राजिकरीटजुष्टं सद्यो जहुर्भगवत्पार्श्वकामाः॥ २०॥

न चा इति । हे राजर्षिवर्थ ! इदं सर्वपरित्यागेन भगवत्परत्वं भवत्सु चित्रं न । तत्र हेतुः— कृष्णं समनुद्रतेष्विति । सम्बोधनेन मर्यादायाः परमसीमा सूचिता । कृष्णमनु वतं येष्विति । यथा भगवानसर्वं कार्यं कृत्वा प्रचित्रतस्तदीयरिपि तथा कर्त्तव्यमिति । तत्र निदर्शनं भवतां पितामहाः । ये पाण्डवा अध्यासनं सिंहासनं राजिकरीटैर्जुष्टं सार्वभौमासनमप्रतिद्वन्दं भगवत्यार्थगमनेच्छ्या सद्य एव जहुः । तथा त्वयाऽपि भगवत्यार्थे गन्तव्यमित्यर्थः ॥ २० ॥

एवं तं स्तुत्वा तस्याऽतरोधिमत्र ज्ञापयन्तो गूढाभिसन्धानेनाऽऽहुः---

सर्वे वयं तावदिहाऽऽस्महेऽथ कलेवरं यावदसौ विहाय। लोकं परं विरजस्कं विशोकं यास्यत्ययं भागवतप्रधानः॥२१॥

सर्वे वयमिति । अस्माभिः खोक्तं निर्वाद्य गन्तव्यम् । तावरक्षातव्यमिति । तदेवाऽऽदुः । सर्व एव वयं यावदयं भगवरक्षानं गच्छति तावदिहैवाऽऽस्महे स्थास्यामः । किं कृत्वा कुत्र गमिष्यतीत्यान्काङ्कायामाह (?)—अथेति । सप्तदिनानन्तरं कलेवरं विहाय, असौ सङ्घातपरित्यागेनैकः, परं लोकं व्यापि वैकुण्टं, यत्र रजःसम्बन्ध एव नाऽस्ति । शुद्धसत्त्वात्मकं प्रकृतेः परं वा । विश्वोकमत-मस्कं निरवधं वा । सर्वथा यास्यति । तत्र हेतुः । भागवतेषु प्रधानः । भागवताः प्रधानं यस्येति वा । तावरक्षातव्यमिति सम्बन्धः ॥ २१॥

एवं तेषामनुग्रहं श्रुत्वा बहुकालं खास्यन्तीति ज्ञात्वा तावन्मया सर्वे सन्देहा निवारणीया इति तद्यं प्रष्टुं यत्कृतवांस्तदाह—

आश्रुल तेषां वचनं परीक्षित्समं मधुच्युद्धरु चाऽव्यलीकम्। अभाषतेतानभिवन्य युक्तं शुश्रूषमाणश्चरितानि विष्णोः॥ २२॥

आशुत्येति । परीक्षितत्वात्तदीयवचनस्य सत्यता निर्धारिता । तेषां वचित चलारो मुणाः सन्ति पुरुषार्थचतुष्टयहेतवः । तत्र समं खस्य राज्ञश्च तुत्यतया हितचिन्तनम् । अनेन ज्ञानक्षरतोक्ता । मधुच्युत् । सर्वथा भगवत्समीपं यास्यतीति मधु च्योतित । अनेन कामक्रपता । गुरु च । अर्थगीरवं तावत्स्थास्याम इति । सर्वहितं तावत्करिष्याम इत्यर्थतुत्यता । चकारात्रश्चंसा च । अञ्चर्यक्ठीकं निष्कपटम् । "सच्यो जहुरि" ति । अनेन धर्मक्रपता । एवं सर्वपुरुषार्थक्तं तेषां वचनं श्रुत्वा, एतानभिवन्य, विष्णोश्चरितानि शुश्रूषमाणो वस्यमाणमुक्तवान् ॥ २२ ॥

९ नात्रदृष्टिरिति क. ग. २ सम्यक् समुपागता इति क. ग. घ. ३ कथाकथने इति घः

<sup>-</sup>९ तथेव तद्वांनार्थमपीति क. २ प्रथमपक्षोऽयमिति ख.

तदेवाऽऽह---

#### राजोवाच--

समागताः सर्वत एव सर्वे वेदा यथा मूर्तिधरास्त्रिष्टे । नेहाऽभ्र वाऽमुत्र च कश्चनाऽर्थः ऋते परानुब्रहमारमशीलम् ॥ २३ ॥

समागता इति । अत्र सन्देहे नाउन्यत्र गन्तव्यम् । यतः सर्वत एव यूयं सर्वे समागताः । प्रामाण्यं च भवत्स्वेव निर्णातिमित्याह्—चेदा यथेति । त्रिष्टष्टे सत्यलोके । मूर्तिघरा अधि-ष्ठातृदेवतां रूपविग्रहवन्तः । हेतुश्च भवद्रावयं नास्तीत्याह्—नेहेति । इह वाउमुत्र वा भवतां परा-त्रग्रहव्यतिरेकेणाऽन्यत्प्रयोजनं नाऽस्ति । परानुग्रहोऽपि भवतामुदेश्यो न भवति । किन्तु स्वभाव एव । अतः प्रमाणविचारेण प्रमेयविचारेण च भवद्राक्ये शक्षेत्र नास्ति ॥ २३ ॥

अतः किञ्चित्पृच्छामीत्याह—

तितश्च वः प्रच्छयमिमं विष्टच्छे विश्रभ्य विष्रा इतिकृत्यतायाम् । सर्वात्मना स्रियमाणेश्च कृत्यं शुद्धञ्च तत्राऽऽमृशताऽभियुक्ताः॥२४॥

ततः इति । वः युष्मान् पृच्छयं प्रष्टयमेव "नाऽपृष्टः कस्यचिद्भृयादि"ति श्रुतेरिंगं बुद्धिसं विशेषेण पृच्छे । विश्वभ्य भवत्मु विश्वासं कृत्वा युक्तिमप्यविचार्य । विश्वा इति पूर्ववत् । इतिकृत्यतायाम् । इत्येवंप्रकारेण कर्त्तव्यं तदितिकर्त्तव्यम् । तस्य भाव इतिकर्तव्यता । तस्याम् । तन्निमित्तं कर्त्तव्यिनिद्धीरः साधनप्रकारनिद्धीरश्च वक्तव्य इति भावः । तत्र कालविशेषेण कर्त्तव्यं पृच्छति । सर्वात्मना सर्वप्रकारेण नित्यतया जीवनदशायां त्रियमाणेश्वाऽन्तकाले कृत्यं किं कर्त्तव्यमिति । शुद्धम् । दानादीनां कर्त्तृशुद्ध्यभावात्कर्त्तव्यतासन्देहः । अनेन कालादिहेतूनां यत्र शुद्धथर्यं नाऽपेक्षा तद्कत्व्यमिति फलितम् । तादशं नाऽम्तीति न वक्तव्यम् । यतो भवन्तोऽभियुक्ताः । अतस्तादशेऽर्थे आमृशतः सर्वतः प्रमाणानि विचारयतेत्यर्थः ॥ २४ ॥

एवं पृष्टे सर्वपित्यागकर्जुरपित्यागी गुरुन भवतीति भगवस्त्रेरणया ग्रुकः समागत इत्याह— तत्राऽभवद्भगवान्व्यासपुत्रो यदच्छया गामटमानोऽनपेक्षः । अलक्ष्यिलङ्को निजलाभतुष्टो वृतश्च वालैरवधृतवेषः ॥ २५ ॥

तत्राऽभवदिति । तत्रैदाऽभवत् प्रादुर्भृतः । तथा सामध्यें हेतुः—भगवानिति । भगवत्त्रे हेतुः—व्यासपुत्र इति । तेषां दृष्टौ तथा भानं माऽस्त्वित्यत्यन्यथा प्रदर्शनमाह—गामरमान इति । पृथिवीपर्थटनं परमहंसानां धर्मः । अनपेक्ष इति । प्रयटनधर्मेण नहि किश्चिदपेक्षते । अतो राजवक्षील्या प्रयटनिमत्यर्थः । अलक्ष्याणि लिङ्गानि महापुरुपचिह्नानि यस्य । द्वात्रिंशलक्षणान्यपि तस्मिन्
वर्तन्ते । तेषु ज्ञातेषु लोका राजत्वं सम्पादयेषुः । पोडश लक्षणानि राज्ञः । द्वात्रिंशलक्षणानि
महाराजाधिराजस्य । स भगवान् बद्यविद्वा भवति । तेषां फलमाह—निजलाभतुष्ट इति ।

निजलाभस्तोषश्चेति फल्र्ड्यम् । निजलाभेन तुष्टः । उभयोर्हेतुंहेतुमद्भावात् । अते "आत्मलाभान्न परं विद्यत्त" इति न श्रुतिविरोयः । क्रीडारूपं पर्यटनमिति ज्ञापयलक्षणापरिज्ञाने हेतुमाह— वृत्रश्च वालेरिति । चकारात्क्षीभिरवुपेश्च । लक्षणानां परीक्षाभावायाऽऽह्—अवभूतवेष इति । अवभूतस्येव वेषो यस्य । देहसंस्काररिहतो जडोऽवभूतः । तत्र जङ्गत्वांशो नाऽस्तीति ज्ञाप- यितुं वेषपदम् ॥ २५ ॥

तस्य द्वात्रिंशलक्षणान्यपि वक्तुमाह---

तं द्व्यष्टवर्षं सुकुमारपादकरोरुवाह्नंसकपोलगात्रम् । चार्वायताक्षोत्रसतुल्यकर्णं सुभ्वाननं कम्युसुजातकण्ठम् ॥ २६ ॥ निगूढजत्रुं पृथुतुङ्गवक्षसमावर्त्तनाभिं वलिवल्यूदरञ्च । दिगम्बरं वक्तविकीर्णकेशं प्रलम्बवाहुं स्वारोत्तमाभम् ॥ २७ ॥ श्यामं सदाऽपीच्यवयोऽङ्गलक्ष्म्या स्त्रीणां मनोज्ञं रुचिरस्मितेन । प्रत्युत्थितास्ते सुनयः स्त्रासनेभ्यस्तस्वक्षणज्ञा अपि गूढवर्चसम्॥ २८॥ स विष्णुरातोऽतिथय आगताय तस्मै सपर्या शिरसा जहार । ततो निवृत्ता ह्यवुधाः स्त्रियोऽर्भका महासने सोपविवेश पूजितः॥२९॥

तं इयप्रवर्षमिति । तत्र कानिचिदन्तः स्थानि कानिचिद्धहिः स्थितानि । तत्र सर्वत्र स्थितस्य खेच्छया प्रादुर्भावसामर्थ्य, पहुणैश्वर्यसम्पत्तिः, भगवदीयत्वं, खेच्छया ठीठाकरणं, निरपेक्षता, तिरोभावसामर्थ्य, आत्मठाभः, सन्तोपश्च । एवमष्टौ गुणाः पूर्वोक्ताः । अन्यानाह द्यप्टवर्षम् । द्विगुणा अष्टो वर्षा यस्य । पोडशवार्षिकमित्यर्थः । वर्षा हि शरीरस्य वृद्धिक्षयहेतवः । तत्र षोडश वर्षाः केवळं बृद्धिहेतवः श्मश्रृत्पत्त्याऽवसीयन्ते । "मृता वा एषा त्वगमेध्ये-" ति श्रुतेः केशानामपि तथात्वेऽप्युत्पत्तिशिष्टत्वान्न ते मृतत्वज्ञापकाः । अतः कालगुण एत तस न तत्कृतो दोप इति । अत उभयज्ञापनाय ह्यष्टपदम् । अग्रिंमन्यास्य भावाय सम्पन्न-स्थापनाय च । भगवद्विस्मरणहेतवो वा ते । अतो बहुकाठीनस्य शिष्टकाठस्मरणमाश्चर्यप्रसि-द्धिश्रेति गुणद्भ्यम् । सुकुमाराः सुपु कुत्सितं मारयन्तीति निर्दुष्टाः सगुणाश्च पादादयः कपोला-न्ता यस्य । तादशं गात्रं यस्य । अनेन पहुणाः । चारु यथा भवति तथा आयते अर्क्षिणी यस्य ! ऊर्था नासिका यस । तुल्यौ कर्णी यस्य । शोभने भ्रवौ आनने यस्य । कन्द्यवत् शङ्कवत् त्रिवलीयुक्तः सुष्टु जातः कण्ठो यस्य । अनेन पश्च । निगृढं जत्रु यस्य । कण्ठमालास्थि जत्रु । पृथु र्तुङ्गं वक्षो यस्य । आवर्त्ता नाभिर्यस्य । वितिभविन्तु अश्वत्थपत्रवदुदरं यस्य । एते चत्वारः । चकाराह्र्वेचिन्ह्र-म् । एवं पिंइशलक्षणान्युक्तानि । मध्ये तस्य लोकोपकारकं कार्यद्वयमाह—दिगम्बरं वक्रविकी-र्णकेशिमिति । तस्य 'हि शरीरं ब्रह्मभावाद्भगवत इव व्यापकम् । तस्य वस्रं दिश एव भवन्ति । होकिकपरिधाने अन्तरा परिच्छेदो होकपीडा च स्यात् । अतो दिगम्बरत्वम् । वका विकीर्णाः केशा

१ हेतुमद्रावादिति ग. २ तत्रेति क. ग. घ. ३ अग्रिमन्यास्याऽभावायेति क. ४ चकारी नास्ति स्त. ग. घ. इ. ५ आग्रिमन्याद्याद्वाद्वादेवित स. ६ अग्रे अग्रिमन्यादेवि क. ७ आ आननं यस्येति ग. घ. इ. ६ एवं तुक्रभ वस्रो यस्येति स. १ गृहवस्रमिति घ. १० हीति नाम्स स.

298

यस्य । मध्यशिवात्मकास्तस्य केशाः । तत्राऽनुत्पादनार्थं वकता । अग्रासार्यं च विकीर्णता । अन्यश त्रसमावमि प्रसेदीशः । वकत्वं गुणश्च । प्रकर्षेण लम्बौ बाहू यस्य । आजानुबाहुम् । स्वमरोत्समो भगवान् देवरूपो विष्णुः । तस्येवाऽऽभा कान्तिर्यस्य । स्यामं स्यामवर्णम् । सर्वदा अपीच्यं स्रीणां हितकरं यत् वयः तारुण्यं तेनाऽङ्गस्य या लक्ष्मीस्तया स्रीणां मनोञ्चं सुखकरम् । अनेन सौन्दर्थातिशय उक्तः । तत्र स्रीदृष्टेर्निकषत्वात्तथोक्तम् । रुचिरं चै स्मितम् । तेन च स्रीणां मनोज्ञम् । क्षियो हि दिविधाः । चतुरा अचतराश्च । उभयोः परिग्रहार्थे द्वयम् । एवं वककेशादयः पद । एवं लक्षणसम्पन्नं दृष्ट्वा सर्वे मुनय उत्थिता इत्याह - प्रत्युत्थिता इति । स्वासनेभ्यस्त प्रत्युत्थिताः । न त्वन्यथा । तत्र ज्ञानमाह-तास्रक्षणज्ञा इति । उत्थाने ज्ञानस हेत्त्वम् । ज्ञाने मुनित्वस्य । न तु तहस्मणं लौकिकप्रमाणगम्यमित्याह । गूढ वर्चस्तेजो यस्य । एवं प्रश्नसमये से समागतै एवेति राजा उत्थित एव स्थितस्तत्पदेन परामृश्यते । विष्णुरात इति । एतदर्थमेव भगवताऽहं रक्षित इति तस्य ज्ञानं स्चितम् । स च अतिथिरागमने नियतकालरहितः । तस्मै किं देयमिरयाकाङ्कायां स आत्मानमेवाऽईतीति तस्मै शिरसा सपर्यामाजहार । शिरस्तस्मै समर्पितमित्यर्थः । ततोऽ-न्यथा भासनार्थं परिगृहीतानां पदार्थानां त्याग कृतवानित्याह—तत इति । गुणकार्यास्रयोऽपि निवृत्ताः । ततः स पूजितो महासने राजोपवेशनयोग्ये उपविवेश ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥ २९ ॥

ततः सर्वे ऋषयो दूरिश्यतां अपि तस्य परितः समीप उपविद्या इत्याह—

स संवृतस्तत्र महान् महीयसां ब्रह्मर्पिराजर्षिसुरर्पिसङ्घैः। व्यरोचताऽलं भगवान् यथेन्दुर्प्रहर्भतारानिकरैः परीतः ॥ ३०॥

स संवृत रित । ननु सर्वैः संवृतत्वे को हेतुः ? तत्राऽऽह-महान् महीयसामिति । श्चानिनामपि ज्ञानप्रद इत्यर्थः । तेषां तेजसा तस्याऽधिकतेजस्त्वमेव जातं न तु तत्तेजसोऽभिभव इत्या-ह--व्यरोचलेति । तस्य प्राकृतगुरूतं वारयति-असं भगवानिति । असमत्यर्थं पूर्त्यर्थं वा मगवानेव तद्रपेण समागतः । तदा तस्य भहत्त्वं सर्वजनीनं जातमिति दृष्टान्तमाह । यथा आकाश्चे चन्द्रमाः ग्रहैर्बुधादिभिः ऋक्षैरश्विन्यादिभिः प्रकीर्णकैलारानिकरैश्च व्याप्तः। दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः स्तल्यत्वार्थं त्रिविधा उक्ताः ॥ ३० ॥

इदानी प्रश्नसमय एव सँमागत इत्ययमेव प्रष्टच्यो नाउन्य इति भगवदिच्छा ज्ञात्वा तं पृष्टवानि-त्याह---

प्रशान्तमासीनमकुण्ठमेधसं मुनिं नृपो भागवतोऽभ्युपेत्य। प्रणम्य मुर्प्राऽवहितः कृताञ्जलिर्नत्वा गिरा सूनृतयाऽन्वपृच्छत् ॥ ३१ ॥ प्रदान्तिमिति । गुरुशिष्ययोधिर्मा उच्यन्ते प्रशान्तादिपदैः । तत्र चत्वारो गुरुधर्माः । ज्ञानं द्भानकार्यभ अध्ययत्त्रम साधनमिति । प्रकृष्टशान्तिर्द्भानकार्या । आसीनमित्यव्ययम् । अकुण्ठं नेषो ज्ञानं यस्य । बुद्धेः प्राकृतत्वसम्भावनया तन्निराकरणाय मेधरशुन्दः प्रयुक्तः । मननं साधनम् ।

शिष्यगुणान् वक्तं महतः शिष्यत्वे गृढार्यकथनमपि भवतीति नृपत्वं मागवतत्वं चाऽऽह--**नृपो** भागवत इति । ततः शिष्यस षद् धर्माः । तानाह-अभ्यपेत्यत्यादिभिः । प्रथमतो गुरोरा-भिमुख्येन गमनम् । ततः कायिकः साष्टाङ्गनमस्कारः । ततः सावधानता । ततो विज्ञापनार्थं वदाख-हित्वम् । ततो वार्चिकनमस्कारः । ततो मधुरया वाचा प्रश्न इति । सत्यवाचा वौ ॥ ३१ ॥

प्रश्नार्थं प्रथमतस्तं स्तौति--

#### राजोवाच-

अहो अद्य वयं ब्रह्मन् सत्सेव्याः क्षत्रबन्धवः। क्रपयाऽतिथिरूपेण भवज्रिस्तीर्थकाः कृताः ॥ ३२ ॥

अहो इति । अहो अद्य त्रयमिति पूर्ववत् । ब्रह्मिति हेतुः । नर्धसाक्षात्कारो बहिर्जात इत्याश्चर्यम् । वयत्र महान्तो जाता इति । किञ्च । सद्भिरपि सैन्या वयं जाताः । अतः परमुपदेष्ट्रत्वमपि मविष्यतीत्यर्थः । स्वभावतस्तु वयं क्षत्रवन्धवः । क्षत्रिया बान्धवा येषाम् । क्षत्रियवंशे परमुत्पन्ना न त तद्धमेवन्तः । ते च त्राह्मणपादशैाचादाराद्धिमृष्टाः । सेव्यताऽतिद्रे । नन्वागमनमात्रेण कयं सत्सेव्यता ? तत्राऽऽह--कृपयेनि । यथा तीर्थानां गङ्गादीनां भवत्सम्बन्धेन तीर्थत्वं स्नातृरूपेणं तथा वयं गृहस्था अतिथिरूपेण कृपर्यां च करणाभ्यां भवद्भिः कर्नुकैस्तीर्थकाः कृताः । खार्थे कः खार्योऽत्र विवक्षित इति ज्ञापनार्थः । तेनांऽस्मासु नौपचारिकं तीर्थत्वम् ॥ ३२ ॥

नन स्नाने जलस्य देहँसंयोगातद्भतं पापं तद्वारा तेषु गच्छतीति जलस्य तीर्थत्वं भवति । एहस्यस्य त कथमागमनमात्रेण तीर्थत्वम् ? तत्राऽऽह-

> येषां संस्मरणात्पुंसां सद्यः शुद्धचन्ति वे गृहाः । कि पनर्दर्शनस्पर्शपादशीचासनादिभिः॥ ३३॥

येचामिति । येषु गृहेषु स्थित्वा भवतां स्मरणं कियते तेन स्मरणेन सूर्येणेव सर्वेषां गृहाणाम-शक्तिलक्षण तमो दरीकियते । तत्र कि पुनर्वक्तव्यं भवतां दर्शनं कोटिसूर्याधिकप्रकाशं ज्ञानेन्द्रि-याणां सर्वशोधकम् । स्पर्शस्त् जलस्पर्शवत्साक्षात्पापहारकः । चरणोदकं पुनर्भगवतं इवाऽलैकिक-जन्महेतः । आसनादयश पूजावयवाः मवपुरुषायसाधकाः । अतस्तीर्यत्वं सक्तमेवैत्यर्यः ॥ ३३ ॥

नन्बनुक्तप्रायिश्वतानि पापानि गच्छन्त नाम । येषां तु प्रायिश्वतं विद्वितं तानि न गच्छन्तीत्यघ्यव-सीयते । प्रायश्चित्तवयर्थ्यापतेः । इत्याशक्काऽऽह—

### सान्निध्याचे महायोगिन पातकानि महान्त्यपि। सद्यो नज्यन्ति वै पुसां विष्णोरिव सुरेतराः ॥ ३४ ॥

१ चकारो नास्ति ग. २ स इति नास्ति क. ग. घ. ३ समायात इतीति ग. ४ दूरस्था अपीति ख. ५ सममागत इति स. ६ प्रशान्तेतीति क. स. घ.

१ काविकसाष्टाहेत्यादिः क. ग.घ. २ वाजनिकेति ग. ३ वेति नास्ति च. ४ अद्यसाक्षात्कारे इति क. ५ आनक्सेचेति क. ् क्रम्याञ्चकरणाञ्चामिति क. ग. घ. क. 🕠 देहस्य संयोगादिति क. ग. घ. 🔑 अमनतैवाउक्षीककेस्यादि क. व. <u> ज्यादकोकिकेत्यादि च. सवस्येवादकौकिकेत्वादि व.</u>

अपि मे भगवान्त्रीतः कृष्णः पाण्डुसुतिष्रियः। पैतृष्वस्रेयत्रीत्यर्थं तद्गोत्रस्याऽऽत्तवान्थवः॥ ३५॥

सान्निध्यादिति । प्रमाणवलेन द्वि प्रायेश्वित्तान्युक्तानि । अत्र प्रमेयवलिमत्याद्व — महायोगि गिन्निति । योगोऽस्याऽस्तीति योगी । योगेन स्वस्य पुरुषार्थमाधकः । महायोगी तु स्वयोगवलेनाऽन्येषामिप सर्वसाधकः । तत्र पापनिवृत्तिस्तवाऽऽनुपिक्षकं कार्यमित्याद्व । महान्यपि पातकानि तव सिन्निधमात्रेणैन सद्यो नश्यिनि । सान्निध्यस्याऽऽवृत्तिमिप नाऽपेश्वन्ते । स्थिति वा । तत्र प्रमेयंत्रलेन रष्टान्तयि — विष्णोरिवेति । यथा विष्णोः मन्निधिमात्रेणैन सुरप्रतिस्पर्धिनोऽपि महान्तो देत्या नश्यन्ति । तद्वदित्यवः । किञ्च । भगवतेनाऽयमुपायः कृतः । अन्यथा मह्यद्वर्णस्य निन्तारो न मिन्यपति । तद्वदित्यवः । किञ्च । भगवतेनाऽयमुपायः कृतः । अन्यथा मह्यद्वर्णस्य निन्तारो न मिन्यपति । तथापि श्रीतेः सन्नेन कृतवान् । अन्यनैन पापनिवृत्तेः । अन्यथा स्वकत्त्र्यत्वमापवत । ननु तुम्यं केन कर्मणा प्रीत इत्याशक्वाऽऽह — पाण्डुसृताप्रय इति । पाण्डुसृताः प्रीतिविषया यस्य । ननु तानता तन किमागतम् ? तवाऽऽह — पेतृध्वस्त्रेणेति । पितृष्वसुः पुत्राः पाण्डवास्तेषां प्रीत्येष् । अनेन पितुस्तत्त्वसुश्च प्रीतिराक्षिमा भवति । तद्वोत्त्रस्य पाण्डवगोत्रस्य । यद्वा । बान्धवं वन्धुत्वम् । तदात्तं स्वीकृतं येन । तत्यीत्यर्थं नदंशीयेषु हितं कृतवौनित्यर्थः ॥ ३४ ॥ ३५ ॥

बस्मिन्नर्ये साधकं तर्कमाह---

अन्यथा तेऽव्यक्तगतेर्दर्शनं नः कथं नृणाम्। नितरां म्रियमाणानां संसिद्धस्य वनीयसः॥ ३६॥

अन्ययेति । लोके अव्यक्ता गतिर्यस्य । स्वस्थानामपि मनुष्याणां त्वहशेनं दुर्लभम् । कुतः पुनर्षृत्युत्रस्तानाम् । येनाऽदृष्टेन तुच्छनरत्वं मृत्युसंवन्यं च प्राप्तास्तदुभयनिवर्त्तकस्य तस्यं तव दर्शनं
नाऽदृष्टसाध्यं किन्तु भगवत्साध्यमेव । उभयनिवर्त्तकं स्त्रपाह—संसिद्धस्य वनीयस इति ।
सम्यक् सिद्धस्य अन्यस्याऽपि मृत्युनिवारकस्य । यथा सम्यक् सिद्धां रसः सर्वमृत्युनिवारको भवति
तथाऽयमपीत्यर्थः । किञ्च । वनियता याचियता । वनियत्तनमे वनीयान । स्वयं तत्तदृहे गला
मवद्भाः सर्वपुरुषार्थान् दास्यामि प्रार्थयतेति वदन् यो गच्छिति स तथा । तादशस्य तव श्रुद्रनरत्वादिनिवारकस्य दर्शनं मगवत्साध्यमेवत्यर्थः ॥ ३६ ॥

बतस्तदर्शनं दृष्टद्वारैव पुरुषार्थसाधकं भवत्विति किञ्चित्पुच्छामीत्याह---

अतः पृच्छामि संसिद्धिं योगिनां परमं गुरुम् पुरुषस्येह यत्कार्यं स्त्रियमाणस्य सर्वथा ॥ ३७ ॥ यच्छ्रोतव्यमथो जाप्यं यत्कर्तव्यं नृभिः प्रभो । समर्तव्यं भजनीयं वा बृह्षि यद्वा विपर्ययम् ॥ ३८ ॥

अत इति । नतु योगीश्वराणां विद्यमानत्वात्तान् विद्वाय कयं मामेव एच्छसीत्याशक्काऽऽह ।

योगिनां संसिद्धिं सम्बन्धिद्धिरूपम । यया बहुकालयोगेन काचिदलीकिकी सिद्धिमवित वर्धव भवान योगिना जातः । तेषां सर्वपुरुषायेदालत्वात् । किञ्च । तेषां त्वमेव गुरुः ज्ञानदाता । तहास मोक्षप्रद इत्ययः । किञ्च । तेषां भ्वमेय स्टब्स । स्टो वास्देवो सीर्थन अनेनेति । अक्तिदानाच्छेष्टो वा । एवं तत्त्रक्षे हेतुमकत्त्वः अश्वमाह---एक प्रस्थिति । अत्र द्वादश् अक्षाः । अधिकारिणी द्वेस्यया-क्रमेणां पञ्चविश्वानां च द्रेकाच्यात् । यद्याप विद्यातिमेदाः भवन्ति तथापि कर्तमेदस्य नियनव्दाद्विपरीतः पश्चके सम्बन्धाभावादिशकतित्त्वाः अक्ष इति दादशविधत्वम् । तत्र प्रथममाहः इहेन गृहस्थाश्रमे श्चितस्य जीवतः पुरुषस्य यक्तायं कृतिसाध्यं तत्क्रथयेति । द्वितीयमाह्-- भ्रियमाणस्यति । प्रिय-भागम्य सर्वथाः अख्यस्यकः यन्कतंत्र्यं तदाहेति (ी)। इदानीः साधारण्येन ८५३ । अपनाणेन जीवता वा वच्छेत्तस्यम् । श्रीशेन्टियं कृत्र स्थापारणीयम् । अनेन ज्ञानेन्द्रियाणां वाद्यानामन्येऽपि भेटा अयोदक्ताः । इदानी प्रक्रियान्तरेण बाब्धनसम्य मिथुनस्य कर्तत्रयो यो जपः स च वक्तव्यः । एव 🎉 ज्ञानेन्द्रियद्वयस्य कृत्यं पृष्टा केवलकमेन्द्रियाणां कतेत्र्यं पृच्छति-स्यत्कक्तव्यमिति । नाभिनित साधारण्येन । तथा कथने सामध्ये सुचयति -- प्राभोर इति । एवं वयं वैदिकमार्गण पृष्टा भक्तिमार्गण द्वयं पुच्छति । स्मर्त्तव्यमान्तरम् । भजनीयः वाह्यम् । बेल्यनियमे । आन्तरमापे भजनीयम् । अथवा निषेषमुखेन वक्तव्यम् । इत्रानिषेत्रस्य शेषाभ्यत्जाफठकत्वात् । अन्यशोभयकरणः प्रतान्येतः । निय-मिवधावावश्यकदेहिकानां वाधः प्रसञ्येत । अतस्तद्वेपरीत्येन वा वक्तव्यमित्याह---पद्वेति । विपर्यः यम् । इदं न कत्तेव्यमित्यादिक्यम् ॥ ३७॥ ३८॥

नन्बेकदेव किमिति धुच्छयते ? तत्राऽऽह—

नृनं भगवतो ब्रह्मन् एहेषु एहमेधिनाम् । न लक्ष्यते द्यवस्थानमपि गोदोहनं कवित् ॥ ३९ ॥

न्मिनि । दे ब्रान ! श्लोभाभावाय सम्बोधनम । गृहमेथिनां गृहेषु भगवतस्तवाऽद्यथानं न रुक्षते । कदाचिदेवमत्या भवेचेदवस्थानं तदि । गोदोहनमात्रम् । गोदेखते यावता कालेन म कालो गोदोहनम् । कचिदिति । भिश्लोवगदानगृहे । यद्यपि परमहंसाना भिश्लादिनियभो नाऽन्ति । योगिनां तुं सुतरामेव । तत्रापि साक्षाद्रमवद्भावं प्राप्तम्य । तत्रापि गृहे नेथा वृद्धियेपाम् । केवल-प्रवृत्तिस्भावानाम् । तत्रापि पुत्रादिगृहेप्वपि मोहाधिक्ययुक्तेषु । तिरस्कारमभ्यात् । "वान-प्रस्थाश्रमपदेष्वभीश्यां भेश्लयमाचरेदि"ति वाक्यात् । भिश्लायमागतस्य भिश्लाऽदानं मव्येमेव सुकृतं गच्छेदिति तच्छक्षया कार्यस्यापृतत्वं सम्भाव्य धर्मकारोत्ववेधनाय गोदोहनभात्रं तिष्ठेत् । अनेनाऽप्रिहोदणां गृहस्थानां गृहे कदाचितिष्ठेदित्युक्तं भवति ॥ ३९ ॥

एवं पृष्टे उत्तरं दातुं यत्रं कृतवानित्याह सूतः--

सृत उवाच---

एवमाभाषितः पृष्टः स राज्ञा श्रुक्ष्णया गिरा । प्रत्यभाषत धर्मज्ञो भगवान् वादरायणिः ॥ ४० ॥

श्रमयिक्तानि युक्तानीति थ. इ. २ नोपेक्षल्त इति थ. इ. ३ प्रमेयनलमिवेति क. ग. थ. ४ अन्नदायस्थिति क. ग.
 थ. इ. ५ प्रीतः सभेवभिति ख. प्राप्तः सभेवेति थ. ६ पाण्डवगोत्रस्थेति नास्ति थ. ७ कृतवानित्याद्देति क. ग. थ. इ.
 ६ सस्वेति नास्ति क.

सम्बद्ध सिद्धि सिद्धि स्प्रिमिति क. स. ग. २ विषक लिततयेति क. स. ३ वाद्ध मणे प्रथन त्यति क. बाह्य यानसस्य शियुनक्येति क. ४ तुनोस्ति क. ग. व. क.

निरूपितमिति ॥ ४० ॥

स्यात् । अतः शरीरं तत उत्पन्नमिति तन्निष्कृत्यर्थमप्युक्तवानित्यर्थः । एवमुत्तराविष कृत्यं प्रथमस्कन्वे

एवमाभाषित इति । आभाषितः स्तुतः । श्रुक्षणया स्नेहप्रकाशिकया । अवक्रया वा। प्रत्यभाषत प्रतिप्रश्रमुत्तरं दत्तवान् । ब्रह्मविदस्तया कथने हेतुः—धर्मज्ञ इति । "अबुवन् विद्युवन् वाऽपी''ति निषेधज्ञः। उत्तरदानेऽपि खत्य काऽपि क्षतिर्नाऽस्तीति ज्ञापिवतुमाह्-भगवानिति । आवश्यकत्वायाऽऽह—यादरायणिरिति । अन्यथा व्यासस्य भागवतकरणं व्यर्थ

आरास्कन्धस्य विवृतिः श्रीकृष्णचरणाम्युजे। निवेदिताऽतियत्रेन वाक्पुष्पाञ्जलिङ्ज्ज्वलौ ॥ १ ॥

> सुरोषु इस्तयुगलं पुरतो निधाय विज्ञापयामि मुरवैरिपदाञ्जनिष्टः। उच्छृह्वलाऽपि विवृतिर्मम चिन्तनीया श्रीकृष्णपादयुगले विनिवेशितेनि ॥१॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां प्रथमस्कन्ध कनविंशोऽध्यायः ॥ १९ ॥

सम्प्रणोऽयम्प्रथमस्क्रन्धः।

श्रीकृष्णापणमस्त ।

### श्रीमद्भागवतप्रथमस्कन्धश्लोकानामकारादिवर्णानुक्रमः ।

#### 

| ·<br>- • •                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |             |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------|
| <b>गृह</b> म्.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | म्.         |
| क्ष.                      | अपरे वधुदेवस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ा १८ अहो बस १ <sup>.</sup>    | 74          |
| ब्रिज़िनिस्टो ५९२         | भपापेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २८२ वहो महीयसी १              | <b>9 9</b>  |
| शक्रद्वरात्रं १७८         | अपि देवर्षिणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०७ महो मे 1                  | 4.5         |
| भजातसञ्चः कृतमैत्रः १९५   | अपिनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               | 41          |
| भजातशत्रात्रः प्रतनी १५८  | अवि मय्यकृतश्रद्ये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>१९६ सहो वर्ष धम्यतमा ३</b> | 69          |
| अतः परं बदस्यकः ४३        | अपिमे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               | 48          |
| <b>अतः प्रक्रिः</b> २३    | भविसारथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               | 44          |
| स्रतः पृष्छाति २९८        | अपिस्वस्यासते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                             | ६९          |
| भतो वै २७                 | भिष स्वित्पर्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                               | 80          |
| अत्रिवैसिष्ठः २८८         | अवीपलन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               | 43          |
| <b>अय तं</b> सुखमासीनं ५९ | The second secon | i                             | ₹ <b>*</b>  |
| <b>स्थाते १</b> ०५        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | 4.3         |
| भथ दूरागतान् 1५८          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                             | 5.5         |
| अधवा देवसायार्थाः २५५     | अविश्रदर्यमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · · ·                         | 9.1         |
| अधाविश्वेश १२१            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | 140         |
| अथाऽऽरुवाहि १४            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५१ आएकः संस्तृति              | 13          |
| अथाऽऽजगाम ' १९७           | ्रअभूतपूर्वः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · '                           | 0.0         |
| श्रयाऽपि वत ५७            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | 84          |
| अधाऽपि बत्पाद २७३         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . २४२ आमयो यश्च               | 4           |
| अधाऽविशत् १७१             | ्रे अर्जुनः सद्द्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               | १९३         |
| <b>अथाऽऽसी</b> ५१         | भलक्ष्यमाणे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                               | 6 \$ 0      |
| अधेह धन्या ४६             | अवतारा इस्टरूयेया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | · ·                           | 643         |
| भयेवानि २६२               | भवतारे पोडशमे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ·                             | 158         |
| अथोदीचीं 1९४              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |             |
| बधोपस्पृश्य ९५            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -0.300                        | 105         |
| सथोपेल १००                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . • • • •                     | 148         |
| अधो महाभाग ६३             | भएमे मेरुदेव्यां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • 13                          | <b>₹</b> ५७ |
| अथो विहास २८६             | असौ गुणमयै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7 7 7 7                       | 8<\$        |
|                           | भस्रयेव में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                               | 48          |
|                           | ्रभस्याऽनुभावं ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                               | *4          |
|                           | ्भस्यां वै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                               | 1 5 4       |
|                           | ्भस्रतेजः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 7                           | 114         |
|                           | े अह्स्तानि सहस्तानां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . २०० इति मूर्यभि             | 94          |
| अनवेक्षमाणः २३३           | ું ક્રદ્દો અર્થ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               | 163         |
| -1. 1. 1. 1.              | भहो अधर्मः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                               | २७९         |
| *****                     | अहो अछं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               | २६८         |
|                           | भहोक्ष्टं ⋯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                               | 1.0         |
| A. M. A                   | सहो देवपिः •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . ८७ इति सर                   | २९२         |
| 35                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                             |             |

|                                 | पृष्ठम्.      | .1                                 |              | <b>प्र</b> म्,                          | (TW1)      |
|---------------------------------|---------------|------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|------------|
| इत्थम्भूतानुभावो                |               | एतावदुक्तवा                        |              | 42 = A2                                 | रष्टम्.    |
| इत्थं शरला                      |               | पते चांऽशकलाः                      | •••          | " = = = = = = = = = = = = = = = = = = = | 49         |
| इत्युक्तो धर्मराजेन             | 169           | 1 1 2                              | ••• •••      |                                         | 789        |
| इत्युक्तवाऽथ                    | २०५           | एवं कृष्णसम्बः                     | •••          |                                         | ₹४५        |
| इत्युक्त्या रोष                 | २७९           |                                    | *** ***      | 60. Fri                                 | २३८        |
| इदं भागवतं नाम                  | ४७            | एवं चिन्तयतः                       |              | A                                       | ·· ·· \$84 |
| इदं समाऽऽचक्ष                   | २६३           | एवं जन्मानि                        | •••          | =1==\$===A_A                            | ٠٠ ٠٠٠ ٦٦  |
| इदं हि पुंसस्तपसः               | ६९            | र्वत                               |              | 202                                     | २००        |
| इदं हि विश्वं                   | \$6           | प्यं धर्मे                         | •••          |                                         | ·· ·· २०६  |
| इदानीं धर्म                     | २५६           | पुर्व निशस्य                       | •••          | २५५ का वा सहेत                          |            |
| इमं स्वनिगमं                    | 1914          | एवं जुणां                          | *** ***      | ०६ किंतु वालेषु                         | ·· · २६७   |
| इसे चाऽन्ये                     | २४४           | पर्य गुवाणां                       | •••          | ७४ किं तेऽकामाः ,.                      |            |
| इसे जनपराः                      | J             | एवं परीक्षता                       | *** ***      | १७२ किमिदंस्वित्                        |            |
|                                 | ३५७           |                                    | *** ***      | १०० किंवा भागवता धर्मा                  | · ५७       |
| ं उ                             |               | एवं प्रमुत्तस्य<br>एवं प्रसन्नमनसो | ***          | ५६ कि क्षत्रबन्ध्नु                     | · २४२      |
|                                 | l l           | ९वं बलिष्टैः                       | •••          | २६ कुतः पुनर्गृणतो                      | · २७२      |
|                                 |               | ९व मालष्ट<br><b>एव</b> माभाषितः    |              | २२६ं कुरुजाङ्गल                         | 144        |
|                                 |               | दुवनामात्रितः<br>दुवं यत्रस्तं     |              | २९९ कुरु प्रतिश्चतं                     | 108        |
|                                 |               |                                    | ***          | ८१ कुर्वाणायत्र                         | ७४         |
|                                 |               |                                    |              | १९४ इच्छ्रेण संस्तभ्य                   | ०० २१५     |
| उपयोगः<br>उपलेभेऽभिधावर्न्ताः . |               | र्वविधा                            |              | १५७ कृतवान् किल                         | ٠٠٠ ١٩     |
| उपवर्णितमेतद्वः .               |               | दुवं सम्भाष्य<br>इस्र सिं          | •••          | ८७ कृपयास्तेह                           | 194        |
| ****                            | :             | रुपकिं                             |              | २७७ <b>के स्था के</b> टला               | લુખ        |
| उपाय या<br>डिवरवा हास्तिनपुरे . |               | र्षदाता                            |              | १८२ कृष्यं च तस्यभावज्ञ                 | 126        |
|                                 |               | ख़्तराझः                           |              | १५1 कृष्णाय वासुदेवाय                   | 117        |
|                                 | ا و⊍ه ₹       | र्ष वे भगवान्                      | *** *** \$   | ३२ कृष्ण एवं अगवति                      | 183        |
| <b>新</b>                        | -             | ą                                  | <del>,</del> | कृष्णेगते                               | २७८        |
| ऋग्यजुःसामाथद्यास्या            | 48 a          | वित्तेऽनामयं                       | 3            | कृष्णे स्वधामोवगते                      | 89         |
| ऋषयो मनवो                       | ·· ·· धर व    | विश्वतं ब्राह्मणं                  |              | ्र्∣काचदाहुरज                           | 316        |
| ऋषिभियांचितो .                  | •• •• ३८ व    | धिस्वं नाऽगमः                      |              | ्राचाद्वकश्यवसमा                        | २५३        |
| Ψ.                              | Įą            | <b>चिदा</b> नर्त्तपुर्याम्         |              | क वय नामरूपास्या                        | 121        |
| एकदा धनुरुद्यस्य 🧠              |               | <b>चित्रा</b> भिइतो                |              | ्र् का नाम तृष्यत्                      | २६९        |
| एकदानिर्गतां                    |               | चित्रेष्ठतमेन                      | •            | ्र <sub>ु</sub> कावासगवतः               | 13         |
| एकास्मजामे                      |               | चित्रदे                            |              | ु काऽवृश्चत्तव                          | २५४        |
| एकोनविंदो                       | ४१ क          | ब्रिकाल                            |              | ्रे <sup>र्</sup> श्चद्रायुषां नृणां    | २३८        |
| पुतदीशनं                        | - · . 1998 as | थमालक्षितः                         |              | प्र∘्<br>प्र∘् <b>स</b>                 |            |
| एतद्र्यं भगवतो                  | ४२ क          | थंवा                               |              | गबस्य जी                                |            |
| एतद्यातुर                       | د دو <u>م</u> | <b>-</b>                           |              | ८८ गताः सप्ताऽधुना                      | 1९≹<br>২০৩ |
| एतम्रानावताराणां                | I .           | maria                              |              | ma used                                 |            |
| एतद्वः पाण्डयेयानां             |               |                                    |              | e annual alam                           | २४८        |
| एतरसंस्चितं                     |               | <del>Crows</del>                   |              | Na aftá sassana                         | 140        |
| एताः परं                        |               |                                    |              |                                         | २२७        |
| प्तावताऽकं                      |               |                                    |              | a nitares                               | 154        |
|                                 |               | •                                  | *** %        | क्रवाप्याद्द्,                          | *** 139    |

•

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पृष्टम्.              | 1                    |         | <b>पृष्ठम्</b> -         | <b>गृहम्</b> . |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------|---------|--------------------------|----------------|
| . च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | तथा परमहंसानां       |         | ११० तस पुत्रोऽतितेजसी    | २७७            |
| चतुर्देशं नारसिंहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 40                  | तथाप्येकान्तभ        |         | १३३ तस्य मीतमनाः         | 140            |
| चातुर्हीतं कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | तथाऽयं               |         | ९६ तस्याऽस्तरायो         | २०४            |
| वित्रधातुविचित्राद्गीन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                       | तथाऽऽहतं             |         | १०० तस्याऽपि तव          | 152            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | तथवाऽनुचराः          |         | २११ तसीवं स्विल          | 46             |
| ज<br>ज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                       | तद्यनः               |         | २८१ तस्यैव मे            | २२०            |
| बगृहे पौरुषं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ३३                    | तद्भिप्रेतं          |         | १८५ तस्यैषं भेऽनुरक्तस्य | ७२             |
| जनेऽनागसि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . २५२                 | तदसी वध्यता          |         | १०० तस्येवं वर्तमानस्य   | २४१            |
| अन्स कर्स च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 119                 | तदातदहं              |         | ७८ तसीव हेतोः            |                |
| जन्म-गुद्धं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ¥२                    | तदा ते भ्रातरः       |         | १२७ तक्षकादास्मनः        | 163            |
| जन्माचस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २                     | तदार्यधर्मश्र        |         | २८२ ताः पुत्रमञ्च 📫      | 191            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 118                   | तदारजस्तमोभावाः      |         | २६ तान् समेतान्          | 126            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २२६                   | तदा शुचस्ते          |         | ९३ तावस्किलिने           | २६५            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २०३                   | तदिदं भगवानु         |         | २०१ तिरस्कृता            | २८३            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २०६                   | तदिदंश्रोतं          |         | १७६ तुर्वे धर्मकला       | 30             |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૬૦                    | तदोपसंहत्य           |         | १३५ तुलयाम               | २६८            |
| जिज्ञासितं सुस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | પ્લ                   | तकः परं              | •••     | २७१ तुष्टुबुर्सुनयो      | 582            |
| जिञ्चासितास्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १८३                   | i                    |         |                          |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६४                    | 1                    |         |                          | ३.5            |
| ज्ञान गुद्धतमं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ৩ ২                   | तन्नः शुध्रूप        | •••     | an an earth and          | 164            |
| ज्ञानं विरक्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २४३                   | तन्मे धर्मभृतां      | •••     | २६० तेनाऽइंगुणपात्रेण    | ··· 588        |
| त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       | लदः शोचं             |         | २५६ ते निनीयोदकं         | 1 • ዓ          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | «                     | 1 ' '                | ··· ··· | ५८ तेम्यः परम            | 583            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પ્રપ                  | 1                    |         | १७४ ते य्यपेता           | 60             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५५                    | 1                    | •••     | १७१ ते साधु              | २३,३           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९८                    | 1                    | •••     | ९४ तं जिघासुं            |                |
| 444 644 646                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 81                    |                      | •••     | १४१ तंद्राष्ट्रवर्षे     | २९५            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २९४                   | 13.3                 |         |                          | २०९            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २३६                   |                      | •••     | १८० तंबन्धं              | 169            |
| • <u>•</u> •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ९४                    | तथा जिलासत्तव        | •••     | ३ १ तं भुक्तवन्तं        | 160            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४०                    | ःतयार्वं कथयताः      |         | २४७ तंमेनिरे             | 194            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३८                    | ्तह्यवच              |         | १०८ तं मोपयान्तं         | २९०            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 109                   | ितस्थाजहाङ्ग         |         | २०० तां बाव              | 173            |
| 444-44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠. ﴿١                 | ⊹तसमादद              |         | . १३ १ तत्र कीर्तयतो     | ¥6             |
| <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २७९                   | ंतस्यादकन            |         | २३ तत्र गो.ि.धुनं        | २४८            |
| W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 18.                   | ंतस्माक्षात्राः      |         | . १८० तत्र तत्र ह        | 149            |
| तस्कथ्यतां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २३ <sup>,</sup><br>२६ |                      |         | . ७९ तत्र तत्राऽञ्जसा    | 10             |
| तत्त्रथाऽभ्यर्थितः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -                     | विक्रियत्थ           |         | . ७२ ∣तत्र तत्रो         | 280            |
| ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       | . विष्ण <b>स्त्र</b> |         |                          | 188            |
| Classical distriction of the control | २३                    | அன் காப்பிர          |         | * a                      | 124            |
| •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                     | <b>Υ</b>             |         | * · · · * · · · · ·      | ५५             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २२ <sup>.</sup><br>२  |                      | •••     | . १४२ तत्र सञ्जय         | 194            |
| सच्छ्रद्धाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                       | २ तस्य पुत्रो        | •••     |                          | 91             |
| सस्सर्वे नः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٠٠. ٩                 | र तस्य श्रुत्राः     |         |                          |                |

| •                                 |             |       | মূ               | <b>इम्</b> .                         |               |     | प्रष्टम            | . ,                    |        | વૃષ્ટમ્                   |
|-----------------------------------|-------------|-------|------------------|--------------------------------------|---------------|-----|--------------------|------------------------|--------|---------------------------|
| सत्राऽभवत्                        |             | • • • | ٠ ٦              | ९४ धर्मस्य ह                         | 71 <b>9</b>   | •   |                    | १ नाऽऽधयो स्थाधयः      | ***    | १४५                       |
| तन्नाऽऽसीनं                       | • • •       |       | 1                | ०६ धर्मार्थक                         | म             |     |                    | ५ नाऽनुद्वेष्टि        | •••    | ··· २६६                   |
| सन्नाडऽहाऽम                       | पि          | • • • | 1                | ०३ धर्म्य न्य                        | ≀र्थ          |     |                    | र नामान्यनन्तस्य       | •••    | 63                        |
| तश्रोपजग्रु                       | •••         | • • • | ٠ ३              | ८८ धान्वन्तरं                        | द्वादशमं      |     |                    | ९ नारायणं जसस्कृत्य    |        | 36                        |
| तत्रोपनीतयः                       | <b>ल्यो</b> | •••   | 1                | ६० ध्यायतश्र                         | रणाम्भोजं     |     |                    | र नाऽइंबेद गति         |        | 990                       |
| स्यक्त्वाऽस्त्रध                  |             | • • • |                  | ६५ धूम्रादिः                         | a:            |     |                    | नाऽहं येदाऽऽश्म        |        | 599                       |
| त्रिखे हुखा                       |             | • • • | ٠ ٦              | ३३ धतराष्ट्रः                        |               |     |                    | निगमकल्पनहोः           |        | 4                         |
| त्रिभुवनकमः                       |             | • • • |                  | १७ धतवतेन                            |               |     | 41                 | निगढतत्रं              | •••    | <b>२९</b> ५               |
| खमप्यदभ्रश्रु                     | त           |       | •••              | <b>७५ प्रत्या ब</b> ि                | रसभः          |     | 126                | ्नि जथाही जसा          | •••    | <b>२३७</b>                |
| स्वमात्मना                        | • • •       |       | • • • •          | ६९ ध्रुवं ततो                        | मे            |     |                    | निध्यं निरीक्षमाणाना   |        | 186                       |
| खमाद्यः पुरुष                     | ŧ:          |       | •••              | ९६ ध्वस्तमाय                         | ।गुणोदकॉ      |     |                    | निमित्तान्यत्यरिष्टानि |        | ., २०६                    |
| त्वया सलु                         | •           |       | •••              | 9                                    | न.            |     | ,                  | निर्गते नारदे          | •••    | 44                        |
| स्वयि मे                          | • • •       |       | 1                | १२<br>_ न कश्चिनि                    |               |     |                    | निशस्य प्रेष्टं        | _      | 956                       |
| स्वंन: ,                          | • • •       |       | • • • •          | 1 <b>%</b> (                         |               |     | २३९                | निशस्य भगवस्याग        |        | ·· २२%                    |
| त्वं पर्यटन्                      | • • •       |       |                  | नकुलः स<br>न चास्य                   |               |     | १०२                | नियस्य भीमगरित्रं      | •••    | 903                       |
| स्यंवा मृणाल                      | ध्यवलः      |       |                  | 30                                   |               |     | 84                 | चित्रस्य भीरकोकं       |        | . 184                     |
| रवा वर्त्तमान                     | • • •       | • • • | ٠٠٠ ٦٠           | <sub>र्</sub> ष्ण आसुष<br>ंनटनतेक    |               |     | २५०                | चित्रास्य शक्षे        | •••    | . २८०                     |
|                                   | द           |       |                  |                                      | ٠             |     | \$ <b>&amp; 9</b>  | A. America             |        |                           |
| दवर्श सुनि                        | • • •       | • • • |                  | ] =                                  |               |     | <b>१६</b> १<br>২५८ | निष्यादितं             | •••    | . २०३                     |
| दशमाने                            | • • •       | • • • | ३०               | , W                                  |               |     |                    |                        | •••    | २५९                       |
| दर्शनस्पर्शन                      | • • •       | •••   | 98               | 1384 mm                              |               |     | २०८<br>.: १४५      | नृतं अतस्त्रान         | -      | 146                       |
| दानधर्मान्                        | •••         | • • • | 13               | ·                                    |               |     | 183<br>969         | नेयं शोभिष्यते         |        | 121                       |
|                                   | •••         | • • • |                  | 3 (m. 25 25                          |               |     | २०९<br>२०९         | 2:                     |        | <b>.</b>                  |
| दुर्भगश्च जन।                     |             | • • • |                  | . A :                                |               |     | 194<br>194         | <b>≛-&gt;</b>          | •••    | · 174                     |
| द्या निपतितं                      |             | • • • |                  | a                                    | •             |     |                    | 202.00.33              | •••    | -                         |
| <b>र</b> ष्ट्राऽनु <b>रा</b> श्तं |             | • • • |                  | * :                                  | •             |     |                    |                        | •••    |                           |
|                                   | • • •       | • • • | ٠ ٩              | ∠ंनमः पङ्कज<br><sub>प</sub> ंनमो भगव |               |     | ৬৪<br>৬৪           |                        | •••    |                           |
| देवदत्तःमिमा<br>देशकालार्थ        |             | •••   |                  | 2012                                 |               |     |                    |                        | •••    |                           |
|                                   |             |       | ३२               | ्<br>न यद्वचिश्र                     |               |     |                    | प                      |        | •                         |
| * ~                               |             |       |                  | · —————                              | पन्न:         | ••• |                    |                        |        |                           |
|                                   |             |       |                  |                                      |               |     |                    |                        | •••    |                           |
| द्वापर समन                        |             |       | <b>२३</b> '<br>५ | ्र<br>श्वास्य चेणुशस्                |               |     | હવ                 | -6                     | •••    | •                         |
|                                   |             |       | 9 G              |                                      |               |     | २५३                | -~                     | •••    |                           |
|                                   |             |       | 34<br>31         |                                      | r             |     |                    | परन्यः पति             | •••    | . 199                     |
| 14:11:1                           | <br>ਬ       | • • • | च्               | ं नवा इदम्                           |               |     |                    |                        |        | . 191<br>. 218            |
| धन्त्रिन। मग्रणीः                 |             | ··· • | 16               | १ न वेद कश्चि                        | <del>ति</del> |     |                    |                        | •• ••  | . २१२<br>. २ <b>४९</b>    |
| धर्मपालो नरप                      | तिः .       |       |                  | न वैजनोः                             |               | ••• |                    |                        | ••     | . <del>१०</del> ६<br>. ५३ |
| धर्मः पदैकेन .                    |             |       | २४१              | न वै नृभिः                           | •••           | ••• |                    |                        | •• ••  | . ત્રફ<br>. હ <b>ર</b>    |
| धर्मः प्रोजिन्नतः                 |             |       |                  | नष्टप्राथेपु                         | •••           | ••• |                    | -00-2-                 | •• ••  | . 340                     |
| धर्मः खनुष्टितः                   |             |       |                  | ्न <b>शस्त्र</b> कवि                 |               | ••• |                    |                        | ••     |                           |
| धर्मे प्रवदतः .                   | <i>.</i>    |       |                  | न हास्याऽस्य                         | -             | ••• |                    |                        | •• ••• |                           |
| भर्म मनीपि .                      |             |       | . २५५            | नातिप्रसीद्                          | [द्यः         |     |                    |                        | •• ••  |                           |
|                                   |             |       |                  |                                      | •             |     |                    |                        | •••    | •                         |

|                                                          |     |             |                               |              | _   |        |                                  |     | Drwitz .        |
|----------------------------------------------------------|-----|-------------|-------------------------------|--------------|-----|--------|----------------------------------|-----|-----------------|
|                                                          |     | पृष्ठम्     | *                             |              |     | रष्टम् | मा सौरभेय                        |     | पृष्टम्.<br>२५० |
| •                                                        | ••• |             | ष्ट्राह्मणेः धत्रवस्थुः ।<br> | •••          | *** |        |                                  | ••• |                 |
| योण्डुपुत्रान्                                           | ••• |             | बृहि योगेश्वर                 |              |     | 3.4    | मुनयः साधु                       |     |                 |
| • •                                                      | ••• | २४२         | _                             | भ            |     |        | मुनिगणनृपवर्षे                   |     |                 |
|                                                          |     | !           | भगवानपि गोविन्दः              |              | *** | 211    | मुमुद्धः शेम                     |     | • • •           |
| पार्थ प्रजाविता                                          | ••• | - 1         | भगवानिप विश्वर्षे             | •••          |     |        | मुमुक्षवी घोररूपान्              | ••• | ३९              |
|                                                          | ••• |             | भगवस्तित्र                    | •••          | ••• |        | मृगेन्द्र इव                     |     | 168             |
| पितर्युपरते                                              | ••• |             | भक्तियोगेन                    | •••          | ••• |        | मृत्युद्तः क्योतो                | ••• | २०८             |
| <b>पितामहसमः</b>                                         | ••• | - 1         | भक्तयाऽऽवेदय                  | •••          |     |        | मृदङ्गशङ्क भेर्यम                | ••• | 186             |
| पित्रा चाऽनुमतो                                          |     |             | . •                           | •••          | ••• | २४०    | मेधातिथिर्देवछ                   | ••• | २८८             |
|                                                          |     | 193         | भर्तुः प्रियं                 | •••          | ••• | 4.3    | य                                |     |                 |
| पुत्रशोकार्दिताः                                         |     | 308         | भवताऽनुदितप्रायं              | ***          | ••• |        | यच्छ्रोतस्यं                     | ••• | २९८             |
| पुनश्र भूयात्                                            |     |             | भवद्विधा                      | •••          | ••• | : 66   | बसेजसाऽथ                         |     | २२०             |
| पुनश्च याचमानाय                                          |     | 241         | भवान् हिवेद                   |              | ••• | २४३    | यसेजसा नृप                       | ••• | 316             |
| पुरुपस्त्रभाव                                            |     |             | _                             |              |     | \$ 6 8 | यःवादशुश्रूषण                    | ••• | २१२             |
| पृथवेश्यं                                                |     | 193         | भवेऽस्मिन्                    | •••          |     |        | यस्पादसंश्रयाः                   |     | 12              |
| पृथाऽ <b>प्यु</b> पश्चत्य                                |     | २२८         | भारतव्यपद्शेन                 |              | ••• | 40     | यस्सिश्ची                        | ••• | 216             |
| 2 4 4                                                    |     | . ૮૬        | भारावतारणाय                   | ***          | ••• | 115    | यसंश्रयात्                       | ••• | ₹1७             |
| .प्रजोपप्रबं                                             |     | 96          | भावयत्येष                     | •••          | ••• | 12     | यत्र क्रवाध्य                    |     | २६०             |
| प्रतिक्रियान                                             |     | 191         | भिचते हृदयप्रनिधः             | •••          | ••• | 28     | वत्र धर्मसुतो                    | ••• | 110             |
| प्रतिश्रुतंच                                             | ••• | 99          | भिक्षाभविप्रवसिते             | •••          |     | 9.0    | मश्राद्धरकाः                     | ••• | Rva             |
| प्रत्युजारमुः                                            |     |             | मिधुमिर्विप्रव                |              |     | **     | यत्रेमे सदसद्वे                  | ••• | **              |
| प्रसुद्धशाहदेष्णश्र                                      |     | 156         | भूरीणि                        |              | ••• | 3.     | यथा श्रीदोएस्कराणां              |     | 156             |
| प्रयुद्धः सर्ववृष्णीना                                   |     | 210         | भेजिरे मुनयो                  |              | ••• | 36     | यथा गावो                         | ••• | 196             |
| प्रयुक्तासम्बद्धाः । । । । । । । । । । । । । । । । । । । |     |             | भौतिकानां तु                  | •••          | ••• | પક્    | यया भारतः<br> यया भगोद <b>नः</b> |     |                 |
| ्प्रविष्टस्तु                                            |     | ·           | _                             | -            | •   | •      | वधा नभसि                         | ••• | 43              |
| प्रहाभिवादन<br>-                                         |     |             | ম                             |              |     |        | यथा पद्धेन                       | ••• | 124             |
| श्रह्मान्तमासीनं                                         |     |             | मङ्गलाय च                     | •••          | *** | 211    | } · · · · <u>-</u>               | ••• | २२९             |
| प्राक्तस्यविषेषां                                        | •   |             | मतिर्मिय                      | ***          | ••• | ८२     | यथा मस्त्यादि                    | ••• |                 |
| प्राक्तस्य प्रश्नयः<br>विकास                             | ••• |             | मसंप्रमसं                     | •••          | ••• | • •    | यथा सर्वहितो                     | *** | 11              |
| प्रायक्त्य अश्रयः<br>प्रायक्तः साधवो                     | ••• |             | मधुरायां तथा                  | •••          | ••• | २३०    | यथा इचीकेश                       | ••• | 112             |
|                                                          |     |             | मधुभोज …                      | •••          | ••• | 144    | वदत्र कियते                      | ••• |                 |
| प्राचेणाऽस्पायुपः                                        | ••• |             | मन्दस्य मन्द्रप्रशस्य         | •••          | ••• | ₹३९    | <b>यद</b> जुष्याऽसिना            | ••• | २४              |
| प्राचेणेतद्भगवतः                                         | ••• | . २२६       | मन्य पुतेः                    | •••          | ••• | 4 . 9  | यदा परीक्षित्                    | ••• | ३४०             |
| प्रासाद्रशिखरारूडाः                                      |     |             | मन्ये खां                     | •••          |     | 114    |                                  | ••• | २३६             |
| प्रीरयुर्फुलुमुखाः                                       | ••• |             | मरुधन्दमतिकम्य                | •••          | ••• | 146    |                                  | ••• | 93              |
| त्रेमातिभर                                               | ••• | 40          | महर्षयस्तं                    | •••          |     | ₹ 5 ₹  |                                  | ••• | 48              |
| ₹                                                        |     |             | महीपतिस्त्वय                  | •••          | ••• | २८५    | ! :                              | ••• | 148             |
| बालद्विजसुहृद्                                           |     | . 124       | माकद्वन                       | <del>.</del> | •-• | 196    | 1 ' -                            | ••• | २२२             |
| महाकोपोरियतात्                                           | ••• | २६४         |                               | •••          | ••• | 4.5    | 'I '                             | ••• | २२१             |
| महातेजोबिनि <b>स्</b> कैः                                | 14  | ., 110      | मातुर्गर्भगतो                 | •••          | ••• | 100    |                                  | ••• | ₹3₹             |
| बहानची                                                   |     |             | मामंस्था                      | •••          | ••• | 3-5    |                                  | •   | २१३             |
| ब्रह्मकृत्यः                                             |     | <b>3</b> 03 |                               |              |     | 11.    |                                  | ••• | 197             |
| त्रकादयो बहुतियं                                         |     | <b></b>     | भा रोदीवस्य                   | •••          | ••• | 1 - 5  | ं यचप्यसं                        | ••• | 1+3             |

| प्रव                                    | Ę.                                      | <b>रृ</b> हम्. <del>१</del> इ                                                                                                                 | म्.         |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| _                                       | ४ राजर्वीणां जनयिता                     |                                                                                                                                               | Ę₹          |
| यद्वाध्यवते २१                          | ३ राजस्त्वय ः नुष्टानां                 | . २२५ वेत्थस्वं ५                                                                                                                             |             |
|                                         | ९ राज्ञो हि                             | . २५२ वेरथ त्वं द्रोणपुत्रस्य ९४                                                                                                              | 9           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ७ रूपं भगवतो                            | ८० वंशाङ्करं ११                                                                                                                               | 8 8         |
| यया संमोहितो                            | ९ रूपंस जगृहे                           | . ३९ व्यतीताः २०                                                                                                                              | Þ           |
| ययाऽहरत् २३                             | <u>र</u>                                | व्यवहितपृतना १३                                                                                                                               | ર્વ         |
| यर्झम्बुजाक्ष १।                        | <sup>४</sup> छछितगतिविज्ञास             | ्र <sub>१४०</sub> स्यसमं बीह्य १६                                                                                                             |             |
| यस्माद्यःसम्पदी २०                      |                                         | व्यासाधैरीश्वरे १३                                                                                                                            | \$ <b>W</b> |
| यस्मिन्नहनि २ः                          | §                                       | -,,,                                                                                                                                          |             |
| थस्मिन् इरिः २०                         | वाञ्चताऽह<br>वदन्ति तत्तस्व             | अंद्यासनारम > :                                                                                                                               | 5.8         |
| यस्य राष्ट्रे २५                        | 10                                      | . २२ ३०विन्त २०                                                                                                                               | ٠.          |
| यस्य क्षणवियोगेन २                      |                                         | <sup>. १०४</sup> जित्रविशिक्यस्तो १५                                                                                                          | j o         |
| यस्याध्मभसि ः                           | ु वयं तु<br>ु वस्तिष्ठ इन्द्रप्रमद      | ं विशिवस्य नित्नीयः तं ०                                                                                                                      | 3.6         |
| थस्याऽवयवसंस्थानैः ३                    | • 1                                     | शिवाय लोक≠य ७                                                                                                                                 | : २         |
| यस्याऽहमब्ज २४                          | ्, वाचं जुहाव                           | शिवपश्चिन्त २०                                                                                                                                | 16          |
| यः श्रद्धयेतत् २३                       |                                         | , ५००<br>सम्बोः अस्याद्यम >                                                                                                                   | પ્ર         |
| यः स्वकात्परतो १९                       | वारणेन्द्रं                             | . १२६<br>तसे सामाधनः ५                                                                                                                        | 1           |
| <b>यः स्वानुभाव १</b>                   | वारमुख्याश्च                            | . १६७ ू.<br>शाकेन डाध्यतस्य २५                                                                                                                |             |
| यस्यमाणोऽभ्रमेधेन १८                    | वारुणीं मदिरां                          | ्र र र र र र र र र र र र र र र र र र र                                                                                                        |             |
| अ <b>०</b>                              | ्री <mark>बासुदेवपरा चेदा</mark>        | , ३० -<br>इयामें तहा ३०                                                                                                                       |             |
| यानिवेद ९                               | वासुदेवपरं                              | ्र थियो जिलानो ५६                                                                                                                             |             |
| या याः कथाः २६                          | वासुदेवाङ्घयनु                          | २२५ श्रीठका कथायस १३                                                                                                                          |             |
| यावतः कृतवान् १८                        | ॄ  वासुद्वं भगवति                       | र शीमहीर्घननाई १७                                                                                                                             |             |
| या यीर्ये शुरुकेन १५                    | ्रविचक्षणा                              | ्रथा भगवन। ०                                                                                                                                  |             |
| या ये लसत् २८                           | विजयरथकुटुम्ब                           | ्रापुर्वे च्या कार्यक्रमाः ।<br>स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे स्टापुर्वे | 4           |
| युधितुरगरजो 1३                          | बिदुरोऽवि परित्यज्य                     | २३५ - भावदिव सामध्य                                                                                                                           |             |
| युधिष्टिरस्रदाक्षण्यं १३                | ावदुरस्तदाभप्रत्य                       | 171                                                                                                                                           | •           |
| युधिष्टिरस्तःपरि २३                     | ्विदुरस्ताथयात्राया                     |                                                                                                                                               |             |
| युधिष्टिरो लब्धराज्यो १९                | । मधुरस्युतदात्रथः                      | २०४ पष्टमत्रेरपत्यत्वं ३                                                                                                                      | 6           |
|                                         | ाषध्य तदमयास्मा                         | <sup>१७९</sup> स                                                                                                                              |             |
|                                         | 11444.443                               | ११४्स उच्चकासे १६                                                                                                                             |             |
| येनैवाऽहं भगवतो ७                       | ાત્ર છે. ત્યા કહા ના તાલું તતા          | <sub>१०४</sub> स उत्तरस्य ् २३                                                                                                                |             |
| चेषां संसारणात् २९१                     | ાવજીલ્લ                                 | १९६ स एव जीवलोक ९                                                                                                                             |             |
| यैः कोपितं १०                           | I   O   I   O   O   O   O   O   O       | २५० स एव नरलोके १७                                                                                                                            |             |
| यो नो जुगोप २५                          | ાવસુદ્ધવા વાલ્લવા                       | 1३६ स एव प्रथमं ··· ३                                                                                                                         |             |
| यो भीष्मकर्ण २२                         | 148,4418                                | २७६ स एव भूयो ५५                                                                                                                              | ş           |
| या वे द्रीण्यस्य २६                     | ावसाया                                  | २२८ स एवेदं २                                                                                                                                 | ٠           |
| थो वैसम् २४                             | [ [ [ ] ] ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] | ११४ स प् <b>प एताई २</b> ६                                                                                                                    |             |
| संप्रज्ञजन्तं १९                        | ावसुज्य तत्र                            | २३९ सपुरभगवान् १०                                                                                                                             | 1           |
| यं सन्यसे १३                            | विस्तुज्य पुत्रं                        | २८० स एव छोक 14                                                                                                                               | 4           |
| ₹                                       | विज्ञानास्मनि                           | २०३ सकदाचित् ५                                                                                                                                | ŧ           |
| र्जन्तमःप्रकृतयः २                      | वृकोद्रश्च                              | १४६ सकुचर्शितं ८                                                                                                                              | 2           |
|                                         | कृषं मृणारुधवर्स                        | २४८ सब्यं मैत्री २१                                                                                                                           | Ę           |
| - · ·                                   |                                         |                                                                                                                                               |             |

|                     |       | १ष्टम्.          |                              |     | पृष्ठम्.         |                            |     | पृष्टम्. |
|---------------------|-------|------------------|------------------------------|-----|------------------|----------------------------|-----|----------|
| स गोदोइनमात्रं      |       |                  | स वा अक्रिस्सो               |     | 60               | स्त जानासि                 | ••• | 11       |
| स चिन्तयन           |       | २८६              | संदाभयं                      |     | 342              | स्त जीव                    | ••• | २६८      |
| स तु ब्रह्मऋषेः     |       | २७७              | स वा अयं सक्य दु             |     | 143              | स्त स्त                    |     | 85       |
| सत्यं शीर्ष         |       | २४३ <sup>!</sup> | सवाहदं                       |     | 84               | सूर्व इतममं                |     | २०८      |
| सर्वं रजसामः        |       | २७               | स विष्णुरातो                 |     | २९५              | सोऽयमच                     | ••• | २०१      |
| सत्सङ्गान्          |       | 380              | स वेद भाषुः                  | ••• | 3.6              | सोऽहं मृपेग्द              | ••• | २२४      |
| सरसेवया             | •••   | د۶ ٔ             | सर्वेकिल                     |     | 140              | सौत्ये वृतः                |     | २२३      |
| स देवदेवो           |       | 138              | सर्वेनितृ ···                | ··· | 31               | संस्थितेऽधिरथे             |     | 110      |
| सपदि सस्तिवची       |       |                  | सर्वपुसा                     | ••• | 13               | संहत्याऽम्योभ्यं           | ••• | 90       |
| सप्त स्वसारः        | • • • | ₹1•              | स वै भवान्<br>स वै महाभागवतः | ••• | <b>4.</b><br>2.0 | स्थानत्रयात्परं            | ••• | २७५      |
| समागताः             |       | २९४              | स व महाभागवतः                | *** | 430              | स्मारवाऽनुसवनं             | ••• | २∙₹      |
| सम्पदः ऋतवो         |       | 100              | संसम्राद                     |     |                  | स्कीतःकाः, ग्दान्          | ••• | •6       |
| सम्पर्यमानं         | • • • | 188              | स संवृत                      |     |                  | सीणां मदत्वस्थ्रां         |     | 124      |
| सम्प्रस्थिते        |       | २०५              | स साहता                      | ••• | -                | स्रीधृददित                 | ••• | 454      |
| सम्बेषितो           |       | २०७              | सस्वपौत्रं                   | ••• | - •              | स्रोतोभिः                  | ••• | *** 303  |
| सम्मार्जितमहामार्ग  |       | 988              | सइस्रयुगप                    | ••• |                  | स्थानगर्म                  | ••• | 135      |
| स रहस्यो            |       | 101              | साधयिका<br>साम्बिध्याचे      |     |                  | स्वप्राणान्यः              | ••• | 55       |
| स राजपुत्रो         | •••   | 16%              | साश्चिष्याचे<br>सान्दवयामास  |     |                  | स्वयञ्च गुरुभिः            | ••• | 186      |
| सर्वे कालकृतं       |       | 130              |                              |     | . 281            | स्वरुह्नत                  | ••• | २४०      |
| सर्वतिद्दं          |       | 40               | साऽस्वतन्त्रा                |     | . 99             | ं स्थायक्ष्मेर के स्था     |     | ७६       |
| सर्व र्नुंसर्व विभव |       | 144              | सितावपत्रं                   |     | . 183            | . T                        |     |          |
| सर्वेदेदेतिहासानां  |       |                  | सितातपत्रम्य                 |     | . 10             | 1 7                        |     | 199      |
| स वेसद्रणमाहासम     |       |                  | सुस्रोपविष्टेषु              |     | . २८९            | इन्साऽसिन्                 |     | 61       |
| सर्वासनः समद्दशी    |       |                  | सुभद्रा द्वोपदी              |     | . 194            |                            |     | 98       |
| सर्वे तमन           | •••   | २३३              | सुरासुराणो                   |     | . <b>३</b> ९     | <b>इरेगुं</b> णाक्षिष्ठमति | *** |          |
| सर्वेदयं            |       | २९३              | सुपंणश्चारदे                 |     | . 211            | हिरण्यं गरं                | *** | 160      |
|                     |       |                  | _                            |     |                  | +                          |     |          |

श्रीगोवर्द्धनोद्धरणधीराय नमः ।

श्रीबालकृष्णाय नमः।

श्रीमागवतगृढार्थप्रकाशनपरायणाय नमः।

श्रीपितृप्रवर्त्तितपथप्रचारसुविचारकाय नमः।

श्रीमागवतप्रतिपद्मणिवरभावांशुभूषितमूर्त्तिश्रीमद्रह्णभाचार्यचरणविरचिता

# श्रीसुवोधिनी

(द्वितीयस्कन्धः)

स्कन्ये तु प्रथमे प्रोक्तास्तिविधा द्यविकारिणः।
तेषां कर्त्तव्यनिर्द्वारो द्वितीये विनिरूप्यते ॥ १ ॥
तस्मिन्निर्द्वारिते पश्चात्त्रियाविषयसङ्कथा।
अग्रे च तां प्रवश्यामस्तृतीयाविभिरूत्तमेः ॥ २ ॥
निर्द्वारणेऽङ्कत्रितपं वस्तुनिर्द्वारणं पुरा।
श्रद्धा चैव विमर्शश्च वस्तुनिर्द्वारणं पुनः ॥ ३ ॥
प्रमाणेन प्रमेयेण साधनेन फलेन च।
एकन्न मानमेये हि फलं साधनमेकतः ॥ ४ ॥
अतोऽत्र वस्तुनिर्द्वारे द्याप्यवितयं मतम् ।
श्रद्धाऽपि द्विविधा लोके श्रोत्वक्तिये मतम् ।
श्रद्धाऽपि द्विविधा लोके श्रोत्वक्तिये मतम् ।
कलोपकार्यक्षमेतन्नाऽधिकारे ततो विदेति ।
विमर्शोऽपि द्विधा पूर्वमृत्यस्या चोपपत्तितः ॥ ६ ॥
विविधे वे ततस्तत्र पद्धध्यायास्ततो द्वा ।
तत्र तु प्रथमेऽध्याये कर्त्तत्यं विनिरूप्यते ।
वस्तुनस्तत्त्विद्वारों मानमेयविभेदतः ॥ ७ ॥

पूर्वस्कन्धेऽधिकारनिरूपणे परीक्षितो मुख्याधिकारं निरूप्य तेन किं कर्राव्यमित्यपेक्षायां भगवत्कृपया सत्सक्षे सित सर्वतत्विज्ञासार्थ प्रक्षः कर्तव्य इति प्रथमं प्रश्नद्वयं कृतम् । सर्वात्मना किं कर्तव्यं प्रियमाणेश्च किं कर्तव्यमिति । सर्वात्मना कर्तव्यं नाम यस्मित्रकृते कोऽपि पुरुषार्थों न सिक्बित तत्सर्वात्मना कर्तव्यम् । तत्राऽधिकारिणों न निर्द्धारिताः । ते चीत्तरदानसमये निर्द्धारणीयाः ।

१ स चेति ख. य. घ. १ निद्धारणीय इति ख. य. घ. निद्धारिता इति क.

२ स्कं. १ अ. १ स्हो. ]

त्रियमाणानां कर्तव्यिनिर्दारो द्वितीयः ३ ये पुनः श्रोतव्यादिपच पदार्थाः पृष्टास्ते यथायथमेतन्निरूपणेनेव निरूपिताः मिविष्यन्ति । कांधिदये निरूपिष्यामः । अतो द्वयं निरूपणीयम् — सर्वात्मना कर्त्तव्यं वियमाणेश्य कर्तव्यमिति । तद्वयं सवेषां वस्तृनां याथात्म्यं निरूप्यं फलमुखमङ्गं श्रद्धा निरूप्या विचारश्य निरूप्यः । एतेषामावश्यकत्वं तत्तत्प्रकरणे निरूपिष्यामः । तत्र सर्वात्मना कर्तव्यनिर्द्धारं चतुर्दशक्षोकराह — वर्रायानित्यादिभिः । कर्त्तव्यनिरूपणान्युवमिनिन्दनं कर्तव्य प्रश्रस्य हेतुत्वार्थम् । यथा श्रुषितस्याऽन्नदानं तथा साकाङ्कस्य कर्तव्यक्षयनम् । अधिकारनिर्द्धारश्च कर्तव्यः । विशेषतः पूर्वं प्रश्वशेषतया अनिरूपणात् । प्रेक्षापूर्वकारिणं प्रवत्तयन्फलमनिरूप्य विधिः प्रवत्त्यितुं न श्रकोति । अतः फलनिर्द्धारार्थम्थिकारो निरूपणीयः । तत्र दोषत्रयं निराकार्यम् । तद्यै त्रयः श्लोकाः । तत्र प्रथमं प्रश्नमिनन्दिति —

#### श्रीशुक उवाच-

वरीयानेष ते प्रश्नः कृतो लोकहितो यतः। आत्मवित्सम्मतः पुंसां श्रोतव्यादिषु यः परः॥ १॥

वरीयानिति । श्रोतव्यादिषु प्रश्नेषु मध्ये यः प्रथमतः पृष्टः सर्वात्मना किं कर्तव्यमिति एष प्रश्नो वरीयान् श्रेष्ठः । उत्तमत्वे हेतुमाह । यतः स तु ते त्वोपकाराय । अन्ये त्वन्येपाम् । अस्मिन्वर्थे महतां सम्मितमाह —आत्मिवित्सम्मितः इति । आत्मिविदामप्ययं प्रश्नः सम्मतः । अनेनाऽत्र प्रश्नोत्तरे बुद्धेभरोदय इति स्चितम् । किश्व । पुंसां सर्वेपामेव विचारकाणां स्वतन्त्राणामयं प्रश्नः सम्मत इति सम्बधः । तस्मादत्रोत्तरं कथपिष्यामीति भावः ॥ १ ॥

इदानी फलप्रेप्सुमधिकारिणं निर्द्धारियतुं सर्वेपामेकं कर्त्तव्यं नाऽस्तीत्याह-

### श्रोतव्यादीनि राजेन्द्र नृणां सन्ति सहस्रशः। अपश्यतामात्मतत्त्वं ग्रहेषु ग्रहमेधिनाम्॥ २॥

श्रोतव्यादीनीति । अधिमप्रश्रीनामनभिनन्दनाद्गीणता सृचितेव । तथापि यदि राज्ञस्तत्राऽऽकाङ्का ६ढा भवेतदा प्रथमोत्तरमुख्यमानं न सम्यगनगम्येत । अतोऽपिकारिनिरूपणप्रस्तावे श्रोतव्यादीन्यपि निराकरोति । राजेन्द्रेति सम्बोधनात् — बहुविधाः पुरुपास्त्वयैव ६ष्टा बहुनि च शास्त्राणि, तत्र तव तेषां वा न कोऽपि पुरुपार्थः सिद्ध इति तद्गुभवस्य सम्मतिः प्रदर्शिता । प्रश्रे नूँभिरिति वचनात्त्रज्ञापनायोत्तरेऽप्याह । तिहैं तानि कुतो न वक्तव्यानि ? तत्राऽऽह—समिन सहस्त्रश्च इति । मत्कथनात्पूर्वमेव मरकथनमनपेक्ष्य सहस्रश्चः सन्ति । सामान्येषु स्वाभिन्नेतानाम-प्रवेशार्थमाह—अपद्यतामान्मतत्त्वसिति । आत्मनस्त्रव्यनारोपितं रूपम् । तच्छास्राभावाद-पर्यताम् । छोकव्यवहारेणाऽऽत्मा आरोपित एव दश्यते देहादिरूपः संविहतो वा । ननु कथमुपाये विद्यमाने ते आत्मतत्त्वं न जानन्ति ? तत्राऽऽह—गृहेषु गृहमेधिनामिति । तैविविक्तात्मस्तरूपं ज्ञात्वा किं कर्त्तव्यम् । ते हि गृहमेधिनः गृह एव पर्यवसितमतयः । तेषां गृहोपयोगि यद्भवेतदेव ज्ञातव्यम् । विविक्तात्मा तु गृहस्य वाघकः । अतो न ज्ञातव्यः । गृहेष्टिवित निमित्तसप्तमी तेषां गृहेषुं बुद्धिरस्ति गृहेकनिष्ठा भविष्याम् इति । अतो गृहाः प्राप्तव्याः । तस्माद्ययेन बुद्धाः गृहसिद्धि-स्तामेन बुद्धि सम्पादयन्ति । सा च लोकसिद्धग्रन्थरेन पुष्टा नाऽस्मद्धाक्यमपेक्षते । अतस्तद्विषयकस्तव प्रश्नो न साधुः । अनेन व्रियमाणविषयको यः प्रश्नः स न स्तुतो न वा निन्दित इति तदुत्तरमग्रे वक्ष्यतीति सम्भाव्यते ॥ २ ॥

नतु केवलं यहार्थे कथं तेपां वुद्धिः ? सद्घृद्धिसाधनानां विद्यमानत्वात् । तत्राऽऽह---

## निद्रया हियते नक्तं व्यवायेन च वा वयः। दिवा चाऽथेंहया राजन् कुटुम्बभरणेन वा ॥ ३॥

निद्रया हियते नक्तिमिति । सत्सङ्गसाधनीभृतः समय एव तेषां नास्ति । तत्समयसाऽन्यैरेवाऽपहारात् । तदाह । निद्रा चेष्टा चाऽर्द्धश्र आयुर्हतवत्यौ । तत्र निद्रया नक्तं वयो हियते ।
रात्रिसम्बन्ध्यायुरङ्गानेन गच्छति । दिवा च दिनसम्बन्ध्यायुरर्थेह्या गच्छति । अज्ञानादन्यया
ज्ञानाच सर्वमायुर्गच्छतीत्युक्तं भवति । नतु न सर्वा रात्रिनिंद्रया गच्छति १ तत्राऽऽह् — च्याचायेन
च वेति । चकारातत्साधनेन । वेति प्रकारद्वयं परित्यज्यं नाऽन्यः पक्षस्तेषु सम्भावितः । वयःशब्देन पुरुषार्थसाधनीमृतमायुक्तारुण्यमेव । तच्चेद्रतं जरठः किं नु साधयेत् । वाटो वा । अर्थेष्ट्या ।
राहस्य मूरुं धनम् । चकाराजिद्रया । अर्थार्थ प्रयत्नेन सिद्धेऽथें कुटुम्बमरणेन वा ॥ ३ ॥

नतु वैराग्यसाधनानां जायमानत्वात्कयं तेषां गृहे विचिकित्सा न जायते ? तत्राऽऽह-

### देहापत्मकलत्रादिष्वात्मसैन्येष्वसत्स्वपि । तेषां प्रमत्तो निधनं पश्यन्नपि न पश्यति ॥ ४॥

देहापत्येति । त्रयो एहं मुख्याः । देहः पुत्रो भायां च । तन्मूलका अन्ये । ते च स्वभावतो गुणतश्च दुष्टाः । यत आत्मनाञ्चकाः । ये हि यस्य परिकरा भवन्ति ते तं पोषयन्ति । एत आत्म-सैन्यान्यात्मानमेव शत्रुभिर्घातयन्ति । अतोऽसन्तः । नतु किमतो यद्येवम् १ ऍवमेतदित्याह् । ते द्यात्म्यातदोषेण धनेन पोषिता निधनं प्राप्नुवन्ति । तदा दुष्टानां नाशादात्मनिष्टो अवेत् । तदन्तःस्य-दोपान्न जायर्तं इत्याह—प्रमन्त इति । यथा अत्यन्तं मदिरामत्तो गतमपि वस्तं स्पृशन्तपि देहं वस्त्रगमनं नाऽनुसन्धते तथाऽयमपि मृतानपि तान् पश्यन् जीवत इव तद्यं प्रयतते । तस्मादा-द्यान्तरदोपव्याप्तत्वादायुपो वृया क्ष्यादृह एव पर्यवसितबुद्धित्वात्तेषां श्रोतव्यादि न प्रष्टव्यमित्यर्थः। बुद्धिश्चाऽऽयुश्च दोषाणामभावः कार्णं यतः । यस्य नैते भविष्यन्ति तस्य नाऽस्य-िकारिता ॥ ४॥

१ थहां निरूपेति घ. र वक्कव्यमिति क. ग. ३ अधिमप्रक्षानिभन्दनादिति क. ग. ४ नृणामिति क.

<sup>े</sup> यहें इति स. १ परिहत्येति स. ३ आत्मक्षेत्र्या अपीति क. ४ एवमित्याचाहेत्वर्ग्त मास्ति क. १ स्था-त्मेति प. ६ झायत इति स. ग. ७ इत्यन्तमिति क.

तस्मादिति । यस्मादाद्य एव पक्षः समीचीनः यस्मादन्यविषयकश्चाऽसमीचीनस्तस्मावेषां संसाराद्रयमस्ति तद्भयनिवृत्त्यर्थं च यतन्ते तेषामभयभिच्छतां भगवाञ्छ्रोतव्यः । यद्यप्यत्र युक्ति-र्वक्तव्या तथापि बहिर्मुखस्य बुद्धिर्युक्तिमपि न गृङ्खातीति स्वभावतोऽधिकारी वक्तव्यः । तदाह । भारतेति विशिष्टाधिकारयोतकमुक्तविश्वासाय । "दौष्यन्तिरत्यगान्मायामि"ति भरतस मायामोहाभावात्तद्धर्मपुरस्सरं तद्वंशोत्पन्नानामपि मायामोहाभावादुक्तविश्वासः । ननु वैदिकविधिवोधि-तानामग्निहोत्रादीनामात्मजिज्ञासाया वा कथनं परित्यज्य कथं भगवच्छ्रवणं विधीयते ? अवैदिकत्वात्। तन्नाऽऽह — सर्वोत्मेति । प्रमाणवठात्प्रमेयवठं महदित्यम्रे वश्यते । प्रमेये च युक्तिर्विठिष्ठा । तत्रैपा मुक्तिः । अभयप्रेप्सवस्त्रैवर्णिका एव भवन्तीति नाऽस्ति नियमः । अन्येपामपि कृतपुण्यपुञ्जानाम-मयेच्छासम्भवात् । अतस्तेपामुपायो वेदे नोक्त इति तदर्थं वक्तव्ये साधने तेनेव साधनेन त्रैवार्ण-कानामपि पुरुषार्थसिद्धावावश्यकत्वाह्यायवाच सर्वोपयोग्येक एवोपायो वक्तव्यः । स च सर्वोत्मत्वाद्भगवतस्तद्विषय एव कश्चिद्वक्तव्यः । न हि खस्याऽऽत्मा कस्यचित्र श्रोतव्यः । "आत्मा वा अरे श्रोतच्यः" "आत्मलाभाग्न परं विचते" "तरित शोकमात्मविदि"ित श्रुतेः। तत्र स्वस्वात्मश्रवणे बोध्यमाने बोधकस्य वाक्यापर्यवसानमेव स्यात् । आत्मसु प्रकृतिविकृति-मावामावाच । तस्मात्सर्वेषामेको य आत्मा भवति स एव श्रोतब्यः । अतः श्रुतावप्यात्मपदं सर्वा-रमपरम् । न च जातिवाचकत्वमात्मपदस्य । तथा सति व्यक्तिरूपस्य स्वस्य गौणत्वेनाऽश्रौतत्वात्कि-यावञ्ज्ञानेऽनुपपत्यभावाच नाऽऽत्मनः कार्य सिद्ध्येत् । सङ्दातेऽप्यात्मज्ञानस्य विद्यमानत्वाच्छुती प्रकारिवशेषसाञ्जुक्तत्वाञ्ज्ञानार्थे प्रयासो व्यर्थः स्यात् । श्रुतिश्योपचरिता भवेत् । अतः सर्वात्मैव श्रोतव्यः । तस्य शारीरस्य च भेदामावात्र स्वस्य गाणता । किथ । "कलमत उपपत्तेरि"ति न्यायेन न केवलं ज्ञानमात्रेण फलम् । किन्तु श्रवणादिभिर्ज्ञाते वसणि तत्फलं प्रयच्छति । तैर्वे-निर्दर्भिकं शारीररूपं वा स्यात् फलदाने असमर्थमेव स्यात्। अतः फलदानसमर्थरूप एवाऽऽत्मा श्रोतव्य इत्याइ-भगवानिति । पहुणैश्वर्यसम्पन्नो नतु भ्रान्तशास्त्रैः प्रतिपन्नः । वेदार्थोऽप्ययमेवे-स्पवादिष्म । किम । फर्छ दुःखाभावः सुखम । तत्र प्रथमं दुःखाभावो मृग्यः । बुद्धेस्तत्रैव प्रथमं प्रवृत्तेः । तत्र श्रवणस्य तत्साध्यज्ञानस्य वैकफठत्वे सर्वफठत्वे वा आहारपृथक्त्वेन सर्वफठत्विनर्द्धा-राज्यमं जाते साक्षात्कारे दुःखनिवृत्तौ परमानन्दो न स्वात् । परमानन्दे वा स्वर्गादिंसुखबदुःखनि-वृत्तिर्ने स्मात् । सन्नियोगशिष्टलेऽपि फलदातृत्वाद्भगवतो द्वयं न प्रयच्छेत् । अन्यथा आहारपृथकल-न्यायो भज्येत । अतः श्रवण एव तादिग्वपयो वक्तव्यः । यस्तुभयन्दंषो भवति । तदाह—हरिरी-श्वर इति । इरिलोन सर्वदुःखहर्नुत्वेनेश्वरत्वेन सर्वफलदातृत्वेन च श्रोतव्यः । "तं यथा यथोपा-सत'' इति श्रुतेः । अतो धर्मचतुष्टययुक्तत्वेन गुणोपसंहारन्यायेन तादशः श्रोतच्य इति विपयं व्यावर्त्तकभर्मैः परिच्छिद्य तत्र कर्त्तव्यमाह श्रोतव्यादित्रयम् । नन्तस्य शास्त्रस्य भक्तिफलकत्वाच्यू-वणादिकं न धर्मरूपम् । उत्तमवकृकथनाच । अतो नवविधा मक्तिः कर्तव्यत्वेन वक्तव्या । तत्वर्ष

श्रयमेवोच्यत इति चेत् १ सत्यम् । नवविधमक्तेर्वक्तव्यत्वेऽपि प्रेमानन्तरमावित्वादन्येषां श्रयमेवोक्तम् । विभिः स्नेहे जाते अन्येषां कर्त्तव्यता अनुक्तसिद्धेव । ननु मगवाञ्च्योतंत्र्य इति कोऽर्यः । तद्वाचकाः शब्दाः श्रोत्रेण ब्राह्मास्तेषामर्थो वा ज्ञातच्यः । अभिप्रायो वा । सर्वेषां वा केपाधिदेव वा । आधे विधिर्व्यर्थः । प्रमाणवस्तुपरतन्नत्वेन ज्ञानस्य श्रोत्रेन्द्रियवतो यतः कुतिश्रिच्छन्द उचारिते ज्ञानं मवि-ध्यत्येव । गृहीतसङ्केतस्य तु पुनरर्थज्ञानमपि भविष्यति । न च तत्सम्पादने यत्नः कर्तव्य इति । दैवगत्या यत्नं विनाऽपि सर्वेषां तत्सम्भवात् । अय सर्वदा ? अशक्तयाऽसम्भवात् । जीव-नातुपपत्तिश्च । किश्च । भगवद्वाचकानां सर्वेषां पदवाक्यानांमकेनोपस्थापयितुमशक्यस्वाग्रस्किश्चित्पद-वाक्यमात्रस्य सर्वजनीनत्वादवक्तव्यत्वम् । अथ शक्तितात्पर्यनिद्धारः पदवाक्ययोः अवणम् । तथैव कीर्तनं स्मरणं चेति चेन्न । सर्वेपां पदयाक्यानामनुपिक्षितौ तन्निद्धारस्याऽशक्यत्वात् । यत्किश्चित्यद्-बाक्यमात्रस्य तुं शैक्तितात्पर्यनिर्द्धारः सर्वजनीन इति नोपदेशो युक्त इति ? मैवम् । श्रोतच्यविष-यत्वेन लीला दशविधा पुनः । उक्तव वासुदेवस्य तद्र्थमपरा कृतिः । शक्तितात्प-र्यनिर्द्धारः सामान्येन पदादिगः । कियते स्कन्ध एवाऽस्र तेन नाऽस्रोक्तरूपणम् । भगवान् दशविधलीलायुक्तः श्रोतच्यः । अन्यथा विषयवाचकपद्चतुष्टयेनैव श्रवणसिद्धेविधेर्वेयर्ष्य सात् । तृतीयादिदशस्कन्थकृतिवैयर्ध्यं च । तार्वता शक्तितात्पर्यनिर्द्धारः सामान्यन्यायेन व्याकरण-यन्मीमांसावचाऽत्रेव कियते । तस्मान्न कोऽपि दोषः । एते हि चत्वारो गुणा अधिकारिफलनिरूप-कत्वेनोक्ताः । न तु श्रोतस्यत्वेन । अवच्छेदकत्वेनैव तदुपयोगात् । गुणानामानन्त्येऽपि यथा दश्रठी-रुासु सर्वप्रवेशस्त्रथोत्तरत्र बक्ष्यते । अनुप्रयेशेऽपि यथाऽऽनन्त्यं तथाऽपि बक्ष्यते । अवाऽत्र त्रयं न विधातव्यम् । एकेनेव प्रेमद्वारा अभयसिद्धेः । न च मिलितानां त्रयाणां साधकत्वम् । परीक्षिति तदभावेनाऽभयाभावप्रसङ्गात् । अवणस्याऽऽवश्यकत्वाच न विकल्पेनाऽनेकविधानमिति वाच्यम् । अत्रोच्यते । त्रयाणामन्योग्यनिर्वाहकत्वेन विधानम् । तथाहि । कीर्त्तनाविधाने अवणमेव न निर्वहेत् । न चाऽध्ययनविधिवदेकविधानेनाऽन्यप्राप्तिरिति वाच्यम् । अध्यापनस्य संसारिकर्त्वव्यत्वेन विधि विनाऽपि वृत्तित्वेन प्राप्तत्वात् । न चाऽत्र तथा । अवणेन कृतार्थस्य कीर्तने प्रवृत्त्यतुपपत्तेः । तर्हि कीर्त्तनमेव विधीयताम् । अवणं त्वर्थादेव भविष्यतीति । न । परीक्षिति तदभावात् । अभये वैठश्रण्या-भावाच । तस्माञ्छुकादीनामतिनिरपेक्षाणामपि कीर्तने प्रवृत्तिसिद्ध्यर्थं कीर्तनविधानम् । तदैव श्रवण-सिद्धिः । फलं तु प्रत्येकमेव । अभयं तु भगवत्यवेशरूपम् । तदैव सर्वभयनिवृत्तेः । तर्दि स्मरणं न विधातव्यम् । न च श्रवणानन्तरमस्मरणे विस्मरणात्कीतंनानुपपतिरिति वाच्यम् । अन्यतम्यत्वेन विध्यतुपपत्तरिति चेन्न । सकृत्कृतकीत्तनस्याऽपि विस्मरणसम्भवान्न कीर्त्तनशेपत्वेन स्मरणमायाति । विहिते तु स्मरणे श्रवणकीर्त्तने सदा भवतः । दोपान्तराप्रवेशश्च । किस्र । त्रयाणां देहपातपर्यन्तमादृ-त्तानामेवाऽभयसाधकत्वम् । उत्तरावधिर्देहपात एव । पूर्वावधिः संसारभयज्ञानम् । "आवृत्ति-रसकृृृपदेशादि"ति न्यायेन स्मरणान्तरच्यावृत्त्यर्थम् । यद्यपि स्नेहे जाते आवृत्तिर्न विभातव्या । खत एव तत्सम्भवात् । अथाऽपि भरतवत्कदाचिदन्यासिक्तभवेत् । न च तथा सत्यधिकारामाबादेव विधिर्व्यर्थं इति वाज्यम् । तदभावार्थमेव विधानात् । तस्माद्यशासम्भवं देहपातपर्यन्तं त्रयाणामा-वृत्तिः कर्तव्या । नतु मनननिदिष्यासने कुतो न विद्विते । ज्ञानं च साध्यत्वेन कुतो नोक्तम् । "ज्ञानादेव तु कैवल्यमि"ति श्रुतिविरोधश्च । न च ज्ञातसाऽर्यात्सिद्धिः । तथा सति ज्ञानस

१ तुनीस्त स. २ शकितारपर्येति वर्णा न सन्ति कः ३ तावतामिति क.

९ भत इति नास्ति घ. ग. ९ तस्य भेति च. ग. ३ तचेति क. ग. ४ खगाँदितसम्बनिविति ग.

न्यापारत्वं सात् । अत्र सेहस्य तथात्वेने विवक्षितत्वाचेति चेन्न । मनननिदिध्यासनयोरङ्गत्वेन श्रवण-मच्यपातात् । तदत्रैवोत्तरत्र वस्यते । ज्ञानं तु शान्दं सिद्धमेव । प्रेम्णा कियमाणैक्षिभिर्भगवत्साक्षा-त्कारोऽपि सम्भवति । तथापि श्रवणादीनामेव कारणत्वम् । अन्तिमसाक्षात्कारम्य तु फलनान्तरी-यकत्वारफलमध्यपातः । न चाऽऽध्यात्मिकश्रवणवच्छ्वणायाहितसंस्कारसश्रीचीनेन मनसा शारी-रात्मसाक्षात्कारवद्भगवत्साक्षात्कारो वक्तुं शक्यः । "नाऽहं चेदैरि"ति वाक्यात् । न च शारीरसा-क्षात्कार एव फलम् । सङ्घातादुद्रतस्य कैवल्यं प्राप्तस्य भगवच्छ्वणे मुख्याधिकारात् । "एना वदरे स्वस्वसृतत्विभि"ति बद्धप्रकरणस्यत्वाद्वद्धात्मविषयकमेव । भगवतश्च स्वतन्नत्वान्नाऽन्येन प्रकारेणा-SSविभीवः सम्भवति । यतु वाक्यात्स्वप्रवद्वषात्मभावस्कृतिंग्लेन वा सर्वाविद्यानिवृत्तिः स्वचिता-र्थता वोज्यते । तज्ज्ञानदुर्वेठानां मनोरयमात्रमेव । शुकसनकादीनामद्याऽपि परिभ्रमणात् । तस्मात्सा-सुज्य एव सर्वभयनिवृत्तिः । "ब्रह्मैव सन्ब्रह्माऽप्येती"ति श्रुतिश्च तमेवाऽर्थ विक्त । न चोपनिषदां बैयर्च्यम् । असीवाऽर्थसाऽधिकारिभेदेन प्रकारभेदेन विधानात् । फलं त्वेकमेव । "ने प्राप्त्रवन्ति मामेवे''ति वाक्यात् । "वेदैश्च सर्वेरहमेव वेदा" इति च। "सर्वे वेदा पत्पदमामनन्ति" "तबिष्णोः परमं पदमि"ति च। "तदेव ब्रह्म परमं कवीनामि"ति च। तस्मादैदिक-प्रकारेण मागवतप्रकारेण वा भगवति प्रवेशस्त्रेवर्णिकानाम् । अन्येपां तु भागवतप्रकारेणैव । न च व्यवस्थितविकल्पः । "किं पुनर्ज्ञाह्मणाः पुण्या" इति वाक्यात् । "क्वेजोऽधिकतरस्ते-**षामि**"ति च । अत एव श्रुतिविप्रतिवेषोऽपि नास्ति । शाण्डित्यस्य तथा वचनं पूर्वं चित्तशुद्धिस्त-या न जातेति नोपनिषद्भिः फठोदयः । चित्तशोधकानां वैदिकमार्गे क्रेशसाध्यत्वात् । अतः स्वपक्षस्था-पनामात्रपरत्वादितरपक्षनिन्दावचनानां न तावता श्रुतिविरोधः सम्भवति । तस्मात्सूत्रविचारानुसारि-वैदिकमार्गेण भगवन्मार्गेण वा यथाधिकारं सर्वेषां परमपुरुपार्थप्राप्तेः सर्वमनवद्यम् । विधिविशेष-विचारस्तु न कर्तव्यः । तब्यप्रत्ययस्य विधानविधानात् । लिङ्लोट्पन्नमलकाराणामेव विधी विधा-नात् । ठोकवेदप्रसिद्धत्वाच भगवतो नाऽत्र विधिः सम्भवति । मक्तिशास्त्रत्वाच । फठसाधनता तु तादर्थ्येन विधानात्समर्भिव्याहारादेव रुभ्यते । वाक्यार्थस्याऽपूर्वत्वाद्भावनापक्षमः पूर्वमीमांसामाध्य एव निराकृतः । अयं च तव्यप्रत्यय आवश्यके विहितः--- "कृत्या श्रे"ित स्त्रेण । प्रश्नानुगुणश्चाऽयम्। तस्माद्भगवत्त्रवेशार्थं यावजीवं यथासम्भवं त्रयाणामावृत्तिः कर्त्तव्येति मिद्धम् । श्रोतव्यः कीर्तित-व्यक्ष । कीर्तितव्यः श्रोतव्यश्च । सर्माच्यः पूर्वोक्तश्च । एतं प्रतिपादनार्थं चकारद्वयम् । इच्छतेति पदाच्छ्रवणाद्यकरणे अभयमेव न भविष्यति न तु तदकरणकृतः प्रत्यवायोऽपीति सृचितम् ॥ ५ ॥

श्रवणस्याऽङ्गत्वे श्रुतेः संवादित्वात्स्मरणकीर्त्तनयोः फलहेतुत्वं साधनीयं वादिविप्रतिपत्तिनिरा-करणाय । तत्र प्रथममितरासापेक्षत्वात्स्मरणस्य फलसाधकत्वं साधयति—

## पतावान्साङ्ख्ययोगाभ्यां स्वधर्मपरिनिष्टया । जन्मळाभः परः पुंसामन्ते नारायणस्मृतिः ॥ ६ ॥

एतावानिति । पत्र सिद्धान्ताः स्वतन्त्रतया विहिताः । तत्र श्रुतिवैष्णवै। समप्रधानत्वेनोक्तौ । पशुपतिमतस्य कल्पभेदेन तामसपरत्वेनोत्कर्षजननद्वारा परम्परया यथाययमुपयोगः । कममुक्तिहेतुत्वेन

श्वापनमात्रीते स. २ विपाविति नास्ति स. १ गतिभव्यमहारादेवेति स.

वा । अतः परं साङ्गचयोगी धर्मशास्त्रं च सर्वोङ्गत्वेन प्रतिपादितम् । स्वतन्त्रतया त्रव्यमीमांसायां निन्दि-तत्वादन्यत्र प्रवेशमलभमानाः स्मरणशेषा भवन्तीत्याह । एतावानपुरुषार्थ इत्यर्थः । बुद्धिस्यमेतच्छन्दार्थ विवृणोति—अन्ते नारायणस्मृतिरिति । अयमेव परो जन्मठामः । खधर्मस्य पश्चाप्रिविद्याप्रका-रेणोत्तमदेहजननं फलम् । तथा योगस्याऽपि । "श्रूचीनां श्रीमतां गेहे योगञ्जष्टोऽभिजायत"-इत्यारम्य "अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिमि"त्यपसंद्यारायोगेनाऽप्यतिमी देहः साध्यते । साहचेऽपि—"बहुनां जनमनामन्ते ज्ञानवानमां प्रपचत" इति वास्यात् "ज्ञानिभयोऽप्यश्विको मत" इति योगप्रशंसावाक्याबाऽन्तिमजन्मसाधकत्वमेव । भगवद्धर्माणा-मपि वतीपवासादीनां भगवदीयदेहसाधकत्वम् । अतोऽन्तिमदेहे सर्वे उपक्षीणाः । न च सोऽपि देहः खरूपमृतः सन्फठसाधकः । किन्तु "अन्ते या मितिः सा गतिरि"ति न्यायात् "यं यं वाऽपि स्मरस्भाविम"ित भगवद्वाक्याबाऽन्ते भगवरस्मरणहेतुलेन तदुपयोगः । स चेदस्मद्रताप्रकारेण यस्मिन्कस्मिश्चिद्धि देहे अन्ते भगवतस्मरणं भवेत् तदा "पूर्वात्परबङी-चस्त्विमि"ति न्यायेन स एव देहोऽनितिमोऽप्यन्तिमत्वमापद्यमानो ठामत्वेन सम्पद्यते । योगादयश्च स्वस्वमार्गेण दूरफठाः सन्तोऽत्रैव प्रविशन्ति । अतो देहसाधकानां योगादीनां देहस्य चाऽयमेव लाभो यदन्ते नारायणस्मृतिरिति । अतोऽस्य साक्षाद्भगवत्त्रवेशहेतुत्वान्नाऽत्र विधिशेषतया श्रुतिसंवा-दोऽपेक्षितः । यद्यपि भगवदीयत्वमपि जन्मठाभन्तथापि ततोऽप्ययं परः । नतु "अपवर्गमात्य-न्तिकं परमपुरुपार्थमपि खयमासादितं मो एबाऽऽद्वियन्ते भगवदीयत्वेनैव परिस-मासमर्वार्था" इति वाक्यविरोध इति चेत् ? तत्राऽऽह-पुंसामिति । भगवदीयत्वं हि साक्षा-द्भगवदनुगृहीतानां पुष्टिमार्गीवाणां जन्मलाभरूपिनत्युच्यते । इदं तृक्तसाङ्कचादिमार्गाणां प्रावा-हिकमयादामार्गरूपस्वात्तन्निष्ठानामपि तथास्वादन्ते या मतिरिति न्यायेनाउन्ते नगवत्समृतौ तस्त्रा-विभवतीति तस्यास्तथात्वमुच्यत इति नोक्तविरोषः । पुंसामिति । साधारणानामंपीर्द्धरः । अतो महाफलत्वात्स्मरणस्य सर्वदा भगवान्सात्तव्य इति सिद्धम् ॥ ६ ॥

इदानी कीर्त्तनस्य तथात्वं साधयति-

### प्रायेण मुनयो राजन्निवृत्ता विधिषेधतः । नैर्गुण्यस्था रमन्ते स्म ग्रुणानुकथने हरेः ॥ ७ ॥

प्रायेणिति । कीर्तनं तु ततोऽप्यधिकम् । येपामन्तिमं जन्म जातं ये च जीवन्मुक्ताः केवलं गुणातीत एव व्यवसिताः पुनरावृत्तिसम्भावनारिहतास्तेऽपि हरेग्रुणानुकथने अवणानन्तरमाविनि कीर्त्तने परमानन्दरसमुपलमानाः साधनदशायामेवैवं सुखमेतत्साप्यफलदशायां कीदशं सुखं भवि- प्यतीति मन्यमाना रमन्ते । स्मेति प्रसिद्धेः । केचन पुनर्मनन एव पर्यवसितम्तयः असम्प्रज्ञातसमाधयो वा तस्मिन्नेव सुखं स्थिताः। तेऽपि उत्थानाभावान्न रमन्ते । तब्धावृत्यर्थ प्रायप्रहणम् । राजनित्तिसम्बोधनं तथामृतशमीकस्मरणाय । अत्र विषयरसादेव तथा रमणम् । न तु कृतेर्धमेदेतुत्वेन । ते हि कृतिगुणदोपसम्बन्धरिताः । तदाह—निवृत्ताः विधिषेष्यस्त इति । विधिसहितान्नियेधा-निवृत्ताः । "द्वेषयुद्धयो मया-निवृत्ताः । "द्वेषयुद्धयो मया-

१ पुष्टिजन्मलामरूपमिति स. १ तस्मादिति ख. १ इस्तर्य इति नास्ति ख.

लील" इति वाक्यात् । विधिसद्दितनिषेधकयनेन चैतज्ज्ञापयति "बुघो बालकवक्रीडेदि" सादि-बाक्यानि यद्यपि विधिरूपाणि तथाप्यस्याठमे निषेधामावान्नैतेषां महणमिति । नैर्गुण्ये गुणत्रयातीते स्वस्मिन्नेव स्थिताः । विरोधामासबोधनार्थं गुणग्रहणम् । तस्मात्स्वतन्नपुरुपार्थत्वात्कीर्त्तने शक्काठिप न कर्तव्या ॥ ७ ॥

एवं युक्त्या द्वयं समर्थयित्वा त्रयस्थाऽपि पुरुपार्थसाधकत्वे साधिते युक्तिम्लकिमदमशामा-णिकमिति शक्का स्थात् । तन्निवृत्त्यर्थमाइ---

#### इदं भागवतं नाम पुराणं ब्रह्मसम्मितम् । अधीतवान्द्रापरादौ पितुर्द्वेपायनाद्हम् ॥ ८ ॥

इदिमिति । पुराणिमिति प्रमाणम् । भागवतं नामिति तद्वान्तरभेदः । यौगिकश्राऽयम् । तेन भगवता प्रोक्तं भगवत्प्रतिपादकं भगवत्फठकं चेति । अस्य दुर्घठत्वं वारयति । अस्या वेदेन सम्मितम् । परमस्य वा सम्यन्धितं झातं यत्र । गुरुपरम्परामाह—पितुर्द्वेषायनादिति । तदानी-न्तनकाठस्य प्राणिशुद्धिनाशकत्वायाऽऽह—द्वापरादाविति । द्वापरस्याऽऽदी । तदानीमपि द्विपरा वृद्धिनं जाता । अधीतवानिति वेदवित्रयमेनाऽर्यावयोषप्र्वकमथ्ययनमुक्तम् । पितुरिति । "पितैवोपनयेत्पुश्रमि"ति न्यायेन उपनयनाध्यापैनयोरेककर्तृकत्वादध्ययनप्रकारः सर्वोऽपि सुस-म्यन्न इति सुचितम् ॥ ८ ॥

नन्त्रसाऽध्ययनस्य वेदवत्सामग्रीश्रवणादिदमपि विचार्यमेव । अतो नाउनेन केवछेन निर्दारितार्थः प्रतिपत्तं शक्य इत्याशक्क्याऽऽह—

### परिनिष्ठितोऽपि नैर्गुण्य उत्तमश्लोकलीलया। गृहीतचेता राजर्षे आख्यानं यद्धीतवान्॥९॥

परिनिष्ठिलोऽपीति । ममाऽघ्ययनं न बाठवत् । किन्तु विचारपूर्वकम् । प्रथमतोऽिषकार एव मया विचारितः । ममेदं कर्त्तव्यं नवेति । तत्र सर्वस्याऽप्यघ्ययनस्य — "आत्मद्राभान्न परं विचात" – इत्यादिश्रुतिभिरात्मपर्यवसानाद्वणातीतसमाधिरूपे नित्यं स्थितः सन् । मागवतस्य च रसमनुग्य तस्याऽप्राकृतत्वं झात्वा यथा मद्यणि ठीनो न समाध्यवस्यां भजैते तथा मद्यारसादप्यिधकरसंत्वा-द्वार्णिर्द्वतिचेताः आख्यानमधीतवान् । आकरस्थो यो रसः स स्वस्थाने स्थितः स्वस्मिन्नागतात्त्रित न खात्मानं तथा प्रकाशयति । किन्तु केवठधर्मरूपेण प्रकटः । नृत्ये पात्रस्थपेयज्ञे च दर्शनात् । यदा मगवांद्यीठारूपेण प्रकटो जातस्तदा तस्यां ठीठायां यो रसः स एव रसो मद्यणि परं नाऽभिव्यक्त इति निश्चित्य किमर्थं तदाश्या स्थीयते तदपेक्षयाऽपीदानीमेव रसः कथं न पीयत इति विचारसिहतठीठया गृदीतिचतत्वम् । इममर्थमाद्द — उत्तमश्लोकेति । उत्तमेः स्रोक्यत इति मगवानुत्तमस्रोकः । गुणकरणादेव भगवतः स्तोत्रमपि जनैः सह सम्बन्धोऽपि । तस्माद्यः कथन भगवत्यक्रपात्मको रसो निरितशयत्वेऽपि सातिशयः साऽभिव्यक्तया भोक्तव्य इति येपामिन्छ। तैर्ठीठा श्रोतव्यति निर्दार्थं मया श्रोतव्यरसाभिन्ने न आख्यानमधीतिमत्वर्थः । राजपे इति सम्बोधनं तैर्ठीठा श्रोतव्यति निर्दार्थं मया श्रोतव्यरसाभिन्ने न आख्यानमधीतिमत्यर्थः । राजपे इति सम्बोधनं

यथा ऋषिदशायां राजत्वरसस्कृतिंरिथका ज्ञानिमश्रत्वान्मान्यताधिकयाच तथेदमपीति युक्तौ सम्म-तिरुक्ता । अनेन मयीदात्वेऽपि पुष्टिरूपमिदमित्युक्तम् ॥ ९ ॥ े .

अतस्तादशैरेव श्रोतच्यमिति कीर्त्तनरसाखादनार्थे परिअमता मया तादशो भवानुपठन्यः । अत-स्तदहं तेऽभिधास्यामीत्याह—

## तदहं तेऽभिधास्यामि महापौरुपिको भवान् । यस्य श्रद्दधतामाशु स्यान्मुकुन्दे मतिः सती ॥ १०॥

तद्दृक्षिति । तत्पूर्वोक्तमुद्भूतृत्रवाष्ट्रतरसभूतमहं कीर्जनरसप्रेप्सुन्ते तादशाय तुन्यमिष्पुस्तामि कथियप्यामि । अथवी । ते त्वत्सम्बन्धिम्तं तत्त्विय स्थापित्वाऽद्दमेवाऽभितः सर्वतो धासामि पासामीत्यर्थः । पीतस्य पुना रसास्वादनं निष्कादयाऽन्यत्र स्थापित्वा पुनः पाने मवति । इदं तु गर्जेप्युरुष्यम् । अभितश्च पानं सेचनादिरूपम् । द्वैपायनपदस्थाऽप्येतत्त्य्चकत्त्वम् । द्विर्गता आपो यत्रेति तद्भवत्वादन्त्विद्दः पाता उक्तः । अन्तःस्थवद्दिःस्थयोश्च गुणयोः । अतः स्थमरूपभागवतद्वयं बद्दिः स्थितं भगवता ब्रह्मणा च प्रकटितमन्तः प्रवेदय पुनः प्रकटितवान् । अत एवोत्तरया चोपपत्या च भगवद्व-णानां सरूपितचारे तदुभयसुदाहृतम् । अन्यथा ब्रह्मणाजनुभूयमानो भगवान् किमिति स्वगुणप्रकाशकं भागवतं वदेत् । सोऽपि नारदाय कथं वदेत् । अत उपपत्त्या भगवदपेश्वया गुणा अधिका निरूपिताः । उत्पत्ती च अन्तः प्रविद्या अपि ते गुणाः पुनर्वदिः कृताः । अतस्तेऽभिधास्यामीति सिद्धम् । नतु कथ-महमन्नाऽधिकारीत्याकाङ्कायामाह्—सहापीरुपिको भवानिति । महापुरुपस्य सम्पन्धी महापीरुपिकः । महापुरुपे हि कीर्त्या । कीर्तिश्च गुणात् । तदीयत्वं च गुणास्वादनयोग्यतयेव । अन्यया तादश्चम्वतः सम्बन्धी न स्यात् । भवानिति । नाऽत्र तिरोहितिनव । एवं भगवद्वणानामाधिन्वयमुक्त्वा तेषां फलमाद्द—यस्यिति । यस्याऽऽरुप्यानस्य सम्बन्धिनी या श्रद्धा तदुकानां मोश्चदातरि स्वानन्ददायके सती पतिव्रतारूपा तदेकरसास्वादिनी मतिभवति ॥ १०॥

एवं खरूपं फठं चोक्ता तत्र खमात्रविचारतां दूरीकर्षं सर्वेषामेव विचाकराणां सम्मतिमाह—

# पतिव्रिर्वियमानानामिच्छतामकुतोभयम् । योगिनां नृप निर्णीतं हरेर्नामानुकीर्त्तनम् ॥ ११ ॥

एलदिति । अत्र सँबेरेवैतन्निर्णातम् । एतत् मगवद्गुणानुकथनरूपम् । निर्विधमानानां विरक्तीच्छ्नां विरक्ति वाऽम्यसताम् । अकुतोभयं बद्यानन्दिनिच्छताम् । तदर्थं योगादिकं च कुर्वताम् । एतन्निर्णीतं यद्धरेनांमानुकीर्त्तनम् । तैवी तेवामर्थे वा । प्रथमतो विरक्ता बद्यानन्दिनेप्यवस्तद्रसञ्च योगेनाऽनुमवन्तस्तादशं रसं तत्राऽननुम्य तत्प्रकटस्यानं भगवन्नाम । इत्त्वात्प्र्वक्षेत्रं द्रीकुर्वन्नेव तद्रसं पाययतीति । तन्नामां पूर्वोक्तप्रकारेण तद्रसाभिव्यक्तियुक्तानां प्रथमं पानं कृत्वा पश्चादनुकीर्तनं कर्यन्वपिति शास्त्रार्थनिर्दारः । अतो मवानद्दं च महारसे पतितावित्युमयोक्तमाधिकारिणोः परमोत्साद्दः स्वितः ॥ ११ ॥

१ उपनयनाध्ययनयोरिति स. २ अध्यापनस्येति क. ३ भजेतेति स. ४ अधिकारसस्वादिति क.

१ अथ चेति क. ख.

05

[२ स्कं. १ अ. १४ छो.

एवं गुणकथनश्रवणरसं श्रुत्वा खस्य शापेन श्रीष्ठमरणमनुस्मृत्य तादशरसांस्वादनाभावाद्विपीदन्तं राजानं प्रत्याह—

किं प्रमत्तस्य बहुभिः परोक्षेर्हायनैरिह । वरं मुहुर्तं विदितं घटेत श्रेयसे यतः ॥ १२ ॥

किं प्रमत्तस्येति । साधनीभृतमायुर्नाऽस्तीति विषादो न कर्त्तव्यः । यथा साकाङ्कस्याऽधिकारिणो रसाभिव्यक्तिस्तया जीवनेयत्तापरिज्ञानरिहितस्याऽनिधकारिणो नाऽभिव्यक्तिः । अतो जीवनेयत्ताज्ञापकः शाप उत्तम एव । अल्पता चोत्तमा । उत्तरावधेर्नैकट्यात् । आस्वाद्य परमरसं तस्मिन् रसे
प्रवेशात्र पथात्तापः । अतः प्रमत्तस्य खार्थेऽनविहतस्य बहुभिरिप हायनैवैर्परज्ञातैर्ने किथिरफलम् । ज्ञातं तु सुहूर्तमिप वरं पुरुपार्थसाधकम् । यतो ज्ञानात्तेनाऽपि क्षणेन पुरुपार्थसाधनाय घटेत ॥ १२ ॥

अतः शत्रूणामायुरिवाऽज्ञातं स्वायुर्ने प्रयोजकं किन्तु ज्ञातमेवेत्यत्र दृष्टान्तमाद्द-

खट्राङ्गो नाम राजर्षिज्ञीत्वेयत्तामिहाऽऽयुषः । मुहूर्त्तात्सर्वमुत्स्वज्य गतवानभयं हरिम् ॥ १३ ॥

खड्ढाङ्को नामेति । खड्ढाङ्कनामा दिलीपो देवपक्षपाती भूत्वा दैत्यान् इत्वा देवैवेरं बृहीत्युक्त आयुपः परिमाणं ज्ञात्वा तदनुसारेण वरं प्रार्थयिष्यामीति विचिन्त्याऽऽयुःपरिमाणं पृष्टवान् । तत-स्तद्वचनान्युहूर्त्तमात्रं ज्ञात्वा भूमौ समागत्याऽये पालैत्वेन हरेरुक्तत्वातदितिरक्तं सर्वं परित्यज्य अभयरूपं हिर्र स्मरणेन गतः सन् तं प्राप्तवानित्यर्थः । तस्मात्कालम्यस्त्वं नाऽपेक्ष्यत इति भावः ॥ १३ ॥

वन तु मुहूर्त्तानां शतद्वयमधिकं चाऽस्ति । एकेनाऽपि मुहूर्त्तेन कार्यं सेत्स्यति । तथापि पूर्वमस्मा-मिरुक्तं श्रवणं यावदशविधळीळायुक्तमगवद्विषयकमुपकल्पयेत्याह्—

> तवाऽप्येतर्हि कौरव्य सप्ताहं जीविताविधः। उपकल्पय तत्सर्वं तावद्यत्साम्परायिकम्॥ १४॥

सवाऽपीति । यथा तस्य ज्ञातमासुरेवं तवाऽपीति । एति इदानीमिष । जीविताविधः सप्ताहम् । सप्तिनमात्रं जीवितस्याऽविधः । अतस्तावरपर्यन्तं सर्वमेव परलोकसाधनसुपकल्पय सम्पादय । सर्वे परित्यज्य मगवरकथां शृण्वित्यर्थः । केचनाऽग्रे वक्ष्यमाणमाहुः । तत्प्रमेयविरोधादुपेक्ष्यम् ॥ १४ ॥

एवं सपरिकरं प्रथमप्रश्नोत्तरमुक्तं सर्वात्मना किं कर्त्तव्यमित्यस्य (१) । "अन्ते नारायणस्मु-तिरि"ति च "गतवानभयं हरिमि"ति च वाक्यात्यां "सर्वमुपकल्पयं"त्वनेन चाऽन्त-कालकर्त्तव्यमुपदिष्टमेव । सर्वात्मना सर्वसमये तदेव कर्त्तव्यं यतः । तथापि राज्ञश्चेद्धदये तस्योत्तरं देयमित्याकाङ्का स्यातदाऽस्मामिरुच्यमानं श्रवणं न सम्यग्ह्दये मासेतेति विशेषेणाऽन्तकाठकर्तव्यं वदन् पूर्वोक्तस्य श्रवणस्य फठोपकार्युत्तराङ्गे मननिविध्यासने निरूपयिति—

अन्तकाले तु पुरुष आगते गतसाध्वसः । िन्यादसङ्गक्षेण स्पृहां देहेऽनु ये च तम् ॥ १५ ॥ गृहात्प्रविततो धीरः पुण्यतीर्थजलाष्ट्रतः । शुचौ विविक्त आसीनो विधिवत्कल्पितासने ॥ १६ ॥ अभ्यसेनमनसा शुद्धं विषृद्धह्माक्षरं परम् । मनो यच्छेजितश्वासो ब्रह्मवीजमनुस्मरन् ॥ १७ ॥

अन्तकाल इति । मननं नाम युक्तिभिरनुचिन्तनम् । तत्र भगवाश्चरीतव्य र्त्युक्तम् । तत्र को भगवानित्याकाङ्कार्यां सर्वोत्मेत्यादिपदैः सर्वपुरुपार्थरूपः सर्वफलसाधकः सर्वमेव भगवानिरयुक्तं भवति । तत्र कथं सर्वं भगवानित्याकाङ्कार्या "आत्मैवेदं सर्वम्" "ब्रह्मैवेदं सर्वम्" "अहं हरिः सर्विमिदं जनार्द्न" इति वाक्यानां प्रमाणानां विद्यमानत्वेऽपि लौकिकयुक्त्यपेक्षायां सर्वस्याऽपि जगतो भगवच्छरीरे सन्निवेश उच्यते । पुरुषथ भगवानित्यविवादम् । "पुरुषो ह वै नारायणोऽकामयते"ति श्रुतेः । "पुरुष एवेदश्सर्वमि"ति च । तत्र सर्वसाऽपि यावत् पुरुपश्चरीरे निवेशनं न कियते तावत् सर्वत्वं पुरुपस्य न मन्येत । अतः पुरुपश्चरीरे निवेशनं कथयति । किञ्च । पुरुषस्य शरीरे सर्वै वचनेन निवेशितमपि यद्यतुभवेन विसंवादि स्यात्तदापि न मन्येत । अतस्तद्भानरूपेण वदति । ध्यायमानस्य कदाचित्साक्षारकारो भवेचदा तस्य शरीरे सर्वं पश्यन्निःसन्दिग्धो मेबेदिति मननं निदिध्यासनाविष साक्षात्कारफठकं तत्वनिरू-पणार्थमुपदिशन् "पाक्षिकोऽपि दोषः परिहरणीय" इति न्यायेन को वेदाउन्तकाले स्मरणे कियमाणे व्यासङ्गान्तरमपि भवेतदा तदेव भवेदिति तदोषपरिद्वारार्थ चित्रवृत्तिनि-रोपरूपं योगं वदन् तदङ्गभूतथ्यानविषयत्वेन भगवत्स्वरूपमपि वदन्नन्तकारुकर्तव्यत्रश्रोत्तरम-प्याह । तुशब्दस्तवैतत्कर्तव्यमिति पक्षं व्यावर्त्तयति । पूर्वपक्षसङ्गतमेव किन्निदुच्यत इति वापक्षं व्या-वर्तयति । अन्तकालो मरणकालः । कालस्याऽन्तो वा वयोक्तपस्य । राजदन्तादिवल्यनिपातः । अन्त-कस वा काळः । समागत इति ज्ञाते प्रथमसाधनं गतसाध्वस इति तद्थे पूर्वोक्तं कर्तव्यम् । तदनु असङ्गराखेण वैराग्यराखेण देहे तमनु ये देहानुवर्तिनी गृहादयस्तेषु च स्पृहामभिलाषं ममैते भवन्तु तैरकृतीपकारी वेति छिन्दात् अन्तःकरणे तेपामपेक्षां त्यजेत् । इदं द्वितीयम् । ततो गृहात्प्रवजेत् । संन्यासं गृहीत्वा गच्छेत् । तृतीयम् । ततः श्रीतादिवाधायां धैर्य चतुर्थम् । एते यमा उक्ताः । नियममाह — पुण्यतीर्थजलाञ्चत इति । पुण्यं जलमुद्धतमपि भवतीति तीर्थपदम् । पुण्यपदेन काम्यतीर्थपरित्यागः । पुण्यरूपं तीर्थ गङ्गा वा । तीर्थपदेन घट्टो वा । "तीर्थे हि ते तां प्रावेदा-

परिणामिति स. २ परिणामिति स. ३ अमे पालत्वेन इरेडकत्वासद्तिरिक्तमित्वयमंशो मासि स.

१ मन्मत इति स. पुरंपस्य शरीरे इति इ. १ अन्तकाळस्पेति इ. १ एवं तत्कृतेत्वादि इ.

यित्रं"ति श्रुतेः । आहुतः सम्यक् स्नातः । आसनमाह । श्रुची पनित्रे । विविक्ते एकान्ते । विधिवत् चैलाजिनकुशोत्तरप्रकारेण कल्पिते आसने आसीनः। अभ्यसेदिति सम्बन्यः। प्राणायाममाह— अभ्यसेदिति । सबीजप्राणायामे शीवं वायुः स्थिरो भवति । पापेन च वायोश्वलनम् । अत-स्निवृद्धसाक्षरं अकारोकारमकौरेर्वृतं सङ्घटितं वर्णत्रयात्मकमेकं त्रसवाचकं निर्विधार्थं मङ्गठरूपच । परम् । परापश्यन्तीमध्यमावैखरीप्रकारेषु प्रथमम् । अवर्णात्मकं वा । तदभ्यसेत् । तेन वायुजयो भवति । ततः प्रत्याहारमाह - मनो यच्छेदिति । जितश्वाससीव मनोनियमनम् । श्वासजयश्र श्रक्षाक्षरेण । अतो श्रक्षवीजमतुरेमराजितश्वासो मनो यच्छेदिति सम्बन्धः ॥ १५ ॥ १६ ॥ १७ ॥

प्रत्याद्दारे मनसक्षेन्द्रियाणामन्योन्यहेतुहेतुमद्भावेन भेदं निरूपयति---नियच्छेद्विपयेभ्योऽक्षान्मनसा बुद्धिसारथिः। मनः कर्मभिराक्षितं शुभार्थे धारयेद्धिया ॥ १८ ॥

नियच्छेदिति । भैनसा इन्द्रियाणि विषयेभ्यो नियच्छेत् । विषयाणां दुष्टत्ववुद्धिर्भनसेन्द्रिय-नियमने सार्थिः सद्दायः । पूर्वं मनसः किया निवारिता प्राणायामेन । अधुना कमेभिराश्चिप्तं प्रत्या-हाररूपैः कर्मभिराक्षिप्तं आ समन्ताद्विषयेभ्यो दूरीभूतम् । विषयज्ञानाननुकूलमिति यावत् । तादशं मनः शुभरूपे अर्थे थिया सर्वावयवव्यापिकया बुद्ध्या मानसीं मूर्त्ति परिकल्प्य तत्र सर्वावयवस्थितं मनो धारणारूपं कुर्यात् । सर्वावयवे मनसः स्थापनं घारणा । एकावयवे मनोधारणं घ्यानमिति मेदः ॥ १८॥

घ्यानमाइ-

तत्रैकावयवं ध्यायेदब्युच्छिन्नेन चेतसा । मनो निर्विपयं युक्त्वा ततः किञ्चित्र संस्मरेत् ॥ १९ ॥

तन्त्रेकायययमिति । तत्र मनोगृहीतम्त्तीवेकमवयवं ध्यायेत् । अव्युच्छिन्नेन पूर्वध्यातावय-वसंख्यिम । अनेन खण्डशो ध्यानं निवारितम् । एकमप्यवयवमितरावयवैर्यथायोग्यं संख्रिष्टमेव ध्यायेत्। एवं ध्याने क्रियमाणे यदा मनो विषयवासनां त्यजित तदा इममिप विषयं त्याजियत्वा सर्वया निर्विपयं युक्तवा योगसहितं कृत्वा । सर्ववृत्तिनिरोधं कृत्वेत्यर्थः । ततः किमपि न संस्मरेत् । योगसाधितप्रयनेन चित्तं निरुद्ध तिष्टेत् ॥ १९ ॥

ततो यद्भवति तदाह-

पदं तत्परमं विष्णोर्मनो यत्र प्रसीदति । रजस्तमोभ्यामाक्षिप्तं विमूढं मन आत्मनः। यच्छेद्धारणया धीरो हन्ति या तत्कृतं मलम् ॥ २० ॥ पदमिति । एवं चित्तनिरोधे कियमाणे तिचत्तं खयमेव प्रसीदित ध्यानाकारेण परिणमित । तस

n अविसार्शभित प. १ प्रलाहारे मनसेलावि स. ३ व्रीकृतमिति प.

परिणामस्य य आधारस्तद्विष्णोः परमं पदम् । अन्यथा स्थलान्तरे निरुद्धं तदभिव्यक्ति सुर्योद्विपीदेद्वा । अतो यत्र निरुद्धं प्रसीदति तदाधारसामध्योदेव प्रसीदतीति प्रसोद्धांशारी नगवत्पद्मेव । चित्तप्रसादे यस्प्रकाशते तजीवात्मस्वरूपं पुरुषोत्तमस्य स्थानम् । "तस्याः शिम्बाया मध्ये परमात्मा व्यव-स्थित"इति श्रतेविद्विशिखाखेनाऽप्यच्यमाना जीवकठैव । अथवा। अक्षरस्य भगवत्यदत्वात्तरंशोजीबो-ऽपि भगवत्पदम् । एवं यावत्कालं प्रसन्नं मनस्तिष्ठति तावतर्थव स्थातन्यम् । "रजः सन्त्वं तमे-क्षेत्रे "ति न्यायेन कारणीयतं रजस्तमो वा कालप्रेरितं सत मनो विश्विपति विमुदं वा करोति । तदा योगवलनाऽन्येपामपि मनांसि भगवत्पदे भासन्ते । सर्वेपां जीवानां तत्रैकीभावात् । तत्राऽन्यमनोविक्षेपे न किञ्चित्कुर्यात् । यदा त्वात्मनो मनः कर्मणि क्षिपेद्रजो मूढं वा कुर्यात्तमस्तदा सद्दोपपरिहारार्यं पुनर्धारणया मनो यच्छेत् । तत्र नियमनसमये वासनया रजो विषयानुपन्धापयति । तमश्र निद्रा-दिकम् । तत्रोभयत्राऽपि धीरो भवेत् । तादशी च धारणा कर्त्तव्या यया रजोदोपस्तनोदोषश्च दरी-कियते । चण्डिकाशिवादिधारणाच्यावृत्त्यर्थमुक्तम् —हन्ति या तत्कृतं मलिनित ॥ २०॥

किंच । तादशी धारणा कर्तव्या यया धारणया योगः सिद्धोत् । सन्ति च बहुवी योगाश्चित्त-निरोधकाः कर्माद्यः । तत्रापि भक्तिलक्षणो योगो यया सम्पद्यते तां धारणां कुर्यादित्याह-

> यत्र सन्धार्यमाणायां योगिनो भक्तिलक्षणः। आशु सम्पयते योग आश्रयं भद्रमीक्षतः ॥ २१ ॥

यञ्जेति । यत्र विषये सर्वावयवसंस्थितायां चित्तवृत्त्यां सत्याम् । योगिनश्चित्तिरोधकस्य । मिक्ररेव रुक्षणं यस्य गोसःस्वादिवत्कदाऽि भक्तिनं व्यभिचरति, भक्तयैव च तत्त्रसिद्धिन्तादशो योगः सम्पद्धते । ननु योगस्य करमाद्रक्तिरुक्षणत्वम् ? तत्राऽऽह्—आश्रयं भद्रमीक्षतः इति । भद्रं मनोहरम् । आश्रयं धारणायाः । भगवद्रपमिति यावत् । तदीक्षतस्तद्भायतः । भगवद्भाने भक्तिरुक्षणो योगः सम्पद्यत इत्यर्थः ॥ २१ ॥

तत्र राजा विशेषं पृच्छति-

#### राजोवाच-

यथा सन्धार्य्यते ब्रह्मन् धारणा यत्र सम्मता। यादशी वा हरेदाशु पुरुषस्य मनोमलम् ॥ २२ ॥

यथेति । इयं धारणा कथं सन्धार्या । किं मानसीं मूर्ति कृत्वा तत्र मनः खापनीयम् । बाही-खिच्छतां भगवन्मृत्तिं स्मृत्वा । किञ्च । यत्र सम्मता यस्यां मूर्त्ती सम्मता । अनन्तमृतिंत्वाद्भगवतो यसामेव मृत्तीं सर्वेपामेव योगिनां सम्मतिरस्ति । किन्न । यादश्री वा । यादश्रकारा । रूपप्रा-धान्येन धर्मप्राधान्येन वा । स्थला सक्ष्मा वा । निराकारा साकारा वा । शान्ता वा साग्रहा वा । तत्र यादशी पुरुपस्य मनोमलं हन्ति तत्कथयेत्यर्थादुक्तं भवति । गुरोः सन्नियाने नियोगोञ्जुचित इत्यभित्रायवोधकवाक्यशेपमुक्त्वा नियोगांशं नोक्तवान् ॥ २२ ॥

१ तमखेति न्यायेनेति क.

२ स्कं. १ ज. २५ छी. ]

#### श्रीशुक उवाच-

# जितासनो जितश्वासो जितसङ्गो जितेन्द्रियः । स्थुले भगवतो रूपे मनः सन्धारयेद्धिया ॥ २३ ॥

जितासन इति । यादशीत्यस्योत्तरम् । आसनादिजयसहितासा मनोमठं हन्ति । जितसङ्गः। जितो विषयसङ्गो येन । अनेन मनोनियमनमुक्तम् । यत्र सम्मतेत्यस्योत्तरमाह—स्थूठ इति । थिया निश्चयात्मिकया बुद्धा ॥ २३ ॥

नतु भगवतः क्यं स्थूठं रूपम् । व्यापकन्तु फलरूपं न घारणामदैति । अन्यानि मल्यादिरूपा-ण्यनिर्द्धारितपरिमाणानि । अतः स्थूलं किमित्याकाङ्कायामाद्द--

# विशेषस्तस्य देहोऽयं स्थविष्टश्च स्थवीयसाम् । यत्रेदं दृश्यते विश्वं भृतं भव्यं भवच सत् ॥ २४ ॥

विशेषस्तस्य देहोऽयमिति । विशेषः प्रथिवी । सर्वे विशेषास्तद्वपा इति । "अतो विशेष" इति वाक्यात् । विशिष्टः शिष्टो यत्रेति वा । वेः कालस्य शेषो वा । अत्रत्यानां स्वेच्छया कालग्रासात् । अत एव भगवतो देहो विशेषः । कालस्य भगववेष्टात्वात्तदाधारो देहो भवत्येव । देहात्मनोः संयोगः सम्बन्ध इति साङ्ख्याः । तदेकदेशिनो योगिनश्राऽध्यास इति । आवेश इत्यपरे । अवययोगोलकवत् । अहहारेणाऽहमिति स्वीकार इत्यपरे । ते चरवारोऽपि पक्षा भगवतो देहस्य च सम्बन्धप्रतिपादका न भवन्ति । किन्त खखामिसम्बन्ध इति पष्ट्या सम्बोधयति—तस्येति । "दिह उपचय" इति धातोरच्यत्येये कृते देह इति भवति । भगवतोऽयमुपचय इत्यर्थः । स्वरूपिथतेनैव यद्यपि सर्व कर्तु श्चक्यते तथापि सर्वेषां पोपार्थं खरूपादप्यधिकसुखदानार्थमुपचितः सन् पुष्टः सन् सर्वं करोतीति तदेव रूपं भगवतो धारणाविषयो भवतीति सर्वेषां सम्मतिः । अयमित्यपरोक्षविषयः । यद्यप्येकदेश एव तथा तथापि तेनेतरातुमानं सुकरमिति इतरावयवज्ञानसङ्कृता प्रत्यक्षसामध्येव विशिष्टज्ञानं जनयती-त्ययमित्युक्तम् । स्यविष्ठश्च स्यवीयसामिति । प्रयनात्यथिवी स्थविष्ठा स्थूला वा । अत्र शासे विरठावयवाः सुक्ष्माः । संद्दतावयवाः स्थृताः । अत एवाऽऽकाशादयः सुक्ष्मास्तथा व्यवहारागोचराः । पृथिवी तु सर्वन्यवहारगोचरा स्थूला। संहतैरुपचितैरवयवैर्गुप्तोऽवयवी प्रकटीकियते। तथा देहेनाऽपि मगवान्त्रकटीकियत इति ध्यानविषयतायां भगवानपि प्रकटो भवतीति तस्य स्थ्ठत्वनिरूपणम् । बुद्धौ प्रविष्टो वा बुद्धिमपि विशदयतीति पश्चात्स्थृला बुद्धिः स्क्मान्विषयात्र ग्रहीप्यति । तेन मनसो रज-स्तमःकृतो दोषो निवर्तितो भवति । चकारात्सुन्दरश्च । सर्वत्रिशेपसमवायात् । तेन तत्र बुद्धिः स्थिरा मवति । स्थवीयसामाकाशादीनां मध्ये । उपचितावयवत्वादिति । अत एव "आकाशशादीतं ब्रह्में "ति "वायुरात्में "ति "ज्योतियां ज्योतिरि"ति "तोयात्मने नम" इति वाक्यैः सर्वाण्येव मृतानि भगवच्छरीरत्वेनोक्तानि । तथाप्यस्मादेव विशेषादस्य धारणाविषयत्वम् । किय । सर्वाणि रूपाण्यत्र सम्भवन्ति । इदं त नाजन्यत्र सम्भवतीत्यस्य ध्यानास्पदत्वम् । तदाह-पन्नेति । सर्वमेव विश्वमत्र व्यञ्यते समुद्राः स्यौ वायुरवकाश्रश्च । अन्येषामि स्क्ष्माणामेतद्वान्तरम्तानाम-हक्कारादीनाश्च स्वयमेवाऽत्र निवेशं वक्ष्यति—"पातालिम"लादिना । कित्र । कालोऽप्यत्र निविश्वेत कार्यद्वारेति तदाह—भूतं भव्यं भवखेति । अनुद्यास्तमयरूपस्य कालस्य मृतलादिसाषकलम् । केनचित्रिमित्तेनाऽतीतत्वादिधर्मसम्बन्धात् । तत्रोत्पत्तिस्थितिविनाशलक्षणगुणत्रयप्रेरणात्तयात्वम् । अतः स्वकार्यसहितः कालो भगववेष्टारूपोऽत्र स्पष्टतया प्रकाशत इति सर्वमेव भगवत्कार्यमत्र स्पष्ट-तया ज्ञातं भवति । भूतं जातम् । भव्यम् भाव्यम् । भवत् वर्त्तमानरूपम् । चक्षारात्कालत्रयसम्ब-न्थरहितमिष प्राणजीवादिस्वरूपमत्र दश्यत इत्यर्थः । यदिति प्रसिद्धम् । नाऽत्र तिरोहितिमिव किश्वत् । अतो विशेषतः प्रमाणं न वक्तव्यमिति भावः ॥ २४ ॥

नतु जडस्य कथं ध्येयत्वम् । ध्यातस्य फलदानावश्यम्भावात् । कियान्तरवद्धशानस्य नाऽरष्टद्वारा फलजनकत्वम् । ध्येयसाक्षात्कारस्यैव रष्टत्वात् । भगवत्सम्बन्धाद्ध्येयत्वेऽपि "गौणमुख्ययोर्मुख्ये कार्यसम्बन्धय्य" इति न्यायेन भगवानेव कथं न ध्यानविषयीक्रियते । तत्राऽऽह—

### आण्डकोशे शरीरेऽस्मिन्सप्तावरणसंयुते । वैराजः पुरुषो योऽसो भगवान्धारणाश्रयः ॥ २५ ॥

आण्डकोदा इति । नेदं ध्यानविषयत्वेन निरूपितं किन्तु तदाश्रयत्वेन । अनेन "चा सन्धार्यत्र' इलापि निरूपितं भवति । भगवान् साक्षाद्विपयत्वेन आण्डकोशस्तु तदाधारत्वेन । यद्यपि खात्मन एव जीवस्थाऽऽधारत्वं युक्तं तदप्यग्रिमाध्याये मतान्तरत्वेन वक्ष्यते । तथापि बहिः स्थितो मगवानन्तः प्रवेशनीय इति स्रेहाधिकयसिद्ध्यर्थमात्मनो महत्त्वसिद्ध्यर्थं च प्रयत्रसापः याय च स्वात्मनि सिद्धभगवद्वपापेक्षया सिद्धसाधनत्वद्रीपाभावातस्मरणमात्रविषयत्वाच ध्यानसिद्ध्यर्थं ब्रह्माण्डाधार एव भगवान्विपयत्वेन निरूप्यते । अण्डसम्बन्धी आण्डः । स एव कोशो मुकलितकमलरूपः । स एव शरीरम् । "भृतैर्घदा पञ्चभिरात्मामृष्टैरि"ति वाक्यात्स्वार्थं मगवाञ्छरीरमिदं कृतवान् । अ-तोऽत्र कृतं तस्य भोगाय भवति । भोगायतनत्वाच्छरीरस्य । अत आत्मापेक्षयाऽप्ययमेवाऽऽचारत्वेन ध्येय इति भावः । कोशरूपत्वादस्येतरेदेहवन्सच्छिद्रता निवारिता । तत्रैव मकल्दपानम् । अस्य शरीरस सुरक्षितत्वं कथयनभगवद्वातिरिक्तस्येव सर्वस्य तत्वसमृहस्याऽत्र निवेशमाइ—सप्ताचरण-संयुत इति। सप्त यान्यावरणानि तैः संयुक्ते । संयुक्तपदान्मध्ये शून्यं स्थानं निवारितम् । जलादि-प्रकृत्यन्तानि सप्ताऽऽवरणरूपाणि । तत्र यो वैराजः पुरुषो द्वितीयपुरुषरूपो यः सर्वत्र शास्त्रे प्रसिद्धः थसावित्यनुभवसिद्धथ स एव वैराजो विराद्दशरीरे प्रविष्टः । न तु जीवविशेषः कथित् । तदाह-भगवानिति । यो वैराजः पुरुष उक्तः स एव भगवान् योगिप्रत्यक्षसिद्धः । अत एव प्रजुरतराभ्या-सादसाविति प्रत्यक्षतया निर्देशः। स त धारणाया आश्रयः। तस्याऽऽश्रयः कोशः। यथा अयोगोल-कस्थो वन्हिः । यथा वा कमलस्थितो भ्रमरः । यथा वा प्रासादस्थितो राजा । आश्रवपदेन धारणायाः फलं स्वग्ररणमागतायाः सर्वथा दास्यतीति स्चितम् ॥ २५ ॥

१ निविशति इति क. २ उत्तरवेहवदिति ल.

इदानीं सर्वेषामेव सूक्ष्माणां साधाराम्यां तत्र निवेशनं वक्तुं भारत्वाभावायाऽऽधाराणामययवलं निरूपयति पातास्त्रिमत्यादिभिः-

पातालमेतस्य हि पादमूलं पठनित पार्षिणप्रपदे रसातलम्। महातलं विश्वसृजोऽथ गुल्फो तलातलं वे पुरुपस्य जङ्घे ॥ २६ ॥ द्दे जानुनी सुतलं विश्वमूत्तंहरुद्धयं वितलञ्चाऽतलञ्च। महीतलं तज्जघनं महीपतेर्नभस्तलं नाभिसरो ग्रणन्ति ॥ २७ ॥ उरःस्थलं ज्योतिरनीकमस्य ग्रीवा महर्वदनं वे जनोऽस्य । तपो रराटी विदुरादिपुंसः सत्यं तु शीर्पाणि सहस्रशीर्षणः ॥ २८॥

चतुर्देश ठोकाश्चतुर्दशमेदेनाऽवयवविन्यासत्वमापन्ना ध्यानविषयत्वमापद्यन्ते । न तु भगवदवयवा लोकत्वमापन्नाः । तथा सत्युत्तमस्य हीनभावादध्ययत्वमेव स्यात् । तदाह । पातालं सर्वाधोलोकः। पादमृतं पादारक्तस्थानम् । तथा सति वासुकिप्रमृतीनां रेखात्वमुपपद्यते । अत्र प्रमाणमाह--पठ-न्तीति । वेदवदनादिसिद्धेयं प्रसिद्धिः । एतस्य शरीरस्य । भगवत्पक्षे साकारम्रह्मणस्तत्र व्याप्तत्वात-द्भावमापन्नमिति । पार्षणश्चरणपश्चाद्भागः । प्रपदं पादाग्रम् । प्रत्याद्दारेण तन्मध्यभागश्च । रसातठं तदुपरितनो ठोकः । गुल्फौ पादयन्थिरूपौ । महातलं रसातलादुपरितनो लोकः । एवमग्रेऽपि पूर्वनि-रूपितस्योपरितनो ठोकः पशान्निरूप्य इति । महातठस्य महत्यदप्रयोगे हेतुमाह—विश्वामुज इति । तत आरम्य स्प्टेराधिक्यात् । तस्य भिन्नखण्डत्वनिरूपणायाऽथशन्दः । एतावता प्रवात्मकः पुरुष इति निरूपितो भवति । तत्र लोकद्वयमेकः खण्डः । अयं भिन्नप्रकारेण । गुल्फी । त्रयाणामि गुणानां पम भेदा अप्युक्ता भवन्ति । केवलं तमः, रजस्तमः, रजः, रजःसत्त्वम्, सत्त्वमिति । तत्र केवलं तमो निरूपितम् । महातलादिसुतलपर्यन्तं द्वितीयः खण्डः । तत्र जहे तलातलम् । पुरुपस्येति लोमशत्वम् । जहे जहाद्वयम् । उभयावयवत्वान्नामि पदद्वयप्रयोगः । आधारस्वेन वा । सुतलं द्वे जानुनी । जानुनीपदेनैव जानुद्वये प्राप्ते पुनर्द्विपदं तस्य लोकस्य द्विरूपताञ्चापनार्थम् । अत एवाऽप्रे सुनुलं शुद्धमिति वक्ष्यति । साधारणस्थानं स्वस्थितिस्थानच । यत्र यलिस्तिष्ठति तच्छुद्धम् । अत एव तस्य प्रदर्शितं विश्वरूपमनुस्मारयति—विश्वमृर्त्तेरिति । वितलमतलय ऊरुद्वयम् । एकमतलम् । एकं वितलम् । केचनाऽग्रपश्चाद्भावभेदेन द्वयमि द्वयमाहुः । तल्लांकिकपुरुपन्यायेन तथा सम्भवेऽपि पश्चमे ततोऽधस्तादित्यभावाचिन्त्यम् । अत्र चकारद्वयस्य विद्यमानत्वात्तथात्वं वा।तत्राऽप्यवान्तरभेदो वा । महादेवकीडास्थानं मयपुत्रस्थानञ्च स्वर्गापररूपम् । महीतलं प्रथिवी । तस्य भगवतो जघनम् । उत्यितपुरुषस्थैवं व्यवस्था । ऊर्ध्वगोलस्य च । ध्येयस्तु स एव । महीपतेरिति राजरूपेणाऽत्र म-गवित्यितिरुक्ता । नगस्तठमन्तरिक्षम् । नाभिसर इत्यन्तरिक्षे जठस्थितिरुक्ता । प्रत्यक्षविरोधेऽपि वेद-प्रमाणसिद्धमिलाइ—गृणन्तीति। "सिलिलं वा इदमन्तरासीयदतरन्तत्तारकाणां तार-कास्विमि"ति श्रुतेः । अत्र भगवन्यूर्त्तेरभावाद्यद्रालयत्वाच नाभिकमलोद्भवसम्भवाच सरस्त्वेनैव निरू-पणम् । उरः वश्चस्थलम् । ज्योतिरनीकमादित्यादिधुवान्तं ज्योतिश्वकम् । तदस्य । तत्र नाऽन्यितः ष्ठतीत्युक्तं मवति । शिशुमारस्य भगवत्त्वात् । इदये च जीवस्थानं भवति । अतो ज्योतिरनीके शिशुमारे भगवान् ध्येयः । ग्रीवा महर्लोकः । वदनं जनलोकश्चित्रकादिभूपर्यन्तम् । अयमपि केवछं भगवतः । नित्यसुखस्थानत्वात् । तद्ये वक्ष्यामः । तपोलोको रराटी ललाटं शून्यस्थानम् । स्नीपद्रप्रयोगः शृङ्गाराधारत्वस्थापनार्थः । आदिपुंस इति । तपसा तत्याप्यत इति । सत्यं तु श्रीपीणि । श्रिरसां षहुत्वे हेतु:-सहस्रक्षक्षीरणे इति । "सहस्रक्षि"ते तस्य श्रीतत्वज्ञापनाय । तत्र महादीनां बहुनां लोकभेदात्सर्वेषां मूर्थन्यतासिद्ध्ये मूर्द्धानं यन्तीति शीर्ष्णां बहुवचनम् ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥

श्रीमद्वलमाचार्थचरणविरचिता ।

२ स्कं. १ ज. ३७ छो. ]

एवं लोकानां सन्निवेशसुक्त्वा तत्रत्यानां जीवानां सन्निवेशमाह इन्द्राद्य इत्यादिना-इन्द्रादयो वाहव आहुरुस्नाः कर्णौ दिशः श्रोत्रममुष्य शब्दः। नासत्यदस्त्रो परमस्य नासे घाणश्च गन्धो मुखमग्निरिद्धः ॥ २९ ॥ योरक्षिणी चक्षुरभृत्पतङ्गः पक्ष्माणि विष्णोरहनी उभे च। तद्भविजृम्भः परमेष्टिधिष्यमापोऽस्य ताल् रस एव जिह्वा ॥ ३० ॥ छन्दांस्यनन्तस्य यशो गृणन्ति दंष्ट्रा यमः स्नेहकला द्विजानि । हासो जनोन्मादकरी च माया दुरन्तसर्गो यदपाङ्गमोक्षः॥ ३१॥ बीडोत्तरोष्टोऽधर एव लोभो धर्मः स्तनोऽधर्मपथश्च पृष्टः। कस्तस्य मेण्ढ्रं वृपणौ च मित्रौ कुक्षिः समुद्रा गिरयोऽस्थिसङ्घाः॥३२॥ नद्योऽस्य नाडयोऽथ तनृरुहाणि महीरुहा विश्वतनोर्नृपेन्द्र । अनन्तवीर्यश्वसितं मातरिश्वा गतिर्वयः कर्म गुणप्रवाहः॥ ३३॥ ईशस्य केशान्त्रिदुरम्बुवाहान्त्रासस्तु सन्ध्ये कुरुवर्य भूम्नः। अव्यक्तमाहुर्हृद्यं मनश्च स चन्द्रमाः सर्वविकारकोषः ॥ ३४ ॥ विज्ञानशक्तिं महिमामनन्ति सर्वात्मनोऽन्तःकरणं गिरित्रम् । अश्वाश्वतर्युष्ट्रगजा नखानि सर्वे मृगाः पशवः श्रोणिदेशे ॥ ३५॥ वयांसि तङ्गाकरणं विचित्रं मनुर्मनीषा मनुजो निवासः । गन्धर्वविद्याधरचारणाप्सरः स्वरः स्मृतीरसुरानीकवर्यः ॥ ३६॥ ब्रह्माननं क्षत्रभुजो महात्मा विडूरुरङ्किः श्रितकृष्णवर्णः । नानाभिधाभीज्यगणोपपन्नो द्रव्यात्मकः कर्म वितानयोगः॥ ३७॥

यद्यपि येषां यत्स्थानं ते तत्र निविष्टा इत्यर्यादुक्तं मवति तथाप्यनियतस्थानजीवानां स्थानं निरूप्यते । यतो देवाः सर्वेषु लोकेषु परिभ्रमन्ति । अथवा । मगवदिन्द्रियाणामाधारत्वं न भविष्यतीति तन्निरूपणार्थं प्रयङ्किरूपणम् । आधिदैविकास्ते देवाः । अन्येऽपि तत्रकरणे निरूपिता-साद्रपा एव । इन्द्रादयो देवा उसाः कर्मफलदातारः । मारवद्दनसमर्था उस्रा उच्यन्ते । उत् ऊर्घ

. 16

19

सरन्तीति । "उद्याचेतं घुरुषांहावि" सन्न तथा निरूपणात् । मगवद्वाहवश्च फलदातारः । मग-वतः कणौं ब्रह्माण्डे दिशः । यस्तु शब्दः स भगवतः श्रोत्रमिन्द्रियम् । नासत्यदस्रौ अश्विनौ । नासे परमस्य । नासिकाद्वयं परमस्य यज्ञस्य । यज्ञ एव तत्कृतोपकारात् । अस्मदिन्द्रियाद्यधिष्ठातारो भगवदिन्द्रियगोलकानि । विषयस्तिन्द्रियम् । गन्धोऽस्य घाणम् । इद्धो ज्वलन्निप्रिः । अतो भगवन्मुखे यद्देयं तज्ज्वलद्ग्री देयम् । धीः खर्गलोकः शिशुमारस्थानमृतः । अक्षिणी गोलके । चश्चरिन्द्रियं पतङ्गः सूर्यः । पतद्रच्छतीति । चश्चरिष भगवदीयं खस्मिन्पतचलिवलेतद्र्थम् । पक्ष्माणि चत्वारि नेत्रोन्मीठननिमीठनकर्दणि । विष्णोरिति । काठरूपस्य यज्ञस्यरूपस्य वा । अहनी राज्यहनी । उमे चेति देवमनुष्यभेदेन । चकारात्पितृबद्यणोरपि । परमेष्ठिभिष्ण्यं ब्रह्मस्थानं सत्यठोकस्थितं तस्य भगवतो भ्विज्माः । यं प्रति भुवोर्विज्माणं सन्तीषेण प्रसारणं करोति तं श्रद्धासने उपवेशयति । आपो जठानि वरुणपत्नीरूपाणि । अस्य तालुगोलकरूपा जिहा । जिहा इन्द्रियम् । एवकारेण रसवद्रव्यं निवारितम् । छन्दांसि गायञ्यादीनि । परःसहस्रं छन्दांसि । तत्र सप्त मुख्यानि । यशः कीर्तिः । गृणन्तीति पूर्ववत्यमाणकथनम् । भगवदंष्ट्रा यमः । स्नेद्दकला मोहा-दयो द्विजानि दन्ताः । हासः हास्यं प्राणिनामुन्मादकर्शं मायैव । चकारादनुन्मादकरी भक्तिरूपा च । माया पूर्वमुक्ता । दुरन्तसर्गः नित्यप्रवाहरूपा सृष्टिः । अपाङ्गमोक्षः कटाक्षमोक्षः । बीडा छजा । त्राह्मणानामुपरि भवति । अधरः अधरोष्टः । अधस्तनानामेव लोगो भवति । एवकारेणोपरितनानां लोभाभावः सूचितः । धर्मो बद्यासुतो नरनारायणपिता । चतुष्पाद्धर्मो वा । एकस्तनो दक्षिणः । वामस्त्वधर्मः । अधर्ममार्गव्य भगवतः प्रष्ठभागः । कः प्रजापितः । मेण्द्रं (?) अर्थः (?) इन्द्रियमिति यावत् । मित्री मित्रावरुणौ । मित्रद्वयं वा । कुक्षिरुदरम् । सर्वेऽपि समुद्रा भगवत्कुक्षिः । गिरयः पर्वताः । अस्थिसमृद्दा बङ्कयः । नद्यो गङ्गाधाः । अस्य भगवतो नाड्यः । तनुरुद्दाणि ठोमानि । अथेत्यचेतनप्रायसृष्टिसन्निवेशार्थम् । राजसानां वा लोकास्तामसाः । देवादय एतदन्ताः सास्विकाः । महीरुद्दा वृक्षाः । पड्डिया अपि भगवतो लोगानि । विश्वतनोरिति । विश्वं तनी यस । अनेन तेपां विश्वरूपत्वं निरूपितम् । अन्नाच्छादनरूपत्वात् । चपेन्द्रेति सम्बोधनं महाराजस्य राज्ये एकस्मिन्नपि वृक्षे न्छिन्ने लोगच्छेदनवरहेशो भवतीत्यनुभवस्य संवादार्थम् । अनन्तवीर्यस्य भगवतः श्वसितं नासापुटस्थवायुः । मातरिश्वा अयं वायुः । भगवतो गतिर्वयः कालः । कर्म भगवतो गुणप्रवाहः सत्त्वरजस्तमसां देवतिर्यञ्ज्मनुष्यादिसृष्टिरूपः । ईशस्य ईश्वररूपस्य । अम्बुवाहा मेघाः । त्रिदृरिति पूर्ववत्प्रमाणम् । वासः पीताम्बरम् । सन्ध्ये सन्ध्याद्वयम् । तुशब्देन मायापक्षव्यावृत्तिः । भूम्न इति । कालस्य । कुरुवर्येति सम्बोधनं भगवतो महत्त्वज्ञापनार्थम् । अन्यक्तं प्रकृतिर्भगवतो हृदयम् । आहुरिति पूर्ववत् । स चन्द्रमा आधिदैविकरूपः सर्वविकाराणां कोपरूपं भगवन्मनः । तद्विकासे सर्वे विकारा उत्पद्यन्त इति । विज्ञानशक्ति ज्ञानशक्तिम् । मर्हि महत्तत्त्वम् । अन्तःकरणमहङ्कारम् । गिरित्रं महादेवम् । सर्वात्मन इत्यहङ्कारस्य सर्वत्र स्थितिरुक्ता । अश्वाद्यश्रत्वारोऽनयवचतुष्टयन-खानि । तत्राऽऽधौ इस्तयोः । वामहस्तनखानां स्त्रीपूषयोग इत्यश्वतरी । सर्वे सृगाः पशवश्व भग-वतोऽवयवत्वाभावेऽपि श्रोणिदेशे श्रोणिस्थाने भवन्ति । अथवा । मृगाः पश्चवश्च श्रोणिस्थानद्वयम् । षयांसि पक्षिणस्तस्य भगवतो व्याकरणम् । "मयूराश्चित्रिता येने"ति वाक्यात् । मतुः स्वाय-म्भुवादिः । मनीपा इच्छा । मनुजो मनुष्यः । निवासो गृहम् । गन्धर्वादयोऽप्सरोन्ता एकवद्भावं

प्राप्ताः । स्वरो मगवत्कर्तुको रागविशेषः । असुरानीकवर्यः प्रहादः स्मृतिः स्मृतयः । पाठान्तरे अप्सरोन्ताः प्रहादश्य खरस्मृती । आद्यः खरः । द्वितीयः स्मृतिः । बीर्घ इति पाठे पूर्वोक्ता एव खरस्पृतयः । असुरानीकं वीर्य यस्य । समास एव उद्देश्यविषेयभावः । ब्रह्ममावः कश्चिद्धर्मः । यस्मिन् विद्यमाने त्राह्मणशब्दवाच्यो भवति पुरुषः । त्राह्मण्यापरनाम । त्राह्मण्यं न जातिः । व्यक्ति-सद्भावेऽपि तस्याऽपगमात् । "ब्राह्मण्यादेव हीयत" इति वाक्यानुरोधात् । वृत्यन्तरकत्यनायां प्रमाणाभावात् । नियतव्यक्षकाभावाच । बाह्यण्यां बाह्यणाजातत्वं चतुर्मुखे तत्पुत्रेषु मानसेष च अव्यापकम् । ऋषमपुत्रेध्वेकाशीतिर्जाद्यणा वम् बुरिति वाक्याच । तस्माच्छास्रे बहवाक्य-विरोधाद्राह्मण्यं काचिद्देवता । सा यस्मिन्नेव देहेऽभिव्यक्ता मवति ते त्राह्मणा इत्युच्यन्ते । अत एव शापादिना शुद्रत्वं चण्डाठत्वमनुग्रहेण बद्यत्वमिति । सा चोपनयनेन देहे समायाति । तदा यहनि वाक्यानि सङ्गच्छन्ते । एवं क्षत्रम् । अत एव परशुरामे उभयनिवेशः । ब्रह्म आननं यस्य । क्षत्रं भुजो यस्य । पूर्वमिद्धोऽप्रिर्मुखत्वेनोक्तो वाक्प्रकाशार्यम् । अतो वागिन्द्रियदेवताऽप्रिः । इन्द्रादयश्च भोक्तारो बाहवः पूर्वमुक्ताः । अत्र त रसाधिष्टात्री देवता वरुणः । रसभोक्त ब्राह्मण्यम् । तया रक्षाकर्ने क्षत्रमिति । विद ऊरू यस्य । वितठातँठरूपस्याऽप्युरुणो (?) वैदयलम् । स्थितिसाधकत्वेन पूर्वविद्वाः । वृत्तेश्चतुर्विधत्वाद्वह्वचनम् । विश्व ऊरू यस्येति । एवनङ्किः श्रितकृष्ण-वर्णः । श्रितः कृष्णवर्णो यम् । कृष्णवर्णः श्रुद्रत्वम् । वेदरहिता विद्या च । कर्न दिविधम् । स्वामा-विकं वैशेपिकम । खार्थ परार्थमिति यावत् । तत्र परार्थ पूर्वमुक्तं कर्म गुणप्रवाह इति । अत्र त खार्यं कर्म । वितानयोगो यज्ञविस्तारः । वितानाः सप्ततन्त्वितानाः । तेषां योगो यत्र सत्रा (?) हीनेष स भगवत्कर्म । तस्य द्व्यङ्गतामाद्द । नानाभिधाः नानानामान इज्यगणा देवगणाः पूज्यगणास्तत्राऽप्य-भितः प्रधानगुणभावेन तेनोपपन्नः । द्रव्यात्मकश्च बीहियवादिसाध्यपुरोडाशादिः । देवतोऐशेन द्रध्यत्यागो यागः । तत्र देवता द्रव्यञ्चाऽङ्गम् ॥ २९ ॥ ३० ॥ ३१ ॥ ३२ ॥ ३३ ॥ ३४ ॥ ३५ ॥ ३६ ॥ ३७॥

एवं सर्वपदार्थानां भगवत्स्वरूपत्वायोद्देशप्रकारेण भगवच्छरीरे समावेशनमुक्त्वोपसंहरति-

इयानसावीश्वरविघहस्य यः सन्निवेशः कथितो मया ते । सन्धार्यतेऽस्मिन्वपुषि स्थविष्ठे मनः स्वबुद्ध्या न यतोऽस्ति किश्चित्॥३८॥

इयानसाविति । ईश्वरिनग्रहस्य निराइदेहस्य सिन्नवेशः अनयनविन्यासप्रकारः इयानेता-वानेव । नाऽधिको निन्यासोऽस्तीत्यर्थः । असौ अयमेन निन्यासो न त्वेन्योऽपि निन्यासोऽस्ति । अथवा । असौ प्रृष्ठेतरूपो निन्यास इयानेतानान् । आनन्दमयस्य त्वन्यः । स उत्तरत्र वक्ष्यते । अत्र पदार्थानां निनिवेशस्योदेशप्रकरणत्वान्नाऽस्माभिर्विवरणमुक्तम् । अग्रे निमर्शे वक्तव्यत्वात् । एवं निवेशकथनस्य प्रयोजनमाह—सन्धार्यत इति । अस्मिन्नेव वपुषि सर्वेयोगिभिर्मनः सन्धार्यते । योगाङ्गधारणानिषयोऽयमेन क्रियते । स्थितष्ठ इति पूर्ववत् । वं मुखं पुष्णातीति वपुर्देहापरपर्यायः ।

१ एकाशीति बदाणिति स. २ व वोपनयनेनेति म. १ वितलातल्हरस्याप्रिष करणोर्वेस्यत्वमिति करोः द्विः वैस्यालमिति वा क. ऊरणोर्वेस्यत्वमित्येव म. वितलातल्हर्पस्याप्रिप करोर्वेस्यत्वमिति क. भ स्थितिसायकत्वेप्रपिति म. ५ पूर्ववद्विष इति क. ५ प्रवत्वद्विष इति क. ५ अपनत्कर्मा इति क. ९ प्ररोहासाद्य इति ख. १० अपिनांखि क. १९ प्राष्ट्रतस्य इति ख. १२ निवेसनक्यनस्पेति क. स.

२ स्कं. २ ज. १ छो. ]

तुल्यार्थत्वादस्याऽप्य्यस्तत्रैवोक्तः । स्वबुद्धा आत्मबुद्धा वात्मरूपत्वेन । अन्यथा सर्वप्रवेशो न स्यात् । परमभक्तिराकाङ्काभावश्च न भवेत् । फठ्य । भोगोऽतिकमश्च न भवेत् । एतस्मिन् धारणा-विषये जाते कुत्र धारणा कर्त्तव्या कुत्र नेत्यादिसन्देद्दा गच्छेयुः । यतो—न यतोऽस्ति किञ्चित् । यस्माद्रपादन्यद्वित्तं किमपि नास्ति ॥ ३८ ॥

साधारणानां पश्चप्रश्नेषु कर्त्तव्यमध्य एव श्रोतव्यस्मर्त्तव्ययोरनुप्रवेशान्नामानुकीतंनेनैव जपस्योक-स्वात्कर्त्तव्यमध्य एव कर्त्तव्यस्य प्रवेशाद्वैकल्पिकपक्षत्वाचाऽन्येयां भजनीयप्रश्नोऽवशिष्यते । तमाह—

स सर्वधीवृत्त्यनुभृतसर्व आत्मा यथा स्वप्नजनेक्षितेकः । तं सत्यमानन्दनिधिं भजेत नाऽन्यत्र सजेद्यत आत्मपातः ॥ ३९ ॥

स सर्वधीवृत्त्यनुभृतसर्व इति । योऽत्र धारणाविषयत्वेनोक्तः सर्वात्मपदेन च श्रोतव्य-विषयतावच्छेदकवाचकेन निरूपितो यस्य विवरणार्थमयं सन्निवेशो निरूपितः स एव अवणादिना भजनीयः । श्रवणादिना भगवत्सन्निधाने गत्वा तत्सायुज्यं वा प्राप्य साक्षात्तमेव भजेत । अन्यत्र फले साधनान्तरेणाऽनेन वा साधनेनाऽऽसक्तः स्वस्थानादिष पतेत् । यस्यामवस्थायां तिष्ठति ततोऽपि पतेत् । अनेन प्रथमं फठार्थं भवत् पश्चात्तदर्थमपीत्यपि पक्षो निवारितः । नन्वस्य फठत्वं भज-नीयत्वं वा कथम् ? तत्राऽऽह-आनन्दिनिधिमिति । भजनीयं फलमेव । साधनस्य पुरुपशेष-त्वात् । यद्यपि फलमपि पुरुपशेषः । पुरुपानुभवविषयत्वादनुभवरूपत्वाद्वा । तथापि रसत्वेन रस-प्रधानत्वेनैव भोगे रसिकता भवतीति फलं सेव्यम् । तत्र परमानन्दः । सोऽपि न गणनया प्राप्तो मद्यणि स्थितः परिमितत्वात् । किन्त्वानन्दनिधिः । आनन्दो नितरां धीयतेऽस्मिन्निति पूर्णानन्दो मगवानेव सेच्यः । आनन्दपोषस्योक्तत्वात्तस्य तिरोभावमाशङ्कषाऽऽह—सत्यिमिति । नतु फठान्तर-विषये चित्तसदावे कि विधेयम्। "उत्यतस्य हि कामस्य प्रतिवादो न दाक्यत" इति न्यायात् । तत्राऽऽह—सर्वधीयृत्त्यनुभूतसर्वे इति । सर्वधीवृत्तिभिः सर्वेषां सर्वज्ञानजनकेन्द्रिय-वृत्तिभिरनुभूतं सर्वं येन । यत्किम्बित्फलं येन केनचिदुपभोग्यं तत् तदिन्द्रियद्वारा अनेनैवोपभोग्यम् । अतः स्वरूपतोऽस्माद्यया अन्यन्नाऽवशिष्यते तथा फलमपि। एतदनुपभोग्यं फलश्च नाऽवशिष्यते। ननु कयमस्य भोक्तृत्वम् । तत्तद्धिष्ठावृणां विद्यमानत्वात् । तत्राऽऽह-आत्मा यथेति । तत्तदिन्द्रि-याधिष्ठादुणां दिगादीनां विद्यमानत्वेऽपि यथा आत्मा सर्वेन्द्रियानुमृतसर्व एवं भगवानपि तमप्येक-देशाभिमानिनमविगणय्य तेनाऽधिष्ठितैरवेन्द्रियैः सर्वमनुभवतीत्यर्थः । नन्वात्मन इन्द्रियाधिष्ठावृणाम-प्रतीतत्वादात्मीयत्वेनैवेन्द्रियाणां ग्रहणात्तस्य स्वगृहीतमात्रानुभवो भवतु नाम । भगवतस्तु समष्टि-रूपस्य व्यष्टिषु देहस्थितकीटेष्विव प्रतीत्यभावादारमीयत्वाभावाच तदिन्द्रियाणां कथं सर्वधीवृत्तिभिभे-गवाननुभवति ? तत्राऽऽइ—स्वमजनेक्षितैक इति । स्वप्नजनानामीक्षिता द्रष्टा यथैकः । स्वप्नस मायिकत्वेऽपि ज्ञानं न मायिकम्। तस्याऽऽत्मरूपत्वात्। तत्र स्वप्नदृष्टाः पुरुषाः सर्वं पश्यन्तीति प्रती-तिरस्ति । तत्र पुरुषदेहानां मायिकत्वं न्यायसिद्धम् । तथापि तन्निष्ठा या प्रतीतिः सा न मायिकी । तत्र चैतन्यान्तराभावाद्भगवतो वा जीवस्य वा चैतन्यं भवति । स्वस्याऽपि द्रष्टृत्वाभावादिन्द्रियाणां गोलकामावेन प्रदर्शनासामध्याद्गोलकस्य च खाप्तस्य च मिथ्यात्वाद्भगवानेव पर्यतीति युत्तयाऽध्यव- सीयते । निद्रावशाच तेन सह भेदो न स्फुरित । तथाऽन्यत्राऽपि स एव पश्यतीत्रध्यवसीयते स्वप्तदेषु देहेषु जीवसद्भावे असद्भावे वा भगवानेव द्रष्टेति निश्चीयते । तस्य चाऽस्म-दिन्द्रियगोळकापेक्षा नास्ति । देवतानामेव गोळकत्वात् । विषयस्य चेन्द्रियत्वात् । विषये चाऽस्म-दादीन्द्रियल्यात् । कारणल्यपक्षेऽपि वासनया तत्र विषयसद्भावात् । कारणस्थाऽत्ये लीनानापि प्रकाशसम्भवाल्याक्षीकारे गौरवाच विषय एव लयोऽङ्गीकर्त्तव्यः । अन्यथा निद्राया अव्यवधाय-कत्वात्पुनरुद्धोधः कथं कियेते । अहङ्कारस्त्वात्माध्यासरुप इन्द्रियवल्लीयते । न त्विन्द्रियकारणमृतः । तथा सित पुनः स्प्ष्टभावान्नोत्पद्येरन् । अतो विषयलीनानीन्द्रियाणि भगवदिन्द्रियल्लीनानि भवन्ति । अतः स्वप्रद्रष्ट्वीवार्ते कियमाणे यथा सर्वं व्याप्य सर्वेषामात्मा भृत्वा सर्वं पश्यतीति निश्चयः । एवं जागरणावस्थायामपि तत्तिद्वपये प्रविष्टानीन्द्रियाणि भगवदिन्द्रियप्रवेशाद्भगवञ्ज्ञानसाधकानि भवन्ति । अन्यथा भगवत इन्द्रियातिरिक्तस्य विषयस्थाऽभावात्विक एण्हीयात् । तत्रेन्द्रिये सम्बद्धमातमानं एण्हन्त्रपि वेद्यत्वाकाङ्कायामात्मनोऽवेद्यत्वात्यरेन्द्रियवेद्यत्वेनन्द्रियस्येव वेद्यतं सम्भवति । अतोऽप्यस्म-दिन्द्रियापेक्षा । स च मर्वर्वेकः । भरकप्रमाणाभावात्स्वप्रद्यान्ते व्यावर्त्तकानामन्यावर्तकत्वात् । अतस्तेव सर्वभोगसिद्धौ पुनर्थत्वान्तरेण भोगो न साधनीयः । आत्मनः पातसम्भवाच । देद्दस्यित्किरेषु तु स्वस्य सर्वात्मभावतिरोभावाजीवत्वाद्धा न स्फरणिनित सर्वभविवादम् ॥ ३९॥

इति श्रीभागवतसुत्रोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षित-विरचितायां द्वितीयस्कन्धे प्रथमोऽघ्यायः ॥ १॥

## द्वितीयोऽध्यायः ।

The Court

मानमेयविनिर्द्वारस्तत्त्वार्थं विनिरूपितः । फलसाधननिर्द्वारो द्वितीये विनिरूप्यते ॥ १ ॥ द्विविधस्तन्वनिर्देशो बाह्याभ्यन्तरभेदतः । बाह्यो निरूपितस्तन्न मानमेयपुरस्सरम् ॥ २ ॥ आन्तरं भिन्नमार्गेण फलसाधनबोधतः । अतः साधननिर्द्वारः प्रथमं क्रियते स्फुटः । पश्चात्फलस्य निर्द्वारस्ततस्तन्तं फलिष्यति ॥ ३ ॥

एवं पूर्वाध्याये सर्वेषां वस्तूनां प्रमाणतः प्रमेयतश्च तत्त्वं निर्द्धारितम् । भिन्नतया प्रतीतानामपि भगवित प्रवेशाद्भगवतो द्रष्टृत्वाच प्रसङ्घाद्भगवतः साधनत्वं फलत्वं चोक्तम् । तथापि वाद्यत्वाच तयोस्तत्त्वनिर्द्धारः । इदानीं सर्वेषां केन रूपेण साधनता केन रूपेण च फलतेति विचार्यते । तत्र त्यागविषयत्वेन साधनता अवान्तरफलत्वेन च फलतेति सर्वपरित्यागेन जीवस्वरूपस्य साधनत्वं

१ खदशान्तेनेति स. २ सम्भवादिति स. ३ कियते इति स. ४ सप्रदष्टिति क. स्वप्रदृष्टिचारे इति घ. ५ सम्बद्ध भारमानमिति क.

3

महास्वरूपस्य च फलत्वं निर्द्धारितं भविष्यति । तत्र पूर्वोक्तफलस्य साधनस्य वा प्रकृतोपयोगं वक्तुं वैराग्यशेषत्वेन तदुपयोगमाह-

श्रीसबोधिनी ।

### श्रीशुक उवाच-

एवं पुरा धारणयाऽऽत्मयोनिर्नष्टां स्मृतिं प्रत्यवरुद्ध तुष्टात् । तथा ससर्जेद्ममोघदृष्टिर्यथाऽप्ययात्प्राग्व्यवसायबुद्धिः ॥ १ ॥

एवं पुरेति । तथा सामर्थ्यं फलमिति केचित् । तद्रक्षणः स्वतःसिद्धत्वान्नष्टस्मृतेः प्रत्यवरोध-वचनाच विचारणीयम् । नष्टपदेन च सर्वथा नाशे पुनस्तुष्टेन भगवता तत्सम्पादने तोषहेतुत्वमेव भवेत् । न तु सामर्थ्यहेतुत्वमि । अन्यथा सिद्धत्वात् । अत्र तु पूर्वविस्मृतोद्बोधहेतुत्वे दृढवैराग्य-हेतुत्वं मगवत्तोषे वा सर्वहेतुत्विमिति प्रथमं तदेवोच्यते । पुरा दैनन्दिनप्रलयानन्तरम् । एवं धारणया पूर्वकले या स्मृतिः पदार्थनिर्माणज्ञानं तत्प्रत्यवरुद्ध्य पुनः ससर्जेति सम्बन्धः । तुष्टादिति हेती पद्ममी । तुष्टाद्भगवतः सकाशाद्भगवतो हेतुभावाद्धा । यथा पूर्व तथा ससर्ज । तोपे पूर्वज्ञानमेव हेतुः । यथा कश्चित्कञ्चन पदार्थं सङ्गोप्य बाठके व्यामोहिते स चेदुपायेन तजानीयात्तदा सन्तुष्टी भवेत् पितृत्वात् । तथा खसाऽपि सष्टेः पूर्वं भगवन्निकटे स्थितत्वाद्भौमभोगार्थमागतस्य तद्भि-स्मरणादुपायेन तेत्स्मरणे सन्तुष्टः सखा खरूपं प्रापयेदिति मुख्यं साधनं पूर्वोक्तधारणेव । तोष-साधनपक्षेऽपि "तुष्टे तु तत्र किमलभ्यमि"ति न्यायेनाऽन्यत्सर्वे सुगमं भविष्यतीति तदवश्यं साधनं कर्त्तव्यम् । सृष्टिसामर्थ्यं त्वप्रयोजकम् । परमधिकारित्वेन प्रतिबन्धकम् । आत्मयोनिर्वद्या । नष्टां विस्मृताम् । स्मृतिं पदार्थज्ञानम् । सृष्टेरनादित्वात्पूर्वमपि स्मरणेनैव कृतम् । अतः संस्कार-नाशो नोक्तः । तुष्टाद्भगवतः सकाशात् । इदं सर्व भगवत्येव लीनं स्थितम् । पुनस्तथैव यथाऽ-प्ययात् प्रलयात् प्राक् । पूर्व यथेयं सृष्टिर्पया वा न्यवसायात्मिका बुद्धिर्यस्य तथामृतः सन् तथा ससर्जेत्यर्थः ॥ १ ॥

इदानीमिहामुत्रार्थफलभोगवैराग्यं सर्वविषयत्यागार्थं साधनान्तरमाह-

शाब्दस्य हि ब्रह्मण एष पन्था यन्नामभिर्ध्यायति धीरपार्थैः। परिश्रमंस्तत्र न विन्दतेऽर्थान्मायामये वासनया शयानः ॥ २ ॥ अतः कविर्नामसु यावदर्थः स्यादप्रमत्तो व्यवसायबुद्धिः । सिद्धेऽन्यथाऽथें न यतेत तत्तत्परिश्रमं तत्र समीक्षमाणः ॥ ३ ॥

इराज्यंस्य हीति । सर्वे विषयास्त्यक्तव्याः । तत्र महतां लौकिकवाधाभावेऽपि परिलागे वैदिकं वाधकं भवेत् । "यावजीयमग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्गकामः प्रजाकामः पद्मुकाम" इति । तत्र यानजीवाधिकारस्य नित्याङ्गरनेन प्रजाकामनादीनां वा नित्यत्वे वैराग्यमकर्त्तव्यमेव स्यात् । कर्तव्यत्वे वा आन्तरमेव कर्तव्यं स्यात् । आत्मन्यग्निसमारोपणं वा कृत्वा अग्निद्दोत्रं कुर्वाण एव प्रवजेद्वा । जरामयीप्रिहोत्रं वा कुर्यात् । सर्वेषां पदार्थानां श्रुतिमूलकत्वेन तद्विरोधेन पदार्थ-

१ तत्सारणेन सन्तुष्ट इति क. घ. २ जरामयीदामिहीत्रमिति च.

कल्पनाया अशक्यत्वात् । तस्माद्ययोक्ता एव पदार्थाः फले साधने चाऽवगन्तव्याः । तस्माद्वराग्यं पूर्वोक्तप्रकारेण शास्त्रार्थनिर्द्धारो वा न सम्मवतीत्याशङ्का सर्वस्याऽपि वेदस्याऽर्थमाह । यथा परत्रसः भगवानर्थरूपः । एवं वेदोऽपि शब्दराशिम्तं त्रसः । अम्बुराशिवत् । यथा त्रसणि सर्वत्राऽऽ-नन्दैः पूर्ण एवं शब्दब्रह्मण्यपि सर्वत्र फलमुच्यते स्वस्य ब्रह्मत्वस्थापनाय । शब्दप्रस्थानत्वाच शब्द-मात्रम् । अर्थस्तु परबद्धरूपमिति फलं तद्गतम् । अन्यया एकस्मिन् कर्मणि प्रतिसाधनं धर्मधूर्मिमेदेन कियाभेदेन चोच्यमानानि फलान्यप्रामाण्यमन्यानर्थक्यं वा सम्पादयेयुः। यथा "स्वर्गाय वा एतानि लोकाय ह्रयन्त" इत्युपकम्य दाक्षिणहोमे आहुतिचतुष्टये नैमितिके दक्षिणासंस्कार-त्वेन कियमाणे गाईपत्ये आहुतिद्वयम् । आग्रीध् उत्तरवेद्यां चैकैकाहुतिः । तत्र प्रतिकर्म सङ्ख्यादी-नामपि माहात्म्यं वेदेन बोध्यते । "द्वाभ्यां गाईपत्ये जुहोति द्विपायजमानः प्रतिष्ठित्या" इति । यद्येतदाहुतिद्वय एव यजमानः प्रतिष्ठितस्तदा अन्यानर्थक्यमेव स्वात् । विरोधेनाऽप्रामाण्यं वा स्यात् । विकल्पस्तु न भवति । एककर्मत्वात् । किन्न । "आग्नीभ्रे जुहोत्यन्तरिक्ष एवाऽऽ-कमत'' इति । यद्यात्रीप्रहोममात्रेणैव अन्तरिक्षाक्रमणसामर्घ्यं स्वानदा श्रुतिः प्रमाणं स्वात्। तललक्षविरोधादसम्भावितम् । "आहवनीये जुहोति स्वर्गमेवैनं लोकं गमयती"ति तदानीमेव यजमानस्य स्वर्गप्रापणमनिष्टमिति प्रवृत्तिप्रतिबन्धकता च स्वात् । किञ्च । आहुतिद्वयस-क्षयया यजमानसाऽत्र प्रतिष्ठितत्वमुक्ता "सौरीभ्यामुग्भ्यां गाईपत्ये जुहोत्यमुमेवैनं लोकं समारोहयती"ति होमसाथनऋचोः सूर्यप्रकाशकत्वेन धर्मेण खर्गाकमणळक्षणं फळमुक्तम् । तब सङ्ख्याफलेन विरुद्धाते। एवं सर्वत्र बहुफलस्वमन्योन्यविरुद्धफलस्वं बाधितफलस्वं च कर्मणां वैददशामाणिकमेव स्यात् । अतः प्रामाण्यार्थं किश्वितात्पर्यं वर्णनीयम् । यथा च शब्दार्थो बाधितो न भवेत्तथा च वर्णनीयम् । तत्र पोडेंशर्लियूपस्य यजमानात्मकस्य यज्ञस्य सर्वटोकान्तःपातिनो भगवद्रपुस्य लीला सर्वत्र वर्ण्यते । यतः स भगवानेकत्रैव सर्वरसानां विद्यमानत्वात्सर्वत्र सर्वपूर्णोऽपि यया यत्र येन भोगेन लीलां कृतवान् तथा वेदो वदतीति निश्चीयते । ततश्च काण्डद्वयेऽप्ययमेव भगवान् विराडुपो यज्ञापरनामा प्रतिपाद्यत इति यदस्माभिः स्थूलधारणोक्ता वेदेनाऽपि तदेवोक्तेति शान्दस्य नसणोऽस्मदुक्त एव पन्थाः । किन्तु लोको म्राम्यति । वाक्यार्थापरिज्ञानात् । यतो यत्र थितैर्नामभिर्वाक्यार्थसम्बन्धरहितैरेव पदार्थ विनिश्चित्य खण्डश्चः साधनतां ज्ञात्वा तत्तदिच्छां करोति । ततस्तमेवाऽर्थे ध्यायति । न हि पदानां वाक्यार्थवोधने पदार्थेष्वपि बोधकत्वम् । युगपद्द-तिद्वयविरोधात् । अतः स्वार्थे अपार्थरिव नामभिलोंको भ्राम्यति । ततः स्वबुद्ध्या वेदार्थं मस्वा तत्र तत्र बुद्धा परिश्रमंस्तद्र्थं कर्म वा कुर्वन्नर्थान् फलत्वेनोक्तान्न विन्दते । किन्तु वासनया कामनादार्व्यन तमेवाऽर्थ विचारयन् शयानो भवति । महामोहे निमग्नो भवतीत्वर्थः । तस्मादस्मदुके पेदोक्ते च भेदाभावान्न प्रामाण्यसन्देहः कर्तच्य इति भावः । ननु यदि वेदो भिन्नप्रकारेण कमप्यर्थं प्रतिपादये-चरा कीऽपि पुरुपार्थो न सिद्ध्येत् । सेर्वकरणासामर्थ्यात् । तस्मान्नैवं निर्णयो युक्त इत्याशक्त यत्र सिद्धार्थानुवादकत्वेन महावाक्योपयोगार्थमवान्तरफठान्यनुवदति तानि होकसिद्धत्वाष्ट्रिकियु-

१ आनन्द्मिति ख. २ चैकाहुतिरिति ग. ३ वदत्रप्रामाणिकमिति ख. ग. घ. ४ बोडशः इत्विप्रप्रयाजमा-नात्मकस्येति ग. घ. ५ यथेति स. ग. घ. ६ भागेनेति स. । ७ अपार्चेरेवेति क.: ८ कस्यापि कोपीति क-९ सर्वकारणाऽसामध्यादिति क. ग.

क्तानि साधनानि तादशुफठार्थं कर्त्तव्यानि । यथा-"धन्यनिव प्रपा असि" । अप्रेः स्तुतौ लोकसिद्धा प्रपा . हंग्रान्तीकियते । तथा—"कारीर्या वृष्टिकामो यजेत" "इयेनेनाऽ-भिचरन् पजेते"ति फलानि प्रत्यक्षसंवादीनि भगवछीलार्थमेव प्रतिपादितानि महावाक्यार्थोपयो-गीनि । श्रुतेस्तात्पर्यं लोकदृष्टान्तरूपमवगन्तुं निपुणो भृत्वा येष्वनुवादफलेषु संसाधनेषु स्वस्य कार्य सिद्धति तावन्मात्रपरः स्यात् । "शान्तो दान्त उपरतस्तितिश्चरि" ति शमादिकमुपकम्य "आत्मन्येवाऽऽत्मानं पद्येत्" "स वै सर्वमिदं जगत्" "स स भृत ९ स भव्य-मि" खुक्ता "ज्ञात्वा तमेवं मनसा इदा च भूयो न मृत्युमुपयाति विद्रानि"ति। "अम्मस्यपार"इत्युपकम्य "च एनं विदुरमृतास्ते भवन्ती"त्युपसंहारु पम् । यथा यस यत्राऽधिकारस्तावन्मात्रो मवेत् । तत्राऽप्यप्रमतः । न ह्येवंज्ञानमात्रेणाऽग्रिमकृतिनिरपेक्षेण कार्यं सिद्ध्यति । नन्वेवं गोधूमराशिपतितयवोद्धारणवद्वतिनश्चश्चरालोकादिवलाभावादशक्यमेव सादित्याशङ्कराऽऽह—व्यवसायबुद्धिरिति । व्यवसायात्मिका बुद्धिर्यस्य । अतिविचारेण सर्वमालोक्य स्वार्थमुद्धत्य निश्चित्य तत्साधनकरणार्थं रहो भवेदित्यर्थः। तत्र किं कर्तव्यमित्याकाङ्कायां प्रयमतो लोकप्राप्तं देहादिनिर्वाहार्थं कार्यं न कर्तव्यमित्याह—सिद्धेऽन्यथाऽर्थ इति । अन्य-थैव कालेन भगवता वा स्वभावेन कर्मणा लोकैवी देहनिवीहे सिद्धे खयं तत्र प्रयत्नं न कुर्यात्। खस हि परिभितः प्रयत्नः । स भगवत्सेवार्थं स्थापितो नाऽन्यत्र विनियोगमर्हति । किञ्च। तत्तरप-रिश्रमं तत्र समीक्षमाणः । न केवलमन्ययासिद्धत्वमात्रं दूषणम् । तत्र देहनिर्वाहे तत्तत्परिश्रमं तेषां तेषां परिश्रममेकैकस्मिन् शप्यादिपदार्थे देहेन्द्रियशुद्धादीनां परिश्रमं समीक्षमाणो न यतेतेति सम्बन्धः ॥ २ ॥ ३ ॥

भन्ययासिद्धि क्षेत्रां च बोधयति-

सत्यां क्षितों किं कशिपोः प्रयासैर्वाहों खिस हे ह्युपवर्हणेः किम्।
सत्यञ्जलों किं पुरुधाऽन्नपात्र्या दिग्वल्कलादों सित किं दुक्लेः॥४॥
चीराणि किं पथि न सन्ति दिशन्ति भिक्षां
नेवाऽङ्घिपाः परभृतः सिरतोऽप्यशुष्यन्।
रुद्धा ग्रहाः किमजितोऽवित नोपपन्नान्
कस्मान्द्रजन्ति कवयो धनदुर्मदान्धान्॥ ५॥

सत्यां क्षिताविति । क्षितौ विस्तीर्णतया प्रसारितशय्यारूपायां वालुकादौ कोमलरूपायां वो-पार्जनक्रेशच्यितिरेकेणैव सत्यां सिद्धायां कशिपोस्तृलिकात्रा वस्नकापीससीवनधूननास्तरणप्रयासैः किं फलम् । साधनसुखस्य तुल्यत्वेऽप्यत्र दुःखाधिक्यात् । किश्व । स्वतःसिद्धे बाहौ । महापुरू-षस्येन्द्रियवैकल्यशङ्कामावादेवसुक्तम् । उपवर्हणैः शिरस्युचतासाधनमृतैर्गलयोः पादयोश्व सत्लवस्न-पुटैः किं प्रयोजनम् । भिन्नं वाक्यम् । अतस्तात्पर्येणैकवाक्यता । करपात्रेणाऽपि भिक्षानिर्वाहे स्वनेकविधान्नपात्र्या ताम्रादिमय्या किम् । सर्वत्र प्रयासानुसन्धानं कर्त्तव्यम् । उष्णकाले दिशः ।

१ अमे स्तुताबिखविसर्गः पाठः क. स. य. २ ससाघनेश्वित साघनेश्वित व.

शीतकाले वल्कलादीनि । आदिशब्देन चीरपत्रादीनि । दुकूलैः पहुवस्नैः किम् । किस् । महाविर-क्तस्य जनैरिप किम । ठोका अपि सर्वे त्यक्तव्या इत्यर्थः । ननु सर्वत्र सर्वे परार्था अन्यदीयाः साधनेनैव सिद्ध्यन्ति । क्षितिरिप कस्यचिद्धवति । अतस्तदाज्ञया स्थातव्यं तदनुरोधेन च । देहश्र पराधीनः । वल्कलादिकमपि साधनसाध्यम् । अतः सर्वदा सर्वनैरपेक्ष्यस्याऽशक्यत्वात्किश्चित्सापेक्षतायां कर्तव्यायां "मग्नश्चेत्पातालं विद्योदि"ति न्यायेन सर्वथा सापेक्षतैवाऽस्त । तत्राऽऽह— चीराणि किं पथि न सन्तीति । चीराणि वस्रखण्डाः । पथीति तत्समादनार्थमप्यन्यत्र न गन्तव्यमिति सुचितम् । अङ्किपा वृक्षाः । परभृतः परानेव विम्रति न तु तहरुछैस्तेपामुपकारः कथन । ते हि पकं फलं खत एव लाजन्ति । ईपत्पकं तु चालनेन । ते तु देवतारूपा वैष्णवाश्व । भगवजीवार्थं जगतः सृष्टत्वादेकपरित्यागेऽन्यदीयं तद्भवति । अतश्रीराण्यपि भगवदीयानि । मार्गाश्च भगवदीयाः । गतिसाधनत्वात् । अतस्तेऽपि किं वस्ताणि न प्रयच्छन्तीति योजनीयम् । पादसम्ब-न्धातद्दानं लक्ष्यते । गतमात्रे च क्षणविलम्बाद्दा फलदानाद्विश्वादातृत्वम् । तेषां इस्तस्याऽगुद्धत्वं च निवारितम्—अङ्गिपा इति । जठातिरिक्तं च न भक्षयन्ति जठं चाऽङ्गिभिरेव पिवन्ति । आतपादिभिश्च शास्त्राः शुद्धाः । वनस्याः सहिष्णवश्च परार्थेकान्तजीविनश्च । अतस्रोध्वेव माधकरी कर्तव्या । जलार्थमपि न लीकिकापेक्षेत्याह—सरितोऽप्यग्रुष्यन्नित । तदा हि कपायपेक्षा भवति । सरितां वहुत्वं महत्त्वं च सर्वप्रसिद्धम् । श्रीतवातातपवर्षानिवारणार्थमपि नाजन्यापेक्षा कर्तन्येत्याह—कदा ग्रहा इति । तासां निरोधस्याऽश्रवणात् । नतु कदाचित्सवाभावे ग्रहासु च ध्याप्रादिभये किं कर्तव्यम् ? तत्राऽऽह—किमजितोऽचतीति । केनाऽपि न जितः । अतिसमर्थः । उपपन्नान् शरणागतान् । किं नाऽवति । आग्रहेण सर्वत्र कथनं तथाऽधिकारिणोऽपि तथा न कुर्वन्तीति । एवं सर्वकार्येष्वपि सिद्धेषु ये अधिकारिणोऽपि मूत्वा धनदुर्भदान्धान् भजन्ति धनेन यो दुष्टो मदो गर्वस्वेन अन्धान् आगतस्वरूपानभिज्ञान् कस्माद्धेतोर्भजन्तीति न जानीमः ॥ ४ ॥ ५ ॥

एवं प्रसङ्गादन्यानुपदिश्य ताद्योन निरपेक्षेण यत्कर्तच्यं तदाह—
एवं खिचित्ते खत एव सिद्धे आत्मा प्रियोऽथीं भगवाननन्तः ।
तं निर्शृतो नियतार्थो भजेत संसारहेतूपरमश्च यत्र ॥ ६ ॥

एवं स्वचित्त इति । भजनीयोपार्जनक्षेशाभावायाऽऽह—एवं स्वचित्त इति । ऐवं सर्थप्रकारेण सर्वनैरपेक्ष्यं योऽन्तःकरणप्रेरणया साधयित सोऽन्तःकरणे तिष्ठतीत्यित्वादम् । अत एवमस्माद्धेतोरेवम्प्रकारेण वा स्वचित्ते स्वाधीने चित्ते स्वत एव यँकव्यतिरेकेणैव सिद्धे सिति सिद्धौ वा तं
भजेतेति सम्बन्धः । तादशस्य सगवतो भजनीयं रूपं वक्तं सर्वपुरुपार्थहेतुमृतपत्रधर्मवत्त्वमाह—आनमेस्यादिपदैः । आत्मत्वास्त्रियत्वम् , प्रियत्वादर्थत्वम् , अर्थत्वाद्भगवत्तम् , भगवत्वादनन्तत्वभिति हेतुहेतुमद्भावोऽिष विशेषणानाम् । प्राणिनां सेवौषियकरूपाणि पत्र । स्वात्मा देहो धनमीश्वरो नित्यकर्म च । तत्र भगवान् पश्चरूपोऽपीत्याह । प्रथमतस्तेषामात्मा । वस्तुतोऽिषकारिणं

<sup>।</sup> तेपामिति स. प. २ भजनीयस्पेति स. ३ एवंप्रकारेणेति प. ४ यत्र व्यतिरेकेणेति क. यत्र व्यतिरेकेणेति क. भ सेवोपियकेति स.

व्रति तत्त्वेन प्रकाशमानोऽपि । तस्मादवश्यं सेव्यः । उपपत्त्या सेवनसुक्तम् । रुच्या सेवनमाइ-प्रिय इति । यथा प्राणो यभा वा देहः प्राणिनां प्रीतिविषयो भवति । आत्मत्वेन प्रीतिविषयत्वे प्राप्तेऽपि पुनर्यत्त्रीतिविषयकथनं प्रीतेः परिच्छिन्नत्वज्ञापनार्थम् । अतः सा प्रीतिरेकत्र विनियुक्ता नाऽन्यं तयात्वेन गुण्हाति । अतः सैर्वरूपे एकस्मिन्नेव प्रीतिः कर्तत्रया । अन्यया खण्डश एकस्मिन्नेकरूपे वा कियमाणा न सर्वपुरुषार्थं साधयेत् । प्रीतिस्तु भगवद्धर्मः । भगवान् सर्वेभ्यो जीवेभ्यस्तं खण्डशो दत्तवान् सुखार्थम् । अतो यत्रैव प्रीयते तत एव सुखं भवति । ततः खसुखमेव खस्य भवतीत्युक्तं भवति । तद्यत्र विषयोऽपि सुखरूपो भवति तत्र तदाने महत्सुखं भवेत् । अतो देहादिभ्यः प्रीति-माच्छिद्य भगवति स्थापयन्त्विति भावः । अर्थो धनरूपः । यावत्कार्यं तेन भविष्यति तत्सर्वं भगवता मविष्यतीति । अर्थशब्दस्य पञ्चार्थवाचकत्वात्पञ्चरूपोऽपि मगवान् । सर्ववेदार्थः सर्वृपनरूपः सर्ववस्तुरूपश्च सर्वनिवृत्तिरूपेण सर्वनिवर्त्तकश्च । भजने चैते धर्मा भजनीयविषयतावच्छेदकत्वेन गुणोपसंदारन्यायेन ब्राह्माः । तथा सति सर्वात्मकतया भजनं भवति । किञ्च । भगवान् पहुणैश्वर्यस-म्पन्नः । ऐश्वर्याद्यर्थमपि स्वस्य सेवनं भवति । श्रीशब्देनाऽत्र शोभा ग्राह्मा । किन्न । अनन्तो देशकालापरिच्छित्रो नित्यः । एतावता पत्रविंशति तत्त्वानि पड्विंशकश्च महाविष्णुः । पड्-विंशतिप्रकारेण सेवितव्यः । तत्राऽऽत्मा द्विविधो जीवनसमेदेन । त्रिय एकादशिवधः । एकादशेन्द्र-यभोग्यत्वात् । अर्थः पश्चविध उक्तः । भगवान् पड्डिघः । अनन्तो द्विविधश्च । एवं सर्वप्रकारण सेवितव्य इत्यर्थः । सेवकस्याऽधिकारिविशेषणभ्तधर्मद्वयमाह—तं निर्धृतो नियतार्थ इति । एकग-न्यनिवृत्त्पर्थम् । एकं च भगवति दार्क्यार्थम् । इमौ च धर्मावावश्यकौ । अन्यया सर्वप्रकारेण सेवितोऽपि न पुरुपार्थी भवति । सर्वतो निवृत्तः । अन्यथा महास्त्रन्यायो भवेत् । नियतो भगवत्ये-बाऽर्थः पुरुषार्थो यस । भगवान् वा । अन्यथा "संदायातमा विनद्यति" । यद्यपि भगवानेव फलं न चाऽन्यदपेक्ष्यते तथाप्यानुपङ्गिकं फलं संसारहेतोरज्ञानस्य भगवद्वेमुख्यस्य वा निवृत्तिर्भ-वति । चकारात्सायुज्यादि ॥ ६ ॥

श्रीसुबोधिनी ।

एवं भजनस्य सर्वोत्तमत्वं प्रतिपाद्य तादृशस्याऽकर्तृन् शोचन्नाह--

कस्तां त्वनादृत्य परानुचिन्तामृते पशूनसर्तीं नाम युङ्यात् । पश्यन् जनं पतितं वैतरिण्यां स्वकर्मजान्परितापान् जुपाणम् ॥ ७॥

कस्तामिति । ता भगवतः परामनुचिन्तां ध्यानेनं रूपचिन्तनाम् । ऋते पश्नन् विना पश्नन् । अनादत्य अकृत्वा । असर्ती चिन्तकनाशिकां देहादिचिन्ताम् । नामेति प्रसिद्धे । युष्टयात् स्त्रिय-मिव योजयेत् । अज्ञानाद्भवतु नाम योजनम् । तत्कृतमपकारं ज्ञात्वा कस्तां सुख्यात् । अपकारं गणयति—पद्यन् जनमिति । यथा भगवद्भजने भगवदीयाः पड् गुणाः स्वस्मिन् सङ्गमन्ते तथा देहादिमजने तद्गताः षड् दोषाः सङ्गमन्ते । उत्पत्तिनीशो दुःखं कर्माणि परितापो हीनत्वं, च । तदाह । जनमुत्पद्यमानम् । पतितं स्वस्थाना इयुतम् । मृतिमिति यावत् । वैतरिण्यां यमद्वार-स्थितनधाम् । अनेनाऽसतीपरिग्रदे मृतो वैतरिण्यां पततीति स्चितम् । स्वकृतविविधकर्मफठं च सेवमानम् । परितापाः श्लोकादयः । अतः को वा अमृतं विद्वाय विषं मंक्षयतीति प्ररोचनार्यं न बहु वक्तव्यमिति भावः ॥ ७॥

केचित्खदेहान्तर्हृदयावकाशे प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तम् । चतुर्भुजं कञ्जरथाङ्गशङ्खगदाथरं धारणया स्मरन्ति ॥ ८ ॥ प्रसन्नवत्कं निलनायतेक्षणं कद्म्विकञ्जलकिपशङ्गवाससम्। लसन्महारलहिरण्मयाङ्गदं स्फुरन्महारलकिरीटकुण्डलम् ॥ ९॥ उन्निद्रहृत्पङ्कजकर्णिकालये योगेश्वरास्थापितपादपहनम्। श्रीलक्ष्मणं कोस्तुभरत्नकन्धरमम्लानलक्ष्म्या वनमालयाऽश्चितम्॥१० विमृपितं मेखलयाऽङ्गुलीयकैर्महाधनैर्नूपुरकङ्कणादिभिः। क्षिग्धामळैः कुञ्चितनीलकुन्तलैर्विरोचमानाननहासपेशलम् ॥ ११ ॥ अदीनळीळाहसितेक्षणोद्धसञ्ज्भङ्गसंसूचितभूर्यनुमहम् । ईक्षेत चिन्तामयमेनमीश्वरं यावन्मनो धारणयाऽवतिष्ठते ॥ १२ ॥ एकेकशोऽङ्गानि धियाऽनुभावयेत्पादादि यावज्रसितं गदाभृतः। जितं जितं स्थानमपोद्य धारयेत्परं परं शुद्ध्यति धीर्यथा यथा ॥१३॥

एवं सर्वार्धनिश्वयपूर्वकं भक्तिमार्गानुसारेण भगवद्विपयकं श्रवणादिकं साधनं कर्तव्यमिति सिद्धम्। अत्र केपाबिन्मते सर्वनिर्द्धारो व्यर्थः । मुख्यभगवद्रृपं चतुर्भुजादि आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादि-रूपं ज्ञात्वा भजनं कर्तव्यमिति धारणायां स्थूलस्थाने भजनीयं भगवत आनन्दरूपं योजयन्ति। केचिदिति वचनात्राऽत्र सर्वसम्मतिः । अनेन द्यानन्दाविभीव एव कियते न तु दोपनिवृत्तिः । यद्यपि नान्तरीयकपाप।दिनिवृत्तिः क्रियते तथापि सर्वभावत्वसम्पादकत्वाभावात्र रागादिनिवृत्तिः । भगवतो रूपाणि चत्वारि ध्येयानि । अङ्गुष्ठमात्रं, प्रादेशमात्रं, पुरुषमात्रं, पूर्वोक्तम । तत्र खनैकट्यं प्रादेशमात्रस्थेवेति । वैश्वानरविद्यायां च सिद्धत्वात् शुद्धे च सहदये मातुं शक्यत्वात् । अथवा । "अत्यतिष्ठइशाङ्गलमि"ति पुरुपादतिरिक्तं रूपमितरेकार्थं भजन्ते । अतिरिक्तमपि पुरुपाकारम्। वसन्तं तृतीयं पुरुषम् । तस्य स्थूलंह्रंपं वर्णयति—चतुर्भुजिमिति । कल्लं कमलम् । रथाङ्गं चक्रम् । इस्तचतुष्टयेऽप्यायुषधारिणम् । अनेन सर्वतो रक्षा सचिता । प्रवेश्वेऽपि तत्त्वानि तत्र स्थापयित्वा स्वयं प्रविशेदिति । धारणया पूर्वोक्तया । स्मरन्तीति विद्यमानत्वान्नाऽन्तर्मनसा कल्पनमैपेक्ष्यते । किय । प्रसन्नवक्रम् । प्रसन्नं भक्तेभ्यः फलदानार्थं वक्तं यस्य । निवनवत् आयते दीर्षे ईक्षणे यस्य । कदम्बिक्कलकवदर्भणीतारक्तमन्तभागे चांडन्ते मुक्ताफलसहितं रेखाकारम । कदम्ब-किञ्जलकवत्सुवर्णदण्डाकारस्त्रनद्रमुक्ताव्याप्तं कृतार्थीकृताश्चेपजीवयुक्तवेदरूपम् । एतारशं म्गवतः पीताम्बरम् । लसन्ति महारत्नानि यस्मिन् हिरण्मये अङ्गदे । अङ्गदं बाह्वाभरणम् । स्फुरन्ति महारत्नानि

<sup>3</sup> सक्ये इति स. २ अपिनांसित स. ३ निर्दत इति स. ग. घ. ४ अपेक्षत इति स. ५ व्यानक्पचिन्तनामिति क.

१ अक्षयिष्यतीति सा. प. १ मूलक्ष्यमिति सा. ग. प. ३ अपेकृते इति ग. प. ४ वीतारकपुणमिति, प. च. ५ वाडन्ते इति ग. च.

किरीटे कुण्डलयोध यंस्य । उन्निद्रे विकसिते हृदयरूपे पश्चने या कर्णिका तस्मिन् यदालयं गृहं स्येन्दुवाय्वस्यगमं तस्मिन्नालये योगेश्वरैरा समन्तात्स्थापितं पादपह्नवं यस्य । श्रीः लक्ष्म चिह्नं यस्य । कौस्तुभरत्नं कन्धरायां यस्य । अम्लाना लक्ष्मीर्यस्याः । सर्वदा प्रत्यप्रविकसितपुष्पयुक्ता । तादश्या वनमालया अन्नितं पूजितम् । मेखलया कटिदोरकरूपया । अङ्गुलीयकैश्र महाधनैः अमृत्यरत्नादि-युक्तैः । उमयत्र विशेषणम् । नूपुरमेकं महाराजचिह्नरूपम् । आदिशब्देन वलयादि । स्निंग्धाश्र तेऽमलाश्व । कुञ्चिता नीलाः कुन्तलाः । तैर्विरीचमानं यदाननं तेन यो हासस्तेन सुन्दरम् । अदीनं यहीलाहसितम् । सर्वेभ्यो याचकेभ्यः सर्वफलदानेऽप्यसङ्कोचयुक्तमदीनम् । लीलाहसितेन युक्तं यदीक्षणं तेन उल्लसन्त्यौ ये भ्रुवौ तयोर्भङ्गस्तेन संसूचितः भूरि अधिकः अनुम्रहो येन । एतारशं चिन्तया प्रकटीभूतं राजाविराजरूपमीश्वरमीक्षेत । यावत् मनः धारणया सर्वोङ्गस्थितया अवतिष्ठते चाञ्चल्यं न प्राप्नोति । सर्वाङ्गास्फुरणे पुनरेकैकशोऽङ्गानि धारयेत् । एकं धृत्वा तस्य स्वाधीनतायां जातायां द्वितीयं धारयेदिति धियेत्युक्तम् । अत्र धारणायां कमो विवक्षितः । तदाह-पादादि याबद्धसितमिति । तृतीयस्कन्धे स्पष्टं भविष्यति । गदाभृत इति प्राणनिश्चलता स्चिता । जितं जितं स्थानं स्वाधीनं स्वाधीनं स्थानं पादाद्यपोद्ध ग्राहकबुद्ध्यप्रभागात्त्याजयित्वा तेनाऽग्रेणाऽ-न्यद्वाद्यम्। अन्यग्रहणे तथा भगवदवयवस्य अधिका गुणाः स्मर्तव्या यथा बुद्धिदोषा अपगच्छेयुः। तदपगमे बुद्धिर्विशदा भवति । तदा अवयवान्तरमि माति । एवमुत्तरत्राऽपि । यथा यथा बुद्धिः शुद्ध्यति तथा तथा परं धारयेदित्यर्थः ॥ ८ ॥ ९ ॥ १० ॥ ११ ॥ १२ ॥ १३ ॥

इयं च धारणा सञ्जातमक्तेभेवति । यावन्युनर्भक्तिर्न जायते तावन्यूर्वैव धारणा कर्त्तव्येत्याह-यावन्न जायेत परावरेऽस्मिन् विश्वेश्वरे द्रष्टरि भक्तियोगः। तावत्स्यवीयः पुरुषस्य रूपं क्रियावसाने प्रयतः स्मरेत ॥ १४ ॥

यावदिति । परेठवरे यस्मात् । परावरत्वस्फुरणमपि सर्वोत्तभत्वरूपं प्रेमभक्तेरङ्गं माहात्म्यज्ञा-नापरपर्यायम् । अस्मिन्निति स्वयं मत्तया तं पश्यन्नाह् । द्रष्टरि सर्वसाक्षिणि पूर्वोक्तन्यायेन सर्व-वस्तुषु चैतन्यरूपेण वा प्रत्यसूपेण वा प्रकाशमाने । योगपदेन स्वसाधनं साधनमूतं मक्तेः स्थितं रूपमुक्तम् । तावत् स्यवीयः स्थूलम् । पुरुषस्य पूर्वोक्तस्य । क्रियावसाने अग्निहोत्रादिकं कृत्वा अन्यग्रशुद्धावस्थायाम् । संन्यासं गृहीत्वेति केचित् । तदा निरन्तरं स्मरणं भवति । परं कियाया हेतुत्वं न स्वात् । प्रतिबन्धकत्वकत्पनापेक्षया साधकत्वकत्पनाया उत्कृष्टत्वात् । "पुण्यतीर्धज-लाष्ट्रत" इति नियमानामुक्तत्वाच । प्रयतः सावधानो मृत्वा । नियमेऽपि धर्मः । अन्यभावनाप-रित्यागार्थ वा ॥ १४ ॥

एवमन्तकाले पाक्षिकदोषपरिहारार्थे योगं साधियत्वा तस्य दृष्टोपायत्वज्ञापनाय बुद्धिपूर्वकं मरण-प्रकारमाह स्थिरमित्यादिना-

स्थिरं सुखबाऽऽसनमास्थितो यतिर्यदा जिहासुरिममङ्ग लोकम्। देशे च काले च मनो न सज्जयेत् प्राणान्नियच्छन्मनसा जितासुः॥१५॥ मनः खबुद्ध्याऽमलया नियम्य क्षेत्रज्ञ एनां निनयेत्तमात्मनि । आत्मानमात्मन्यवरुध्य धीरो लब्धोपशान्तिर्विरमेत कृत्यात् ॥ १६॥

फलमुखमेतदङ्गं सन्निहितम् । उत्तराङ्गमिति केचित् । अवान्तरव्यापार इत्यपरे । स्थिरमचन्न-लम् । सुखं कोमलम् । पद्मासनादिरूपं वृष्योदिरूपं वा । आ समन्तात् स्थितः । मनसाऽप्यन्यत्र गमनं निवारितम् । अतः परं संन्यासो नित्यः । तदा वा संन्यासः कर्तव्य इत्याह-पतिरिति । प्राणायामं कृत्वा पत्राक्षरं संन्यासमत्रं त्रिजेपित्वा "अ सयमभयं भूतेभ्य" इति भूतामयदान-मुक्त्वा ब्रह्मणिकविधनिर्देशमुक्त्वा "बरहरणवो विभूरसी"ति महोपनिपद्ध मावयित्वा ब्रह्मणि प्रणवेन जीवयोजनं यतित्वम् । एवं मूत्वा तदा अन्यदा वा यदा जिहासुर्भवति । इमं होकं देहम्। तदा देशकालापेक्षा न कर्तव्येत्याह—देशे च काले चेति । देशे वदिकाश्रमादिपुण्यस्थाने। काले उत्तरायणे । चकारादुभयाङ्गधर्मेषु मनो नाऽऽसक्तं कुर्यात् । विशेषणम्त एव देशादौ चित्तं व्याप्रतं मा भवेदिति तदा केवलं भगविष्यं मनः कृत्वा यदेशादिभिर्भविष्यति तद्भगवतैव भविष्य-तीति मनःस्थैर्यं विधाय प्राणान्नियच्छेत् । म्लाधारादपानं सङ्कोच्य तत्र प्राणं निधाय कुण्डलिनी-प्रवोधनेन प्रबुद्धां तां प्राणापानसहितां सुपुम्णारन्धे निवेश्य वायुमूर्ध्वं नयेदित्यर्थः । मनसा बुद्धिस-हितेन देहचालनादिकमऋत्वा । एतस्सामर्थ्यं जितासोरेव मर्वतीति तदवसैरे स्मारयति—जिता-खुरिति । एवङ्कृते वा जितासुर्भवति । यदा कश्चिरस्त्रग्रामान्निष्काश्यते तदा जयः सिद्धो भवति । तदनन्तरं मनः स्वबुद्धा आत्मबुद्ध्या सङ्गातच्यतिरिक्तरूपया । अमलया मक्त्यादिभिः शुद्धया । नियम्य स्थिरं कृत्वा प्रयत्नं त्याजयित्वा । दण्डवन्यकत्वेति यावत् । स्वस्मिन् वा स्थापयित्वा बुद्धा वा संयोज्य । तां बुद्धि मनःसमाहितां वा । क्षेत्रज्ञे शारीरे आत्मिन । यः क्षेत्रं देहादि अहमिति ममेदमिति वा अभिमन्यते तस्मिन् प्रवेशयेत् । तत्र क्षेत्रज्ञं भगवतो रूपविशेषे सर्वजीवसमूहरूपे आत्मिन "अहमातमा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थित" इति वाक्यनिरूपिते भगविद्वमृतिरूपे। तमात्मानं भगवति तस्मिन्नेव भगवदृषे । अवरुध्य एकीकृत्य पुनर्देहानुसन्धानार्यभिच्छामकृत्वा धीरो भूत्वा तत्राऽऽत्मनि लब्धोपशान्तिः कृत्यात् कोटिजन्मभिः कृतात् कर्तव्यात् सर्वभ्य एव प्रयत्नेन्य उपरतो भवेत् । समाधाविव स्थित्वा पुनर्नाऽऽगच्छेदित्यर्थः । अत्रैव मुक्तिरित्येकः पक्षः । एवं स्थिते देहः स्वयमेव स्वकारणलयाद्गच्छति । परं तन्नाऽनुसन्धत्ते । एतनृतीये वस्यते ॥ १५ ॥ १६ ॥

तस्य मुक्तित्वं वदति-

न यत्र कालोऽनिमिषां परः प्रभुः कुतो नु देवा जगतां य ईशिरे। न यत्र सत्त्वं न रजस्तमश्च न वै विकारो न महान्प्रधानम् ॥ १७ ॥

न पत्रेति । यत्राऽऽत्मनि कालो न प्रमुः । अनिमिषां देवानां परः उत्कृष्टः मुख्याधिकारी । प्रभुः तेषामपि नियन्ता । अनेनाऽधिकारः सामर्थ्यं चोक्तम् । तथापि भगवति ध्वितत्वान्न प्रभुः । कुतो तु देवा इन्द्रियाधिष्ठातारः । ते हि सर्वदा समोधिस्थितं निष्काशयन्ति । तेषामितो निष्काशने सामर्थ्य कैमुतिकन्यायेन निवारितम् । तेषां सामर्थ्यमाद्द-जगतां य ईश्वार इति । सर्वजगति

१ क्रिम्यानि च तान्यमञानीति क्रन्तञानीत्यन्तं क्रीवपाठः क. २ माहकबुद्धिमहणादिति स. ग. माहकबुद्धमन् गामाबादिति ष-

१ इसादिरूपं वेति ख. २ सम्भवतीति क. ग. ३ तदवसरमिति क. ४ तस्मिनेव वा भगवदूपे इति स. ५ समाधिस्थमिति ख. ग. ६ तेषामपीतो निष्काने इति ख. ग.

38

ये प्रमवः । अतः कालस्य कालनियम्यानां वा न तत्र सामर्थ्यमित्युक्तम् । यद्यपि कालप्रेरणव्यति-रेकेण गुणा न क्षुभ्यन्ति । अक्षुन्धाश्च स्वरूपान्न प्रन्यावयन्ति । तथापि क्षोभणे कालो गुणाधीन इति तेषां पृथङ्किराकरणमाह--न यञ्चेति । चकारात्प्रकृतिगुणा अहङ्कारगुणाश्च । वै निश्चयेन । अहङ्कारोऽपि । स तु सर्वदा खरूपच्यावकः । अतो वैशब्दः । महान् महत्तत्वम् । प्रधानं प्रकृतिः । तत्र स्थितं कोऽपि न चालयतीलयर्थः ॥ १७ ॥

श्रीसुबोधिनी ।

. नन्त्रेवं तस्य स्थानस्य कथं माहात्म्यम् । तदाह-

परं पदं वैष्णवमामनन्ति तत् यन्नेति नेतीत्यतदुत्सिसृक्षवः। विस्टब्य दौरात्म्यमनन्यसौहृदा हृदोपगूह्याऽईपदं पदे पदे ॥ १८ ॥

परं पदमिति । तत्सर्वेभ्यः पदेभ्यः स्थानेभ्य उत्कृष्टं पदमक्षररूपं पुरुपोत्तमपादरूपम् । अत एव वैष्णवम् । यत् वैष्णवं परं पदमामनन्तीति योजना । यदित्युदेश्यम् । आमनन्तीति तत्र प्रमा-णम् । केवलश्रुतेः प्रमाणत्वे उपचैरितार्थत्वं वा कल्येत । अत आह—नेति नेतीत्यतदुत्सिसम्भव इति । अतत् आत्मव्यतिरिक्तमस्मिन् सङ्घाते ये उत्सिम्क्षवो भवन्ति ते तद्वैण्णवं पदमिति वदन्ति । तदेकं ब्राह्ममन्यस्याज्यमिति विवेकः । न च तेषामुत्तमाधिकारादेव स्फुरणं भविष्यतीत्याद्यक्र तेषामधिकारमाह—विस्टज्येति । तेषामपेक्षितं गुणत्रयं वर्तते । सर्वथा देहादावात्मस्फ्र्तित्यागः सर्वदोषाभावरूपः । न विद्यते अन्यस्मिन् सौहृदं येषाम् । अनेन पूर्वोक्तन्यायेन भगवति परमा प्रीतिरुक्ता । साधनव्याऽऽह । अईपदं भगवचरणारविन्दम् । पदे पदे क्षणे क्षणे मनसः स्थापनस्थाने वा । उपगृद्धा आलिक्ष्य । आमनन्तीति सम्बन्धः । एतादशैरुक्तं नाऽन्यथा भवतीत्पर्थः ॥ १८ ॥

इत्थं मुनिस्तूपरमेङ्मवस्थितो विज्ञानदृग्वीर्यसुरन्धिताशयः। खपार्षिणनाऽऽपीड्य गुदं ततोऽनिलं स्थानेषु पट्सून्नमयेजितक्कमः ॥१९॥ नाभ्यां स्थितं हृद्यधिरोप्य तस्मादुदानगत्योरिस तं नयेन्मुनिः। ततोऽनुसन्धाय धिया मनसी खतालुमूलं शनकैर्नयेत ॥ २० ॥ तसाद्भुवोरन्तरमुन्नयेत निरुद्धसप्तास्वयनोऽनपेक्षः । स्थित्वा मुहूर्तार्द्धमकुण्ठदृष्टिर्निर्भिय मूर्द्धन् विख्जेत्परं गतः॥ २१॥

इत्यमित्युपसंदारः । एवं स्थिते देहादिः स्वयमेव गमिष्यतीति भावः । पक्षान्तरमाह—मुनि-स्तिवति । यदि तत्र स्थितो न भवेत् मननवरसाधनान्तरपरो भवेत् । भिन्नतया तस्खरूपं भासयते चेत्तदा तस्मादुपरमेत् । प्रकारान्तरेण पुरुपार्थः साधनीय इति । तमेव प्रकारान्तरमाह—च्यव-स्थित इति । विशेषाकारेण तैस्मिन्नेव पदे मनः स्थिरीकृत्य आत्मानं योजयित्वा भगवत्साक्षात्कारं मह्मात्मभावं वा बहुकालमनुभूय तस्य विज्ञानस्य वलं प्राप्य विज्ञानमेव या हक् अनुभवरूपं यज्ज्ञानं तस्य वीर्येण सामर्थ्येन सर्वोज्ञाननिवर्त्तकरूपेण सुष्ठु रन्धितः शोधितः रागादिनिसकरणेन शुद्धः कृतः आश्रयो यस्य तादशो मवेत् । सम्यक् चित्तशोधनं कुर्यादित्यर्थः । तदा शुद्धे चित्ते देहत्यागार्थं यत्रं कुर्यादिति तत्त्यागोपायमाह—स्वपार्धिणनाऽऽपीड्येति । मूलाधारस पीडनं पार्धिणना कर्त्तव्यम्। एकवचनेन पार्ष्णिद्वयपक्षो निवारितः । गुदं मृलाधारस्थानम् । ततः कुण्डलिनीप्रत्रोधात्ततो मूलाधा-रादनिलम्त्याप्य पर्चकभेरनेनोध्वं नयेत् । तत्र वायोः स्थानमृतानि पर् चकाणि मृलाधौरस्वाधिष्ठान-मणिपूरकानाहतिवशुद्धि (?) आज्ञारूपाणि गुदे गुर्ह्यस्थाने नाभौ हृदये तालुमूले भूमध्ये च स्थितानि । तानि स्थानानि पद्मलेनोक्तानि चतुर्दलं, पहुदलं, अष्टदलं, द्वादशदलं, पोडशदलं, द्विदलमिति । तेषु वायोक्तर्ध्वनयनमार्जवेन न भवतीत्यन्यत्र गमनशङ्कया साधनमाह—जित्रऋम इति । वाँखाक-पंणे जितः क्रमो येन । नाभिपर्यन्तमार्जवमम् वकता । अतो नाभ्यां स्थितं महता प्रयत्नेन हृद्यिपरी-पणीयम् । तत्र हत्युण्डरीकमुर्ध्वनालमधोमुखम् । तद्वायुवशादुर्ध्वमुखं कर्त्तव्यम् । ततः प्रयक्षाधिक्या-न्नाभ्यां श्वितमित्यन्य हद्यधिरोपणमुक्तम् । तस्माद्प्यत्रे नयनं दुर्घटं तालुम्लस्याने । उरस्युदान-वायुरेव तिष्ठति । अन्योऽपि यो गच्छेत्तत्र स तद्भावमापन्न एव गच्छेत् । अत आह—उदानगत्यो-रसि नं नयेदिनि । पूर्वाधिकारे हृदयपर्यन्तमेव वायोरानयनम् । अस्य त्वेश्रे नयनमिति पूर्वेव-दाह—मुनिरिति । तत्र समावस्थितिभावं प्राप्तस्थाऽग्रे गमनार्थं तद्भावं त्यक्ता पूर्वभावमनुसन्धाय ततो महत्या बुद्धा प्रहणस्थापनसमर्थया मनस्वी महाबुद्धिमान् स्वतालुम्हं तस्यैवाऽग्रिमस्थानं शीष्रं नीतस्य मुखादिद्वारेण निर्गमनशङ्कया शनकैनियेत् । तत्र बुद्धेः सृक्ष्मता विधेया स्थापनार्थं नयनार्थं चेवाह - सभीरिति । एवं तालमुळे स्थिरीकृतं मुखादिच्छिद्रद्वारा निर्गमनशङ्कया निरुद्धसप्ताख-यनः निरुद्धानि सप्त असोः प्राणस्य अयनानि द्वाराणि येन तादशो भूत्वा तस्मात्पूर्वस्थानाद्भवोरन्तर-मुर्ज नयेत् । तत्राऽऽज्ञाचके तं वायुं स्थिरीकृत्य अन्तःकरणशुद्धेः पूर्वं निरूपितत्वात्सर्वापेक्षारिहतो मुत्या तत्र भगवद्भानेन भगवदाविभीवे जाते तत्राऽकुण्टदष्टिमेहूर्ताई स्थित्वा परं भगवन्तं गतः सायुज्यं प्राप्तः । पूर्वमेव वायोवेहिनिर्गमनार्थे प्रयत्नस्य कृतत्वात् । मूर्द्धानं महारन्ध्रं निर्भिद्य विस्जेत् । इन्द्रियाणि विमुजेत् । प्राणानामपि निस्सारणं केचिदिच्छन्ति । अग्रे तेषामप्युपयोगात् । केचित् "इहै व समवनीयन्त" इति वाक्यानुरोधात्प्राणानामत्रैवाऽऽत्मनि स्वमूलमूतासन्यरूपेण स्थिति-मिच्छन्ति । प्राणस्य भोगासाधकत्वव । "तमुत्कामन्तं प्राणोऽनृत्कामती"तमुक्तिविषयम् । उत्कान्तिचरणविचारेणाऽपि "वाङ् मनसि सम्पचत" इत्यादिभिः प्राणशब्देनेन्द्रियाण्युच्यन्ते । गमने वा आयुषो भावात "मुरूपे कार्यसम्प्रत्यय" इति न्यायेन मुख्यानुरोधिप्राणानामिह लयः। तस्मादिन्द्रियाणि तत्सम्बद्धः प्राणश्च बहिर्निस्सारित इत्यर्थः ॥ १९ ॥ २० ॥ २१ ॥

एवं सद्यो मुक्तिर्द्धिपा निरूपिता । उत्तममध्यमभेदात । आद्यस्य वासनाया अक्षीणत्वाद्भोगेनैव तत्क्षयं मत्वा तं प्रति क्रममुक्तिं वदन्निन्द्रियादीनां खसङ्गे नयनमाह-

यदि प्रयास्यन् नृप पारमेष्टयं वैहायसानामुत यदिहारम् । अष्टाधिपत्यं ग्रणसन्निवाये सहैव गच्छेन्मनसेन्द्रियेश्च ॥ २२ ॥

यदीति । यदि प्रयास्यन् भवति तदा मनसा इन्द्रियेश्व सहैवोपगच्छेदिति सम्बन्धः । सृपेति सम्बोधनं सर्वपुरुपार्थसिद्धावि यथा पारध्यादिगमनमक्षीणवासनत्वाद्राञ्चां तथेदमपीति सम्मत्य-र्थम् । यदेव स्थानं प्रयास्यन्भवति तद्गणयति । पारमेष्ठघं बद्धस्थानम् । वैद्वायसानां विमानमधिरुद्धा

९ उपचरितार्थत्वं कल्पेतिति क. २ एतिसमित्रिति ख. ३ शोषित इति ख.

१ मूलापारं साधिष्ठानमिति स. २ गुह्ममूले इति स. ३ वाय्वाकर्षेणेति ग. प. ४ दुर्घटं ततः प्रयसाधिक्यादिस्यिकं बा. ५ पाराच्यादिगमनमिति ग.

स्रीभिः सह सर्वत्राजन्तरिक्षे परिभ्रमतां यदिहारस्थानं तत्र वा । उताज्येष्टाधिपत्यमष्टगुणैश्वर्यम् । किम्बहुना । गुणसन्निनाये नह्याण्डे अधः उपरि मध्ये वा प्रयास्यन्भवति तन्नैव सह गञ्छेत । चकाराद्वासनाभिः प्राणैर्वा ॥ २२ ॥

नन्वेवं सामर्थं कथं जीवस्येत्याशङ्क्याऽऽह-

योगेश्वराणां गतिमाहुरन्तर्वहिस्त्रिलोक्याः पवनान्तरात्मनाम् । न कर्मभिस्तां गतिमाघ्नवन्ति विद्यातपोयोगसमाधिभाजाम् ॥ २३॥

ं [२ स्कं. २ अ. २६ स्त्रो.

योगेश्वराणामिति । येषां खाधीनो योगः । यद्यपि खतो गमनसामध्ये न भवति तथापि यो-गेन तद्भवतीति सर्वा गतय उच्यन्ते । त्रिलोक्याः अन्तर्वहिश्चेति । वहिः स्थिता अपि अन्तरा-यान्ति । अन्तः स्थिता अपि बहिर्गच्छन्ति । तत्र हेतः-पचनान्तरात्मनामिति । पवनस्याऽन्तः आत्मा लिङ्गशरीरं येपाम् । अत्र त्रिलोकीति न ब्रह्माण्डाभित्रायम् । किन्तु लोकत्रयमेव । यद्यपि कर्मभिरिप सर्वत्र त्रह्माण्डे गमनमस्ति तथापि नै तेषां खेच्छया गमनमित्याह-तामिति । या खैच्छन्दा योगिनां सा न कर्मिणामित्यर्थः । नन्पायस्य तुल्यत्वेऽपि योगस्य कथं गौणता कथं कर्मणां मुख्यत्वमिति । तत्राऽऽह--विद्यातपोयोगसमाधिभाजामिति । कर्म तु खतत्रमसहायं जीवं स्वाधीनं करोति । योगे तु विद्यादयोऽन्येऽपि चत्वारः सन्ति । तत्संविष्टतं जीवं योगः स्वाधीनं कर्छं न शकोति । एवमन्येऽपि । ततश्र जीव एव स्वतन्नः । अन्ये तु गुणभूताः स्वेच्छया गमने सहायमूता भवन्ति । विद्या उपासना मन्त्रप्रकारेण । तपः कृच्छ्रादि । ज्ञानं वा । योगोऽष्टाङ्गः । समाधिः समाधिस्थितभगवदर्शनेन तज्जनितभक्तिसहितपरमधर्भ उच्यते । एतेषु करणद्शायामपि पुरुषस्य स्तातच्यम् । कर्ममार्गे त विध्यधीनतेति ॥ २३ ॥

एवं प्ररुपस साधीनतां निरूप्य गमनप्रकारमाह वैश्वानरं यातीत्यादिना-

वैश्वानरं याति विहायसा गतः सुषुम्णया ब्रह्मपथेन शोचिपा । विभूतकल्कोऽथ हरेरुदस्तात्प्रयाति चकं नृप शेशुमारम् ॥ २४ ॥ तद विश्वनाभिं स्वतिवर्त्य विष्णोरणीयसा विरजेनाऽऽत्मनैकः। नमस्कृतं ब्रह्मविदामुपैति कल्पायुपो विवुधा यद्रमन्ते ॥ २५ ॥ अथो अनन्तस्य मुखानलेन दन्दद्यमानं स निरीक्ष्य विश्वम् । निर्याति सिद्धेश्वरजुष्टिषण्यं यहे परार्द्ध तदु पारमेष्ट्यम् ॥ २६ ॥

यावदवसाने आनन्दमयस्तावद्यातीति सम्बन्धः । वैश्वानरमध्यधिष्ठातृदेवतालोकम् । "अग्नि-ज्योतिरहः शुक्त" इति वाक्यप्रकारेण गमनम् । ननु तस्य ठोकस्य दूरे विद्यमानत्वाद्वहुकाल-व्यवधानेन अन्तरा भोगाभावाद्वोगाभिनिवेशस्य विद्यमानत्वात्युनरागमनं स्यात् । तदर्थमाह—वि-हायसा गत इति । आकाशमार्गेण गतः । पूर्वमेव "पवनान्तरात्मनामि" त्युक्तत्वायथा वायो-

र्गमनं तथा तेषामपीत्पर्यः । नत् वायोरितस्ततो गमनसम्भवातद्वदस्थाऽपि न ऋजुमार्गेण वैश्वानरे गमनं सम्भवति ? तत्राऽऽह — सुष्मणयेति । सुष्मणामार्गेण गच्छतीति नाऽन्यत्र गमनम् । नन् सुष्मणाऽपि कथं नाऽन्यत्र गच्छति <sup>?</sup> तत्राऽऽह— ब्रह्मप्र**थेने ति । त्रस्य**णः पन्धाः । त्र**स्**मार्गत्वाद्व्या-पिवैकुण्ठ एव गच्छति । ननु सुषुम्णाया नाडीरूपस्वात्कथं देहाद्वहिर्निर्गमनम् ? तत्राऽऽह<del> — द्</del>रोचि-**षेति । तेजोरूपया ।** एवं तेन मार्गेण वैश्वानरहोकं गतस्य पूर्वमद्भिः सम्परिष्वक्तस्य गमनास्कामना-बाहल्येन वा सकरकत्वात तत्र भोगे अग्रिमध्यभोगात्कल्कशोषः । अतम्तदनन्तरं ज्योतिस्थानगमने आदित्यादि ध्रवपर्यन्तं गमने विध्वतकत्को भूत्वा, अथ भिन्नप्रक्रमेण तेजोमयश्ररीरेण हरेर्भगवतः स्बरूपभूतं शिशुमाररूपं चक्रमुपयाति । यद्यपि शिशुमारचकस्य भूमेः परितो विद्यमानत्वास्तर्वत्र गमनमायाति, तथाप्युद्मताद्र्ध्वमेव गच्छति । नृपेति सम्बोधनं शुद्धसत्त्वात्मकस्रोध्वगमनस्य संवाद-वोधकम् । यथाः नरपालकस्य नृभिक्त्वे नयनमिति । शिश्चमारस्वक्रपमग्रे वक्ष्यते । तत्र ध्रुवस्थानं शिजमारस्याऽन्ते भवति । तद्वद्धाण्डस्य नाभिस्थानीयम् । ततोऽग्रे लोकचत्रष्टयम् । तत्र तुशस्देन पूर्वे रूपाद्रपान्तरकरणमुक्तम् । ततो द्वितीयं ध्रेवे । विष्णोरित्युभयत्र सम्बध्यते । तत्र गमनयोग्यं शरीरं वर्णयति—अणीयसा विरजेनाऽऽत्मनेति । पूर्वापेक्षया तदणीयः । वायुप्रधानःवात । प्रशिथिलावयव इत्यर्थः । तत्रापि विरजः । वायोरपि लोकत्रय एव रजःसम्बन्धः । अथवा । पूर्वश-रीरं तामसं स्थितं तद्वेश्वानरहोके सक्तम् । ततो द्वितीयं ध्रुवे सक्तम् । तृतीयभिद्मिति तमोरजसो-रभावादिरजेनेत्युक्तम् । केवलसस्वमयेन सस्विभेशेण वा । केवलसस्वेन ब्रह्माण्डभेदस्य वक्ष्यमाण-त्वात् । आत्मना पूर्ववदारमत्वेन गृहीतेन देहेन । एक इति । तत्र वैमानिकानां गमनाभावादस-हायत्वेनैकाकित्वम् । ब्रह्मविदां स्थानं अन्यनीमस्कृतं केवलं ज्ञानिनामेव स्थितियोग्यं महर्लोकम् । यत्र महर्लोके । कल्पायुपः ब्रह्मकल्पर्यन्तमायुर्येषाम् । विशेषेण बुधा ज्ञानिनो भृग्वादयो रमन्ते भगव-द्रणानस्मरणैः ज्ञानेन वा समाधिरूपेण । अयमपि तत्र गतो ब्रह्मकरपपर्यन्तं तिष्ठति । ततो भगव-च्छयने जाते अनन्तस्य सङ्कर्षणस्य मुखायिना त्रैलोक्यमत्यन्तं दद्यभानं निरीक्ष्य ततो निर्याति भृग्वा-दिभिः सह । गमनस्य बहुकालब्यवयानस्वात् अथो इत्युक्तम् । सिद्धेश्वरैर्जुष्टानि धिष्णयानि यत्र जन-स्त्रपोलोके । पारमेष्ट्रयं सत्यलोकस्थानम् । तद्पि पूर्ववस्सिद्धेश्वरसेनितमित्यर्थः ॥ २५ ॥ २६ ॥

**३३** 

तत्र मुक्तिवत्सुखमाह---

न यत्र शोको न जरा न मृत्युर्नाऽऽधिर्न चोद्वेग ऋते कुतश्चित्। यचित्ततोऽदः कृपयाऽनिदंविदां दुरन्तदुःखप्रभवानुद्र्शनात् ॥ २७ ॥

न यन्नेति । यत्र ब्रह्मलोके शोकः अज्ञानकार्यं नास्ति । न वा जरा देहधर्मः । न वा मृत्युः मत्यग्रासः । नाऽऽधिः मनःपीडा अपि न । अन्तःकरणधर्माभावः । मृत्योः प्राणग्राहकत्वात्तद्धर्म इति केचित् । उद्देगः बुद्धेः । असहिष्णुता ना । यद्यप्यसहिष्णुता उद्देगश्च तत्राप्यस्ति, तयाप्यन्यतो न किन्तु खत एव । तदाह—ऋते कुतिश्चिदिनि । अन्यस्माहते, किन्तु खत एव । खतस्तं विश्वद्यति—यचित्ततोऽद इति । अदः प्रसिद्धं चित्ततः चित्ताद्धेतोः यत् तत्स्वानुभवगम्यमतो विशेषतो न वक्तं शक्यमिति तथोक्तम् । तत्र विषयमाह—अनिदंविदां दुरन्तदुःस्वश्रभवानु-

१ त्रिकोकी न त्रह्माण्डाभिश्रायमिति क. ग. २ नेति नास्ति. ३ खच्छन्दयोगिनामिति क. घ. ४ अन्ये गुणभूता इति क. ख. ग. ५ विध्यधीनतयेति क. ख. घ.

९ धुवेरयुक्तमिति क. ग. २ नाम संस्थितमिति क. ३ वैथानरहोकेन्युक्तमिति ख.

दर्शनादिति । इदं स्थानमेतत्साघनं ज्ञानं मार्गप्रकारं वा न विदन्तीति तथा । दुरन्तं यदुःखं तस्य प्रभवो यत्र संसारे तस्य अनु पश्चादर्शनम् । एकवारमुत्पन्ना अपि विवेकिनोऽपि पुनस्तत्रैव गच्छ-न्तीति तथा ॥ २७ ॥

ततः स्वेच्छया ब्रह्माण्डभेदेनमाह—

ततो विशेषं प्रतिपद्य निर्भयस्तेनाऽऽत्मनाऽपोऽनलमृर्त्तिरत्वरन् । क्योतिर्मयो वायुमुपेत्य काले वाय्वात्मना खं वृहदात्मलिङ्गम् ॥ २८॥

ततो विदेशियमिति । अश्वमेधयाजिनोऽपि तत्र गच्छन्ति । तथा हिरण्यगभोपासकाः पूर्तोन्ताश्च । तत्र "आ ब्रह्मभुवनाङ्गोका" इति वाँक्यार्त्कीमणां पुनरावृत्तिः । हिरण्यगभोपासकानां व्रक्षणा सह या ब्रह्मणो गतिः सा गतिः । पूर्वोक्तम्रत्वण्डं भिन्ता गच्छतीत्याह । ततः सत्यठोकादिः शेषं पृथिच्यावरणरूपं प्रतिपद्य पृथिवीर्क्तपो भूत्वा तत्र प्रविष्टः पृथिव्यावरणातिकमे आवरणरूप-पृथिवीसायुज्यं प्राप्य तामतिकम्य पुनर्जलरूपेण जलसायुज्यं प्राप्य तदित्वस्यत्वेषमेप्रेऽपि । आकाशातिकमपर्यन्तं गच्छति । सर्वत्र तेनाऽऽत्मनेति ज्ञातन्यम् । अन्वरित्निति तत्र तत्र गनधादि-भोगानभुज्ञान एव विलम्ब्य । काले भोगच्छावसाने उत्तरत्र गमनमिति सर्वत्र । स्वमाकाशम् । तत् वृहत्त् अनन्तमेव । शब्दब्रह्मरूपं था । नादात्मकं वा । तस्य वृहत्त्वे हेतुः । आत्मनः भगवतो लिक्नं श्वरित्म् । "आकाशादाशिरं ब्रह्मे"ति श्वतः । भगवतो व्यापकत्वं अन्तर्विहर्यवहारहेतुत्वं परिन्छेदौ शब्दब्रह्माश्रयत्विमत्यादिधमेवोधकम् ॥ २८ ॥

एवमाकाशान्तपरित्यांगे महाभृतांशाः परित्यक्ताः । विषयातिकमे इन्द्रियातिकपमाह—

प्राणेन गन्धं रसनेन वे रसं रूपश्च दृष्ट्या श्वस्तनं रवचेव ।

श्रोत्रेण चोपेत्य नभोगुणत्वं प्राणेन चाऽऽकृतिमुपेति योगी ॥२९॥

प्राणेनेति । प्राणेनेति पाठेऽपि स एवाऽर्थः । सर्वत्र तत्तदुपेत्य तद्भोगानन्तरं तत्तद्विकम्येति

क्वातच्यम् । नभोगुणत्वं शब्दत्वम् । प्राणेन कर्मेन्द्रियमहितन । तद्रपुण वा । आकृति कियापभकमणि । उपैति त्यजतीति पूर्ववत् । योगीति योगसामर्थ्याविस्मरणम् ॥ २९ ॥

अहङ्काराद्यतिक्रममाह---

स भृतस्कृमेन्द्रियसन्निकर्षं मनोमयं देवमयं विकार्यम् । सम्प्राप्य गत्या सह तेन याति विज्ञानतत्त्वं गुणसन्निरोधम् ॥ ३० ॥ तेनाऽऽत्मनाऽऽत्मानमुपेति शान्तमानन्दमानन्दमयोऽवसाने । एतां गतिं भागवतीं गतो यः स वै पुनर्नेह विषज्जतेऽङ्गः ॥ ३१ ॥ स एव योगी । मृतानां स्कृमाणामिन्द्रियाणां च सन्निकर्षमुत्तिस्थानं तामसं राजसं चाऽहक्कारं मनोमयं देवमयमिति सात्त्रिकं विकायं म्लाहङ्कारम् । तेन रूपेण गत्या सह याति । कियामहङ्कारं च त्यजतीत्यर्थः । विज्ञानतत्त्वं महत्तत्त्वम् । गुणसिक्वरोधं प्रकृतिम् । सर्वत्र तेनाऽऽत्मनेति । अप्रे पुरुषावरणम् । तत्रापि तेनाऽऽत्मना आत्मानमुपैति । ततः शान्तं अक्षरम् । तत आनन्दं पुरुषोत्तमम् । स्वयमप्यानन्दभयो भृत्वोपैति । अवसाने । अतः परं गमनं नास्ति । "मामुपेत्य तु कौन्तेये"ति वाक्यमेतादशपरिमत्याह—एतां गतिमिति । मह्याण्डमध्ये हृदयमध्ये मह्याण्डात्परतो वा यत्रै- वाऽऽनन्दमयो भृत्वा आनन्दरूपं भगवन्तं प्रविशति स नैवेह पुनः संसारं प्रविशति ॥ ३०॥ ३१॥

एवमपुनरावृत्तिमार्गद्वयमुक्त्वा सद्योमुक्तिक्रममुक्तिरूपमुपसंहरति-

एते स्ती ते नृपदेव गीते श्वयाऽभिष्टे च सनातने च। ये वे पुरा ब्रह्मण आह एप्ट आराधितो भगवान् वासुदेवः॥ ३२॥

एते सृती इति । एतेषां सर्वेषां पदार्थानामध्यायद्वयोक्तानां मगवत्स्वरूपत्वेनैव ज्ञानार्थमुक्तानां यथानिवेशं यथोपयोगं युक्तिभिर्विमर्शे स्वरूपं स्पष्टं भविष्यति । अत्र तृदेशमात्रं कृतम् । तत्र स्पष्टमेव विविद्यामः । ते तुभ्यम् । हे नृपदेव । गीते राजस्वास्वस्थुखार्थं स्वरूपेण कीर्तिते । तत्रापि त्वया अभिष्टे । साधनस्य फलपर्यवसानात्साधनप्रश्नेनैव तत्प्रश्न उक्तो भवित । सनातने च । न हीरम्प्रध्मतया कश्चिद्सिनमार्गे गच्छिति किन्त्वनादिसिद्धे । अत्र गन्ता अप्रे स्पष्टो मविष्यति । अनादित्वे प्रमाणमाह—ये वे पुरेति । मृंद्यणेवं पृष्टे महाणे आह् भगवानिय पृष्टः सन् । कयने हेतुः—आराधित इति । एवं कथने हेतुमाह—यासुदेव इति । मोक्षदातृत्वेनैवमुक्तवानित्यर्थः ॥ ३२ ॥

एवं फलं निरूप्योपसंहत्यैतन्मार्गप्रवेशे कियन्त उपायाः सन्तीत्याकाङ्कायामाइ—

न हातोऽन्यः शिवः पन्था विशतां संस्वताविह । वासुदेवे भगवति भक्तियोगो यतो भवेत् ॥ ३३ ॥

न हातोऽन्य इति । अस्मात्व्वींकादन्यः शिवः कल्याणक्रपः साधनदशायामपि सुखकरः पन्या आदौ तत्र निविष्टस पुनर्भमाभावार्थं मार्गक्रपः कोऽपि नास्ति । बहुनां च गतियोग्यः । एतदज्ञानेन इह संसारे विश्रतां, न तु निविष्टानां संसार्येकस्वमात्रानाम् । तं मार्ग पुनः स्मारयति—वासुदेवे भगवित भक्तियोगो यतो भवेदिति । मोश्चदानार्थमागते भगवित साक्षात्ररम्ब-रूपे सत्त्वाकारेण परिणतान्तःकरणे सत्त्वासने बहुणेश्वर्यक्रपेणाऽऽविभूते येनैवोपायेन परमा प्रीति-र्भवित स एवोपाय इत्यर्थः । श्रवणादिभिः स्नेहः । ततो मनननिदिष्यासनक्रपेण ध्यानेन सर्वमावन्त्रहे द्वितीयः । ततोऽपि सक्ष्मच्यानेन हृदि भगवित समागते तत्र यः परमक्षेदः साक्षाद्भगवन्त्रवेश्वन्ते द्वितीयः । ततोऽपि सक्ष्मच्यानेन हृदि भगवित समागते तत्र यः परमक्षेदः साक्षाद्भगवन्त्रवेशन्ते । ततोऽपि सामनक्रपोऽपि अवान्तरव्यापारक्रपोऽपीति तद्वित्तर्भागः गृहान्निर्गतस्वष्टदेशप्रवेशपर्यन्तं विततः । तत्र पूर्वभागः साधनक्रपो मध्यभागोऽवान्तरव्यापारक्रपोऽप्रिमो मगवत्सम्बद्ध-फलक्रपः । तत्र श्रवणादि ध्यानद्वयं च कमाद्वितता भूमिः । श्रीतिः पादौ । सा चेस्ती-तिस्तन्मार्गेण तावत्पर्यन्तं गच्छिति तदा भगवन्तं प्रापयित नाऽन्ययेति ॥ ३३॥

<sup>)</sup> आत्मप्रकारं वा इति घ. २ भेदनप्रकारमिति सः ३ विशेषवाक्यादिति सः ४ आकाशादितकमपर्यन्तमिति सः आकाशादिति कमपर्यन्तमिति ग.

१ रूपं प्रकृतिमिति स. २ तृपदेवैति इति स. घ. ३ राजत्वास्त्रसार्यमिति स. घ. ४ महाणेव पृष्टे इति स. ग. व. ५ परमहासारूपे इति स. ६ प्यानेनेति नास्ति स. व. ७ तदेतुमार्ग इति स. ग. ८ सध्यमेति क.

[२ स्कं. २ अ. ३७ स्त्रे.

फलसाधननिर्धारः पूर्वमेव जात इत्याह--

. ३६

भगवान ब्रह्म काल्ह्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया। तद्ध्यवस्यत्कृटस्यो रतिरात्मन्यतो भवेतु ॥ ३४ ॥

भगवानिति । प्रमेयबलेन स्वयमुक्तवाऽपि प्रमाणबलेनाऽपि तद्वक्तव्यमिति पूर्वोक्तमनादिसिदं राशीमतवेदं मनीपया विचारकबुद्ध्या आलो व्य फललेनाऽऽत्मानं विनिश्चित्य साधनविचारे किय-माणे "यमेवैष वृणुत" इत्यादिवाक्यैः प्रीतिमेवाऽवान्तरव्यापारं ज्ञात्वा "भक्तयैव तुष्टिम-भ्येती''ति विचार्य मुख्यं साधनं मर्ति ज्ञात्वा तत्साधकत्वेनाऽन्यदित्यध्यवस्यत् । तत्रापि कृटस्रो निश्वलः ॥ ३४ ॥

एवं प्रमाणेन युक्तया च मक्तिमार्ग स्थिरीकृत्य अन्येषां मार्गाणां परम्परीपयोगं वक्तमाह-भगवान् सर्वभृतेषु लक्षितः खात्मना हरिः। दृश्येर्बुद्ध्यादिभिर्द्रष्टा लक्षणेरनुमापकैः ॥ ३५ ॥

भगवानिति । प्रतिपुरुषं प्रतिविषयं शास्त्राणि प्रस्तानि । तानि न सर्वया षाधितविषयाणि । परम्परोपयोगात् । भगवांस्तैः सर्वेरेव सर्वभूतेषु लक्षितः लक्षणया ज्ञांपितः । नैयायिकैः कर्नृत्वेन, मीमांसकैः कियात्वेन, वेदान्तैरात्मत्वेन, साङ्ख्यादिभिः करणत्वेन । अन्येश्व तद्वेदैर्ज्ञानत्वेन ज्ञातुत्वेन चाउन्यैः । ज्ञानाधिष्ठातृत्वेन च । सर्वेरेव भगवानेकदेशे लक्षितः । अन्धहस्तिवत् । अनु-भवेन युक्तया च । खात्मना अनुभवेन । दृश्यैः । द्रष्टा । बुद्ध्यादिभिश्व तक्षणैरसाधारणिवर्द्धेः जीवेषु प्रवेशमलममानैः कियादिभिः । अत एवाऽनुमापकैः तर्कसहकृतैः परोक्षज्ञानजनकैर्रक्षित इति सम्बन्धः । रुक्षणया ज्ञापित इत्यर्थः ॥ ३५ ॥

तस्मात्सर्वेषामेव दर्शनानामत्रयोजकत्वात्पूर्वोक्तप्रकारेणैव कर्त्तव्यमित्यपसंहरति—

तस्मात्सर्वात्मना राजन् हरिः सर्वत्र सर्वदा ।

श्रोतव्यः कीर्त्तितव्यश्च स्मर्तव्यो भगवान्नुणाम् ॥ ३६ ॥

तस्मादिति । सर्वोतमनेति उत्तराङ्गसाहित्येन । राजन्नित्यवधारणसामर्थ्यमुक्तम् । हरि-रिति साधनदशायां जातदुःखद्रीकरणार्थम् । सर्वत्र सर्वदेति । देशकालविचारो न कर्तव्यः । पूर्ववच्छोतच्यादिफठार्थम् -- भगवानिति । चणामिति मनुष्यमात्रीधिकारित्वम् ॥ ३६ ॥

एवं मार्गं वस्तुतत्त्वं चोक्त्वा प्रकरणस्य समाप्तत्वात्साधारणश्रवणस्याऽपि शुद्धिद्वारा मगवत्त्राप-कत्वमाह---

पिबन्ति ये भगवत आत्मनः सतां कथामृतं श्रवणपुरेषु सम्भृतम्। पुनन्ति ते विषयविदूषिताशयं त्रजन्ति तचरणसरोरुहान्तिकम् ॥ ३७ ॥ पियन्ति ये भगवत इति । बहिः श्वितसाऽन्तः प्रवेशन पानम् । भगवत आत्मनः सता-

९ इति इति ख. ग. घ. २ मजुष्यमात्राधिकारित्वमितीति ख.

मिति । सर्वेषामेन भगवत्वेन मगवान् स्फरति । सतां त्वात्मत्वेनाऽपि । सर्वे सकामाः सन्तः प्रेमेठा इति विभागः । कथैवाऽमृतम् । श्रवणपुटेषु उत्तम्मितकर्णपुटेषु पूर्णम् । विषयैर्विद्षितमाश्चयं पनन्ति । यथाऽन्तरसाध्यरोगव्यासो वैदौरमृतरसेन सिद्धः क्रियते, तथाऽन्तःकरणमपि विषयसहितैर्वि-शेषेण द्वितं सर्वया सन्मार्गानर्हं तादशमि पुनन्ति । ऋमातचरणसरोरुहान्तिकं वैकुण्ठं मक्तं वा प्राप्नवन्तीत्यर्थः ॥ ३७ ॥

> इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभद्यात्मजश्रीवल्लमदीश्वित-विरचितायां द्वितीयस्कन्धे द्वितीयोऽध्यायः ॥ २॥

# तृतीयोऽध्यायः।

श्रोतव्यविषयत्वेन तत्त्वमेवं निरूपितम् । उद्देशेनाऽस्य निपुणं साधनं विनिरूप्यते ॥ १॥ अहुष्टं साधनं वाच्यं हुष्टं चाऽप्यत्र सम्मतम्। अन्यथा क्रियमाणस्तु विमशी व्यर्थतां बजेत् ॥ २॥ इन्द्रियाणामद्गष्टत्वे खनुकूले तथेश्वरे । साध्यं सम्पद्यते पूर्णमतोऽत्र इयमीर्यते ॥ ३ ॥ श्रद्धाऽपि तद्भिप्रायाच्छोतुर्वेक्तुश्च गम्यते । तसात्साधनसंयुक्तः शृजुयानेतरो वृथा ॥ ४॥

एवमध्यायद्वयेन श्रवणं सविषयं निरूप्य, महाफठे श्रवणे सर्वेषामत्रवृतिं दृष्टा, किञ्चदिख निमित्तं यतः सर्वे न प्रवर्तन्त इत्याकाङ्कायां विषयस्य निर्द्धेष्टत्वात्करणदोषो वा तदिष्ठातृदोषो वा भवेदित्याशृह्य, तयोरप्यधिष्ठातुर्विष्ठष्टत्वात्तत्वतिबन्धादेव श्रवणादिष्वश्रवृत्तिरिति विनिश्चित्य, देवताना भजने तत्प्रतिबन्धो गमिष्यतीति पूर्व देवतान्तरमजनं साधनीयं तत् इन्द्रियाणां च श्रोधन-मिलाशक्का, देवतान्तरभजने पुनर्विहर्भुखत्वात्तेषां नियतफरुजनकत्वात्र प्रतिबन्धाभावार्थे कियमाणे भजने दोपान्तरमापद्येतेति तेषां फठानां नियतत्वं प्रतिपादयितुं प्रथमं पूर्वेण संश्लेषं निवारयितुं पूर्वीक्तमुपसंहरति-

#### श्रीशुक उवाच---

एवमेतन्निगदितं पृष्टवान् यद्भवान्मम् । नृणां यन्त्रियमाणानां मनुष्येषु मनीपिणाम् ॥ १ ॥

एवमेलदिति । मन मां प्रति । नृणां मध्ये ये ब्रियमाणास्त्रीषामन्युक्तं मनुष्याणामपि मध्ये ये मनीषिणस्तेषामप्यर्थे श्रवणादिकमुक्तमित्यर्थः ॥ १ ॥

१ प्रेम्णा इति क. २ अतान्तविषयेत्यादि ख. १ यथा इति ग.

ब्रह्मवर्चसकामस्तु यजेत ब्रह्मणस्पतिम्। इन्द्रमिन्द्रियकामस्तु प्रजाकामः प्रजापतीन् ॥ २ ॥ देवीं मायां तु श्रीकामस्तेजस्कामो विभावसुम्। वसुकामो वस्त्रुद्धान् वीर्यकामोऽथ वीर्यवान् ॥ ३ ॥ अञ्चाद्यकामस्त्वदितिं स्वर्गकामोऽदितेः सुतान्। विश्वान्देवान् राज्यकामः साध्यान् संसाधको विशाम् ॥ ४ ॥ आयुःकामोऽश्विनौ देवौ पुष्टिकाम इलां यजेत्। प्रतिष्ठाकामः पुरुषो रोदसी छोकमातरौ ॥ ५॥ रूपाभिकामो गन्धर्वान् स्त्रीकामोऽप्सरउर्वशीम्। आधिपत्यकामः सर्वेषां यजेत परमेष्टिनम् ॥ ६॥ यज्ञं यजेयशस्कामः कोशकामः प्रचेतसम् । विद्याकामस्तु गिरिशं दाम्पत्यार्थमुमां सतीम्॥ ७॥ धर्मार्थमुत्तमश्लोकं तन्तुं तन्वन्पितृन्यजेत् । रक्षाकामः पुण्यजनानोजस्कामो मस्द्रणान् ॥ ८ ॥ राज्यकामो मनृन् देवान्निर्ऋतिं त्वभिचरन् यजेत्। कामकामो यजेत्सोममकामः पुरुषं परम् ॥ ९ ॥

पूर्वोक्तमुपसंहत्य देवतान्तरभजनिराकरणार्थं स्वमते अष्टाविशतिदेवास्तत्वरूपाः, वेदे च ये त्रयस्थिशहेवा वसवे। रुद्रा आदित्या इन्द्रः प्रजापतिश्विति तेऽप्यत्रोक्तास्तत्वरूपेण । किं षहुना । सर्वे तत्त्वेष्वन्तर्भृताः । ते त्व्हाविशतिः । "एने देवाः कला विष्णपेरि"ति वाक्यात् । ते च प्रजापतिप्रभृतिसोमान्ताः । तत्र प्रथमं रजोगुणाभिमानिनी देवता ब्रह्मणस्पतिः । वेदादिकर्ता जमिन्नर्भाता चेत्वर्थः । तद्वजने ब्रह्मतेजो भवतीति ब्रह्मवर्धसम्पतिः । ततः सत्त्वाभिन्मानिनी इन्द्रो देवता प्रजादिरूपः । तद्भजने इन्द्रियसिद्धर्भवतीति इन्द्रियकामस्तं भजेत । एव- यत्तरत्राऽपि । प्रजाकामः पुत्रकामः । प्रजापतीन् मरीच्यादीन् । तमोधिष्ठात्री देवता । देवी मायाम् । प्रकृत्यिष्ठात्री देवता । श्रीकामः धनकामः । सम्पत्तिरूपं धनम् । तेजस्कामः । स्वस्मिन्नधृष्यं तेजः । दुर्क्षस्वमिति यावत् । विभावसुरिग्नः । वसुकामः धनमात्रकामः । वस्त् द्रोणादीन् । रुद्रान् वामादीन् । वीर्यकामः पराकमकामः । अत्र फले विशेषमाह—अथ वीर्यवानिति । तदनन्तरमेव वीर्यवान् मवति । वागमिमानिनी देवता अग्निः । गन्धाभिमानिनी देवता वसवः । रुद्रा आकाशस्य । अदितिर्मुमेः । अन्नाधकामः अन्नभोजनकामः । अन्नभक्षणसामर्थ्यमुद्धर्वा । स्वर्गकामः

स्वर्गलोककामः । अदितेः सुतान् द्वादशाऽऽदित्यान् । तेजोऽभिमानिनी । विश्वदेवाः विश्वायाः पुत्राः । राज्यकामः राजत्वकामः । साध्यान् साध्यायाः पुत्रान् । विशां देशस्वप्रजानां संसायकः स्वाधीनकरणेच्छः । विश्वेदेवा जलस्य । साध्या वायोः । आयुःकामः आयुष्यामिवृद्धिकामः । अश्विनी अश्विनीकुमारी । प्राणदेवता । पुष्टिकामः स्थूठत्वकामः । सर्वान् पोषान् वा कामयते । इठा मृभिः । शब्दाधिष्ठात्री देवता । प्रतिष्ठाकामः लोके सन्माननाकामः । पुरुष इति । योग्यसैवैषा कामना । एवमन्यत्राऽपि ज्ञांतव्यम् । रोदसी द्यावापृथिव्यौ । होकानां मातरौ । होकमातृत्वं गुणः । मातृकापूजायां विहिते वा । हम्ताभिमानिनी । रूपाभिकामः सीन्द्र्यकामः । गन्धर्वान् विश्वायसु-प्रभृतीन् । एता राष्ट्रभृतो देवताः । "एते वै गन्धर्वाष्ट्रसरसो यद्राष्ट्रभृत" इति श्रुतेः । स्रीकामः सुन्दरस्रीप्राप्तिकामः । अप्सरोरूपामुर्वशीम् । अधरारणिदेवताम् । देवपसीमध्ये वा । गन्धवी रूपम्य । अप्सरमो रसम्य । आधिपत्यकामः सर्वेपामहमधिपतिभैविष्यामीति । परमेष्ठिनं गुडाधिष्ठाता-रम् । यज्ञं यज्ञपुरुपम् । चरणांधिष्ठात्री । यशस्कामः कीर्त्तिकामः । कोशकामः भाण्डारकामः । कोशो धनसञ्चयः । प्रचतसं वरुणम् । रसनेन्द्रियाधिष्ठातारम् । विद्याकामः । प्रश्वविद्यादिविद्याः । गिरिशं महादेवम् । अहङ्काराधिष्ठातारम् । दाम्यत्यार्थं दम्पत्योः प्रीत्यर्थम् ! उमां सतीम् । जन्मद्भयन्यापिनीं महादेवभार्याम् । धर्मार्थे धर्मसिद्ध्यर्थम् । उत्तमश्लोकं वेदवेद्यम् । तन्तुं तन्वन् सन्तर्ति विस्तारयन् । पितृन् अग्निष्वात्तादीन् । रक्षाकामः मृतादिम्यः शत्रुभ्यो रक्षामिच्छन् पुण्यजनान् यक्षादीन् । ओजस्कामः इन्द्रिययलकामः । मरुद्रणान् दितिपुत्रान् । राज्यकामः राज्याधिपत्यकामः । मनृन् देवान् स्वायम्भुवादीन् तन्मन्यन्तरदेवताश्च । निर्कृतिं मृत्युम् । अभिचरन् श्रुत्रुमरणिन्छन् । कामकामः कन्द्रपृतृद्धिमिच्छन् । सोमम् । अकामः सर्वकामरहितस्तु परं पुरुषं पुरुषोत्तमम् । अयमेकोनित्रदात् सर्वतत्त्वपतिः । सोमो मनसः । निर्ऋतिः पायोः । मनवो देवामञ्जूषः । मरुद्रणास्त्वचः । पुण्यजना जलस्य । पितरो महत्तत्त्वस्य । उत्तमश्चोकः पुरुषस्य । उना श्रोत्रस्य । एवं कामनाभेदेन प्रकृतोपयोगिसर्ववलसिद्धार्थं तत्त्रदेवतामजनं कर्तव्यमित्युक्तम् । वैराग्यार्थ च भगवान् । तत्र कामना श्रक्षवर्चसादिविषयाः । इयं कामनाभेदेन मिकः साक्षात्परब्रह्मणो वासुदेवस्याऽसाधारणो धर्मः स्नेहात्मा । स तदैव प्रकाशते यदा तत्र वर्चम्तेजः प्रकाशकं भवति । वेदेन ब्रह्ममात्रं प्रकाशयितुं शक्यं न तु ब्रह्मधर्मः साक्षात् । नाऽपि प्रत्यक्षतया । प्रत्यक्षसमवेता अप्यभिन्यञ्जकामावे न प्रकाशन्ते । अतो महाणि मगवति यहर्चस्तवे-त्स्वस्मिन्नागच्छेदीपहम्त इव सर्व पश्येत् । अतः प्रथमं न्रद्धवर्चसकामना कर्तच्या । वेदंखं वा प्रकाशनसामर्थ्यम् । न हि चक्षुर्व्यतिरेकेण स्फीतालोकमध्यवर्त्यपि घटः प्रकाशते । तद्रसगतं वेदगतं वा को वा दातुं शक्त इति विचारे यो ब्रह्मणः पितः वेदस्य वेदार्थस्य वा नियामकः येन वा तत्सामर्थ्यं तत्र निहितं भवति तेनैव दातुं शक्यत इति वश्चधर्मान् सर्वान् गृहीस्वा जगति प्रकटनार्थं या रजोगुणदेवता सैवोपास्या । प्रकटनार्थमेव तस्प्रवृत्तेः । नाऽपि कूटस्थम् । तदर्थमर्पवृत्त-त्वात् । एवमुत्तरत्राऽपि । इन्द्रियव्यतिरेकेण स्वतो जीवात्मा प्रकाशकेऽपि त्रसवर्चसे करणामावाज बातुं शक्त इतीन्द्रियमपेक्ष्यम् । इन्द्रियवानेव भगवच्छाक्षेऽधिकारी । "को न राजिकिन्द्रियवा-

१ तेष्वद्याविद्यतिहिति स. २ पुत्रकाम इति नास्ति काचित्. ३ देवतामिति स. ४ देवतामिति स. ५ स्वादीनिति क

१ तेजोऽभिमानिन इति य. २ ज्ञातस्या इति क. ख. घ. ३ वरणाधिश्वात्रीमिति क. ४ स्पर्शस्येति वा. ५ इवं हीति वा. घ. ६ तथैवेति वा. य. ७ वेदस्य वेति वा. ८ ममप्रवृत्तत्वादिति या.

नि"ति वाक्यात् । तेबेन्द्रियं खतो विद्यमानमपि ज्ञानिकयारूपं कार्यं जनयदपि परमार्थवस्तुबोधक-स्तरूपत्वाभावादपेक्षितेन्द्रियादिवम्। "इन्द्रस्य यृत्रं जमुष इन्द्रियं वीर्यमि"त्यादिश्रुतौ तदि-न्द्रियं प्रसिद्धम् । अन्यथा वृत्रहननं प्रजापत्युपधावनं च न स्थात् । अतोऽलौकिकपदार्थज्ञानकरणेन्द्रिय-प्राप्त्यर्थमिन्द्र उपास्यः । तेन हि तदुपायेन प्राप्तम् । यद्यपि प्रजापितः प्रयोजकस्तथापि तत्पदार्थरसान-भिज्ञत्वाद्भवामपि तथात्वादिन्द्र एव सेव्यः । अन्ययेन्द्रस्य पुनःपुनरूपधावनं न भवेत् । अतो धिनो-त्यन्तं तस्य रसमिन्द्र एय जानातीति स एव सेव्यः । ऋणत्रयापाकरणार्थं सहायार्थं वा प्रजा पुत्रादि-रूपा अपेक्ष्यते । अन्यथा भगवद्भजने नैश्चिन्त्यं न स्यात् । तत्र स्वतो जायमानाः प्रैजाः स्वापेक्षितं न कुर्वन्तीति स्वापेक्षितप्रजालाभार्थं मरीच्यादय एव सेच्याः । ते हि ब्रह्मणोऽभिप्रेतं कृतवन्त इति । इदानीं भगवद्भजने लक्ष्मीरूपा सम्पत्तिरपेक्ष्यते । सेव भगवित्तष्ठा तत्र विनियोगमर्हति । अन्यां भग-वानिप न गृह्धीयात्। अतो भजनीपयिकां सम्पत्तिमिच्छन्मायामेव भजेत । तत्रैका माया व्यामोहिका । एका जँगत्करणभूता । ते उमे न सेय्ये । अन्यत्राऽधिकृतत्वात् । देवतारूपा सात्विकी मोक्षदातुर्वासुदेवस्य मोक्षदानार्थमेव तादशं रूपं गृहीतवतः तदुपयोगिसाधनसम्पादनार्थं लेक्सीरेव ''बिष्णोर्देहानुरूपां वै करोत्येषाऽऽत्मनस्तनुमि''ति वाक्यात्तद्वार्यारूपेण मायारूपं गृहीतवती। मया सहाऽऽगन्तव्यमिति नियोगकरणान्मायेत्यभिधानम् । "इत्थं विचिन्त्य परमः स तु चासु-देवनामा वभूव निजकारणमुक्तिदाता । तस्याऽऽज्ञयैव नियताऽथ रमाऽपि रूपं वव ब्रितीयमिव यत्प्रवद्नित मायामि"ति वाक्यात् । अत एव तुशक्देनाऽन्ये निवारिते । किञ्च । इन्द्रियेण सम्पत्त्या सहायेन प्रकाशेन च भगवद्धमेषु समानीतेषु खस्य धारणासामर्थ्यसिद्ध्यर्थ खस्मिन् तेजः अपेक्ष्यते । अन्यथा ते समागतास्तत्र न निविशेयुः । निविष्टा वा तदाश्रयं दहेयुः । अतः खयो-ग्यतासिद्ध्यर्थं तेजः अपेक्षितम् । तद्धि सर्वाभिभावकं सर्वमेव रूपं स्वसमानं करोति । तद्धगवन्निष्ठ-मेव बह्विना प्राप्तम् । विशेषेण भा दीप्तिः वसु धनं यस्येति विभावसुशब्दनिर्वचनात् । अतस्तेजस्कामो विभावसुमेव सेवेत । एवं धनस्याऽपि भगवद्भक्तेष्वानत्यर्थं (?) श्रवणादिसिद्धर्थमुपदेशनार्थं वा देयं(?)मपेक्ष्यते । साधनरूपश्रवणादिकं ताद्दीरेव भवतीति । शुक्तकर्तृकं तु फलरूपम् । दृष्टरूप-त्वाच तदपेक्ष्यत एव । तत्तन्नाम्ना वसुष्वेव प्रतिष्ठितम् । "त इमं लोकमध्यजिन्ने"ति श्रुतेः । एवं वीर्यस बलसाऽपि भगवरसेवीपयिकत्वौद्देलाधिष्ठानदेवताया वायोः स्थानमृतस्थाऽन्तरिक्षस्य रुद्राः प्रभव इति देवताऽपि तद्धीनेति वीर्यकामो रुद्रानेव भजेत । "तेऽन्तरिक्षमजयिन"ति श्रुतेः । एवमन्नादेरपि अन्नमक्षणस्य वा । "यद्यदिष्टतमं लोके यद्याऽतिषियमात्मनः" इति वाक्यादन्नाद्यमपि काम्यम् । तत्राऽदितिरियमेव भूम्यिषष्ठात्री देवता । "साऽदितिरत्रवीर्द्धरं वृणा अथ मयाऽभि-गृह्णीध्विमि"त्युपाख्याने तस्यास्तादशत्वप्रसिद्धेः । भूमौ भगवद्भजनं कृत्वा दिव्यानां पदार्थानाम-मावात्खर्गे कर्त्तव्यमिति खर्गकामना भवति । तत्राऽऽदित्याः प्रभवः । "तेऽमुं छोकमजयित्र"ति श्रुतेः । विश्वेदेवौरतु राज्येऽधिकारिणः । सर्वदेवताधिष्ठातृदेवतारूपत्वात् । राजा च सर्वदेवतामयः । अतोऽत्र सर्वसम्पत्त्या भजनसिङ्वर्थे राजत्वमपेक्षितम् । भक्तिमार्गस्त्वलौकिक इत्यसाध्यसाधकपदार्थ- सिद्ध्यर्थे तद्धिकारिणः साध्यान् भजेत । सर्वाश्रेत्यजाः स्वाधीना भनेयुस्तदा सर्वत्र मक्तिप्रचारो मवेदिति मिकिनसरणार्थं तत्साधकत्वमपेक्ष्यते । आयुपस्तः मक्तसङ्गाद्यर्थमुपयोगः स्पष्ट एव । तत्रा-ऽिथनी आयुपः प्रभू इति तदुपाधावनम् । एवं पुष्टिरिप लोकातीता भगवत्कार्यसाथिकेति सर्वपोप-कर्जी भूमिं भजेत् । यतो भूगिष्ठा एव सर्वे वर्द्धन्ते अङ्करादयः । प्रतिष्ठाया अपि तद्वातुवृत्त्या प्रच-यार्थमपेक्षा भवति । प्रतिष्ठा च माहात्म्याद्वैचित्र्याद्वा । तत् बावाष्ट्रिययोरेवोभयं प्रसिद्धमिति । भगवद्धिष्ठानेषु रूपाभिव्यक्तिसामध्यार्थं "रूपिमिनि गन्धर्वा" इति श्रुतेस्ते सेव्याः । नृत्यादिना भगवद्भजनार्थं तादशस्त्रीकामनायामनेकरूपकरणसमर्थोर्वशी सेव्या। नारायणोत्पन्नत्वात् दिषमानृत्वात् वैराग्यबोधनेन मक्तिदातत्वाच । पूर्वचित्त्यादयस्त् नैवंरूपाः । आज्ञापनसामर्थ्यसिद्ध्यर्थं तथामृतः परमेष्टी चतुर्मखः सेव्यः । स हि सर्वानाज्ञापयतीति । आज्ञापनस्य च भक्तिकारणता स्पाय । तथा यशसोऽपि । कीर्त्या हि सर्वे समायान्ति, पश्चात्तद्वतमनुतिष्ठन्ते । यज्ञो हि यशः प्राप्तवान् । "देवा वै सन्नमासनैद्धिपरिमितं यदास्कामा" इत्यत्र यज्ञेनैत यशसः प्राप्तत्वात्स सेव्यः । प्रचेता निधिपेतिः । अठौकिकार्थदाने हि भगवदुत्सवादिर्भवति । विद्यायास्त साक्षाद्वपयोगात । ''ईश्वराज्ज्ञानमन्विच्छेदि''ति वाक्यात् । ''प्रतिकुले गृहं त्यजेदि''ति दाम्पत्यं भगवद्भज-नार्थमपेक्षितम् । तत्र परमभक्तायाः पॅरमभक्तस्वपतिनिष्ठतया यहुजन्मसिद्धत्वादुमा सेव्या । धर्मेण च भक्तिभीवतीति पूर्व साधितम् । उत्तमैश्र लोके वेदे धर्मप्रतिपादक एव सेव्यते । भक्तिमार्गस्य परम्परासिद्धार्थं सन्तत्यपेक्षायां पितरो हि तदाशंसका इति तेपां भजनम् । रक्षायां कृराणानपेक्षितत्वा-द्यक्षमजनम् । ओजंस इन्द्रियशक्तेश्य नेत्रश्रोत्रपाटवरूपत्वात् । मरुद्दणाश्य पटवो भवन्ति । बहुधा च्छिन्ना अपि न मृता इति । महापुरुपपुजया सिद्धा इति । परित्यक्तदोपा इति ते सेन्याः । अधि-कारिणः सर्वविनियोगसामर्थ्योत्स्पष्टं मन्वन्तराथिपतयः सेव्याः । प्रतिबन्धकनिवसेरपेक्षितत्वान्नि-र्कतिः सेव्यः । कामनया सर्वं भवतीति भगवद्भिषयककामनोत्पत्त्यर्थं रासप्रकरणे निरूपिनस्य सोमस्य मजनं कर्तव्यम् । तेन हि भगवतोऽपि कामः पृश्ति इति । तादशकामिपतामहत्वाच ॥ २-९ ॥

एवं भगवदंशानां तत्तत्साधकत्वमुक्त्वा ससाधनभक्तिसिद्ध्यर्थमपि भगवानेव सेव्य इत्याह—

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः । तीत्रेण भक्तियोगेन भजेत पुरुषं परम् ॥ १० ॥

अकाम इति । वैराग्यकामः । पूर्वाध्यायोक्तन्यायेन स्वतन्नतया निष्कामो वा । सर्वकामः एत-दध्यायोक्तकामः । मोक्षकामो वा । उदारा धीर्यस्थेति स्वतन्त्रो वा । तीत्रेण शीत्रं भगवत्प्रापकेण । पूर्वीक्तमेव परं पुरुषं भजेत । भगवतैव ससाधनं साध्यं सेत्स्यतीति ॥ १०॥

नतु भजनमेव कथं सिध्येत् कामनाभावे वकवन्धप्रयासवदित्याग्रङ्ग कामनया तत्याभनेऽध्य-न्तरङ्गसाधनसाधकमेव सेव्यमित्यभिप्रायेणाऽऽह---

> एतावानेव यजतामिह निःश्रेयसोदयः। भगवत्यचलो भावो यद्भागवतसङ्गमः॥ ११॥

<sup>9</sup> तंत्रिन्दियमिति क. २ वृत्रहरणिमिति क. ग. घ. ३ प्रजालाभार्थ प्रजेति सा. ४ जगरकारणभूता इति ग. घ. ५ लक्ष्मयेव इति सा. ६ सह गन्तव्यमिति घ. ७ नियता परमाऽपि रूपमिति सा. ८ चके इति ग. ९ देवभिति सा. १० वलाधिष्ठानयेवता वायोरिति क. ग. घ. ११ अयजिति क. ग. घ. १२ वर्र वृण इति क. ग. घरे वृण् इति घ. १३ पुराज्ये इति सा.

१ तद्वस्यानुदृश्या इति स. २ देवा वै सत्रं समासत ऋदिपरिमितमिति क. स. ३ ऋदिपरिमितमिति ग. लिदं परिमितमिति म. ४ परमभक्तःं स्वपतिनिष्ठाया इति ग. परमभक्तस्त्वयमिति निष्ठयेति घ. ५ ओज इति इ. ग. ६ कामयिता महत्त्वावेति घ.

एतावानेवेति । सर्वाण्येव साधनानि साधनद्वये प्रविशन्ति । भगवद्भक्तसङ्गसाधकत्वेन भग-वित रितसाधकत्वेन च । एतावानर्थश्चेत्सिद्धस्तदा नाऽन्यकामना कर्तव्या । अतएव यजतां मध्ये इह अस्मिन्मक्तिमार्गे श्रेयसः परम उदय एतावानेव । द्वयमेव तदुक्तम् ॥ ११ ॥

तयोरप्येकं साधनं, येन तौ भवत एव । तदाह-

ज्ञानं यदाऽऽप्रतिनिवृत्तगुणोर्मिचक्रमात्मप्रसाद् उभयत्र गुणेष्वसङ्गः । केवल्यसम्मतपथस्त्वथ भक्तियोगः को निर्वृतो हरिकथासु रतिं न कुर्यात्॥१२॥

ज्ञानमिति । हरिकथासु रतिस्तयोः साधिका । कथारतिषु सक्तस्य कथका अपि मिलन्ति, प्रेमाऽपि भवतीति । आनुपङ्गिकं चाऽन्यद्रह्वेव भवतीत्याह । यासु कथासु आसमन्तात्प्रतिनिवृतं गुणोर्भीणामुत्पत्त्यादीनां चकं रागादिधर्मसमुदायो येन । सर्वोऽविद्यानिवर्त्तकमिति यावत् । तादशं ज्ञानं भवति । तत्साधनमन्तः करणप्रसादोऽपि भवति । तस्याऽपि साधनमैहिकामुध्मिकगुणेषु वैराग्यम् । एवं ससाधनं ज्ञानमपि सिद्धाति । सोपायो मार्गोऽयम् । कैवल्ये सम्मतस्तु मार्गो भक्तियोगः । अथेति भिन्नप्रक्रमे । स्वतन्त्रो न ज्ञानसाधनम् । न वा तत्सद्दायः । किन्तु पूर्वोक्तकामनया सिद्धसाधनसाध्यः । यत्राऽऽनुषङ्गिकं ज्ञानं भक्तिश्र भवति । भगवति प्रेम भक्तसङ्गश्च मुख्यतया भवति । तादशीपु कथासु सन्मार्गवर्ती को वा रितं न कुर्यादित्यर्थः । तत्राऽपि निर्वृतः अप्रवृत्तिमार्गपरः ॥ १२ ॥

एवं ससाधनं भक्तिमार्गमुँपदिश्य तस्य विशेषाकाङ्कायामन्यद्वक्तव्यमिति तृष्णीभृतः । तथा स्तोऽपि । अयमयों गुप्ततया निरूपित इति शौनकादीनां हृदये समागतो नेवेति सन्दिश्च तृष्णी-स्थिते खाभिप्रायं शीनकः प्रकटयन् गुप्ततयोक्तमर्थं प्रकटयितुमाइ—ईत्यभिष्याहृत इति याव-द्ध्यायसमासि । इदमेव हि तस्य परिज्ञानं यद्भत्तयसाधकानां विद्यमानानां वैद्यर्थज्ञानम् । तदा हि तत्साधनेषु प्रवृत्तिर्भवति । यस्तु सिद्धसाधनः स भगवत्सङ्गेऽपि सिद्धे कथायामपि रतौ सत्यां भगवति स्नेहार्थमेव यंत्रोऽवशिष्यत इत्यस्मद्वेक्षया राजा महान् । अतस्तत्र्वेष्टानुसारेणीव भत्तयुपाये ज्ञाते तत्कर्तव्यमित्यभिप्रायेण प्रथमं प्रश्नं पृच्छति—इत्यभिष्याहृत इति चतुर्भिः।

# शोनक उवाच-

इत्यभिव्याहृतो राजा निशम्य भरतर्पभः। किमन्यत्पृष्टवान् भृयो वैयासिकमृषिं कविम् ॥ १३ ॥

अभितो व्याहृतः । उपदिष्ट इत्यर्थः । निशम्य तदभित्रायं ज्ञात्या । भैरतपेभत्यात्र व्यामोदः । अतः पूर्वोक्तमेव न पृष्टमित्यर्थः । अन्यदेव पृष्टवान् । यद्यपि सर्वमुत्तरितं तथापि प्रकारान्तरेण तदुपपादक-रूपेण वा किं मूयः पृष्टवानित्यर्थः । शुकस्य विरक्तत्वाद्वहुकालस्थित्यभावेन न किञ्चित्पृष्टं भविष्यती-त्याशक्षयाऽऽह—वैयासिकिमिति । सर्वविस्तारकर्तुः पुत्रोऽपि तादश इति । तत्राऽपि भागवत-लक्षणं मद्याधिष्ठातृभगवद्भिप्रायं जानातीति सर्वथा कथयिष्यतीति कीर्त्यभिप्रायेण ऋपिपदम् । विशे-षकथनसामर्थ्यार्थं कविपदम् ॥ १३ ॥

तेन किं भवतामित्यपेक्षायामाह-

एतच्छश्रपतां विद्वन् सूत नोऽर्हिस भाषितुम्। कथा हरिकथोदर्काः सतां स्युः सदसि ध्रुवम् ॥ १४ ॥

एतदिति । एतच्छूवणेऽस्माकं महतीच्छा । त्वं च जानासि । सर्वत्र कथने च तवाऽधिकार एवेति सम्बोधनद्वयम्—विद्वन् , सृत्ति । अतो नोऽस्मम्यं भाषितुमर्हसि । श्रोत्वक्तृपरत्व-व्यावृत्यर्थमाइ-कथा हरिकथोदको हति । अन्या अपि कथाः सतां सदिस हरिकथोदको एव भवन्ति । हरिकंथेव उंदर्क उत्तरफलं यामु । भ्रुविमिति नाऽत्र सन्देहः ॥ १४ ॥

सरसभायामेवैवं भवति । सुतरामपूर्वसरसङ्गे । तत्रीभयोः सत्त्वमुक्त्वा तत्सङ्गे कथाऽऽवश्यकत्वं वक्तव्यम् । तत्र प्रथमं समागतस्य पृच्छकाधीनत्वात् पृच्छकस्य भगवद्भक्तत्वमाह-

स वे भागवतो राजा पाण्डवेयो महारथः। वालकीडनकेः कीडन् कृष्णकीडां य आददे॥ १५॥

स वै भागवत इति । निश्चयेन राजाऽपि स भागवत एव । अथवा। राजा हि बहु पुच्छति । भागवतश्च भगवदीयम् । तस्योभयरूपत्वाद्भगवदीयं बहु पुन्छतीत्वर्थः । तस्य भगवदीयत्वे साधन-भृतं हेतुद्वयमाह -पाण्डवेयो महारथ इति । भगवदीयवंशे अवतीर्णत्वात्स्वधर्मनिष्ठत्वाच । फलमुखमन्तरङ्गं साधनं तस्य चित्तस्वभावो भगवत्यर इत्याह । यस्तु वाल्ये वालकीडनकैः कीडन्नेकं भगवन्तं स्थापयित्वा तत्सेवकत्वेन राजलीलामिव कीडति । वृन्दावनस्थां भगवत्कीडां वा अभिन-येनाइनकरोति ॥ १५॥

शकोऽपि भगवद्भक्त इत्याह-

वैयासिकश्च भगवान् वासुदेवपरायणः। उरुगायग्रणोदाराः सतां स्युर्हि समागमे ॥ १६॥

वैयासिकिश्वेति । श्रीता तु भगवदीयानां वंशजो भगवदीयः । शुकस्तु भगवतः पुत्रो भग-वान् । तथाभूतः सन् वासुदेवपरायणः । चकाराद्रयेऽपि तादशाः । अतः सर्वेऽपि सन्तः । तेपां च नृतनः समागमः । तादशे कथाः सर्वभक्तानां सम्मताः । सर्वपुरुपार्थानां स्वतम्रतया साथनामावेऽपि दातारी ये भगवद्गणास्ते यास । अतस्ताः कथयेति पूर्वेणैव सम्बन्धः ॥ १६ ॥

इदानी विद्यमानानों भेक्त्यसाधकत्वे वैफल्यं वक्तुं भक्तिसाधकत्वे सफलत्वं केमुतिकन्यायेनाऽऽह—

आयुर्हरित वे पुंसामुचन्नस्तं च यन्नसो । तस्यते यः क्षणो नीत उत्तमश्लोकवार्त्तया ॥ १७ ॥

आयुईरतीति । "योऽसौ तपसुदेति स सर्वेषां भूतानां प्राणानादायोदेति, मा मे प्रजाया मा पश्चनां मा मम प्राणानादायोद्गाः । असौ योऽस्तमेति स सर्वेषां

१ सापाय इति ग. २ भिन्नकम इति ग. ३ उद्दिश्येति क. घ. ४ सूतोपि तथा इति ख. ५ वा नेतीति इ. ६ इस्यभिव्याहृतमिति क. घ. ७ यावद्ध्यायसमाप्तिः इति क. ग. घ. ८ यतोऽशिष्यत इति ख. ९ प्रश्नानुसारेणेति ख. १० मस्तऋषभत्वादिति क. स. प. ११ विस्तरेति ग. घ.

१ स्थनं चेति क. स. घ. २ उदक्मलरफलमिति क. ग. ३ प्रहेंचतील्यं इति ख. ४ फलमुत्तरह्मिति ख. घ. ५ भवयभावसाधकत्वेति क.

र स्कं. ३ व. २३ छो. ]

भूतानां प्राणानादायाऽस्तमेति । मा मे प्रजाया मा पद्मनामि "त्यादि श्रुतिवाक्ये, क्सौ सूर्यः सर्वेषां प्राणिनामुखन्नस्तं च यन् सर्वेपामायुर्हरतीत्युक्तम् । तत्र मा मे प्रजाया इति कथनात्कस्विदायुर्ने हरतीति ज्ञायते । तत्र को वेत्यपेक्षायामायुर्हरणार्थं स्थापितस्य सूर्यस्याऽधिकारिणः (१) लोकन्यायेनाऽधिकारदातुरन्तरङ्गस्य न हरतीति ज्ञायते । हतं चाऽऽयुर्भगवदीयभ्य एव प्रयच्छति । विनियोगस्याऽऽवरयकत्वात् । यद्यपि वाक्ये प्रार्थकस्यैवाऽऽयुपो न हरणं, तथापि हरणसाऽनित्य-त्वज्ञापनेन तथाऽवसीयते । तस्य आयुः कते । "दातायुर्वे पुक्तय" इति पुरुपस्य र्यंतमायृपि भवन्ति । एकेन वत्सरेण स्वेश्रद्याण्डपरिश्रमणेनैकमायुर्हरति । तत्र तस्याऽऽयुर्कत इति यस्मिन्नायुपि स क्षणो भवेत् । यं उत्तमस्रोकवार्तया भगवत्समीपं नीतस्तदायुर्ने गृङ्खातीत्यर्थः । यत्तदोनित्यसम्बन्धात्तन्त्रस्य स्थण एवोच्यते । सम्बन्धित्वं च स्वरूपत एवेति स यस्मिन्नायुपि भवतीति सिद्ध्यति । वर्षमध्ये एकोऽपि क्षण उत्तमस्रोकवार्तया स्वार्थं भगवदर्थं वा नीतश्चेत्, स्वकार्यं वार्त्तयेव कृतिमिति शिष्टमपि सैव हरिष्यतीति स्वयं न हरतीति भावः ॥ १७॥

एवं क्षणमात्रेऽपि भगवत्कथासम्बन्धे आयुपः कृतार्थतेत्युपलक्षणिवधया सर्वेषां कृतार्थत्वं निरूप्य तदभावे बह्वप्यायुः प्रार्थनयाऽऽर्द्धतमपि व्यर्थमिति सदृष्टान्तमाह—

तरवः किं न जीवन्ति भस्ताः किं न श्वसन्त्युत । न खादन्ति न मेहन्ति किं ग्रामपशवोऽपरे ॥ १८ ॥

तरव इति । वृक्षाः किं बहुकाछं न जीवन्ति । न तेषां स्वार्थे कश्चनोपयोगः । मुक्ताश्च न भवन्ति । भतो बहुकाछजीवनं प्रार्थनयाऽपि प्राप्तं व्यर्थमित्यर्थः । नतु तेषामायुः प्राणं धृत्वा न तिष्ठतीति प्राणधारकत्वेन तहुपयोगो भविष्यतीत्याक्क्षाऽऽह— भन्ताः किं न श्वसन्त्युतेति । पूर्वमपि नासा चर्मपुटक्त्पैव, तन्मार्गेण वायुरागच्छति गच्छति च । मस्रायामप्येवमिति न प्राणधारणेन कोऽप्पुपयोगः सिद्ध्यति । नन्वत्र स्वपरोपकाराणां सिद्धत्वात्र दृष्टान्ततुत्यतेत्याशक्काऽऽह— उति । पुनस्त्रथा कृत्वाऽपि व्यर्थ इत्यर्थः । यथा इङ्गाला मस्राश्वासेन तप्ता भवन्त्यन्येऽपि तत्सम्बन्धाहोन्द्यः । तप्तानामाधातश्च भवति । अतः परोपतापाद्यपद्रवकर्तृत्वम् । तथा जीवनस्याऽपीति न कोऽपि विशेष इति मावः । पुरुपार्धसिद्ध्यमावस्त्भयत्र तुत्यः । नतु भोगोऽस्तिति चेत् ? तत्राऽऽह— लोकानां मोगप्रमोऽन्नादिभक्षणे । वस्तुतस्त्वेकत्र प्रविष्टोऽन्यत्र निर्गच्छति । यथा स्वशरीरान्निगंतं श्करमुखे प्रविश्य पुनर्निर्गच्छति, तथा भूमिवृक्षादेनिगंतं स्वस्थाऽपि मुखे प्रविश्य विनिर्गच्छतिति न शूक्तरादिभ्यः कश्चन विशेषः । तुत्यत्वं यस्य न स्फुरति तं प्रस्वेतदापादनमनिष्टम्, न न्नस्यविदं प्रति । सं हि प्राक्ततः स्वात्मानं बहुमन्यते । अपरे इत्यनेनाऽयमप्येकः पशुः । "तस्मात्रयः पशुः । स्तुतमात्रमां इस्तादाना" इति श्रुतेः । परं ग्रामपशुत्वेन निन्दत्वम् ॥ १८ ॥

एवं नीचैः सह तुल्यतामापाद्य ततोऽपि नीचतामाह--

श्विविद्रशहोष्ट्रखेरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः । न यत्कर्णपथोपेतो जातु नाम गदाम्रजः ॥ १९॥

श्वविद्वराहोष्ट्रस्वरैरिति । एते चलारः पश्चवः सर्वछोकेषु निन्दिताः । तेषां स्तुर्ति कोऽपि न करोति । मगबद्धिमुखे पुरुषे च दृष्टे लोकास्तानेव स्तुवन्तीति तैरयं स्तुतः । मैगबद्धिमुखे दृष्टे एतस्माच्छादयः समीचीना इति लोकाः स्तवन्तीत्येते जानन्त्यस्मानयं स्तावयति समीचीन इत्येवं तैरयं स्तुतो भवतीति मावः । यद्यपि श्रा पुच्छचालनादिना ग्राममात्रेऽपि खलालसतां ज्ञापयति तयाऽयमपि गृहस्थः । परं सै स्वामिहितो भवति । अल्पसन्तोषी च । प्राकृतस्त तद्विपरीतः । एवं विद्रराहोऽपि कुत्सितविषयासक्तो विष्मुवस्थाने रमते । तथाऽयमपि । तथापि सर्वानुपयुक्तमुपजीवतिः न तत्र केऽपि भागिनः । अयं तु सर्वेषां भागं स्वयमश्वाति । यद्यप्यष्टाः कण्टकाद्यतिपरुषविषयभो-क्तारस्तथापि स्वामिभारवाहकाः । अयं त तद्विपरीतो न भगवतः कार्य किञ्चित्करोति । यद्यपि खरः खरीपादताडितोऽपगच्छति पुरुपतुल्यस्तथापि न वको न खामिकार्ये हठं करोति । अस तु तदीया दोषा एव न गुँणाः सन्तीति ततोऽपि निन्दित इत्यर्थः । नैतत्युरुषमात्रसाधारणम् । येषां पुनरत्रमक्षण उपयोगोऽस्ति तुङ्कावृत्त्यर्थमाह । "मोधमन्नं विन्दते अप्रचेताः। अन्नेन प्राणाः। अन्नात्प्राणा भवन्ती''ति च वैयर्थ्य ज्ञानभत्त्यपयोगौ चाऽन्नस्य निरूपितौ । तत्र वैयर्थ्यपक्षे तु-त्यता। पक्षद्वये तु पुरुषार्थपर्यवसानान्नेति तद्वैपरीत्यमाह्—न यत्कर्णपर्योपेत इति। यस्य कर्णमार्गे कदापि गदायजः कृष्णः केवलं भक्तिप्रकाशनार्थं प्रकटो यस्य कर्षमार्गं न गतः। "स्वानामि"ति वाक्यात् । अयं च तदीयो न भवतीति निश्चितम् । अतो भैक्तिमार्गञ्चाने निवारिते । गदस्तु माता-पित्रोर्द्रः खदरीकरणानन्तरमृत्पन्न इति यत्र भगवत्कृतदुः खदरीकरणमित्रेतं तत्र गदाग्रज इत्युच्यते॥१९॥

एवमायुषो देहस्य च भोगायतनस्य वैफल्यमुक्त्वा इन्द्रियाणां वैफल्यमाह---

विले वतोरुक्रमिवक्रमान् ये न श्रुण्वतः कर्णपुटे नरस्य ।
जिह्वाऽसती दार्दुरिकेव सूत न चोपगायत्युरुगायगाथाः ॥ २० ॥
भारः परं पहिकरीटजुष्टमप्युत्तमाङ्गं न नमेन्मुकुन्दम् ।
शावो करो नो कुरुतः सपर्या हरेर्लसत्काञ्चनकङ्गणो वा ॥ २१ ॥
वर्हायिते ते नयने नराणां लिङ्गानि विष्णोर्न निरीक्षतो ये ।
पादौ नृणां तो हुमजन्मभाजो क्षेत्राणि नाऽनुवजतो हरेर्यो ॥२२॥
जीवञ्खवो भागवताऽङ्गिरेण्व जातु मत्योऽभिलभेत यस्तु ।
श्रीविष्णुपद्या मनुजस्तुलस्याः श्वसङ्खवो यस्तु न वेद गन्धम् ॥२३॥

बिले इति । बतेति खेदे । उरुकमण्य अतिविचित्रचरित्रस्य विक्रमान्न शृण्वतः पुरुषस्य ये कर्णपुटे ते बिले इत्यर्थः । तत्र स्वाित्रतेन्द्रियाभावादपकारिसर्परूपकृतेन्द्रियस्य विधमानत्वा-च्छरीररूपगृहे अपकारिच्छिद्रे । यथा गृहे ताद्यो बिले प्रविष्टः सर्पो गृहपति खादति, तथा प्राकृत्यः कथा पतत्कर्ण प्रविष्टा एनं सर्वतो नाशयन्तीत्यर्थः । "तांस्तान्धियनस्य शरणेषु तमस्सु इन्ते"

९ अस्तमयनिति ख. २ येभ्यः प्रयच्छतीति ख. ३ शत इति क. ४ य इति नास्ति क. ५ भायुषि स क्षणो भवतीति ख.ग. ६ अञ्जतमर्पाति घ. ७ भक्षाः इति सर्वत्र. ८ सहि खात्मानमिति ख.

९ संस्कृत इति थ. २ "भगवद्भिमुखे दष्टे इत्यादि स्तुतो भवतीति भाष" इत्यन्ता पद्भिनंगिस्त ६. ख. इ. १ स्वरूपमिहित हित क. ग. इ. ४ गुणगणा इति ख. घ. इ. ५ भिक्तमार्गक्षानमार्गे निवासितं। इति थ. ६ रेणुं न जातु इति ख. ?.

[२ स्कं. ३ ज. २४ छो.

ति वाक्यात् । जिह्ना चाऽसती । भगवता हि सर्वेन्द्रियेभ्यो विरलेयं कृता रक्षिता च । सर्वदा च दन्तेम्यो रक्षां करोति । एवमपि सा न भगवत्परा, किन्तु व्यभिचारिणीवाऽन्यस्तोत्रकरणादन्य-गामिनी । तैत्राऽपि विशेषमाह । दार्द्वरिकेव भेकैजिह्नेव । तैस्याः जिह्ना न भगवता पृथकृता । न रक्षकत्वेन दन्ता दत्ताः । सा स्वत एव परुषा कीटादीन् मक्षयति । तथाऽस्याऽपि जिह्ना नियामक-रहिता स्वत एव कृरा परघातार्थे प्रवृत्तेत्यर्थः । एवमपि दुष्टा विषयार्थमप्युरुगायगायाश्चेद्रायति तदपि न काचिभिन्ता । तदपि नास्तीत्याइ—न चोपगायतीति । पट्टाभिपिक्तस्य शिरः कुत्राऽपि न नमते । तादशमपि पट्टिकरीटजुष्टं पट्टिकरीटाभ्यां प्रीत्या सेवितं, मोश्चदातारं चेन्न नमे-त्तदा उत्तमाङ्गमपि भार एव । सामान्योपयोगस्याऽप्यसिद्धत्वात् । भोगजीवने तु पूर्वमेव निषिद्धे । अतिभारवाहकोऽपि हि न नमति । शावौ शवसम्बन्धिनौ अन्तःप्राणरहितौ । तथाऽन्तर्भगवत्सेवा-रहितौ । उपरिशोभाऽपि तत्रापि शवालङ्करणैः कियते । अत्राऽपि काञ्चनकङ्कणौ । वेत्यनादरे । नयने पुनः मुखञ्चोभां कुर्वती प्रयोजनान्तराभावान्मयूरिपच्छनेत्रवद्भगवतो वैचित्र्यं ज्ञापयतः । नतु तत्र चैतन्यम् । भगवतो हि द्विविधा सृष्टिः । चेतना, अचेतना च भगवत्कार्यरहिता । चैतन्यस भगवद्रपत्वात्। बर्हवदाचरतीति बर्हायितम्। लिङ्गानीति। भक्ता अधिष्ठानानि च । ये न निरीक्षतः न पश्यतः । पादाविष जङ्गमस्या अपि दुमजन्मैव भँजतः । दुमे जन्म दुमजन्म । यद्यपि पानसाधनं न भवतस्तथापि मूमिस्थितिमात्रे तदुपयोगात्ततुत्यता । स्वावयविनमुचतया स्थापयतः । जीवन् शवः । शवो हि द्विविधः । अर्द्धजले पतितो द्विविधस्तिष्ठति मुमूर्पुर्मृतश्च । तत्र भागवताङ्कि-रेणुं यो न लभेत आतिथ्येन तत्पूजां न कुर्यात्, यस्य वा गृहे ते कदापि नायान्ति, स तु केवलं मरणार्थमेव जीवतीत्यर्थः । यस्तु भगवत्त्रसादं न प्राप्नोति केनाऽपि प्रकारेण तस्य तु जीवनमपि नास्ति । जीवनरूपस्य भगवदीयरसस्याऽभावात् । परं श्वसिति । यथाऽर्द्धज्ञले चेतनारहितः केवलं श्वसिति । अन्येषामि कार्यं रुणिद्ध । तथा श्रीविष्णुपदैकनिष्ठत्वेनैव या प्रसिद्धा तुलसी तसा गन्धं कदापि नाऽऽब्रातवान् भगवचरणारिवन्दप्रसादत्वेन न गृहीतवान् । घ्राणस्य गन्धग्राहक-लात् । तुलसां गन्धस्य च विद्यमानत्वात् । सर्पपुन्छन्छेदने चलनवदिन्द्रियतद्धिष्ठातृदेवतापगमा-त्केवलं कियामात्रमस्तीत्याह-श्रीविष्णुपचा इति ॥ २० ॥ २१ ॥ २२ ॥ २३ ॥

श्रीसुबोधिनी ।

अन्तः करणवैफल्यमाह-

तद्रमसारं हृद्यं वतेदं यङ्गृह्यमाणेईरिनामधेयेः। न विकियेताऽथ यदा विकारो नेत्रे जलं गात्ररुहेषु हर्षः ॥ २४॥

तदइमसारमिति । वतेति खेदे । यद्यपि धैर्यं गुणः । भगवचरित्रमपि श्रुत्वा धीर एव वर्तते । तथापि लोहवत्तस्य धैर्यम् । अश्मनां सारभृतमिदमिति भक्तयावेशात्स्वकीयमेव निन्दति । अनेन तत्र भगवचरणारविन्दस्थापनसम्भावना निवारिता । अतस्तत्प्रक्षाठनं व्यर्थमिति भावः। यद्भृद्यं गृह्यमाणैः खयमन्येन वा दुःखाभिनिवशच्यावृत्त्यधं हरेर्नामधेयैर्वाचकः पर्देर्यदा विकारं न प्राप्नोति । यस्य हि गृहे मगवदागमनं सम्मावितं, तत्र हि मार्जनिविचनाघळहारा मवन्ति । यत्र तु सम्भावनैव नास्ति चाण्डालगृहवत्तत्र विकिया नोत्पद्यते । अथ विकारा निरूप्यन्ते परिज्ञाना-र्थम् । यदा विकारोऽन्तः करणे भवेत्तदा द्वयं झापकं भवेत् । नेत्रे जलं रोमाश्रश्च । विकारो हि भगवदीयत्वेन परिणामः । तदा तदीयानां वैष्णवत्वम् । तत्र रोम्णां वृक्षत्वादुन्नतिवैष्णवत्वाद्यक्ता । रससाठन्तःपूरणाद्वा । नेत्रं च कमलं भवति सजलम् । अन्यया खस्थानच्युतं केवलं शुष्कमिति भावः ॥ २४ ॥

तस्मात्सर्वेन्द्रियाणां देहादेश साफल्यार्थं भगवत्कयामभिषेहीत्याह-अधाऽभिधेह्यङ्ग मनोऽनुकूळं प्रभायसे भागवतप्रधानः। यदाह वैयासिकरात्मविद्याविशारदो नृपतिं साधु पृष्टः ॥ २५ ॥

अधाऽभिधेहीति । अङ्गेति कोमलसम्बोधनम् । अर्थामिप्रायविचारव्यतिरेकेणाऽति अवण-मात्रेणैव त्वद्वाक्ये मनोहरताऽनुभूयते । अतस्त्वं भागवतप्रधानः । त्वद्वाक्ये भगवत्सम्बन्धात् । पर्र वैयासिकर्यदाह । स हि वहिर्मुखां वार्तां न करिष्यति । आत्मविद्यायां निपुणत्वाद्धासपुत्रत्वाच । राजानं प्रति तेनैव प्रश्ने कृते कथकत्वाच । अनेन ठोकवेदमक्त्यविरुद्धं तद्वचनित्युक्तं मविते ॥२५॥

> इति श्रीमागवतस्रवोधिन्यां श्रीलट्टमणभद्दात्मजश्रीवल्लभदीश्वित-विरचितायां द्वितीयस्कन्धे तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

# चतुर्थोऽध्यायः ।

साधनं द्विंविधं प्रोक्तं कियाकर्तृविभेदतः। पूर्वाध्याये कियाङ्गानि वर्णितानि द्विरूपतः ॥ १॥ प्रश्नेऽप्युत्तरशेषत्वात् कियायाश्च निरूपणात्। खरूपतो ज्ञानतश्च कार्यसिद्धिर्यतो द्विधा ॥ २ ॥ साधनं श्रोत्वक्रोश्च विमर्पाधिकिया यतः। तद्वच्यते मुख्ययोर्हि प्रश्नस्त्वाचे ससाधनः ॥ ३॥ ज्ञात्वाऽथ नमनं देवे गुरावपि विद्योपतः । सामान्यमुत्तरं यद्धि तद्वक्तरिषकारकृत् ॥ ४॥ अतोऽध्याये चतुर्थे तु पैरीक्षिच्छुकयोः क्रमात्। विमर्पणाधिकारो हि विचाराङ्गं निरूप्यते ॥ ५ ॥;

<sup>9</sup> तथापि इति क. ख. २ भेकजिह्नेवित नास्ति क. ख. घ. ३ तस्य इति ग. ४ अतिभारवाहकोऽपि हि इति म. इ. ५ शाबी-शबेखादि क. स. इ. ६ झापसति इति क. ख. ग. इ. ७ द्विथा स्टि: ख. इति ८ मजन्ति इति स. ग. ९ स्थापगति इति क. इ. स्थापगन्ति इति ख. ग.

१ वण्डालगृह्वदिति क. स. ग. घ. २ विविधमिति क. ह. ३ पारीखिच्खुक्योरिति ह.

व्यवसायात्मिका बुद्धिर्ममतात्याग एव च। कथायाः अवणे अद्धा संन्यासी ज्ञानमेव च। प्रश्नाचतुष्टयं पूर्वे ओतुरङ्गमिहोच्यते॥ ६॥

एवं पूर्वाध्यायान्ते राज्ञः शुकस्य चै सम्बन्धिनी कथा वक्तव्येति प्रश्न उक्तः । तत्रोत्तरमाह— वैयासकेरिति चतुर्भिः ।

### सूत उवाच-

वैयासकेरिति वचस्तत्त्वनिश्चयमात्मनः । उपभार्य मतिं कृष्णे औत्तरेयः सतीं व्यधात् ॥ १ ॥

प्रथमतो भगवित सती मितिरूत्पन्नेत्साह । यद्यपि पूर्व भगवित मितः स्थितैव तथापि श्रद्धामा-श्रेण सा जातेत्यज्ञानसिहता सा असतीवदेव भवित । इदानी सामान्यतो भगवन्तं ज्ञात्वा अस्ति कश्चिद्भगवान्फलरूपो भिक्तसाध्यः श्रवणादिना सेव्य इति सर्वरूपोऽन्तरश्च । तस्मिन्ध्याते तत्सा-युज्यं च फलमिति । तद्भजनार्थमेव सर्वा कामना कर्तव्या । साधनानि च तत्रैव योजयितव्यानीति वैयासकेर्वचः श्रुत्वा । अनेनाऽऽत्मतत्त्वं आत्मनो भगवतः स्वस्य च तत्त्वं याथात्म्यं विनिश्चित्य, मनसि पुनर्विचार्य, तद्भृदये स्थापयित्वा, आराध्यो भगवान् सर्वदेति सद्भृद्धिं कृतवानित्सर्थः ॥ १॥

पूर्वं सामान्यतो गृहं त्यक्तमपि ममताया विद्यमानत्वादत्यक्तमिव भवति । तदिदानी वैयासके-र्षाक्यात्यक्तवानित्याह —

> आत्मजायासुतागारपशुद्रविणवन्धुषु । राज्ये चाऽविकले नित्य निरूढां ममतां जहाै ॥ २॥

आत्मेति । ममता हि व्याष्ट्रत्य मगवित प्रविष्टा । अतो ममताया उत्तमं विषयं प्राप्य, पूर्व-स्थामसमीचीनां त्यजित । आत्मा देहः । जायासुतागाराः मार्थापुत्रगृहाः । गावो द्रविणं बन्ध-वस्र । तेषु । राज्ये च ससाधने सिंहासनोपवेशनप्रभृति अद्याविध नित्यनिरूढां ममतां जही ॥ २ ॥

पूर्व यथा ममताविषये देहादावितिकृत्यचिन्तां करोति, तथेदानीं ममताविषये भगवित इतिकृत्य-चिन्तापरपर्यायं सन्देहं तदुन्नतिसिद्धार्थं प्रष्टवानित्याह—

> पत्रच्छ चेममेवाऽर्थं यन्मां पृच्छथ सत्तमाः । 'कृष्णानुभावश्रवणे श्रद्दधानो महामनाः ॥ ३ ॥

पप्रच्छ चेति । चकारस्त्रसम्भुचयार्थः । जही पप्रच्छ च । उक्तार्थस्य च साधनतासिद्धार्थं तेन पूर्वमुत्तरमुक्तमितीदानीर्माप प्रच्छवते । त्वत्पृष्टे तस्य च पृष्टे सरस्वतीसंवादो जात इत्याह । हे सत्तमाः, यन्मां प्रच्छव, इममेवार्थं स प्रष्टवान् । शुक्रवाक्यस्य साधनत्वात्तस्य च भवतां च श्रोतृ-त्वेन तुल्यत्वाद्यमा भवतां तथा तस्याऽपि पृष्टे बुद्धिरुत्पन्ना युक्तेत्यर्थः । परमवान्तरभेदः कश्चिद्स्ति ।

मवतां तु तद्वाक्यप्रकारेण पदार्यज्ञानेच्छा । तस्य तु मगवन्माहात्म्यज्ञानमेवेष्टमिति । तदाह—कृष्णानुभावश्रवणे श्रद्धान इति । मगवन्माहात्म्यश्रवणे तस्य द्वयं जातं । श्रद्धा, मनसो विपुलता च । श्रद्ध्या तद्वहणम् । विपुलतया अपूर्तिः ॥ ३ ॥

शिष्टमत्रत्यं कृत्यं कृतवानित्याह---

રસ્ત્રંક અકદ્યસો. [

संस्थां विज्ञाय संन्यस्य कर्म त्रैवर्गिकं च यत्। वासुदेवे भगवति आत्मभावं दृढं गतः॥ ४॥

संस्थां विज्ञायेति । सप्तमेऽहिन मृत्युं विज्ञाय धर्मार्थकामोपयोगि कर्म त्यक्ता, तत्साध-नान्यपि त्यक्ता, मोक्षदातिर भगवति वासुदेवे आत्मनः अन्तःकरणस्य मावं रित सेहं दृढं प्राप्य पत्रच्छेति सम्बन्धः । आत्मनः स्वरूपस्य वा सत्तामग्रे स्थितिरूपाम् । आत्मत्वं वा ॥ ४ ॥

एवं प्रश्नसाधनान्युक्त्वा प्रश्नं वक्तुमभिनन्दनमाह-

#### राजोवाच---

समीचीनं वचो ब्रह्मन् सर्वज्ञस्य तवाऽनघ। तमो विशीर्यते मह्यं हरेः कथयतः कथाम्॥ ५॥

समीचीनमिति । यद्यपि त्वद्वचनसाठर्थो न ज्ञायते सर्वज्ञत्वात्तथापि त्वद्वचनं समीचीनम् । अस्यिकिति सम्बोधनं वकुँदाँषाभावाय । अनघेर्यंभिमानाद्यभावाय । तथापि मम खरूपाञ्चान-रूपं तमस्त्वद्वाक्यादिशीर्यते । तत्तु मदर्थमेवोक्तम् । त्रयं तु मया विनिश्चितं । त्वद्वाक्येन ममाठज्ञानं नष्टम् । मदर्थमेव च त्वयोक्तम् । भगवतश्च कथा कथितेति ॥ ५ ॥

अर्थापरिज्ञानात्सन्देहादिदानी विशेषाः पृच्छचन्त इत्याह—

भूय एव विवित्सामि भगवानातममायया । यथेदं स्टजते विश्वं दुर्विभाव्यमनीश्वरैः । यथा गोपायति विभूर्यथा संयच्छते पुनः ॥ ६ ॥

भूय एवेति । विवित्सामि ज्ञातुमिच्छामि । तत्र सन्देहपश्वकम् । उत्पत्तिस्थितिलयेष्या-धारे साधनेषु च । तत्रोत्पत्तौ सन्देहमाह—यथेदमिति । इदं जगत् यथा एजते । किं कुम्य-कारवत् ? आहोस्वित्सद्धवद्धान्धात्रेण ? आहोस्विधोगिवन्मनसा ? आहोस्वित्तलल्पृक्षवलर्स्ते ? आहोस्विद्भिन्यनिक्त ? इत्युत्पत्तौ पश्च सन्देहाः । एत एव रक्षाप्रलययोरतुवर्तन्ते । किश्च । दुर्विभान्यमनीश्वरेरिति । ये मया पश्च प्रश्नाः कृतास्ते केऽपि मगवति न सम्भवन्ति । यत उत्पा-धमानस्य मनसाऽप्याकलयितुमशक्यत्वात् । एवमुत्तरत्राऽपि । तिहं न करोसेवेति किमिति न निश्ची-यते । न पालयित चेति । तत्राऽऽह—विभुरिति । पुनिरिति । पुनःपुनर्गवितस्य नाश्चनपुत्पा-दितस्य चोत्पादनिपिति ॥ ६ ॥

<sup>ी</sup> चकारो नास्ति क. स. इ. २ भोजितव्यानि इति क. ग. ३ व्यापुळा इति क. व्याखुण इति ख. ग. इ.

९ वकुदोषाभावायेति स. २ अभिमानाभावायेति क. स. ३ वा करपद्यवरप्रापुते वा अमिकानकीति कः ४ अप्र बद्वेति व. ५ मुनीअरेरिति स. मूक्तमाक्ययोः ६ द्वनरिति नाव्यि कः कः

चतुर्थ प्रश्नमाइ-

यां यां शक्तिमुपाश्रित्य पुरुशक्तिरयं पुमान् । आत्मानं क्रीडयन् क्रीडन् करोति विकरोति च ॥ ७ ॥

यां यां चाक्तिमिति । अत्र स्ज्यः कः पदार्थः । किं केवल आत्मा, शक्तिसहितो वा । साहित्येऽपि किमासैवोत्पद्यते, शक्तिरेव वा । इति सन्देहे, तेष्विप पक्षेषु कालभेदेन कृतिभेदेन वा ध्यवस्थितेषु ऐकस्यां कृतौ यां शक्तिमुपाश्रित्य पुनर्दितीयकृतौ यां शक्तिमिति । एवं पश्चस्विप । तत्रा-ऽप्यवान्तरभेदाः सन्ति । यतः पुरुद्याक्तिः । कालभेदाश्च बहवः सन्ति । यतः कालदिनियन्ता अयं पुमान् । आत्मानमेव करोति, विकेदमिप करोति, न करोति, विविधं वा करोति । अथवा । आत्मानमेव करिवत्करोतीत्यादि सम्बन्धः । अथवा । कीडचात्मानमेव करोतिति । चकारादन्येऽपि पक्षाः स्वयम्द्वाः ॥ ७ ॥

तह्मेंवमनेकथा सन्देहे गुरुः प्रश्नं नाऽर्हति । अतिवादात् । अतोऽन्य एव प्रष्टव्य इत्या-शक्क्याऽऽह-

न्नं भगवतो ब्रह्मन् हरेरद्भुतकर्मणः । दुर्विभाव्यमिवाऽऽभाति कविभिश्चाऽपि चेष्टितम् ॥ ८ ॥ तथा गुणांस्तु प्रकृतेर्युगपत्क्रमशोऽपि वा । विभित्ते भूरिशस्त्वेकः कुर्वन्कर्माणि जन्मभिः ॥ ९ ॥

न्निमिति । ब्रह्मित्यतिप्रश्नेऽप्यक्षोभाय । भगवतो हरेरिति दुःखाभावसुखयोः सिड्सर्थमुक्तम् । किञ्च । सामान्यत एव भगवतश्चरित्रं दुर्योषं केन गुणेन करोतीति । तत्रापि हरेः । अन्यदुःखनिवारणार्थं करोति । तत्राऽन्येषामानन्त्यादुःखानां चाऽऽनन्त्यात् केन प्रकारेण कृते सर्वेषां दुःखं
गच्छतीति न ज्ञायते । तत्राऽप्यद्भुतकर्मणः । अन्यत्करोत्यन्यत्मम्पद्यत इति । अत एव किञ्चिभिरिषि
निपुणरप्यनेकथा कत्पकरिषि दुर्विभाव्यम् । अतो नाऽन्यः प्रश्नमर्द्धतीत्यर्थः । किञ्च । केन सापनेन
मगवान्करोति । गुणैरिति चेत् । तानगुणान्कि कमशो गुद्धाति । युगपद्वा । न द्वि सर्वे युगपदुत्यद्यन्ते ठीयन्ते वा । किञ्च मृरिशो वा गृद्धाति । प्रकृतेर्गुणान्बद्विधान्कृत्वा मृरिशो राशिप्रकारेण गृद्धाति । अथवा । तु पुनः स्वयंभेकोऽप्यनेको मृत्वा युगपदादिभेदेन(?) गृद्धातीति ।
किञ्च । कर्माणि जन्ममिः कुर्वन् । नानाजन्मानि कृत्वा कर्माणि कुर्वन्करोति । कर्माधीनतया करोतीत्यर्थः ॥ ८ ॥ ९ ॥

एवं पञ्चप्रश्नान्निरूप्य सामिठापतया प्रश्नानुपसंहरति-

विचिकित्सितमेतन्मे ब्रवीतु भगवान् यथा । शाब्दे ब्रह्मणि निष्णातः परस्मिश्च भवान् खळु ॥ १० ॥ . विचिकित्सितमेतन्म इति । मद्यमेतेज्ज्ञातुनिष्टं यया यथावद्भगवान्त्रवीतु कथयतु । कथने सामर्प्यमाइ । शब्दे परस्मिन्नपि नद्यणि तत्तत्साधनैभैवान्निष्णातः । स्वल्विति प्रसिद्धे ॥ १० ॥

शुकोऽपि सैसाधन उत्तरमाहेत्याह-

२ स्कं. ४ अ. १२ छो. ] श्रीमद्रष्ठमाचार्यचरणविरचिता।

### सूत उवाच-

इत्युपामित्रतो राज्ञा ग्रणानुकथने हरेः। हृपीकेशमनुस्मृत्य प्रतिवक्तं प्रचक्रमे ॥ ११॥ .

इत्युपामस्त्रित इति । उपामस्रणं प्रार्थना । तदाऽस्मित्रर्थे सर्वसन्देहवारको मगवानेवेति हपीकेशं बुद्धिप्रेरकमनुस्मृत्य प्रत्युत्तरं दातुं प्रचक्रमे । उपक्रमं कृतवानित्यर्थः । उपक्रमो नाम देवता-गुरुनमस्कारः । हरेर्गुणानुकथने उपामस्त्रित इति स्कन्धादावनुपक्रमे हेतुः ॥ ११ ॥

सर्वशास्त्रार्थिनद्वरिः सप्तिनिमनोक्तिभिः । पत्रभिः प्रार्थनावाक्यैर्माहात्म्यं तस्य वर्ण्यते । एकेन व्यासनमनमेतावच्छकभाषितम् । अन्यत्कथाप्रसङ्केन परोक्त्या वा निरूपितम् । नमनादेव भगवान्सर्वसंशयवारकः । प्रार्थितः कामनां दचान्नाऽन्यथेति द्वयरणम् ॥ यद्यपि तेन पत्र प्रश्नाः कृतास्त्रयापि सर्वसन्देहनिवारणार्थं भगवान्स्तृत इति तत्तत्सन्देहनिवृत्तिपूर्वकं भगवन्तमन् नमस्करोति । तत्राऽऽदौ मृष्टिशकारे सन्दिहानं प्रति प्रकारं वदन्नमस्ति—

# श्रीशुक उवाच---

नमः परस्मे पुरुषाय भूयसे सदुन्द्रवस्थाननिरोधळीळया । गृहीतशक्तित्रितयाय देहिनामन्तर्भवायाऽनुपळभ्यवर्त्मने ॥ १२ ॥

नम इति । आदौ परः असङ्गोदासीन एक एवेत्यर्थः । तदनु स एव पुरुषः । अनेनाऽश्ररीरखं विष्णोः पुरुपश्ररीरखीकारश्रादौ कथितः । तदनु "बहुस्यामि"ति वाञ्छया एक एव म्यान् । तदनु कीडः ध जगदुत्पत्तिस्थितिसंहारैः स्वमायागुणम्तशक्तित्रयस्वीकारमाह—गृहीतः किन्नित्रयाचेति । सदितिवचनादसतः सता निशरिता । किन्न । तस्योद्भवः स्थानं निरोपश्य छीठार्यम् । सद्रपेण भगवानुत्पयते तिष्ठति छीयते चेति । अनेन कभोऽपि दर्शितः । सदंशस्य व्यापकत्वात्स्वयम्मानस्य परिच्छेदाभावाद्यगपदेव देशभेदेन एकत्र कभेणैव यथा छीठा सम्पर्यते तथा करोतीत्वर्यः । तदनु तवाऽन्तर्यामितया प्रविश्वतीत्याह—देहिनामन्त भवायेति । नहि वहिःस्थितोऽन्तःप्रविश्वति । किन्त्वन्तरेवाऽऽविभवतीत्वर्यः । सहेनीमरूपभेदेन देन्द्रप्यान्नामस्यर्थं सर्व सद्द्वा । सर्वन्मनुप्रविश्य । सर्वेरप्यनुप्रवस्यं वर्त्म यस्य तादशो जात इत्यर्थः । तेन गुरुवेदादिभिरेव तज्ज्ञान-मित्यर्थः ॥ १२ ॥

१ परः पुमानिति स. पाठः. १ कस्मामिति क. प. इ. १ इदं नास्ति मपुस्तके. ४ वर्षे सपि पाठः. ५ सम्मेशे भूत्वेति क. पाठः. ६ पम प्रशानिति स. ग. घ. क.

१ मेतत्सन्दिर्धं हातुमिति स. १ ससापनमिति श. १ स्रीकार सादी इति घ. इ. ४ स्वमायया गुणभूतेति क. इ. इ.

एवं गगवतो मृलक्तपसमष्टिव्यष्ट्यन्तैयीमिफलक्तपाणि पत्र निक्तपितानि सृष्टिस्थितिप्रलयभोगमो-श्चार्यम् । इदानीमवतारत्रयोजनसन्देहं वारयन्नमस्यति —

भृयो नमः सद्दुजिनच्छिदे सतामसम्भवायाऽखिलसत्त्वमूर्त्तये । पुंसां पुनः पारमहंस्य आश्रमे व्यवस्थितानामनुमृग्यदाश्र्ये ॥ १३ ॥

भूच इति । अन्तर्यामितवा करोत्येव पापादिनाशम् । यहिरपि करोतीति भूयःपदम् । अत्यपका-रित्वाद्वा नमस्कारविशेषणम् । भगवतोऽवतारस्य सतां दुःखद्रीकरणमेव प्रयोजनम् । यद्यपि प्रकारान्तरेणाऽपि दुःखदूरीकरणं भवति, तथापि न सर्वोत्मना तन्निवृत्तं भवति । सा दुःखसन्तित-र्भगवद्विनिर्गमनमारभ्य पुनः प्रवेशपर्यन्तसञ्ज्ञतानुज्जतरूपेण तिष्ठति । तां दूरीकर्तु भगवत्सम्बन्ध एव शक इति मध्ये प्रादुर्भृतस्तां छिनति । किञ्च । सतामसम्भवाय पुनरुत्यस्यभावाय । परत्रद्वाणी देह-ग्रहणे, आविभीवे वा नाजन्यन्निमित्तमस्ति । सन्तो हि भगवद्धमेसम्बन्धास्सत्त्वं प्राप्ता नेतु चिदानन्दर त्वम् । पुनः सम्भवे सत्त्वसन्देहोऽपि । साधनानि तु सत्त्वएवोपश्चीणानि । अतो मगवान्स्वयमावि-र्भृतस्तेषामाविभीवाभावाय । अतो दुःखच्छेदनमल्पम् । तदीयो मावोऽपि खयमङ्गीकियत इति । किय । अखिलानि सत्त्वानि सत्त्वगुणभेदा मूत्ती यस्य । सत्त्वगुणः सर्वीशेन । तेनै साधनापेक्षायामपि खयमेव सर्वसाधनानि करोति । देवान्वा आविभीवयति । एतदर्थमेव सत्त्वगुणाविभीव इति ठोकप्र-सिद्धिः । अंखिलानि सत्त्वानि जीवगणा मूर्तीः यस्येति वा । अनेनाऽनन्तजन्मसम्भवेऽपि तत्त्रतिनिः धितया सर्वविधसर्वजीवानुत्पादितवान् । अतस्तेषां भगवदवतारेणैव स्वप्रतिनिधितया सर्वावतारा-बैवंबिंधोऽन्यो भक्तवत्सरु इति मजनीयं रूपमुक्तम् । किश्व । न केवलं भक्तानामेबोद्धारार्थे मगवानवतीर्णः किन्तु ज्ञानिनामपीत्याइ—पुंसाधिति । पारमद्दंशे आश्रमे व्यवश्यितानां प्रति-कर्पे संन्यासिरूपेणैव जातानां सनकादीनां ज्ञानेन पदार्घनैकट्यं भासमानानां दुरस्थितत्वेऽपि तयाभानरहितानां तद्रथमतिक्केशं प्राप्नवताम् । मृग्यं मृग्यमतु क्रममुक्तिसाक्षान्मुक्त्यवान्तरभेदानिष सामीप्पादीनपि दाञ्चे दात्रे । अनुभूग्यानां दात्रे । वैदिकपदत्रयोगात्फलानां केवलवैदिकत्वम्। अनुमृग्यं विचार्यं वा । इदानीमपि जन्मकोटिभिविंचारमेवार्दति । अतस्तेषां क्षेत्रानिराकरणाय स्वात्मद इत्यर्थः । न हि प्रकारान्तरेण भगवानात्मा लम्यते । ज्ञानेनाऽप्यात्मत्वेन भासत एव । बालानां इत्तात्रस्यचन्द्रवत् । पुनरिति पुनः पुनः । पारमहंस्याश्रम इति प्रसिब्धाहरे **माश्रमे । तत्र** प्रविष्टा अषिहर्मुखा एव भवन्तीति । इंसास्त मानसेऽपि रमन्ते । परमहंसास्त ततो-. **ऽप्यन्तरतमे आ**त्मन्येव । आत्मानात्मसङ्घाते वा आत्मविमर्श्वनादनुमृग्यत्वम् ॥ १३ ॥

एवमवतारसन्देहं वारयन सर्ववर्णानामावश्यकभजनीयत्वं निर्क्षपितवान । इदानी प्रयोजनसन्देहं वारयन्मस्यैकलम्यत्वं सोपपत्तिकमुपपादयन्नमस्यति—

नमो नमस्तेऽस्त्वृषभाय सात्वतां विदूरकाष्टाय मुद्दः कुयोगिनाम् । निरस्तसाम्यातिशयेन राधसा खधामनि ब्रह्मणि रस्यते नमः ॥ १०॥ नमो नमस्तेऽस्त्वित । अत एव मत्त्युद्रेकेण बहुवारं नमसंस्त्रदेव प्रार्थयते । शासे पूर्णानां

मगवर्शने जाते नमस्कार एव कर्तव्य इति सदुपशिक्षाविचारेणाऽन्यस्य स्वतोऽकर्तव्यत्वात् । "किमासनं ते गरुडासनाये" लादिवाक्यात् । अतस्तयाम्तानामस्माकं भगवत्साक्षात्कारे तथा नमनमेवाऽस्त्वित प्रार्थनया एतावदेव प्रयोजनमित्युक्तं स्वरेव साधनैः । किञ्च । ते तुम्यमिति प्रत्यक्षतया न तु महामिति तस्मा इति वा । इतः परमिकं प्रयोजनमुदेवयं नास्तीति शास्त्रसङ्घदः । किय। सात्वतामृषभायेति साप्तस्ययुक्तानाम् । "तदधीनवचने सातिरि"ति साति-प्रत्ययो व्याकरणे विहित आत्मसादिति । तत्र साद्यक्ताः सात्वन्तः कदाचिदिप न स्वतन्ताः किन्तु भगवदधीना एवेति तेषामृषभः । एवम्भावेन भगवत्स्वामित्वमपि प्रयोजनम् । नमनमात्रेणैव स्वतः पर्यवसाने तद्धीनत्वरुक्षणे अधिके धर्मे सम्पन्ने खसेवामपि कारयतीति वन्दनानन्तरं दास्यं प्रयोजन-मिति निरूपितम् । ये पुनर्योगादिना तं प्राप्साम इति विचारयन्ति ते कुयोगिनः पृथिव्यामेव यो-गिन इति । न हि भूगामेव स्थिता ब्रह्माण्डात्परतः स्थितं वस्तु प्राप्नवन्ति । अयं च कुत्सितो योगः क़ित्सतं फलं भूमिष्ठं वा प्रयच्छेत् । अत एवाऽणिमादय एव तत्फलत्वेन निरूपिताः । योगस्त स्वा-थीनः । भेगवाश्च न स्वाधीनो योगेश्वरश्च । अतो योगे व्यवसितमतीनां यस्यां दिशि भगवानस्ति सा दिगपि दरे । साधनान्यपि ततोऽपि दरे नयन्तीति विशेषेण दरे काष्टा यस्येति । अनेन नाऽन्यसाधन-साध्यं प्रयोजनिमत्युक्तम् । सकृत्कुयोगित्वेऽप्युत्तरत्र दिन्यादियोगश्चेत्तदा प्राप्नयादि । मुद्दः कुयोगित्वे आज्ञाऽपि नास्तीत्यर्थः । प्राध्याज्ञाभाव एव दूरकाष्टात्वम् । मुहुःपदेन तेषां साधनाभावः सूचितः। अतो मत्त्रयेकरुम्यत्वं साधितमन्वयव्यतिरेकोत्त्या । किन्न । निरस्तसाम्येति । काचिद्रगवतः सिद्धिरस्ति राधसरान्दवाच्या । न तादशी सिद्धिः कचिदन्यत्र । न वा ततोऽप्यधिका । तया सिद्धा भगवान्खगृह एव रमते । तज्ञाऽक्षरात्मकं बद्ध । रंसन्त्रिति स्वनिष्ठमेव रसं तत्सम्बन्धाद-भिन्यक्तं करोतीति । एतावता स्वरूपस्थितिन्यतिरेकेण नाजन्यत्र रस्यतीति भगवदीयो रसस्तत्रैय प्राप्तव्यः । गृहं च तस्यैव । तत्साधनं च निरस्तसाम्यातिश्वया सिद्धिः । अतोऽन्येषां सर्वेषा तद्रस-प्राप्तिर्द्वरुमा । गृहसेवकस्य तु सुलमेति । स हि स्वगृहे तां नीत्वा रंसतीत्यनयोपपत्त्या मत्त्रयेकलम्य-त्वम् । स्वधामनीत्यनेन नद्यन्यस्तत्र गन्तुं स्थातुं वा शकोतीति सूचितम् । अद्यत्वादहेयत्वम् । निर-न्तररसप्रवाहान्न सायुज्यापेक्षा । अतस्तादशभत्तयभावे केवछं नमनं कर्तव्यमिति तादशाय नम इत्याह्—रंस्यते नम इति । एवं ज्ञात्वा नमनमपि प्रयोजनमिति शुकादीनां तावनमात्रपर्यव-सानं सचितम् ॥ १८ ॥

एवं प्रेममक्तिमतो नै किञ्चित्कर्त्वयमित्युक्त्वा बाह्मभक्तेः फलं नियमयन्नमस्यति-यत्कीर्त्तनं यत्सरणं यदीक्षण यद्बन्दनं यच्छ्वणं यद्रहणम् । लोकस्य सचो विधुनोति कल्मषं तसी सुभद्रश्रवसे नमोनमः॥१५॥ यत्कीर्र्सनिमिति । संसारिणां बाह्यबद्धविष्मत्त्या तत्क्षणं पापक्षय इत्यर्थः । ईक्षणं पादसेवन-साध्यम् । अत्र पापश्चयस्य तारतम्यं निरूपयतुं भिन्नः कमो निरूपितः । तैत्र कीर्त्तनस्य सस्या-उन्येषां च सर्वपापनिवारकत्वाच्छ्वणापेश्वयाऽपि महत्त्वं निरूपयितुं प्रयमं निरूपणम् । तदनु

<sup>ी</sup> अन्तर्यामितयेति क. २ नजु इति च. इ. ३ तेनेति नास्ति स. च. इ. ४ अखिकात्वनि इति च. इ. ५ नैवंबिधे अध्ययसम्बद्ध इति क. ग. घ. इ. ६ निकपित्रमिति क. ग. घ. इ.

१ अनवांबाडलाबीम इति क. स. अगवांब लाधीम इति च. इ. १ न किबिस्करांन्यस्वमिति क. च. इ. ३ अनेति क. ग. च.

तसाऽपि मूलमृतस्य तन्निर्वाहकस्य स्वात्ममात्रनिष्ठत्वेऽप्याच्यात्मकपापनिरांकरणादन्तःकरणशोध-कत्वेन स्मरणं निरूपितम् । एवं कीर्तनस्मरणाभ्यां प्रेमोद्रमे जाते यद्भगवत ईक्षणं मगवदागमनेन स्वगमनेन वा । सानुमावाधिष्ठानस्य मगवत्प्रतिनिधित्वात्प्रीतेश्वाइत्यत्वाद्भगवश्वालनाशक्तौ बहिस्त-दीक्षणम् । अन्तर्वा मावनया । तद्दर्शनेनाऽऽधिदैविकपापनिवृत्तिः । "यहेबानां चक्षाच्या-गोअस्ती"ति श्रुतौ तत्यापं निरूपितम् । तद्भगवदृष्टिविषये तेषां कृशः दृष्टिर्निवर्ततः इति तद्दोष-निवृत्तिः । तदनन्तरं यद्बन्दनं तद्भगवदीयापराघरुश्वणदोषनिवर्त्तकम् । वस्तुतो हि जीवो मगवत्सेवको मूत्वा बहुकाठं तत्सेवामकृत्वा स्थित इति स्वधर्मपरिखागेनाऽधर्मी भवति । तद्दर्शनान-न्तरं वन्दनेनैव निवर्तते । ततस्तद्नन्तरं भगवदीयानां मुखाधद्भगवन्माहात्म्यश्रवणं तत्सर्ववस्तुषु यायात्म्यज्ञापकमिति तदञ्जानकृतं पापं मूलभूतमिति निवर्तते । ततो ज्ञाते माहात्म्ये यदन्रक्षणं मगवतः अर्हणं पूजनम् । सत्कार इति यावत् । तद्भगवन्मायारूपं तद्भामोहनरूपं वा कल्मषं निव-र्चयति । तदर्हणं हि प्रेपत्तिरूपम् । अनन्यत्वाभावात्तत्वेन न व्यपदिष्टम् । अतो भक्तिमार्गानिवि-ष्टानामन्येषामप्येवंप्रकारेण करणात्तत्त्यापनिवर्त्तकत्वेन सर्वपापनिवृत्तिः फलं भवति । अतो भगव-त्कीर्त्तिमूळत्वात्सर्वेषां भगवत्कीर्तिः सुभद्रा भवति । मद्राभद्रयोस्तुल्यत्वाद्भद्रनाशिका सुभद्रा भवति । प्रथमश्रवणं त तदानीमन्तः प्रैविश्याऽऽलोडनेन भृतेभ्यो देहादिभ्यः पापनिवर्त्तनासमर्थमिति प्रयमं तन्न निर्दिष्टम्, कीर्तनं तु तयात्वान्निर्दिष्टमिति विवेकः ॥ १५॥

एवं षड्डिभमक्तेः धड्डिभपापक्षयकर्तृत्वमुक्त्वा कीर्त्तेन्तावन्मात्रपर्यवसायित्वे मोक्षपर्यवसानाभावा-च्छास्त्रविरोघः प्रसज्येतेति तस्या मुक्तिपर्यवसायित्वं प्रकारान्तरेण वदति —

# विचक्षणा यचरणावसादनात्महं व्यवस्थोभयतोऽन्तरात्मनः।

# विन्दन्ति हि ब्रह्मगतिं गतक्कमास्तसे सुभद्रश्रवसे नमोनमः ॥ १६॥

विश्वक्षणा इति । अचतुराणामेषा षड्डिया मक्तिरुक्ता । एवं षड्डिया चातुर्ये सम्पन्ने पश्चाद्वि-चक्षणाः सन्तो भगवचरणारविन्द एवाऽवसन्ना भवन्ति । न ततः पदार्थान्तरे उपयुक्ता भवन्ति । तदा तत्रैवाऽवसन्ता उभयतः सङ्गान्निवृत्ता भवन्ति । अवसादे हि सङ्गानां शैथित्यं युक्तमेव । तत्रा-**उप्यन्तःकरणेन मगवत्यवसादनादन्तःकरणस्यैवोभयतः सङ्गन्यदासः। तदा पश्चात्कर्षकाणामभावा-**द्भगवता सह गमनसामर्थ्यं भवति। चरणे ह्यपसन्नाधरणेन सह गन्तुं समर्था भवन्ति। अतो ब्रह्मगति प्राप्नवन्ति । ब्रह्मणा सह गतिः । ब्रह्मणि वा गतिः । अक्षरस्य चरणत्वे गृहत्वे वा तदुभयमुपपद्यते । अतो मार्गान्तरेणाऽप्येवं साधनेन पूर्वतुल्यता भवतीति द्वयोरप्येक एवाऽर्थ इति वक्ष्यमाणमुपपन्नं मनति । तस्य हि गतिर्ज्ञानरूपा । अत एव ज्ञानस्य कियात्वं धात्वर्थत्वं चोपपद्यते । ज्ञानस्य च क्रियात्वं भगवत्क्रियात्वेन । भगवतः इन्द्रियाभावाजन्याः किया न सम्भवति । नित्या त क्रिया न प्रसिद्धा । यागानां त कियारूपेण भगवदाविभीवात्पदार्थान्तरविकयाऽपि भवति भगवद्रपम् । "तदेजित तन्नेजती''लादि तु विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेन धर्मरूपेणाऽऽविर्मृतरूपं प्रतिपाद-यति । तस्मारसंचिदानन्दवन्न किया स्वरूपभूता भवति । अतो ज्ञानमेव तेजः स्वभावं गच्छतीव श्रतिभातीति स्मरणेन मनो गच्छतीतिवद्भगवतो ज्ञानमेव कियारूपम् । तस्माद्भगवतो गर्ति चैतन्यरूपं विन्दन्ति । अलभ्यलाभवत्याप्रवन्ति । "चिति तन्मात्रेण तदारमकत्वादि"ति प्रकारेण । अतः एव मुख्यसिद्धान्तास्फलेऽपि भेदः । हि युक्तश्चाऽयमर्थः । यतः क्रीर्तिर्मुक्तिपर्य-वसायिनी । गत्रहामा इति । मार्गान्तरेणाऽपि ज्ञानादिना वक्षरोपासनया वा तदेव खरूपं प्राप्नुवन्ति । तथापि "क्षेट्रोऽधिकतरस्तेषामि"ति वाक्याते क्षेत्रयुक्ता भवन्ति । कीर्त्तनप्रणा-ठिकया त ये गच्छन्ति ते गतझमा एव गच्छन्तीति साधनान्तराद्वैरुक्षण्यम् । अत एव कीर्ति-पुरस्सरं तन्नमस्पति । सुभद्रश्रयस इति पूर्ववत् । बाह्यभक्तयाऽप्येवमनुग्रद्दं करोतीत्यादरेण नमनवीप्सोमयत्र ॥ १६ ॥

एवं ज्ञानमिक्तमार्गी सम्यगुपपाद्य कर्ममार्गेऽपि मजनावश्यकतां वदन् तेषां स्वरूपसन्देहं बारयति —

तपिवनो दानपरा यशिवनो मनिवनो मन्त्रविदः सुमङ्गलाः। क्षेमं न विन्दन्ति विना यदर्पणं तस्मै सुभद्रश्रवसे नमोनमः ॥ १७॥

तपस्थिन इति । यशस्तिनः कृपारामादिकत्तीरः । मन्नविदो मन्नोपासकाः । याञ्चिका वा । सुमङ्गलाः सदाचाराः । एते हि कर्ममार्गे पड्डिया उक्ताः । तपो हि सन्तापात्मकम् । तत्त पाकवत्साधनपर्यवसायि न सुखं प्रयच्छति । न हि देहेन्द्रियाणि क्षिष्टानि सुखं प्रयच्छन्ति । विहितत्वात्फलदानेऽपि दातुः सम्बन्धाभावात् । आज्ञामात्रेण तया करणेऽपि स्वात्मसमर्पकत्वे-नैव तद्दोधनाभिप्रायात् । अदृष्टदारा फलजनने मानामानात् । "कर्षयन्तः द्वारीरस्यं मृत-म्रामिन"ति वाधश्रवणात्र । "मत्त एव पृथग्विधा" इति हेतुव्यपदेशात्परम्पराकत्पनायां मानामाबाद्भगवन्त्रीडीपयिकतां सम्पादयदेहं भगवद्योग्यं करोति । यद्य भगवान्सर्वात्मकः क्रेशं दृष्टा फलं प्रयच्छति । अन्यक्रेशनिवृत्त्यर्थं वा । तन्न क्षेमात्मकम् । न हि मगवता दत्तं स्पर्धासुयादि-सहितं भवितमहिति। एवं बहनां भागिनां स्वयमन्येभ्यः प्रयच्छन्छोषणेन वस्तुश्रोधनवदवश्चि-ष्टानि शोघयति । दत्तद्रव्यस्य तु भानाविनियोगसम्भवाच फलसाधकत्वं निश्चितम् । अतो म-गवत्कर्त्तच्ये तत्रोषणिकयायाः पर्यवसानात्तदसमर्पणे स्वातच्ये चौर्यापत्तेः सुतरां न क्षेमप्राप्तिः । कुपारामादिष्वपि विश्वामजनकत्वेन भगविभिक्तीर्षितकरणादानवदेव तस्य निर्णयः । मनस्विनस्त योगिन एव । ते क्रयोगिविचारेणैव विचारिताः । सर्वेषामेव निरोधने तत्तद्धिष्ठातृदेवद्रोहो भवत्येव । मगवत्समर्पणे तु तद्वचनेन तदुक्तमेव कृतिमिति न कोऽपि दोषः सम्भवति । धर्ममार्गेऽपि "धर्मः क्षरति कीर्तनादि"त्यादिना नाग्नसम्भवात्समर्पणं युक्तम् । लोकेऽपि महाराजसमर्पणादौ मोगो वा कालनाञ्चो वा सम्भवति । तत्र मगवदीयानां कालनाञ्चामावाद्भगवद्भोगे प्रनस्तदीयत्वं वा प्रसादो वा मविष्यतीति पूर्ववदेव ज्ञानमार्गे भक्तिमार्गे वा प्रवेशो मविष्यतीति सुभद्रश्रवस इत्युक्तम् । मार्गत्रयस्या अपि मगवदीया इति भगवत्कीर्तिः । अन्येषां त तत्र प्रवेशामावादादरेण वीप्सया नमनम् ॥ १७ ॥

<sup>🤋</sup> तत्सर्वमन्तर्वा भावनयेति स. मन्तर्भावनयेति ग. २ प्रकृतिरूपमिति क. स. व. ह. ३ प्रविश्य लोडनेनेति स.

<sup>ी</sup> वाक्यात्क्रेसमुक्ता इति क. ग. घ. २ कीडोपियकतामिति स. इ. ३ मानामिथनोगेति क. घ. क. नामानिध-कोरोति का ४ अग्रवस्थांको तत्योवनेत्यादि क. स. अग्रवस्थांक्यतस्थीवनेत्यादि स. अग्रवस्थांक्यतच्छोवनेत्यादि व. ५ मिरोनेमेरी ए.

एवं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धिनां मगवत्त्रवेशप्रकारमुक्त्वा साक्षात्सम्बन्धरहितानामपि तत्त्रवेशने श्रकारमाह तृतीयगतिन्यावृत्यर्थम् । तद्दक्ष्यति भगवान् "उदासीनोऽरिबद्धउर्थ" इति'। तद्भगवदाश्रिता भगवदीयाश्रिता वा एकत्र । अन्ये द्वितीयकोटाविति निर्धारो भवति । तत आह—

किरातहूणान्ध्रपुलिन्दपुल्कसा आभीरकङ्का यवनाः खसादयः। येऽन्ये च पापा यदपाश्रयाश्रयाः शुध्यन्ति तस्मै प्रभविष्णवे नमः॥१८॥

किरातेति । किरातादयस्तत्तदेशगिरिवासिनोऽन्त्यजा जातितः कार्यतश्च दुष्टाः भक्तसमाश्रयण-मात्रेण शुद्धा भवन्ति । भक्ता इव भगवत्तेवायोग्या भवन्ति । अन्येऽपि पापाः प्रायश्चित्तानिषकृता अपि । ऐते नविविधा गणिताः । अष्टदिक्यध्यविवक्षया भक्तद्वाराऽपि माद्वात्म्यात्रभविष्णुत्वम् । "अपपरी चर्जन" इति ज्ञापनादपोपसर्गोऽतिशयार्थेऽपि वर्तते । व्याप्त्यर्थे वा । परित इत्यर्थे वा । तेन विश्वाधारत्वेन दुष्टानामपि दैत्यादीनां तदाश्रयत्वं निवारितम् ॥ १८ ॥

एवं सीरूपतः प्रमाणतश्च सर्वसन्देहवारणं कृत्वा फलतः साधनतश्च तस्य माहात्य्यमाह-

स एप आत्माऽऽत्मवतामधीश्वरस्त्रयीमयो धर्ममयस्तपोमयः। गतव्यलीकैरजशङ्करादिभिर्वितक्यीलङ्गो भगवान्त्रसीदताम्॥१९॥

सं एष इति । तत्र प्रथमं साधननिर्धारमाह--प्रसीदनाभिति । साधनं भगवत्प्रसाद एव । फलं स एव । उभयोरेष विनिश्ययः । तदाह---भगवान्यसीदनामिति । अन्यत्त साधनं प्रसादी-पक्षीणम् । होकद्वारा खानुभवद्वारा च सर्वाणि शास्त्राणि प्रवृत्तानि । वेदस्याऽपि तत्परत्वेनाऽर्थो निरूपते । तत्र-अधिकारी प्रमाणं च सन्तश्च प्रीतिहेतवः । एतेऽप्यापाततः प्रो-क्तास्तसात्सम्प्रार्थनं वरम् । सम्प्रार्थने हि सुमहान्साधनं फलमेव वा । कायादिभिः करोत्येव तस्मात्साधननिश्चयः। तत्राऽधिकारिणो द्विविधाः। ये हि भगवत्रसादयोग्यास्ते आरमवन्तः । आत्मंशब्देन हि अन्तःकरणमात्मा च । तत्र ये आत्मवन्तस्तेषामात्मत्वेनाऽयं प्रका-शते । ये पुनरन्तःकरणवन्तः यथासुखमन्तःकरणं कर्तु सम्भवन्ति तेषामभीश्वरः स्वामी । अन्तःकरण-श्रेरको वा । खसेवां कारयति तद्योग्यं वा करोतीति । प्रमाणं च त्रिविधं श्रुतिस्मृतिपुराणाख्यम् । तत्र प्राधान्येन वेद इति तेनाऽपि यज्ञः प्रतिपादित इति यज्ञप्रतिपादकत्वेन त्रयी प्रमाणम् । स्मृतीनां तः धर्मप्रतिपादकत्वेन तत्राऽर्थस्यैव प्राधान्याद्धर्मप्रयोगः । पुराणं तु तपःप्रतिपादकम् । यावन्ति हि फलानि निरूपयति तपसैव तानि निरूपयति । तश्चितगरूपोऽपि भगवानेव । अर्थतः स्वरूपश्च । ततः किमधिकारेण किंवा प्रमाणेन । उभयोरपि फलकोटावेव प्रवेशात् । सतामाश्रयणेऽपि तथा । यतः अजशङ्करादिभिरिप वितर्क्यमेव लिङ्गं यस्य । सतां हि पराकाष्टा ब्रह्मा वा महादेवी वा। तिन्छिष्यास्त एत्राश्वाऽन्ये । तैरपि विशेषेण तक्येमेव लिङ्गं यस न त्विद्मित्यतया ज्ञेयम् । तेंकिंतं हि भवति न भवति च । तेऽपि स्वस्य माहात्म्यमेव दृष्टा भगवत्क्रपया तज्जनितमिति भगवत्साक्षात्का-रेण च तत्स्वरूपप्रसादयोर्निर्णयं कल्पयन्ति । एतादशो हि भगवानेवं प्रसन्नो भवतीति । तत्र प्रमाणे नानाप्रकारेण निरूपणालोकतश्च तथा प्रतीतेर्न तावनमात्रतेति निश्रीयते । ते तु "शब्दात्प्रत्यक्षं

१ इति वचनादिति सः २ एतेन विविधा इति धः दः, ३ कार्यादिभिरिति गः कामारिभिरिति दः ४ वितर्कितमिति सः इ.

यसीय " इति विशेषेण तर्कयन्ति । तस्मादेवमवगम्यते भगवानेव प्रसादं प्रार्थनीयो नाजन्यना-जन्योऽपि ॥ १९ ॥

तस्मात्प्रार्थनायां सैम्भवन्त्यां नाऽन्यत्कर्तन्यमिति सिद्धम् । यदि प्रार्थनायां भैगवात्र कुष्येत् । छोके छन्धिकारी प्रार्थयन्क्रोधमुत्पादयति । यद्यपि प्रसादस्य साधारण्यादन्यस्याऽप्रार्थितत्वात्क्रोघो न सम्भवति तथापि सामान्येऽप्यनधिकारिणं प्रति तद्भवत्येव । अतस्तन्निर्णयार्थं प्रार्थनायोग्यं रूपमाह-

श्रियः पतिर्यज्ञपतिः प्रजापतिर्धियां पतिर्छोकपतिर्धरापतिः । पतिर्गतिश्चाऽन्धकदृष्णिसास्त्रतां प्रसीदतां मे भगवान्सतां पतिः ॥२०॥

श्चियः पतिरिति । पतिः प्रार्थनीय इत्यविवादम् । कुष्यतु मा वा । तद्येषां पतिस्तैः प्रार्थनीयः । तत्र प्रयमं पडिघानां पतित्वं निरूपयति । प्रथमं भगवाँ छक्ष्मीपतिः । ततो लक्ष्म्यंशैः स्त्रीभिः प्रार्थितो न कृष्यति । अनेन स्रोहमार्गानुवर्तिभिरन्यैरिप प्रार्थितो न कृष्यति । एवं यञ्चपतिः । यञ्चपुरुपैः शार्यितो न कृष्यति । अत एव "यैज्ञे यः कामयेते"ति बहुधावचनं भगवत्पतित्वज्ञापकम् । किया । प्रजापतिः । ये केवलं लौकिकाः प्रजामात्ररूपाः प्रकर्षेण जाता वा तेषां पतिः । साधारणैरपि प्रार्थः। • अल्पविशेषैरिपे । किञ्च । धियां पतिः । ये केचित्कामपि बुद्धि जानन्ति कियायां ज्ञाने वा शॅन्दतोऽ-र्थतो वा तैरिप प्रार्थनीयः । किञ्च । छोकपतिः स्वर्गीदिह्योकानां पतिः । अतस्त इतैरिप प्रार्थनीयः । ततो धरायाश्च पतिः । अतो भूमिष्ठैरपि प्रार्थनीयः । स्त्रीभिश्च याज्ञिकैलीकेवेदिमद्भिः स्थितैः कचित् । असाधनैरपि होतैः प्रार्थनीयो हरिः पतिः। कित्र । अन्यकवृष्णिसात्त्वतां पतिर्गतिश्व । पूर्व भगवत्प्रार्थनायोग्यता निरूपिता । इदानी फलमुखता निरूप्यते । पतिः फलम् । गतिः खनिष्ठं साधनम् । तबेत्फलं खनिष्ठत्वे सति साधनतां भेजते तदा फलोपमोगो भवति । न हि स्वसुखे दरस्थः असाधनं वा स्वतन्त्रो वा तस्यां कियायां हेतुर्भवति । तद्भगवान्यादवैः प्रार्थितः पतिः सन् तेषां कियारूपोऽपि जातः। अतोऽनेन यावत्कर्तुं शक्यते तावतेषां मवति। अतः फलमुख-पतित्वमत्र सिद्धमिति कोधसम्भावनाऽपि द्रे । चकारात्कियासाध्यरूपश्च । त्रिविधा हि यादवा गणितास्तामसराजससात्त्विकपुरुषभजनीयत्वं निरूपियतुम् । किञ्च । यत्र गुणव्याप्तैरपि मगवा-न्त्राप्यते त्रार्थ्यते च तत्राऽस्मदादीनां का चिन्तेति प्रसीदतां म इत्याह—मद्यं प्रसीदतामिति । किंच । सतामयं पतिः । ये भगवत्येव सन्ति गुणेषु प्रविधः गुणद्वारा मगवदाश्रयास्तेषां तु पतिरेव । अन्यान्प्रत्यीपचारिकं पतित्वम् । युत्तया शास्रेण च सतामेव पतिः । अतोऽपि मद्यं प्रसीदतामितिः भावः ॥ २०॥

नतु भगवह्नणेषु पृष्टेषु तत्कयनं परित्यज्य भगवत्मार्थना कुत्रोपसुज्यते ? तत्राऽऽह—
यद्क्वयनुष्यानसमाधिधौतया धिया नु पश्यन्ति हि तत्त्वमारमनः ।
वदन्ति चैतत्कवयो यथारुचं स मे मुकुन्दो भगवान्प्रसीदताम् ॥ २१ ॥
यद्क्वयनुष्यानेति । केवठं भगवत्मार्थनाव्यतिरेकेणाऽप्यक्कष्यतुष्यानमात्रेणैवाऽऽतपावव-

१ सम्भवलाभिति क. श. घ. घ. २ भगवान्कुध्येदिति क. घ. क. ३ मझे यहां यत्कामयते इतीति श्व. ग. घ. इ. ४ सन्दाइयंती वा इति य. ५ अञेतिति घ. भञेतिति क.

स्थानेऽपि समाधी प्रक्षालनमात्रेणैव यत्सर्वप्रमाणैरपि रेप्षष्टं न भवति तादशमारंभतत्त्वं भगवत्स्वरूप-यायात्म्यं पश्यन्ति । बुद्धिः स्वभावतो वस्तुप्रकाशिका । सा स्वावरणाद्विषयावरणाद्वत्पन्नाऽपि न विषयं प्रकाशयति । इन्द्रियाणामावरणे नोत्पचत एव । विषयमात्रं बुद्धात्पत्तौ कारणत्वेन मृग्यते। नर्तु यस्त्रकारिका बद्धिस्तद्विशिष्टम् । रजतादिभ्रमानुपपत्तेः । अतो विषयमात्रं पुरस्कृत्य सामम्यन्तर-वशाहस्तनो याथात्म्यमयाथात्म्यं वा बोधयति । तत्र शुद्धा वस्तुनो याथात्म्यं गृह्णाति । अत्र भगवच्छास्रे सर्वेषां पदार्थानां नित्यत्वात्कारणत्वेनाऽभिमतैरभिव्यक्तीकियते । एकश्च पदार्थो न जातिव्यक्तिविभेदकल्पना । एक एव घटोऽनेकथा भवति आविर्भवति तिरोमवति च । पदा-र्थानां सर्वेषां भगवत्त्वात् । तथा शब्दानां नित्यता तु सर्वेरेवाऽभियुक्तैः कात्यायनादिभिर्व्यवस्थापितेति नाऽस्मामिरत्यन्तं निरूप्यते । " नित्ये ज्ञाब्दार्थसम्बन्ध " इति । नित्ये ग्रब्दे अर्थसम्बन्ध इति च विवरणम् । आश्रयाभावे च जातिसम्बन्धयोः स्थितिकल्पनाऽत्यन्ताऽप्रामाणिकी दृष्टस पदार्थस्य यायात्म्याज्ञाने शास्त्रतस्तदवगम्यते । अत एक एव घटो भगवत्त्वादनेकथा भवतीति "स एकघा भवती" त्यादिश्रतिबठादन् १ पत्तौ निवृत्तायां खबुद्धिदोषादन्यया कल्पनं न • प्रामाणिकम् । यहकल्पनापत्तिश्च । अत एकैव बुद्धिबेहधा परिमृज्यमाना शोधकद्रव्यसंयोगसङ्क्षेणेन निर्मेला भवति दर्पणवत् । तथा भगवचरणारविन्दद्वयं बुद्धौ संयोज्य सङ्घर्पणे ऋयमाणे शुद्धि-विशेषं प्राप्तोति । शोधकद्रव्याणां तारतम्येन मलनिराकरणं शास्त्रसिद्धम् । अञ्चनादिषु तथा प्रसिद्धेः । ययाऽञ्चन्विशेषे गोलकसंयुक्ते ततो निर्गता दृष्टिर्देवानिष परयति, तथाऽत्राऽपीति न काऽप्यनुपपत्तिः । अन्या तु वस्तुनो याथात्म्यं न बोधयति । दोषानृतत्वात् । यथा यथा दोपनिवृत्तिस्तथा तथा वस्तु-मायात्म्यस्फूर्तिः । अत एवाऽम्याससूक्ष्मेक्षिकादीनामुपयोगः । विषये तु दोपो नास्त्येव । सुतरां मगुबृद्धिये आत्मविषये च । " अपहतपाप्मत्वादि " श्रुतेः । तु इति निश्चयेन । अनुध्यानं नाम तत्परतया चिन्तनम् । तथा चिन्तनेनाऽपि तदात्मकता भवतीति समाधिः । न त योगसम्बन्धी । किय । एतदात्मतत्त्वं कविभिर्ययाबुद्धि निरूप्यते । कविपदेन चोत्प्रेक्षासामर्थ्यं बोधितम । कश्चित्क-शंचिद्रत्येक्षते वदति च तथा । अतो न वाक्यालीकिकाद्रस्तयाथात्म्यस्फूर्तिः । किन्न । भगवान्यु-कुन्दो मोक्षदाता । वस्त्यायातम्यस्कृर्तिर्मोक्षाङ्गम् । तच तदैव सम्पद्यते यदा भगवान्मोक्षं दातु-मिच्छति । इच्छा पुनरङ्गचनुध्यानेनैव भैवतीति । तस्माद्यः कॅश्रिद्यत्किश्विज्ञातुमिच्छति तत्र मगवान्त्रार्थनीयः सकलतत्तिद्ध्यर्थम् । गुणा अपि ज्ञाता एव वक्तव्याः । ज्ञानसाधनं चाऽह्रयनु-ध्यानम् । न केवलं तावनमात्रमेव । किन्तु प्रार्थनासहितम् । भगवतः स्वतन्त्रत्वान्नाऽनुध्यानमात्रेण तथा कर्रुमिच्छति । अत आह-प्रसीदनामिति । यद्यपि भागवतनिर्माणे विषयप्रचारार्थं प्रसादो जात एव तथाऽप्यस्मद्धै पुनर्भवत् स्वस्याऽपि रससिद्धार्थम् ॥ २१ ॥

इदानी सामान्यतः त्रसादं प्रार्थियता प्रकृतोपयोगित्रसादं प्रार्थियतुमस प्रसादावस्यकत्वमाह— प्रचोदिता येन पुरा सरस्वती वितन्वताऽजस्य सतीं स्पृतिं हृदि । स्वलक्षणा प्रादुरभूत्किलाऽऽस्यतः स मे ऋषीणामृषभः प्रसीदताम् ॥२२॥ प्रश्नोदिता येनेति । अवस्यमिन्द्रियव्यापारे कर्तव्ये भगवान्त्रार्थनीयः । तत्रापि वाग्विषये । तत्रापि भगवदीयपदार्थवाचके । यतो ब्रह्मणाऽपि पूर्व मगवद्भानात्रार्थितो भगवांस्त्रस्य ब्रह्मणो हृद्दये प्रविस्य स्वप्रकाशिकां वेदरूपां वाणीमास्यतो निष्काशितवान् । अतो भगवहुणेषु वक्तव्येषु नित्यवाण्येव तद्भवतीति प्रकृते भगवद्भार्थना आवस्यकी । नतु योगेन पदार्थान्स्स्त्वा तद्भाचकपदाना-मुपनिवन्यने सम्भवति कि भगवद्भानेन ? इत्यत आह्—अंजस्य ब्रह्मणः हृदि सतीं स्मृतिं विवन्वति । वाक्यार्थवाक्ययोर्नित्यत्वेऽपि पूर्वमनुभूतेऽपि स्मरणमावस्यकम् । स्मरणमात्रं च न प्रमाण-मिति स्मृतपदार्थानुभवसहिता साऽपेक्षिता । योगवद्भगवद्भानस्याऽपि प्रत्यासत्तित्वात् । अतोऽन्तः-करणे प्रथमं सतीं, भगवदनुभवसहितां स्मृतिं पूर्वानुभृतानां भगवदीयानां पदार्थानां निर्माणाय पश्चान्तेनेव हृदा भगवत्येरितेन अन्तर्वेदप्रादुर्भावात्पुनर्भगवत्येरिता वाणी आस्यतो निर्मता । निह् मगव-द्भार्या स्वतो बहिनिर्गन्तुं राकोति । इयमपि वार्ता वक्तमगुक्तेत्यारङ्गा किलेत्याह । स्वस्य लक्षणं पस्याः । वित्यत्वव्यक्षराच्यत्वानन्तत्वादिरूपम् । अथवा । स्वयमेव लक्षणं पस्याः । वेदानामिदमेवाऽसाधारणचिह्नं यद्भगवानेव वाच्य इति । अतः पूर्वानुभृतस्मरणे तद्भारा निर्गमेऽपि सर्वेन्द्रयप्रेरको भगवान्त्रसीदताम् ॥ २२ ॥

एवं शन्दानां भगवद्धीनत्वेन तत्प्रादुर्भावार्धं भगवत्प्रार्थनामुक्त्वा, अर्थोऽपि भगवद्धीन इति अस्मन्मुखनिर्गतायां वाचि भगवान्धितरुङ्गरणरूपेण प्रविश्वतामिति प्रार्थयते—

भूतैर्महद्भिर्य इमाः पुरो विभुर्निर्माय शेते यदमृषु पूरुषः । भुङ्क्ते गुणान्वोडश पोडशात्मकः सोऽलंक्चवीष्ट भगवान्वचांसि मे॥ २३॥

भूतेर्महद्भिरिति। स्थिति भींगश्च सर्वत्र भगवत्कर्त्कौ यतः। अतो वाचि स्थितः कृष्णस्तां सङ्कामिति कामना। यद्यपि विराद्दपुरुष एव, तथा प्रक्रिया सर्वत्र प्रसिद्धा, तथापि पुरुषत्वाविशेषात्स्वस्य भगवत्वं भगवतेव साधितमिति ज्ञापनार्थं भगवत एवेदं शरीरिमत्यिममानामावार्थं वा व्यष्टिष्वपि समिष्टिवस्त्रक्रियामाह। भूतैर्महद्भिः पत्रमहाभूतैः स्वनिर्मितेरेव। इसाः देवतिर्यन्त्रनुष्यादिरूपाः। अमृषु पृषु स्वयमेव शेते। अन्यथा स्वस्य पुरुषत्वमेव न स्थात्। पृरि शेत इति व्युत्पत्त्या हि सः। इदं हि शयनं न निद्रारूपं किन्तु सम्भोगार्थमेव। अत एव दिक्षणे-ऽक्ष्णि इन्द्र इतरत्रेन्द्राणीत्युपाख्यानमेतत्यरमेव भवति। अत्र च सुश्वा न केवलं स्पर्शमात्रमुपसुद्धे किन्तु षोडशाऽपि गुणान्। भोगेऽपि षोडशात्मको भूत्वा सुद्धे। जडे शुष्के रसाभावात्। भगवान् हिं व्यापक आनन्दमयश्च। तत्र स्वरूपणैव स्वरूपणुभवे तथा रसो न भवति। स्नीपुरुषाद्यय-वेषु तथोपलम्भात्। अतः स्वस्थितरसाविभावेन स्पष्टभोगार्थं मेदरूपमात्मानं विधाय तस्मिन्सस्मिन्त्रविष्ट बहुधा मिन्नः सन्नन्योन्यस्य रसमनुभवति। देहधारणात्रयन्नेन भोगे व्यासङ्को भविष्यतीति सुस्वा तथा भुक्ते। यद्यपि विषयाः पत्र, तथापि त्वच एव स्थानविशेषे सुखविशेषजननादिन्द्रयपुर-स्तरेण यो विषयः स मिन्नत्या निर्दिष्ट इति षोडशत्वम् । यत्रेन्द्रयाणां गौणत्वं तत्र विषयप्राधा-

९ स्पष्टमिति घ. क. २ ननु यदिति ख. ३ स्थितिकल्पनात्यन्ता प्रामाणिका दृष्टस्येति ग. घ. ४ अपहतपाप्मत्वा-दिति ख. घ. पाप्मत्वादिति घ. क. ५ यथानुद्धिरिति क. ६ भविष्यतीति घ. क. ७ वः क्रविदिति क.

<sup>9</sup> अस्पेति क. ग. घ. क. २ पूर्वमनुभृतत्वेऽपीति क. स्त. ३ निर्मायेति ग. घ. क. ४ ब्रह्मशब्दवाच्यानन्त-स्वादिरूपमिति क. ग. घ. क. ५ पूर्यु इति क. स्त. ६ सम्भोगार्यमिनेति घ. ट. ७ हीति नास्ति क. स. ८ भिन्नया इति क. स.

4 mir 4 m. 2 mi. ]

न्यम् । मोगे किचिदिन्द्रियाणामप्राघान्यं, किचिदिन्द्रियाणामेव प्राधान्यम् । महाराजशारिषत् । अतः उमयविवक्षया वोडशेति वचनम् । एवं मगवन्माहात्म्यं सर्वत्र पूर्णमेव ज्ञातं भवति । अलङ्क्षीष्ट मे वचांसि अलङ्करोतु । छान्दसो दीर्घः । नन्वेवं नानात्वमापन्नः कथमलङ्कारार्थं प्रार्थ्यते ? तत्रा- ऽऽह—भगवानिति । बहुवचनं सेसार्थामिप्रायम् । मे इत्यन्यत्र सप्तार्थामावो बोतितः । मागवत एव सप्तार्था यतः ॥ २३ ॥

एवं प्रार्थनामुक्ता खगुरुं व्यासं भगवन्तं नमस्यति-

## नमस्तस्मे भगवते वासुदेवाय वेधसे । पपुर्ज्ञानमयं सोम्या यन्मुखाम्बुरुहासवम् ॥ २४ ॥

नमस्तसे भगवत इति । वासुदेव इति सर्वमोश्वदानार्थमेव मगवतो व्यासस्यावतारः । श्रन्दरूपां सर्ष्टिं करोतीति वेधस इति मोश्लोपायकथनम् । व्यासनमस्कारत्वं बोधयति पपुरिति । श्रानमयं सर्ववस्तुयायात्म्यज्ञानप्रकाशकं भारतादि । सौम्या इति शान्त्या ज्ञाननिष्ठयोग्यता स्विता । यस मुखमेव अम्बुक्हं कमलं तत्रत्यो मकरन्द एव प्रपञ्चविस्मारकत्वादासवशन्देनोन्यते । मोश्वस्य फललाद्वाह्यक्तश्च भगवत्त्वान्मुखासवपदाभ्यां पानेच्छाप्रतिबन्धेऽपि पानं स्वितम् । कामिनी-स्वामोदे तथोपलम्भात् । तस्मात्सर्वेषां गुरुत्वाद्भगवत्त्वाच सभायामपिं व्यासनमनं युक्तम् ॥ २४॥

एमं देवतागुरुनमस्कारं कृत्वा महता प्रयन्थेन तन्निरूपयितुं पूर्वप्रश्ने उत्तरमाह-

## एतदेवाऽऽत्मभू राजन् नारदाय विपृच्छते । वेदगर्भोऽभ्यधात्साक्षाचदाह हरिरात्मने ॥ २५ ॥

एतदेवेति । येद्भवान्पृष्टवानेतदेव नारदेन पृष्ट आत्मभूर्भक्षा प्रमेयवलपुष्टः । वेदा गर्भे यस्येति प्रमाणवलपुष्टोऽपि । प्रमेयस्य प्रमाणव्लेन विशिष्टवलपुष्टोऽपि । यदाह् हॅरिरात्मन इति वाक्यातादशमुखेनेव तत्रोत्तरे सन्देहनिवृत्तिर्भविष्यतीति पूर्ववत्युनः सन्देहप्रश्नाभावाय स्वतोऽनिरूपणम् । पूर्वमेव करणानां दोषतारतम्यस्य निरूपितत्वान्नाऽत्र पुनरुक्तिः । साक्षादित्युभयत्र विशेषणम् । आत्मे मह्यार्थे । परम्पराकथने तु मैच्ये वक्तृदोषः प्रसङ्यते । अत एव स्वतः कथनमपि निवारितम् । दोषामावोऽपि प्रार्थनया ज्ञानेन च सूचितः । अनेन उत्पत्त्योपपत्त्या च विचारद्वयं वक्तव्यत्वेन प्रतिन्ञ्चातमिति स्चितम् ॥ २५ ॥

## इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां द्वितीयस्कन्धे चतुर्थोऽघ्यायः ॥ ४ ॥

# पश्चमोऽध्यायः।

विमर्शः षडिरध्यायैः ऋियते स द्विषा मतः। उत्पत्त्या चोपपंत्त्या च तत्राऽचोऽपि द्विषा मतः॥ १॥ स्यूलान्तर्यामिभेदेन मूर्त्तीमूर्त्तिभेदतः। रपुलोऽपि द्विविधस्तत्र स्थूलमूर्तविमर्शने ॥ २॥ उत्पत्त्या पश्चमाध्यायः सोपपत्त्या निरूपकः। पुरुषः क्रमतः शक्तित्रयं गृह्णस्भवादिकृत्॥ ३॥ रैत्युक्तवा नारदाजाभ्यां जन्मभिनेति गचते । एकीमृते प्रवेशेन निर्ममाद्यपि विह्वलः॥ ४॥ अथवा दार्क्यतासिद्धै नारदः पृच्छति स्फूटम् । प्रश्नवयं नारदेन कियते तत्त्वनिर्णये ॥ ५ ॥ आत्मनो जगतश्चाऽपि निर्द्वारो भजनस्य च। द्वयोर्निद्धीरशेषस्वं तेन प्रत्युक्तरं ततम् ॥ ६ ॥ द्वितीयस्य द्विरूपत्वं बहिरन्तर्व्यवस्थया। विराजोऽन्तर्भुस्तत्वाद्धि विपरीतेन वर्ण्यते॥ ७॥ स्प्रलिङ्गविभेदो वा तेनाऽध्यायद्वयं मतम्। मथमस्योत्तरं पश्चात्तदन्तर्यामिसम्भवे ॥ ८॥

एवं पूर्वाध्याये परीक्षिच्छुकयोः फॅलमुखं साधनं निरूप्य पूर्वोक्तस्य च साधनस्य च विचारार्थ-मध्यायषट्टारम्भः । तत्र पत्रमाध्याये साधनस्य स्थूलरूपस्य चोत्पत्त्या निर्णय उच्यते । तत्र प्रयमं तत्त्वस्य दुर्ज्ञेयत्वं वदन्वक्तारं विश्चिनष्टि—

### श्रीनारद उवाच---

## देवदेव नमस्तेऽस्तु भृतभावन पूर्वज । तद्विजानीहि यज्ज्ञानमात्मतत्त्वविमर्शनम् ॥ १ ॥

देषदेवेति । अयं नमस्कारः प्रश्नार्थः । नारदो जिज्ञासार्थं प्रवृत्तः कथं देवनमस्कारं न कृतवा-नित्याशक्काऽऽह । हे देवानां देव । अनेन देवतागुरु रूपो भवानेव ममेति न पृथक्नमस्कारः कर्त्तच्य इति स्चितम् । अस्त्विति प्रार्थना प्रमेयसमाप्तिपर्यन्तं मङ्गलानु वृत्त्यर्थम् । आत्मानसुपदेक्यति निश्च-येनेति । स्वप्रवृत्तौ हेतुज्ञापकं विशेषणमाह—भूतभावनेति । भूतानि मावयत्युत्पादयति । श्लोषयति वा । स्वयं वेदानुदरे दिच्याभिरूपान्निवेश्य तत्र सर्वाञ्जीवान् श्रुद्धान्कृत्वा पश्चानिष्काश्चयतीति श्लोषक-

९ समर्थाभित्रायमिति ग. २ यक्त्वं प्रष्टवानिति स. ग. ३ इरिरात्मनेति इति ग. ४ मध्यवकृदोव इति इ. र. घ. ५ प्रसन्नेत इति घ.

९ विमर्व इति ग. २ विमर्वने इति क. स. ३ इत्युक्ता इति व. क. ४ साधनमुसमिति ग. ५ पूर्वोकस्य साधनस्वेति क. स.

त्वस् । पूर्वजेति । हे पितः । सन्देहे पूर्वज एव पृच्छ्यते । अथवा । सर्वापेक्षया भवानेव पूर्वमुत्तवाः । अतस्त्वतः कोऽप्यन्यो महाज्ञास्तीति त्वभेव प्रष्टच्य इत्यर्थः । एवं तं स्तुत्वा प्रष्ट्यमाह—
तिद्विजानीहीति । तिद्विशेषाकारेण त्वं जानीहि ज्ञापय वा ज्ञानं किमिति । सर्वे हि वदन्ति ज्ञानं
ज्ञानमिति । तिर्कि ज्ञानं आत्मा वा, आत्मसाक्षात्कारो वा, भगवत्साक्षात्कारो वा, श्रुतिसहितो वा,
प्रवेशहेतुर्वा, भिक्तजनको वा, परोक्षं वा, स्मृतिस्त्यं वेति । तत्र निर्द्धायं त्वया वक्तव्यमित्यर्थः ।
किम् । यत्राऽऽत्मतत्त्वस्य विमर्शनं विचारो भवति । अनेन ज्ञांने अङ्गद्धयमि पृष्टं क आत्मा किं
तत्त्वमिति । तत्राऽपि ठोकैप्रसिद्धं तन्न भवति । किन्तु विचारसाध्यमिति विचारोऽपि वक्तव्य इति
स्वितम् । एवं चत्वारः प्रश्नाः सम्पन्नाः ॥ १॥

किश्व। तत्त्वे भेदानपृच्छामीत्याह—

यदूपं यद्धिष्ठानं यतः सृष्टमिदं प्रभो । यत्संस्थं यत्परं यच तत्तत्त्वं वद् तत्त्वतः ॥ २ ॥

्यद्रपमिति । तत्त्वमनारोपितं रूपम् । तत्सर्वस्याऽपि जगतो जन्यत्वादात्मनोऽपि प्रादुर्भृतत्वा-तेर्सर्वसैवाऽऽरोपिविषयत्वात् । अतस्त्रस्य रूपं वक्तव्यं । यद्र्यं स्वरूपं यस्य । आरोपितत्वानारो-पितत्वे हि साधिष्ठाने भवतः । अतस्त्रद्रिष्ठानमपि वदेत्याह—यद्धिष्टानमिति । लोकेऽपि जगतस्तत्त्वव्यवहारात्तत्वानां च तत्त्वव्यवहारान्म्लृतत्वाभावे तन्न घटत इति जगतः कारणमपि तत्त्वं वदेत्याह—यतः स्रष्टमिदमिति । वादिविप्रतिपत्तेश्च कुतो जगजातमिति । किञ्च । यत्संस्यम् । यस्मिन् संस्था स्थितिर्यस्य । संस्था मृत्युर्वा । विमर्शरोपत्वेन जगतो वा प्रश्नः । तदा तत्त्वे प्रश्नद्वयम् । सृष्टी प्रश्नचतुष्ट्यम् । उत्पत्तिस्थितिप्रलयाः स्वरूपं चेति तद्विषयाः । तस्य भावस्तत्त्वमिति भगवतो भावो जगदेव । आत्मा तु तत् । अथवा सामान्यतस्तत्त्वं विचार्यते । तेनैकमनेकं वा फलिष्यति । यत्परमिति । यः परो नियन्ता यस्य । अनेन स्थितिरुक्ता । एक-पक्षे तत्तत्त्वं कंस परभृतमिति । को वा तस्य तत्त्वस्य ग्राहक इत्यर्थः । रूपं हि द्विविषं, प्रमाणतः स्वरूपतश्च । तत्र यद्वपमिति प्रमाणतः । यचेति स्वरूपतः । तत्त्वस्य जगद्रपत्वे मिन्नत्वे वा षडङ्गानि प्रष्टानि । एतेषां भेदानां ज्ञानं यथा तत्त्वतो ज्ञातं भवति तथा वदेत्यर्थः ॥ २ ॥

यया त्वं जानासि तथा ज्ञानमस्माकं कुर्वित्यभित्रायेण तस्य सर्वज्ञतामाह-

सर्वं होतज्ज्वान्वेद भृतभव्यभवत्त्रभुः। करामलकवद्विश्वं विज्ञानावसितं तव॥३॥

सर्व होत्र इवान्वेदेति । अतीतानागतयोज्ञीनं न भविष्यतीति तस्य कालसाध्यत्वात्कालरूप-स्तिन्नियन्ता वाभवानेवेत्याह । यथा रहष्टघटिकायां केचनोद्भता मजन्त्युद्गच्छन्ति च, तथा काले जगन्निमजति तत उद्गच्छति । ततो यः काले बहिरिप तिष्ठति स हि सर्व जानाति । यथा जले बहिरिप स्थितिः । किंच । योगजधर्मेणाऽपि तव सर्व प्रत्यक्षमित्याह — करामलकवदिति । विज्ञा- नावसितं विज्ञाने स्थितं निश्चितमिति वा । आवेशितमिति पाठे उत्तरकार्योर्यं सर्वमेव ज्ञाने निवेशितम् । करस्थितमामलकफलं प्रति न कोऽपि सन्दिग्धे ॥ ३॥

श्रीमद्रलभाचार्यचरणविरचिता ।

किंच। त्वया खस्तरूपमपि वक्तव्यमित्याइ--

यद्विज्ञानो यदाधारो यत्परस्त्वं यदात्मकः । एकः सृजसि भृतानि भृतेरेवाऽऽत्ममायया ॥ ४ ॥ आत्मन् भावयसे तोन्येत्र पराभावयन्स्ययम् । आत्मशक्तिमत्रष्टभ्य ऊर्णनाभिरिवाऽक्रमः ॥ ५ ॥

यद्विज्ञान इति । यत् यतो वा विज्ञानं यस् । तद विज्ञानदाता क इत्सर्थः । किञ्च । तव आधारः कः । तव च नियन्ता । त्वं च किमात्मक इति । एवं चत्वारः प्रश्नाः । साधारणत्वं वारयति यया सर्वे तथाऽहमिति । एकः सृजस्मि । त्वमेक एव भूतानि देवतिर्यन्त्वानुष्यरूपणि भूतैस्तैरेव महाभूसैवी सृजसि । अतस्त्विय चत्वारः प्रश्ना इत्यर्थः । आत्ममाययेत्याद्यप्रिमस्त्रोकः स्वातन्त्र्ये हेतुप्रतिपादकः । माहात्म्यवोधको वा पूर्वशेषः । आत्ममायया । स्वस्य सर्वभवनसामध्येनैव सर्वं सृजसि । आत्मन्येव भावयसि पाठयसि । तान्येव स्वयमेव पराभावयन् नाशयन् । न पराभाव-प्रश्निति पाठे पराभवमप्रापयन् । यस्मात्वमेव स्वशक्त्येव जगदुत्यत्तिस्थितिनाशं करोषीत्वर्थः । आत्मानं वा पराभवमप्रापयन् सृष्टिस्थिती करोपीत्वर्थः । द्वयोरेव कथनं तथा दर्शनात् । असहाय-करणे द्यान्तमाह—आत्मकाक्तिमिति । स्वस्यव सामर्थ्यमवरुम्च्य आकाशगमने पश्चिण इव । कर्णनाभिः कीटविशेपः । स हि ऊर्णा स्वरूर्णा स्वमुखतो निष्काश्य तेन विहारस्थानं कृत्वा विह्रत्य पुनैर्यस्ति । तथाऽपि क्रमरहितश्च भवति । एवं भवानित्यर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥

एताइशं तव सामर्थ्य स्वत एव न परत इति मम मितिरित्याह--

नाऽहं वेद परं त्वस्मिन्नापरं न समं विभो । नामरूपगुणैर्भाटयं सदसत्किञ्चिद्न्यतः ॥ ६॥

नाऽहं चेदेति । अस्मिन्संसारे सर्वं त्वत एव भवतीत्यहं जाने । परमुक्तृष्टं। अपरं हीनं । समं वा अन्योऽन्यम् । एवं करणे सामर्थ्यमाह—हे विभो इति । किंच । नाम वेदाः । रूपं जगत् । सुणा ब्रांक्षणादयः । तैर्भाव्यमुत्पाद्यम् । सदुक्तृष्टम् । असदपक्तृष्टम् । कार्यकारणरूपं वा । किंचिद्प्यन्य-स्मात्वद्वयतिरिक्ताद्वाव्यमित्यहं न जाने ॥ ६ ॥

किमतो यद्येवम् ? तत्राऽऽह--

स भवानचरद्धोरं यत्तपः सुसमाहितः। तेन खेदयसे नस्त्वं पराशङ्कां प्रयच्छसि ॥ ७.॥ ं

<sup>ी</sup> क्रानेनेति ग. २ लोके प्रसिद्धमिति घ. इ. ३ एते इति ग. ४ सर्वसंग्वापरोक्षेत्रादि ग. ५ स्यूलतस्वा-भावेति ग. ६. कस्यापरभूतमिति क. स्व. परिभूतमिति घ.

९ तानि न परेति स. ग. २ सर्ट स्विरीकरोधीति ग. ३ विक्रतीति ग. पण्डतीति प. ४ त्रझादन इति न.

स भवानचरदिति । नहि खतश्रो घोरं तपः करोति । घोरशब्देन भगवत्तपोव्यदासः । नर-नारायणादिभिः कियमाणं शान्तं तपः । यद्यस्मात् । सुसमाहित इत्यतिसावधानः । स्वाभाविकतपोच्य-दासः । "तपो मे हृदयमि"ति वाक्या "चस्य ज्ञानमयं तप" इति चे खभावत एव भवति । न हि स सावधानान्तः करणः करोति । तेन ज्ञायत एतस्मादन्योऽस्ति महान्यमाराधयितुं तपः करोतीति । किंच । तेन तपःकरणेन कर्मणा नः अस्मान्खेदयसि । अस्माकमयमभिमानः स्थितोऽस्म-त्यिता सर्वोत्तम इति । तपसि कियमाणे तद्गच्छति । परोऽन्योऽप्यस्तीत्याग्रङ्काऽप्युत्पद्यते । अतः सन्देहः । किं त्वत्तोऽन्यः कश्चिदस्ति न वेति ॥ ७ ॥

एतत्सर्वं कथयेत्याह---

8.9

एतन्मे प्रच्छतः सर्वं सर्वज्ञ सकलेश्वर । विजानीहि यथा चेदमहं बुद्ध्येऽनुशासितः॥ ८॥

**एतन्म इति ।** अत्र त्रयोदस् प्रश्ना भवन्ति । ज्ञानप्रश्नः । आत्मप्रश्नः । तत्त्वप्रश्नाः पद् । ब्रह्मविष-यकाश्चत्वारः । अयमन्तिमश्चेति । सर्वे विजानीहि विशेषेण विचार्य वद, बीधय वा । यथा अनुशासितः सन् शिक्षितः सन्नहं बुद्धो । सर्वज्ञत्वात्कथनसामर्थम् । सर्वेश्वरत्वान्मद्वोधजननसामर्थम् । प्रश्नमात्रेण न बदेदिति तस्य भगवद्भावबोधनम् । अज्ञानादयं प्रश्नो न भवति किन्तु यथा पिता कथयेत्तदर्थ-मेवं प्रक्रियया प्रश्न इत्यत्वेत्ती वक्ष्यते। अनेन प्रश्नोत्तरे अप्यग्ने विचारमर्हत् इति ज्ञापितम् । अहं यथा बुद्ध इति वचनात्सर्वेषां पदार्थानामुत्पत्तितः स्वरूपं वक्तव्यमित्युक्तं भवति । अन्यया भगवती-त्मतेरनुक्तत्वाद्वद्याऽपि न वदेत् । अतो यथाधिकारं पदार्था नक्तव्या इति निर्द्धारितम् ॥ ८॥

इदानी प्रथममन्तिमत्रश्रोत्तरं वक्तं सर्वेषां प्रश्रानां एकपरत्वमाह-

### ब्रह्मोवाच--

सम्यक कारुणिकस्पेदं वत्स ते विचिकित्सितम् । यदहं चोदितः सौम्य भगवद्वीर्यदर्शने ॥९॥

सम्यगिति । सर्वेषां प्रश्नानामुत्तरं भगवानेव । स एव ज्ञानादिः । तत्रैवाऽवान्तरभेदा द्वादश भवन्ति । त एव स्कन्धार्थत्वेन पर्यवसानं प्राप्स्यन्ति । तत्कथमित्यपेक्षायामाह । यदहं प्रेरितः भगवद्धी-र्यस दर्शने ज्ञानार्थिमिति । यदि सर्वेरेव प्रश्नेर्भगवानेवोत्तरत्वेन वक्तव्यो भवति तदैवं सङ्गच्छते । परं केनचिरकेनचिद्रपेण तत्तत्त्रश्रोत्तररूपो भगवान् । तानि रूपाण्यग्रे वक्तव्यानि । अत एव तस्य प्रश्न-स्तिऽमिनन्दनम् । अन्यथा कोपः कर्त्तव्यः स्यात् । भगवद्वीर्याणां वक्तव्यत्वेनोपस्थितत्वाच तदभावः । यत्तवाऽयं प्रश्नः स कारुणिकस्य तव । अनेन व्याजेन सर्वे संसारान्मीचनीया इत्यहं च कृतार्थः कर्त्वव्य इति च । अन्यया परमभागवतस्य तवाज्ञानं न सम्भवतीत्यभित्रायः । बत्सेति खेडेन सम्बोधनम् । मातुरीधसं पय इव ब्रह्मणो हृदयाद्भगवचरित्रमुद्रतमस्तीति ज्ञापयति । विचिकित्सितं विचारितं श्चातमिष्टं वा ॥ ९ ॥

एवं प्रश्नामिनन्दनमुक्त्वा सन्तोपेण वक्तृत्वाधिकारं च निरूप्याऽन्तिमप्रश्नस्थोत्तरमाह-नाऽहं वेदेत्यस्य-

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

नाऽनृतं तव तद्याऽपि यथा मां प्रत्रवीषि भोः। अविज्ञाय परं मत्त एतावत्वं यतो हि मे ॥ १०॥

नाऽन्ति। यत्तव वचनं त्वत्तोऽन्यो महान्नास्तीति। तद्वतं न भवति। अवृतं नामाऽन्यया ज्ञात्वोऽन्यथावचनम् । न त्वज्ञानात् । तदज्ञवचनमित्येव लोकप्रसिद्धिः । अप्रामाण्यस्य तुत्यत्वेऽप्येवं-वचने अनृतवाददोषो नाऽस्तीत्यर्थः । यथा मां प्रव्रवीपि त्वमेव महानिति । सत्यं तु न भवतीत्याह---अविज्ञाय परं मत्त इति । मत्तः परमुत्कृष्टं मन्नियन्तारमविज्ञायैतद्वचनमित्यर्थः । कोऽसावित्य-पेक्षायामाह-एताचरवं यतो हि म इति । यावन्त उत्कृष्टा मिय धर्मास्त्वयोदितास्ते हि सर्वे यत्सम्बन्धान्मयि जाताः स भगवानित्यर्थः ॥ १० ॥

एवमन्तिमप्रश्रोत्तरमुक्त्वा प्रथमप्रश्रोत्तरमाह-

ंस्कं. ५ **व. १**ई छो. ]

येन खरोचिषा विश्वं रोचितं रोचयाम्यहम्। यथाऽकोंऽग्निर्यथा सोमो यथर्क्षग्रहतारकाः ॥ ११ ॥

येनेति । भगवान ज्ञानं भवति येन रूपेण तह्यमुच्यते । ज्ञानं हि खप्रकाशं सर्वमेव प्रकाश-यति, दीपमपि प्रकाशयति यतः, तस्मारसैर्वप्रकाशकं स्वेप्रकाशं यचैतन्यं भगवद्रपं तज्ज्ञानमित्यर्थः। येन भगवता । खरोचिषा स्वप्रकाशेन स्वयमेव रोचते, स्वात्मानं वा रोचयतीति खरोचिः । विश्वं तेनैव रोचितं प्रकाशितम् । अन्यक्ते लीनं विश्वं तद्रोचिषा प्रकाशितं जातम् । तदा स्यूलतया महाऽभिव्यनिक । तदाह—रोचयाम्यहिमति । यथा महाकाष्ट्रस्थितो विह्वर्भयनेनाऽभिव्यक्त एव तुणादिभिरभिव्यज्यते न त सहसा तुणादिभिरभिव्यक्तमईति । तत्र श्रुतिसिद्धं दृष्टान्तमाह—-यथाऽकोंऽग्निरिति । अन्ये तु जडा न स्वप्रकाशाः । तेजस्त स्वप्रकाशमेव । तदपि चेद्रगवता प्रकारयं तदा कः सन्देहोऽन्यस्य तत्प्रकाश्यत्वे । तत्र श्रुतिः—"न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्र-तारकं नेमा विद्यतो भान्ति कतोऽयमग्निः । तमेव भान्तमनु भाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाती"ति । तत्र विद्युतां कादाचित्कत्वान्न तद्रहणम् । यथाऽकी ज्ञानेन प्रकाशितमेव स्वयं प्रकाश्यति। स्वयं च प्रकाशितः। "यदादित्यगतं तेज" इति वाक्यातत्रापि भगवत्तेज एव प्रकाशकम् । तथा मय्यपीत्यर्थः । एवमस्यादयः । ऋक्षाण्यश्विन्यादीनि । प्रहा ब्रधादयः । अन्यास्तारकाः ॥ ११ ॥

एवं झानस्वरूपं भगवन्तं प्रतिपाद्य तत्कत्तेन्यान्तराभावाद्वत्तया नमस्यति-

तस्मे नमो भगवते वासुदेवाय धीमहि। थन्मायया दुर्जयया मां ब्रुवन्ति जगद्गरुम् ॥ १२ ॥

तसी नमी भगवत इति । लोकवेदप्रसिद्धस्तुच्छन्देनोन्यते । भगवत इति तस ज्ञानस

<sup>?</sup> च हीदः स, पाठः. २ इत्युपपत्ताविति क, ग. घ. ३ यदहमिति ख.

१ हानाऽन्यथेति स. घ. १ मगवहानमिति ग. ३ सर्वप्रकाशस्त्रकाशमिति ग. ४ स्वप्रकाशकमिति ग.

न धर्मत्वं नांऽशत्वम् । प्रयोजनं तु मोक्षः । तदाह—वासुदेवायेति । मक्तिनीमनम् । निदिध्यास-नमन्तरङ्गं साधनम् । तदाह-धीमहीति । तन्नमो वा । एवं ज्ञानं निरूप्य सर्वेषां तदज्ञानं युक्तमेवेति विरोधाभावायाऽऽह--यनमाययेति । यस्य भगवतो ज्ञानरूपस्य वशवर्तिनी काचिच्छ-किमीयेति । सा जगत्केर्तुर्मायातो भिन्ना । एतस्या व्यामोह एव फलम् । तस्यास्तु जगतः करणत्वं कर्तृत्वं वा भगवदाज्ञया । तत्र मायायाः सामर्थ्यमाह—दुर्जययेति । तस्या जयः प्राणिमात्रस्याऽशक्यः । इयमेव माया वेदस्तुतौ मारणीयत्वेन वेदैः प्रार्थिता । ते हि ज्ञानं बोधयन्ति । एषा तु मोहयति । तसाः फलं महत्स्वपि दश्यत इत्याह-मां ख्रुवन्ति जगद्गुक्रिमिति । कियाशक्तेरन्याधीनत्वाजग-हरुमित्युक्तम् ॥ १२ ॥

तहींयं शक्तिमोंहकस्वरूपत्वात्स्वाश्रयमपि व्यामोहयेदित्याश्रञ्चाऽह—

# विलजमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेऽम्या । विमोहिता विकत्थन्ते ममाऽहमिति दुर्धियः ॥ १३ ॥

विरुद्धमानयेति । सा हि भगवतो भार्या स्त्रस्य भगवता सह निरन्तररमणार्थमन्येषां धुद्धि मोहयति । तस्यास्तथात्वं भगवान् जानाति । अतो विलञ्जमाना ईक्षापथैऽपि स्थातुं विलञ्जते । अत एव ये तत्सन्मुखास्तान्न व्यामोहयति । पृष्ठतः प्रवृत्तानेव व्यामोहयति । तदेवाऽऽह । अमुया विमोहिताः ममाहमिति विकत्थन्ते । मोहने द्वारमाह - दुर्धिय इति । यतो धियमेव व्यामोह-यति ॥ १३ ॥

एवं ज्ञानं सपरिकरं निरूप्य आत्मनिरूपणार्थे प्रथमतस्तत्त्वं निरूपयति---

द्रव्यं कर्म च कालश्च खभावो जीव एव च । वासदेवात्परो ब्रह्मन्न चाऽन्योऽथींऽस्ति तत्त्वतः ॥ १४ ॥

द्रव्यमिति । इदं हि तत्त्वं न नाना । किन्तु सर्वेषामेकमेव तत्त्वम् । तत्र सर्वं पञ्चाङ्गम् । तेषां पञ्चानां यदि भगवानेव तत्त्वं तदा तत्कार्याणां सत्तरामेव तदेव तत्त्वं भवति । तानि पञ्च गण-यति । द्रव्यं अधिमूतं समवायिकारणं महाभृतादि । कर्म जगतो जन्मनिमित्तं साधारणम् । चकाराद्भतसंस्काररूपं च । कालो गुणक्षोभकः । चकारान्निमित्तमृतश्च । यस्त्वाधारत्वेन सर्वत्र प्रतीय-मानः । स्वभावः परिणामहेतः । जीवो भोक्ता भगवदंशः । चकारात्तत्तदभिमानिनी देवता च । तत्र कालकर्मस्वभावा नियन्थे सम्यङ् निरूपिताः । जीवोऽपि पृथङ्गनिरूपितः । द्रव्यं त्वत्रैव । सर्वे प्रक्र-तिकार्यमग्रे निरूपयिष्यते । एते सर्वे वासुदेवादन्ये न भवन्ति । एतेषां देवरूपत्वात्सत्त्वमूर्तिर्भगवा-न्निर्दिष्टस्तत्त्वनिरूपणे । तत्त्वत इति प्रतीयमानतया अन्यत्वेऽपि परमार्थतो नाजन्यत्वम् । यतोऽस्तित्वं तसीव । ब्रह्मिति सम्बोधनं निरूपितेऽर्थे असम्भावनाव्यावृत्त्यर्थम् । यतस्त्वमेव ब्रह्म। अतोऽन्यस्य ब्रह्मत्वे कः सन्देह इति भावः । चकाराद्धर्मभेदोऽपि नास्तीत्वर्थः । अन्यत्वेन स्वरूप-भेदो निराक्तियते । परत्वेनाऽधिष्ठातुमेदः । अर्थ इति युक्तिरुक्ता । नित्यो हि शब्दार्थसम्बन्धः ।

तत्र श्रेंब्दा अर्थाम नित्याः । ते यदि मगवद्रपा एव मवन्ति तदैव सदैकरूपं नित्यत्वं सिद्धातीति ॥ १४ ॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं सर्वेषां तत्त्वं भगवानित्यत्तरमुक्त्वा विभैर्शनं यत्प्रष्टं तत्रोत्तरमाइ-

२ लंड. ५ अ. १६ स्हो. ]

नारायणपरा वेदा देवा नारायणाङ्गजाः । नागराणपुरा लोका नारायणपुरा मुखाः ॥ १५॥ नारायणपरा योगा नारायणपरं तपः। नारायणपरं ज्ञानं नारायणपरा गतिः ॥ १६ ॥

नारायणपरा वेदा इति । यदि भिन्नार्थत्वं सम्भवति तदा म्यान्विचारः कर्तव्यो मवेत् । तत्र स्वरूपतोऽर्थतः फलतः साधनतः पॅरम्परातः । द्वितीयकाण्डेऽपि साधनतः कार्यतः फलतम भग-वानेवेति कस्मिन्नप्यंशे विवादाभावाद्भगवानेव तत्त्वमिति विमर्शः । तत्र वेदानां भगवित्रःशासा-न्निर्गतानां पुनस्तत्रैव प्रवेक्ष्यमाणानां तात्पर्यं नारायण इति निर्विनादम् । भध्येऽपि ते स्वार्यं प्रत्याय-यन्तस्तदर्थस्य भगवद्रपत्वाद्भगवत्परा एव भवन्ति । किच । वैदिकानि चतुर्विधान्यपि पदानि मग-वद्बद्भावस्थितमर्थं व्याप्रवन्ति सन्ति लोके पुरुषप्रयत्नोद्यतास्तमर्थमभिषाय कृतार्थानि सन्ति निवर्तन्ते । मगवद्बुद्ध्यवस्थितानर्थान् जानन्त्विति हि तेषां प्रयासः । ततो भगवदिभिष्रेतार्थसाधकत्वादिष मगव-त्यरा एव । एवं शब्दतोऽर्थतोऽभिधानतश्च भगवत्पराः । नतु संसर्गरूपो वाक्यार्थस्तेषामिषेत्रेतोऽर्यो मन्ति । स च चतुर्विघो विध्यर्यनादमञ्जनीमधेयात्मकः । तत्र विध्यर्थस्य पुरुषप्रयन्त्रेरणाठश्व-णस्य पुरुषप्रयत्ने तात्पर्यम् । पुरुषप्रयत्नाभिन्यङ्गचे भावे वा । विधेयार्थस्तवने त्वर्थवादाः । भन्ना अपि याज्याव्यतिरिक्ता देवताप्रतिपादनस्तुत्यादानुपयुक्ताः । याज्यास्तु देवतोदेशद्रज्यत्यागे । तात्पर्यमावहिष्यन्ति । तत्राऽऽह—देवा नारायणाङ्गजाः । नारायणपरा लोका नारा-यणपरा मस्ता इति । सर्वो हि वेदः प्रवर्त्तमानश्रतुर्विधोऽपि यागे उपयुज्यते । महाना-क्यार्थत्वाद्यागस्य । तत्र हि यागः करणम् । खर्गादिः साध्यम् । तत्र साम्प्रतं पुरुषप्रयक्षेनाऽ-भिव्यक्ता यागाः स्वव्यापारं देवताप्रीतिं मध्ये जनयन्ति । अन्यया व्यापाराभावे करणमावादेव प्रच्यवन्ते । अदृष्टादिकं त न व्यापारः । यागेनाऽजन्यत्वात । कल्पनायां मानामावात । दृष्टस व्यापारस्य विद्यमानत्वाच । ते हि देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागं कुर्वन्तः स्वर्गं साधयन्ति । देवता चाउन्यदीयं हिविविधानेन गृहीत्वा किञ्चिदुपकर्तुमुचिता भवति । ठोके तथोपलब्धेः । अन्यया तद्रदेशद्रव्यत्यागत्वं यागस्य न स्यात् । द्रव्यसंस्कारकत्वेनाऽपि देवतोपयीगस्य वक्तं श्रवंयत्वात । निर्वापादारम्य तत्सम्बन्धवचनस्य चै प्रोक्षणादिवैत्संस्कारपरत्वं घटते । यद्यपि देवतापदेषु विद्यमाना चतर्थी तादर्थे न भवति । उपपदिवभक्तित्वात् । प्रीतिरप्यनित्या । कालान्तरस्मारकस्याऽप्यमावात ।

९ तस्येति क. स. घ. २ जगरकर्तृमायात इति क. ३ महाभूतानि इति घ.

९ शब्दाधीबेरी क. ग, घं. द. १ अनित्या इति ग. १ विमर्षणमिति क. ग. क. ४ परम्परां गत इति क. ख. ५ नामधेयार्थात्मक इति व. व. ६ विष्यर्थस्य तु इति स. व. ७ अमिन्यक्ने इति क. स. ग. व. ८ उपहायमानावीति ग. ९ कल्पनायां मानाभावादिलाधिको मन्यः ग. १० चेति नास्ति ग. थ. ११ तत्त्वस्कारेति स.

तत्कल्पनायां गौरवम् । तथापि चतुर्थ्या निरर्थकल्बदोषनिवृत्त्यर्थमवश्यमयों वक्तव्यः । स चाऽन्यत्र सिद्धत्वात्सम्प्रदान एव भवति । देवतोद्देशप्रसिद्धेश्व । "यस्यै देवतायै हविग्रेहीतं स्या"दि-त्यत्र "अग्रये जुष्टं निर्वपामी" त्यादौ च चतुर्ध्यास्तौदर्ध्यार्थत्वम् । निह तत्र नमःस्वस्त्यादि-पदानि सन्ति । यागे तु पुनः स्वर्गः फललेनाऽभिमत इति केवलं देवताया उद्देश्यत्वामावादवान्तर-व्यापारविवक्षार्थ "नमःस्वस्तिस्वाहे"त्युपपदविभक्तयनुशासनम् । न च प्रीतिर्व्यापारः । तस्या अन्यधर्मत्वेन स्वर्गजनकत्वामावात् । देवता तु स्वर्गादाविधकृता फलं दातुं शकोति । अतो द्रव्येण प्रीता देवता व्यापारः । सा च नित्या चेतना च । यथानुरूपं च फलं नियमयितुं शक्ता । परं तस्या अपुरुषार्यत्वात्पुरुपस्याऽभिन्नेता न भवतीति न तावन्मात्रेण यागस्याऽन्यथासिद्धिः । अतो मध्ये व्यापाररूपदेवतापरत्वेऽपि भगवत्परत्वम् । यतो देवा नारायणसाऽक्षेभ्यो बाह्वादिभ्यो जाताः । न इक्किसेवार्थं प्रवृत्ता अक्के तात्पर्ययुक्ता भवन्ति । किन्त्विक्विनि । यद्यप्यैक्वान्येव वक्तव्यानि तथापि तेषां विग्रहस्यवाङ्गत्वात्तत्र जाता अङ्गजा भवन्ति । प्रीतिपक्षेऽपि दृष्टत्वात्प्रामाणिकत्वात्र पुनः स्मर-णादिकल्पनं न गौरवाय । किन्न । यत्र देवता व्यापारत्वेन गृहीता स खर्गादिरुदेश्यो भवति । तस्य लोकत्वे सुखत्वे वा भगवदीयत्वं न व्यभिचरति । स्वर्गीदिलोकानां "हृदा स्वर्गीदिलोक" इत्यादिना तदवयवत्वेन प्रतिपादनात् । "अस्यैवाऽऽनन्दस्याऽन्यानि भैतानि मात्रामुपजीवन्ती"-ति श्रुत्या भैगवदानन्दांशत्वात्स्वर्गोदीनां यागकर्तुः स्वसम्पादने भगवदानन्दोपजीवकत्वात्फलदात्-मगविक्तयानिष्पादकलाद्भगवत्परत्वं सुखस्याऽपि । एवमवान्तरमहाफलयोर्भगवदीयत्वे तद्र्यं प्रवृत्ता मखा अपि मगवत्परा इत्यविवादम् । अतो वाक्यार्थविवक्षायामपि भगवत्परत्वमविवादिमति वेदानां मगवत्परत्वविमर्शः सिद्धः । अतःपरं प्रराणानां भगवत्परत्वविमर्शः कत्तेव्यः । पाक्षिकोऽपि दोषः परिहरणीय इति । तत्र पुराणेऽर्थचत्रष्टयं साह्यचं योगः पशुपतिमतं वैष्णंवं प्रतिपादम् । तत्रा-उन्तिमस्यैतव्यवेशात्र विरोधशङ्का । योगो हि चित्तवृत्तिनिरोधात्मकः खतोऽपुरुपार्थभृतः पुरुपार्थ-साधनं मवित्तमर्हति । न च वेदविरुद्धार्थं कल्पयितुं शकोति । अप्रामाणिकलप्रसङ्गात् । न चाऽ-णिमादयस्तस्य मुख्यं फलम् । मोक्षपर्यवसायित्वाभावे अशास्त्रत्वापत्तेः । सिद्धयस्त्वन्तरायरूपाः कार्लक्षपणहेतव इत्यमे वक्ष्यते । अतो मोक्षं साधयन्त्रिप योगो भगवति चित्तैकाम्यं साधयन्नेव साध-यति । सबीजनिर्वजिष्यानयोभेगवबरणारविन्दविषयत्वात् । अतस्तस्याऽप्यवान्तरविवक्षया पूर्ववक्रगव-स्रीतिरेवावान्तरव्यापार इति कल्पनीयम् । चित्तसंस्कारपरत्वेऽपि फलं भगवदधीनमेवेति मग-बन्मुखनिरीक्षकत्वमवश्यं कल्पनीयम् । योगा इति बहुवचनेन सर्वे योगभेदा भगवत्परा एव । एतस्य मगवत्परत्वमग्रे विस्तरेण वक्ष्यते । भगवत्प्राह्यपायत्वात्सामान्यतस्तत्परत्वमविवादम् । तपस्तु भगव-द्वपयोगि देहेन्द्रियसम्पादकत्वेन तत्परमेव । अन्यथा क्रेशात्मकस्य तस्य पुरुषार्थपर्यवसानं न स्यात् । पशुपतिमतं तु तपस्येवोपश्चीणम् । ज्ञानं द्विविधं-औपनिपदं साङ्खचिसिद्धं च । तच यद्यपि परस्परं विरुद्धम् । औपनिषदं हि सर्वस्याऽऽत्मत्वप्रतिपादनेनाऽऽत्मत्वेन सर्वविषयकं भवति । इदं तु सर्व-व्यावृत्तत्वेनाऽऽत्मविषयकम् । तथापि प्रथमप्रवृत्तस्याऽऽत्मानात्मसंस्कारात्ष्रथकृत्याऽऽत्मावगमनं मुख्यम् । अन्यथा सर्वस्थात्मत्वं प्रेतिपद्यमानमात्माज्ञानादशक्यमेव स्थात् । ज्ञानस्य च ज्ञेय एव

तालर्थम् । ज्ञेयस्तु नारायण एव । बाल्मत्वात्सर्वत्वाद्रश्चत्वात्व । गतिरिष पूर्वोक्ता गगवत्ररैव । सा दि बह्मज्ञानफलं भवति । तदुक्तं "विन्दन्ति हि ब्रह्मगतिमि" त्यत्र ॥ १५ ॥ १६ ॥

एवं विमर्श निरूप्य यद्भूपिमत्यादि षद्प्रश्नानग्रे विस्तरेण निरूपिययन् यक्षिज्ञानिमत्यादि प्रश्नचतुष्टयस्य चतुर्भिः श्लोकैरुत्तरमाह—

> तस्याऽपि द्रष्टुरीशस्य क्टस्यस्याऽखिलात्मनः । स्वज्यं स्वजामि स्वष्टोऽह्मीक्षयेवाऽभिचोदितः ॥ १७ ॥

तस्याऽपीति । तत्र प्रथमं यदिज्ञान इत्यस्योत्तरम् । इदं हि ज्ञानं जेगत्कार्यांपयिकमिति न पर्वेण गतार्थता । यतो विज्ञानं यस्येति प्रशास्त्रथमं तस्य विज्ञानं वक्तव्यम् । तथा च उपादानगोच-रापरोक्षज्ञानं तत्साधकप्रकारेण सौधनज्ञानं च प्रथमं भगवतोऽस्तीत्याह । तस्यैव कर्चत्वात् । तस्या-ऽपि यत्सञ्यं तत्तेनैवाऽभिचोदितः स्जामीति सम्बन्धः । तस्य स्ज्यत्वे हेतुः - ब्रष्ट्वरिति । विश्वं कार्यं भगवतः स्ज्यम् । तसीव द्रष्ट्रत्वात् । द्रैष्ट्रा हि कार्यं कर्त्तुं शक्यम् । न हि श्वानमात्रेण कर्तुं शक्यमिखत आइ—ईश्वास्येति । ईशः समर्थः सर्वं कर्तुमिति । नतु कियाज्ञानशक्तिम-त्त्वेऽपि व्यापारावेशे ठौकिकवत्क्षेशसम्भवादात्मनो विकृतत्वापत्तेर्मगवतः कर्तृत्वं न सम्मवतीत्वाश्व-क्याऽऽह-क्टरस्यस्येति । स हि सर्वं करोति कृटस्य एव न तु विकियते । यथा कामधेतुः कल्पवृक्ष-श्चिन्तामणिवी । योगी वा यथा मनसा सजति । अतः कृटस्यस्यैव कर्जुत्वसम्भवान्न काडप्यसुपपतिः । नतु भगवान् मृष्टिं नाऽर्हति कर्तुम् । प्रयोजनविरोधात् । स हि स्वार्थं वा जीवार्यं वा करोति । . खार्थं करणे जीवानामनुत्पादनं स्यात् । ततो मक्तिमार्गो विरुध्येत । सर्वेऽपि मार्गा विरुध्येरन । बन्धमोक्षाद्यमावाद्वैचित्र्यमञ्चानं च न स्यात् । अत उभयार्थं जीवार्थं वा कर्त्तेत्र्यमिति मन्तत्र्यम् । तत्र सांशे सासाऽऽनन्दपूर्णलं मज्येत । परार्थले वैपम्यनैर्चृण्ये प्रसाअयेयाताम् । अत् आह—अस्ति-लात्मन इति । अखिलानामात्मा । आत्मसृष्टेर्न वैपम्यादि । आंनन्दादिविरोधस्त नास्ति । अखिलत्वात् । यथा खिला आत्मानो न भवन्ति केनाऽप्यंशेन । तेषां चाऽर्ये पृष्टिश्व क्रियते । उपभोगश्च सम्पायते । एवं खस्य यः पूर्ण आनन्दस्तस्याऽप्यात्मा । भोगादिना तस्याऽप्यपचयं करोति । तथापि न तस्याऽनित्यत्वं न्यूनत्वं वा । तस्मादुभयविधाऽपि सृष्टिभगवतः कर्नु अका । तथापी-श्वरत्वाद्वतिमार्गव्यवस्थापनाय मां सृष्टा ईक्षयैवाऽऽज्ञाप्य मह्रपेणैव सर्व सृष्टा स्वयं कृदस्य एव स्थितः । तदा अहं तत्स्ज्यं मुजामि तत एव ज्ञानशक्तिं कियाशक्तिं च उच्छा । तदाह-इक्षयै-बेति । दृष्ट्या प्रेरणादभयप्राप्तिः ॥ १७ ॥

अनेन सामान्यतः स एवाऽऽधारः स एव नियन्ता । तदात्मकश्चाऽहिमित्युक्तमेव । परमेतस्य हेतुर्विचार्यते—कथमयं भगवांस्त्वामन्यान्वा सजिति ? कयं वा एकात्मिन नियम्यनियामकभावः ? तत्राऽऽह—सत्त्वं रजस्तम इति द्वाभ्याम्—

सत्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रयः। स्थितिसर्गनिरोधेषु गृहीता मायया विभोः॥१८॥

१ तादर्म्थलमिति क. ख.ग. इ. तदर्थत्वमिति घ. २ नियन्तुमिति घ. नियमितुमिति ख. क. १ अन्ना एव वक्तव्या इति ग. ४ खर्गळोक इति क. खर्गादिळींक इति ख. ५ भृतानीति नास्ति क. ख. ६ भगवदंशत्वादिति क. ७ वैष्णव-प्रतिपाद्यमिति ख. ८ काळक्षेपणहेतव इति क. ९ प्रतिपाद्यमानमिति ग. घ. इ.

९ जगत्कार्योपियकमिति क. स. म. इ. २ शावनं झानं चेति च. इ. ३ हड्डा इति ग. घ. इ. ४ स्वार्चे इति इ. ५ आनन्दमिरोप इति ग. घ. इ. ६ नकारो शास्ति ग. घ. इ.

# कार्यकारणकर्तृत्वे द्रव्यज्ञानिकयाश्रयाः । बन्नन्ति नित्यदा मुक्तं मायिनं पुरुषं ग्रणाः ॥ १९ ॥

"अवस्थितेरिति काञ्चकृत्स्न" इति मतमत्र सिद्धं भविष्यति । यथोर्णनाभिः सष्ट्रथर्थः मेकामूर्णामुद्रमते तथा भगवानपि त्रिविधसृष्ट्यर्थं त्रीन्गुणानुद्रमते । गुणरूपत्वाच गुणशब्दव्यवहारः। सद्रपेण निर्गतं सत्त्वमित्यच्यते । केवलचिद्रपेण निर्गतं कियाशक्तिप्रधानत्वात्सदानन्दाभावाच रज इत्युच्यते । आनन्दांशाच तमः । ते भगवद्रपा एव भगवता सृष्टाः । न च भगवति ते पूर्व स्थिताः । तथा सित भगवदात्मकास्ते न भवेयुः । यथा कार्पासे निह सूत्रम् । तदेव हि पश्चात्स्वावयवैः पौर्वापर्य-मापचमानं सूत्रतामापद्यते । अत एव भगवान्तिर्गुणः । ते गुणाः पुनः स्थितिसर्गनिरोधेषु उँत्पत्ति-स्थितिळयाथे ते (?) गृहीताः । तेपामपि ग्रहणं मायया । एपा हि माया जगत्कर्त्री न तु व्यामोहिका। तदाह—विभोरिति । समर्थस जगत्कर्तुरित्यर्थः । सा हि तच्छक्तिः सर्वस्तपभगवत्सम्बन्धात्सर्व-प्रतिक्रतिरूपा । सा जगत्करणे करणरूपा । अतः करणांशस्य तदीयत्वात्करणरूपेणैव निर्गता गुणा इति मायपैव गृहीताः । ते मायावशे तिष्ठन्ति तत्पुत्रा इव । अतो य एव मगवदंशो जीवस्तस्यां रन्तुमिच्छति । तत्कार्ये वा । तं ते गुणा वधन्तीत्याह—कार्यकारणकर्त्तृत्व इति । कार्यमधि-मृतं देह: । कारणमध्यात्मिनिद्रयाणि । कर्त्ता आधिदैविकः अन्तःकरणम् । एतेषां भावः कार्यकारण-कर्तृत्वम् । सङ्घातमिति यावत् । जीवस्य सङ्घातत्वनिमित्तम्। यथा केवलो जीवः सङ्घातरूपो भवति। ते हि मायया गृहीताः खकार्ये स्थापिताः । तदाह—द्रव्यज्ञानिकयाश्रया इति । द्रव्यमि मृतम् । ज्ञानमधिदैवम् । किया आध्यात्मिकी । तत्रयं तेषामाश्रयः प्रत्येकमेकस्य । अतः खखाश्रये ते बभन्ति । आध्यात्मिकादिभावं परित्यज्य केवलं भवितुं न प्रयच्छन्ति । सर्वदा बभन्ति । बन्धने मायासम्बन्ध एव हेतुः । न च सम्बन्धमात्रमेव हेतुः । अन्यया भगवतोऽपि धन्धनं स्यात् । किन्तु तत्र स्वातक्यं योऽभिमन्यते तस्याः पतिरहमिति । तदाह — पुरुषमिति । न तु तां करणत्वेन कार्यार्थं यो गृह्याति । अतो गुणबद्धो नियोज्यो गुणकर्त्ता नियोजक इत्येकस्मिन्नेव रूपद्वयमुप-पद्यते ॥ १८ ॥ १९ ॥

एवं जीवनसभावभेदं निरूप्य सामान्यत उत्तरितमपि यदाधाराद्यत्तरं विशेषाकारेणाऽऽह-

स एष भगवाँ छिङ्गेस्त्रिभिरेतैरधोक्षजः । ्खलक्षितगतिर्वह्मन् सर्वेषां मम चेश्वरः ॥ २० ॥

स एष इति । मायातत्कार्याणां द्रव्यादीनां विशेषाधारत्वं मगवतश्च सामान्याधारत्विति तत्रोत्तरमुँक्त्वा मायित्वेन विशेषात्मत्वं च बोधितिमिति यत्पर इत्येतदेव शिष्यते । नियामकस्य दर्शने पूर्वमात्मत्वात्तज्ज्ञानेऽपि नियमनं न सम्मविष्यतीति त्रिभिरेव एतैर्छिङ्गः सत्त्वादिभिः सुष्ठु अलक्षिता गतिर्यस्य । यद्यपि स एवेषः । यः खष्टा स एव बद्धः । तथापि स्रष्टा मगवान् । एते च गुणा मगवतो लिङ्गभूता ज्ञापका बहिर्निर्गता धूमवद्रादेव पुरुषं ज्ञापयन्ति । न तुतं वेष्टयन्ति । अन्यैर्बन्धश्चक्कां वारयति — एतैरिति । एतावन्त एव ते । तर्हि बद्धैः कथं न बैंघ्यते १ तन्नाऽऽह—

अधोक्षज इति । ते चेत्तं पश्यन्ति कियया वा प्राप्नवन्ति । तदा षप्नन्ति । तत्तु तेषामसम्मावित-मिति । अत एव सुष्ठु अलक्षिता गतिर्यस्य । स्त्रैर्वा बद्धातिरिक्तेर्मुक्तैर्वा लक्षिता गतिर्यस्य । वस्तु-तस्तु मक्ताः भगवता सह पश्चाद्वा समायान्तीति सर्वत्र निश्चयः । अत एव हे ब्रह्मन् त्वं ताद्यः । तथापि सर्वेषां मम चकारात्तव चै भगवानीश्वरो नियन्ता ॥ २०॥

एवं प्रश्नचतुष्ट्यं परिद्वत्य यद्गुपिनत्यादि वद् प्रश्नानुत्तरियतुमारमते---

कालं कर्म स्वभावं च मायेशो मायया स्वया। आत्मन् यहच्छया प्राप्तं विबुभूषुरुपाददे॥ २१॥

कारुं कर्म स्वभाविमिति । त्रयाणामत्राऽध्याये उत्तरम् । त्रयाणामप्रिमाध्याये । तत्र प्रथमं यद्र्पिलस्योत्तरमाह । स्वभावतो यत्तदत्रे वक्ष्यते । परिदृत्यमानरूपतो यत्तदिदं कालकर्मस्वभाव-रूपिमिति । तत्र सर्वस्याऽपि जगतः कालकर्मस्वभावत्वे पूर्व भगवता कालकर्मस्वभावानां ग्रहणं हेतुः । एते हि कालकर्मस्वभावा मगवतो रूपिवशेषा अक्षरभेदाः सर्वत्र परिश्रमन्ति । ते यदच्छया भगवित्रकटेऽपि समागतास्तदा मगवता ते गृहीताः । तेऽपि पुनः करणकोटावेव निविष्टा इति माययेव गृहीताः । परमत्र माया करणं न तु कर्त्री । साऽपि न व्यामोहिका । किन्तु स्वकीया । मायायाश्राऽयं नियामको न तु मायाभावं प्राप्तः । अस्यां मृष्टौ जीवानां बन्धने उत्पत्तिस्थितिप्रलयेषु च गुणानामुपयोगो न तु स्वस्य नानात्वे । अत एव विशेषेण बुमुषुः नानारूपो भविष्यामीति तान् गृहीतवान् । मायया पुनर्गृहीतास्तेऽपि नियोज्या जाताः ॥ २१ ॥

अतस्तेपां नियोगमाइ---

कालाद्धणव्यतिकरः परिणामः स्वभावतः । कर्मणो जन्म महतः पुरुषाधिष्टितादभूत् ॥ २२ ॥

काला हुणव्यतिकर इति । पूर्व मायया गुणा गृहीताः । पश्चात्कालादयः । अतस्ते गुणेषु प्रविष्टाः । तत्र कालादुणानां व्यतिकरो जातः सम्पर्को जातः । तद् स्वभावसम्बन्धात्सम्पृक्ता गुणाः परिणता जाताः । तत्रापि कर्म जन्मिनिमतं तत्र पितिमिति परिणतं तद्वस्तु गुणात्रयकार्यं कर्मसम्बन्धात्मरूपं जातम् । अनेन त्रैविध्यं स्टेश्क्तम् । यत्र कालादुणव्यतिकर एव स भूतभविष्यद्वर्त्तमानात्मकः संवत्सररूपः काल एव जातः । तत्रापि स्वभावे अधिके प्रविष्टे परिणतं सत् जडादिरूपं पटरूपं भवति । ततोऽपि कर्म चेदधिकं प्रविश्वति तदा जीवाधिष्ठतिदेहादिसंघातस्य जन्म मवति । तदिदमाह—जन्म महतः पुरुषाधिष्ठिताद्वभूदिति । पुरुषाधिष्ठानं सर्वत्र । तथापि परिणतं वस्तु पुरुषाधिष्ठतादेतोर्महतो जन्म जातम् । तस्य हि नामान्तराभावात्प्रयमं स्थूलतयोर्त्पन्नं महत्वदित्युच्यते ॥ २२ ॥

<sup>🤋</sup> उत्मित्तिस्यतिप्रलयार्यत्वेन गृहीता इति ग. २ न बध्रन्तिति ग. ३ तरमजुक्त्वेति क. स. ४ बाष्यते इति क.

१ त्वमिति नास्ति स. १ चढारो नास्ति क. स. ग. १ अपीति नास्ति व. क. ४ उपपन्नमिति क. स. व.

एवमेकस्य जीवस्य कारुकर्मस्वभावेर्देहसम्बन्धो निरूपितः । इदानी मगवत्येरणया ते गुणा मह-तत्व एव रुमा इत्याह—

> महतस्तु विकुर्वाणाद्रजःसत्त्वोपवृहितात् । तमःप्रधानात्त्वभवद्रव्यज्ञानिकयात्मकः ॥ २३ ॥

महतस्वित । कालकर्मस्वभावैः खस्मिन्गुणच्यतिकरादिकार्ये कृते सोऽपि विकुर्वाणो जातः । तत्र गुणद्वयं संद्वायत्वेन प्रविश्वति । तमस्तु प्राधान्येन । तदाह—रजःसत्वोपद्यंहितास्तप्रः-प्रधानादिति । कश्चित्रिगुणात्मकः पदार्थो जातः । त्रयाणामनुप्रवेशात् । तदाह—द्रुष्टयज्ञान-क्रियात्मक इति ॥ २३ ॥

तस्ये नामाऽऽह--

सोऽहङ्कार इति प्रोक्तो विकुर्वन् समभूत्रिधा । वैकारिकस्तैजसश्च तामसश्चेति यद्भिदा । द्रव्यशक्तिः क्रियाशक्तिर्ज्ञानशक्तिरिति प्रभो ॥ २४ ॥

सोऽहङ्कार इति प्रोक्त इति । पूर्वे तु स्थूलमेकं कार्यमुत्पन्नमिति मगवता महानिति संज्ञा धृता । अस्य तु पिता महान् । स तु विशेषतो नामान्तरमजानन्नात्मानं प्रैकृतिं च पश्यनुभयं नामन्तेन निर्देशित—अहङ्कार इति । पित्रैव प्रोक्तः । सोऽपि पूर्ववत् कालादिसम्बन्धं प्राप्य विकुर्वन् । गुणानां प्रधानगुणभवि नियामकाभावारस्वतन्नाः सन्तः स्वाधिकरणमहङ्कारं त्रेधा कृतवन्तं इत्याह—सम्प्रद्विधितः । तेषां भेदानाह—वैकारिकः इति । वैकारिकः सात्त्विकः । तेजसो राजसः । चकारादवान्तरभेदा अपि तयोः सन्तीत्युक्तं भवति । एवं तामसक्षेत्यत्राऽपि । यद्विदा यस्याऽहङ्कारस्वेवं त्रिक्त्यो भेद इत्यर्थः । एतेषां स्वस्वकार्यकरणे सामर्थ्यमाह—इव्यवाक्तिरिति । तन्मध्ये तामसोऽहङ्कारो द्रव्यजननसामर्थ्ययुक्तः स द्रव्यमेव जनयति । अतस्तस्य गौणं नाम द्रव्यशक्तिरिति द्रव्ये शक्तिर्यस्वेति । एवं राजसोऽहङ्कारः कियाशक्तिः । सान्त्विकस्तु ज्ञानशक्तिरिति । तत्र प्रभो इति सम्बोधनं तवाऽहङ्कारो ज्ञानशक्तिरूप इति बोधनार्थम् ॥ २४ ॥

इदानी त्रयाणामपि कालादिसँम्बन्यत्वारमृष्टिकर्तृत्वादप्रथमं तामसस्य तथात्वमाह—

तामसादिष भूतादेविकुर्वाणादभूत्रभः । तस्य मात्रा गुणः शब्दो लिङ्गं यह्रष्टृदृश्ययोः ॥ २५ ॥

तामसादिप भूलादेरिति । तामसस्य भूतादिरित्यपरं नाम यौगिकम् । पृथिन्याद्याकाशान्तानां सामान्यं नाम भूतमिति । जातमित्यर्थः । भूतानि च तामसानि । अतस्तामसं यजातं तद्भृतमि-त्युच्यते । तस्य आदिः कारणं भूतादिरहङ्कारः । सोऽपि यदा विकुर्वाणः कार्यजननार्थमुद्यतस्तदा

पूर्ववत्कालादिसम्बन्धान्नभो नाम किञ्चित्कार्य जातम्। अत्यन्ततामसत्वाद्यकाशप्रवृत्तिरहितत्वाञ्च विद्यते भाः यस्येति । भा दीक्षावित्यस्य अस्प्रत्यये कृते आकारलोपे च कृते नम इति मवति । नतु तस्य सर्वात्मना भानराहित्ये कथं तत्प्रतीतिः ? तत्राऽऽह—तस्य मात्रा गुण इति । तस्य शब्दः मात्रा गुणश्च । मा निपेधात्मिका माया । तां त्रायत इति मात्रा । भगवदावरणस्त्रपां मायां हि पालयि । अत एव मात्रास्वासक्तो न भगवन्तं त्राप्तोति । अनेन वर्णात्मकः शब्दो व्युदस्तः । किञ्च । गुणः सः । आत्मवन्धक इत्यर्थः । पूर्व गुणानां बन्धकत्वोक्तेः । मात्रौ नाम परिणाम-विशेषः । आकाशः सर्वोऽपि व्यवहारं शब्दमात्रो भवतीति शब्दमात्रेणाऽऽकाशव्यवहारः । किञ्च । लिङ्कं पद्रष्ट्रहद्ययोरिति । मात्रात्वं गुणत्वं च शब्दगतधर्ममात्रम् । नत्वसाधारणो धर्मः । तस्मा-च्छब्दस्य न तलक्षणम् । किन्तु द्रष्टृहदयलिङ्कत्वं शब्दत्विति । गजोगज इत्युक्ते स्वरेण गृहिष्यतः । पुरुषो बहिःस्थितमनुपिमीते द्रष्टारं दर्यं च देवदत्तो गजं पर्यतीति ॥ २५॥।

एवं तामसाहक्कारादाकाशोत्पतिमुक्त्वा आकाशाद्वाय्वादीनामुत्पति कमेणाऽऽह—
नभसोऽथ विकुर्वाणादभृत्स्पर्शगुणोऽनिलः।
परान्वयाच्छब्दवांश्च प्राण ओजः सहो बलम् ॥ २६॥

नर्भसोऽथ विक्वांणादिति । स्पर्शे गुणो यस । अनिलो वायुः । वायोर्गुणद्वयम् सामा-विकः स्पर्शः । कारणान्त्रयाच्छन्दश्च । कार्यद्वंयं च तस्याऽधिंकमित्याह । प्राणो दशविधः । ओज इन्द्रियशक्तिः । सहो मनःशक्तिः । वलं शरीरशक्तिः । यद्यपि प्राणो राजसाहङ्कारकार्यमिति वस्यते तथापि घाणेन्द्रियसहकारी गन्धग्राहकः प्राणोऽत्र गृहीतः । "वुद्धिः प्राणश्च तैजसादि"ति मतान्तरं वा । प्राणादिरूपो वायुरित्यर्थः । यत्राऽपि कौलकर्मस्वभावत इति नोच्यते तत्राप्यवु-पङ्गः कर्त्तन्यः । अथवा । अहङ्काराकाशयोः कालकर्मकार्यत्वासावालोकप्रतीला तन्नोक्तम् ॥ २६॥

वायोस्तु साधनविजातीयं कार्यमुत्पद्यत इति निमित्तमात्रं मा मवत्विति विशेषेण निरूपयति--

वायोरिप विकुर्वाणात्कालकर्मस्वभावतः । उद्पद्यत तेजो वे रूपवत्स्पर्शशब्दवत् ॥ २७ ॥ तेजसस्तु विकुर्वाणादासीदम्भो रसात्मकम् । रूपवत्स्पर्शवच्चाऽम्भो घोपवच्च परान्वयात् ॥ २८ ॥ विशेषस्तु विकुर्वाणादम्भसो गन्धवानभूत् । परान्वयाद्रसस्पर्शशब्द्रूप्युणान्वितः ॥ २९ ॥

वायोरपीति । उदपद्यत उत्पन्नम् । वैश्वन्देन नाऽत्र सन्देहः कर्त्तव्यः । गुणाधिक्यादेव वैरु-क्षण्यप्रतीतिः । न तु वायोः कार्य न भवतीति । "वायोरिप्निरि"ति श्रोतः । तेजसी गुणत्रयमाह । रूपवत्, स्पर्शवत्, शब्दवत् । त्रयोऽपि गुणास्तत्र प्रतीयन्ते । येषां कार्यकारणभावो नाऽस्ति तेषां

९ सभावत्वेनेति ग. २ अम्बेति घ. इ. ३ त्रात्मानं कृतिचिति स. ग. ४ गुणमावेपीति ग. ५ सम्बन्धादिति इ. स्रोकादिसम्बन्धादिति ग. ६ करणमिति क. ग.

भात्राणामपरिणामविशेष इति घ. २ मात्रत्वमिति ख. घ. ३ नमसस्तु विकुर्वाणादिति ख. ४ कार्यत्रयमिति ख.
 ५ अधिकारमिति इ. ६ कालकर्मस्वभाव इति क.

परं विवादः । स च श्रुतिविरोधात्सिद्धान्ते उपेक्षणीयः । यत्तु विजातीयं न विजातीयस्याऽऽरम्भकमिति । तत्तु तन्तुपटयोरेव व्यभिचारि । न हि तन्तुपटयोरेका जातिः । तन्तुत्वं पटत्वं वा एकम् ।
नाऽपि प्रियिवीत्वादयोऽत्र जातयो विवक्ष्यन्ते । नियामकाभावात् । स्यूलाग्नौ कारणत्वेन वायोरेवोपलम्भात् । न च तदवयवास्तत्रोपलभ्यन्ते पटे तन्तव इव । तस्माच्छुतिप्रत्यक्षाभ्यां वाधितं शाख्रमुपेक्षणीयम् । रसात्मकं रसतन्मात्रायुक्तम् । परान्वयाद्रप्रवत्स्यर्शवद् घोषवच । घोषो ध्वन्यात्मकः
गन्दः । अम्भसो विकुर्वाणाद्विशेषस्त्वभृत् । विशेषः पृथिवी । तुश्चन्देन सर्ववैलक्षण्यमस्याः ।
गन्धवानिति । गन्धो मुख्यो गुणः । परान्वयादन्येऽपि चत्वारः ॥ २७ ॥ २८ ॥ २८ ॥

एवं तामसाहङ्कारसृष्टिमुक्त्वा सात्विकाहङ्कारसृष्टिमाह—

वैकारिकान्मनो जज्ञे देवा वैकारिका दश । दिग्वातार्के अचेतोऽश्विवहीन्द्रोपेन्द्रमित्रकाः ॥ ३० ॥

बैकारिकादिति । सत्त्वरुक्षणो गुणः सद्रप्रस्य प्रथमविकारमृत इति तस्य वैकारिकसंज्ञा । वैकारिकात्सात्त्विकाहङ्कारान्मनः दर्श इन्द्रियाधिष्ठातारो देवाश्व जाताः । अस्मिन् सिद्धान्ते मनसो देवता नौपेक्ष्यते । आत्मनैकट्यादारमैव देवता । ते देवा दिगादयः । अग्रे श्रोत्रादीनीन्द्रियाणि वक्ष्यति । तेषामेते क्रमेण देवाः । अश्विश्वन्देनाऽश्विनीकुमारौ । मित्रश्व कश्च ॥ ३० ॥

**राजसाह**क्कारकार्यमाह—

तैजसात्तु विकुर्वाणादिन्द्रियाणि दशाऽभवन् । ज्ञानशक्तिः क्रियाशक्तिर्वृद्धिः प्राणश्च तैजसौ । श्रोत्रं त्वग्धाणदृग्जिह्या वाग्दोर्मेण्ड्राऽक्रिपायवः ॥ ३१ ॥

तैजसादिति । इन्द्रियाणि इन्द्र आत्मा ईयते अनेनतीन्द्रियम् । आत्मा हि न चाक्षुपः । नाऽप्यन्येन्द्रियग्राद्धः । व्यवह्रियते च देवदत्तस्त्वं यज्ञदत्तस्त्वमिति । स च पश्यित शृणोतीत्येव प्रतीयते । तानीन्द्रियाणि दश । नतु ज्ञानेन्द्रियाणि ज्ञानप्राधान्यात्मात्तिकानि भवितुमर्हन्ति । कर्मेन्द्रियाणि च जडपर्यवसानात्तामसानि भवितुमर्हन्ति । तत्कथमुभयं पित्यज्य दशाऽपीन्द्रियाणि राजसानी-त्युच्यन्त इत्यत -आह—ज्ञानशक्तिरिति । अत्रेन्द्रियाणां राजसत्वे निमित्तमन्यदस्ति । बुद्धिः प्राणश्च राजसाहङ्कारकार्यौ । नन्वेतदप्यसङ्कतम् । बुद्धिर्ज्ञानरूपा "सत्त्वात्सञ्जायने ज्ञानमि"ति सात्तिकी भवितुमर्हति । प्राणश्च वायुत्वे । श्वासोच्छ्नासाभ्यां वायुत्वप्रतीतेः । तत्राऽऽह—ज्ञानशक्तिः क्रियाशक्तिरिति । न द्वास्मिन्मते बुद्धिर्ज्ञानं किन्तु ज्ञानशक्तिः । ज्ञानजनिका शक्तिरेस्रोति । यो बुद्धिमास्तस्य पदार्थज्ञानं भवतीति, सुदुद्धिर्यं पदार्थान् जानातीति च ज्ञानकारणत्वेन बुद्धिर्व्यपदिश्यते । कार्यकारणयोरभेदोपचाराच बुद्धिज्ञानयोः पर्यायत्वच्यवहारः । अन्यथा बुद्धभावे बारुस्य पदार्थज्ञानं भवति सम्यक् । तत्र स्यात् । प्राणोऽपि वायोभिन्न एव । "अध हैन-मासन्यं प्राणमृचुरि"ति प्राणस्पां देवतां विरुक्षणामाह श्रुतिः । "यो वायुः स प्राण"

इति तु मगवस्राणस्य वायुत्वात्तत्तरम् । तस्माञ्ज्ञानजननसामध्येवत्त्वाञ्ज्ञानादुद्धिमिन्ना । नच सा सात्त्विकी । देन्द्रियमात्रासाध्यत्वात् । सा हि वृद्धिज्ञांनिन्द्रयोपप्टम्भकत्वेन मृग्यते । यत्सात्त्विकमद्रव्यं तदिन्द्रियसाध्यमिति व्याप्तः । अतो ज्ञानजनने शक्तिर्यस्य कियाजनने शक्तिर्यस्येति च तयोभिन्न-धर्मत्वात्तावुभौ राजसाहङ्कारकार्या । अतस्ताभ्यां परिगृहीतानि द्विविधान्यपीन्द्रियाणि राजसाहङ्कार-कार्याण्येव । तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्त्तयति । तानीन्द्रियाणि गणयति—अोञ्चिति । मेण्द्राङ्क्ष्णोः कोपेन्द्रौ देवते । मित्रश्च पायोः । अन्ये तु क्रमेणेव । तत्र दिग्वातौ श्रोत्रत्वचोः । व्रांणदशौर्वेपरीत्यम् । इन्द्रो बाह्योः । वहिर्वाचः । अश्विनौ नासिकयोः । प्रचेता जिह्नायाः । अको दशोः । एवं कमः ॥ ३१॥

एवं सर्वेषां सृष्टिमुक्त्वा तैद्विष्ठानत्वं वदन् तत्त्वानां कार्यसृष्टिमाह—

यदैतेऽसंहता भावा भूतेन्द्रियमनोगुणाः। यदायतननिर्माणे न शेकुर्वह्मवित्तमः॥ ३२॥ तदा संहृत्य चाऽन्योन्यं भगवच्छक्तिचोदिताः। सदसस्वमुपादाय चोभयं सस्दुर्ज्ञ्चदः॥ ३३॥

यदैत इति । यदा एते असंहताः । गुणश्रयकार्यत्वात् । न हि तामसादयो मिन्नस्वभावा एकत्र मिलन्ति । अत एव यदा आयतनिर्नर्गाणे न शेकुः न समर्था जातास्तदा भगवत्त्रेरिता अण्डं सयुछरिति सम्बन्धः । मृतानि, इन्द्रियाणि, मनो, गुणाश्च । गुणा देवाः शब्दादयो वा । तामसानामाधन्तिनिशनं मृयस्त्वाय । आयतनं भगवच्छरिरं श्रधाण्डम् । अन्यान्यं संहत्य मिलित्वा ।
चकाराहुणभावमप्याश्रित्य । भगवच्छक्तिराज्ञाशक्तिः । तया चोदिताः प्रेरिताः । सदसत्त्वं उचनीचत्वं कार्यकारणभावं वा । सहस्र । असअगत् । प्रकाशाऽप्रकाशभावं वा । चकारादन्यान् जीवगणांश्च । तददद्यानि वा तत्त्वंस्कृतभृतानि वा । उभयं समष्टिव्यष्ट्यात्मकम् । स्यूललिङ्गशरीरं वा ।
अदः तत् प्रसिद्धम् । हि युक्तोऽयमर्थः । अस्मन्नर्थे नृतीयस्कन्वे उपपत्तिर्वक्ष्यते ॥ ३२ ॥ ३३ ॥

तैरण्डं सृष्टम् । तस्य भगवदायतनत्वार्थं भगवानागत इति वक्तव्यम् । तत्कस्य हेतोरित्या-काङ्कायामाह---

> वर्षपूगसहस्रान्ते तद्ण्डमुद्केशयम् । कालकर्मस्वभावस्थोऽजीवोऽजीवमजीवयत् ॥ ३४ ॥ स एव पुरुषस्तस्मादण्डं निर्भिय निर्गतः । सहस्रोविद्विबाह्वक्षः सहस्राननशीर्षवान् ॥ ३५ ॥

वर्षपूरासहस्रान्त इति । वर्षपूरानां सहस्रम् । पत्रविधा अपि वर्षाः सहस्रं जाताः । तेषामन्ते

९ द्शेन्द्रियेति स्त. २ नापेक्षिता इति घ. ३ मित्रः कश्चेति स. मित्रकश्चेति क. घ. स.

<sup>-</sup> १ इन्द्रियमात्रत्वासाच्यत्वादिति घ. [इन्द्रियमात्रसाध्यत्वादिति गः १ प्राणहशोरिति गः प्राणहश्योरिति चः ३ यद्धिष्टानत्वस्थिति कः गः घः ४ निर्माणीरिति घः

सइसर्वपर्यन्तमुदक एव स्वितमण्डमजीवं च । जीवस्तत्र मोक्ता न कोऽपि प्रविष्टः । एतदर्यमेव भगवता विरुम्बः कृतः । अतः परमुदके स्थितं विरुनि भविष्यतीत्यजीवो जीवन्यतिरिक्तो भगवान् । वजीवं जीवरहितं वजीवयजीवयुक्तं कृतवान् । स्वयं प्रविश्य प्राणानिष तत्र योजितवानित्यर्थः । तदा भनवता शाबेन चाठिषष्ठितो निराद शुरुषश्चन्दवाच्यो जातः । तदा सः एव शुरुषः 1 तस्मादेव हेतोः । जलाहा । अण्डं निर्मिद्य । कटाहं भित्त्वेति केचित् । केचित्तत्रैव कटाहाद्रोलकं प्रयकृत्य निर्गतः । अण्डकटाहमात्मानं च पृथकृतवानित्यर्थ इति । वस्तुतोऽण्डभावं परित्यज्य पुरुषो मूत्वा यथासुखं परिवर्तत इति युक्तम् । तस्य तद्र्षं वर्णयति - सहस्रोर्वेङ्गिबाह्रश्च इति । सहस्रं उत्तः अह्नयः बाहवः वैक्षीणि च यस । सहस्रमाननानि येषु तादशशीर्षयुक्तः । ''स्तहस्त्रक्वीर्षो पुरुष'' इत्यर्थ-र्चस्याऽर्वस्तपः स सम्पन्नः ॥ ३४ ॥ ३५ ॥

तस्य सर्वाधारत्वमाइ---

यस्येहाऽवयवैलोंकान् कल्पयन्ति मनीषिणः। कट्यादिभिरधः सप्त सप्तोर्ध्वं जघनादिभिः ॥ ३६ ॥

यस्येहाऽवयवैरिति । एतावता यतः सृष्टं यद्रप्रमिति द्वयस्योत्तामुक्तम् । यस्याऽवयवैः पादा-दिमिः । ठोकान् पातालादीन् । मनीषिण इति ध्यानार्थमेषा कल्पना । कट्यादिभिः पश्चाद्वाग्-व्यवस्थया । अधः अधोभागे । सप्त अतलादयः । जघनादिभिः अग्रियभागादारम्भः । अधोमागस्त-परिमागादिमुखः । अतः कट्यादेर्जघनादेश न विरोधः ॥ ३६ ॥

एवं सामान्यत उद्देशमुक्त्वा मगवतो बाहुमुखादीनामवयवमध्यवातेऽपि मुख्यत्वातानग्रे निरू-पयति---

> पुरुषस्य मुखं ब्रह्म क्षत्रमेतस्य बाहवः। जर्वेविरयो भगवतः पद्मां शूद्रोऽज्यजायत ॥ ३७ ॥

युरुषस्य मुखं ब्रह्मेति । जर्वोरिति भेदेन निर्देशो भगवद्भावापत्तिनिषेधार्थः । वैश्यश्रद्रयो-र्भुक्त्यमावाय । पद्भ्यां शुद्धः । पद्भ्यामिति पत्रमी । एते नाग्रणादयोऽधिकारिपुरुवास्तत्त्रजात्यधिष्ठात-देवतारूपाः ॥ ३७.॥

इदानी लोककल्पनामाह---

भूर्लोकः कल्पितः पन्यां भुवर्लोकोऽस्य नाभितः। हृदा खर्लीक उरसा महलोंको महारमनः ॥ ३८॥ मीवायां जनलोकश्च तपोलोकः स्तनद्वयात । मूर्धभिः सत्यलोकस्तु ब्रह्मलोकः सनातनः ॥ ३९ ॥

मूर्लीक इति । पद्भ्यां सप्तलोकपक्ष उच्यते । पादादिकटिपर्यन्तं मूर्लीकः । मुवर्लीकस्त्वस

नामितः । हृद्यं गर्तस्थानम् । उरस्तदुपरि उचस्थानम् । महात्मन इति । ततः परं द्वानिनामेव वासात् । महान्तः श्रारमानो यत्रेति । स्तनद्वयात् नासिकाद्वयात् । "स्तन चान्त्व" इति व्युत्पत्त्वा । मुद्धिमः सत्यलोकः । तुशुब्देन मतान्तरे तत्राऽन्ये लोका उक्तास्ते निवारिताः ॥ ३८ ॥ ३९ ॥

इदानी चतुर्दशलोकपक्षं वक्तं पूर्वोक्ता एवैते उपरितना लोकाः । अधस्तनान्ससाऽऽह---

तस्कट्यां चाऽतलं कुप्तमूरुभ्यां वितलं विभोः। जानुभ्यां सुतलं शुद्धं जङ्घाभ्यां तु तलातलम् ॥ २० ॥ महातलं तु गुल्फाभ्यां प्रपद्माभ्यां रसातलम् । पातालं पादतलत इति लोकमयः पुमान् ॥ ४१ ॥

तत्कव्यामिति । उपरितनलोकानामुत्तमत्वाद्भगवद्वववानां कारणत्वमुक्तस् । अतलसः तु वय-पुत्रनिवासान्मोहैकपाहुल्यात्र भगवदवयवस्याऽऽधारत्वमात्रस् । ऋप्तमिति पूर्वमेव । तामसत्वादिशेव-घ्याने तस्याञ्जूपयोगात । वितले महादेवस्य विद्यमानत्वाद्भगवतो महत्त्वमाह—विभोरिति । यस्त महादेवसाऽपि सुखप्रद इत्यर्थः । सुतलं ग्रुद्धं भगवतो विद्यमानत्वात् । लोकमय इति । अवयवैः इसानां रोकानां तत्रैव विद्यमानत्वाहोकमयत्वम् । प्रमानिति नेद्मुपासनार्थमुक्तं किन्तु पुमानेव तादशः ॥ ४० ॥ ४१ ॥

#### त्रिठोकपश्चमाह—

भूलोंकः कस्पितः पद्मयां भुवलोंकोऽस्य नाभितः। खलोंकः कल्पितो मुर्धा इति वा लोककल्पना ॥ ४२ ॥

मूलॉक इति । पद्भां कटिपर्यन्ताभ्याम् । नाभितः कट्यादित्रीवापर्यन्तात् । मुर्भा ग्रीवादि-ब्रह्मरन्भ्रपर्यन्तेन । इति वा लोककल्पनेति । कल्पना द्यत्र त्रिविधा । गुणतः, विद्यातः, यद्य-तंश्रेति । यथाधिकारं व्यवस्था । सात्त्विकानां चतुर्दशलोकपक्षः । राजसानां सप्त । तामसानां त्रिलोकपश्च इति ॥ ४२ ॥

इति श्रीभागवतसुनोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्लभदीश्वितविरचितायां द्वितीयस्कन्धे पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

### षष्ट्रोऽध्याय:

अनित्ये जननं नित्ये परिच्छिन्ने समागमः। नित्यापरिच्छिन्नतनौ प्राकट्यं चेति सा त्रिधा ॥ 🕈 ॥ 🕯

५ इतीति नास्ति क. ग. घ. क. २ अक्षाणीति ख. ग. क.

अस्मा बनेति इति क. २ अमस्तनाविति क. ग. ३ मोइवा<u>ड</u>स्वाविति च.

२ स्कं. ६ वर. ५ स्त्रो. ]

उत्पत्तिः स्थानसम्बन्धरूपा षष्ठे निरूप्यते ।
स्थूलस्याऽमूर्त्तरूपस्य तदभेददृशः फलम् ॥ २ ॥
नारायणपरा वेदा इत्यनेन निरूपितम् ।
सामान्येन तदेवाऽत्र विस्तरेण निरूप्यते ॥ ३ ॥
पौरुषेण च स्क्तेन निर्धारितिमहोदितम् ।
कार्यस्य वस्त्वभेदोऽपि माहात्म्यं परतस्तथा ॥ ४ ॥
अमूर्त्तरूपं साधम्यं सर्वत्रैव हरेर्नृहत् ।
तेन सिद्धो वस्त्वभेदः स्थूलं ध्यानं च सिद्धाति ॥ ५ ॥

पूर्वाच्याये पूर्वमुदिष्टानां पदार्थानां मूर्तानां जननरूपोत्पत्तिनिंरूपिता । अनुदिष्टानामपि कालादीनां भगवत्वं स्पष्टतयेवोक्तम् । इदानीममूर्त्तानां जीवानां मूर्तेन सह सम्बन्धो निरूप्यते । येऽपि पूर्वं देवादय उत्पन्ना इत्युक्तास्तेऽपि विशिष्टा एवोत्पन्ना इति तत्र यदमूर्तं रूपं तदिदानीं पृथकृत्य स्थूल-रूपं भगवत्यमूर्त्ते सर्वत्र विराजि प्रविष्टरूपं सम्बन्धो निरूप्यते । जीवप्रकरणत्वादस्य साधनं फलं चोत्पत्या निरूपणीयम् । माहात्म्यं च भगवतः अमूर्तिमिति । तदप्यत्र निरूप्यते । ततश्च चत्वारोऽत्र पदार्था निरूप्याः । अमूर्तत्वसाधम्यादेकस्मित्रध्याये निरूपणम् । प्रथमतः सर्वेषां जीवानां विज्ञश्चरिरसामग्री भगवतो विज्ञश्चरीरे सम्बद्धेति निरूप्यते—

### ब्रह्मोवाच ।

## वाचां वहेर्मुखं क्षेत्रं छन्दसां सप्त धातवः। हव्यकव्यामृतान्नानां जिह्वा सर्वरसस्य च॥१॥

तत्र वाचामस्मदादिवागिन्द्रियाणां तद्धिष्ठातुर्वह्नेश्च भगवतो मुखं विवरात्मकं क्षेत्रं स्थानम्। भगवतो हि मुखद्भयम्। इन्द्रियरूपं गोलकरूपं च। तत्र गोलकरूपे बाह्यणरूपत्वं पूर्वं निर्क्रापतं तैस्वोत्पादितैत्वनिरूपणाय । तथा पातालादीनामपि भगवदवयवेम्य उत्पत्तिभगवति च स्थितिरतः पातालादिरूपो भगवानिति निरूपितम्। अत्र तु तद्विपरीतं जगदुद्दिस्य भगवत्वं विधीयते । तत्र तु भगवन्तमुद्दिस्य जगत्वं विहितम् । आधारत्वेन च निरूप्यत इत्यमूर्तानां छन्दसां ये भगवदवयवा अमूर्ता आधिदैविकास्ते छन्दसां स्थानमित्याह—छन्दसामिति । गायत्री, जगती, उष्णिक्, त्रिष्ठप्, अनुष्ठप्, पिक्कः, वृहती च । सप्तधातवस्त्वन्धांसर्विरमेदोमज्ञान्त्राविष्यदेवतारूपाः । एवं भगवन्मुखे मुखसम्बन्धिसर्वपदार्थानां शब्दार्थरूपाणां सम्बन्धं निरूप्य तत्र रसनेन्द्रियस्य विद्यानत्वात्तंत्सम्बन्धिनामपि तत्र सम्बन्धमाह—हन्द्र्यति । हन्यं देवानामन्त्रम् । अस्मन्नेवाऽन्ने मन्नेण तद्भव्यारोप्यते तदा पुरोडाशादीनां लौकिकानां हन्यत्वं मवति । एवं कन्यं पिद्णामन्तम् । अमृतमितिथ्याद्यन्नम् । अयाचितप्राप्तं वा व्रतहेतुमूत्म् । अन्नं माह्यण-मुक्तशेषम् । प्राणादिद्वारा ज्ञानसाधनं वा । तेषां भगवतो जिह्ना । रसानां च षड्विषानां हन्यादिषु

सर्वत्र विद्यमानानाम् । चकारादस्मद्रसनेन्द्रियतद्धिष्ठात्रोश्च स्थानम् । त्रनेन हृष्यादिष्यतिरिक्तरसानाः मगवजिद्वास्थानं न भवतीति विमर्शः । सर्वेपद्रप्रयोगाद्भवतीत्यन्ये ॥ १॥

> सर्वास्त्नां च वायोश्च तन्नासे परमायने । अश्विनोरोषधीनां च घाणे मोदप्रमोदयोः ॥ २॥

तथा सर्वेषामस्मदादीनामस्नां प्राणानां तदिषष्ठातुर्वायोः। चकाराद्त्राणसम्बन्धिना सर्वेषाम्। नासे नासापुटे आधिदैविके । परमत्वमाधिदैविकत्वमेव । अयनं स्थानम् । पुटद्वयमि सर्वेषां स्थानम् । तत्र प्राणेन्द्रयं त्वेश्विनादीनां स्थानम् । ओषधीनां च त्रीद्यादि रूपाणाम् । "तस्याद्धीमद्या अन्तरतः प्राणा" इति श्रुतेः। बर्हिस्तुत्यत्वाचोषधीनां मगवतो त्राणे । द्याणामिति वक्तव्ये आप्यातमपि प्राण-मन्तिनिदय द्याणे इति । मोदप्रमोदौ सुगन्धविशेषौ । मोदो हि द्राद्यो वाति सुगन्धः । प्रमोदो हि सर्वगन्धामिमावकः ॥ २ ॥

रूपाणां तेजसां चश्चरिवः सूर्यस्य चाऽक्षिणी । कर्णो दिशां च तीर्थानां श्रोत्रमाकाशशब्दयोः॥३॥ तद्गात्रं वस्तुसाराणां सौभगस्य च भाजनम् । त्वगस्य स्पर्शवायोश्च सर्वमेधस्य चैव हि ॥ ४॥

रूपाणामनेकविधानाम् । तेजसां नक्षत्रादीनाम् । भगवतश्रक्षुगोंहकरूपम् । दिवः स्वर्गस्य सूर्यस्य च । चकारात्तरसम्बन्धिनाम् । अक्षिणी पूर्ववत् । गोहकभदेनेन्द्रियाशभेदो वा । कर्णो गोहकरूपौ । दिशामस्मदादिश्रोत्रेन्द्रियदेवतानाम् । चकारादिन्द्रियाणां च । तीर्घानां गङ्कादीनाम् । कर्णो स्थान-मित्यर्थः । श्रोत्रमिन्द्रियमाकाशश्रब्दयोः । कर्णश्रुकृत्यविष्ठित्रे नमस्युत्पन्नानां शब्दानां श्रोत्रेण श्रद्ध-णाद्विययाधारयोभगवदिन्द्रियं स्थानम् । वस्तूनां मध्ये ये सारमूताः सुवर्णादयः । उत्कृष्टरूपा वा देवतापरमार्थरूपाः । सौभगस्य सौन्दर्यस्य च । तत्सम्बन्धिनामन्येषां च । भगवद्गात्रं शरीरं स्थानम् । भाजनिमिति । सर्वदा स्थानक्ष्पं व्यवहारदशायामि । अस्य भगवतस्त्वक् स्पर्शादीनां स्थानम् । मेधस्य पावित्यस्य । सर्वेषामेव पावित्र्यं भगवत्त्वगिन्द्रियं वर्तते । होके हि जहाच्छुद्धिर्भवति । तदत्र भगवतः श्रस्वेदरूपम् । अतो मेधस्य भगवत्त्वचोऽधिष्ठानत्वे सन्देहो न कर्तव्य इत्याह—चैव हीति । चकारेण मेधाश्रया गृहीताः । एवकारेण च त्वगेव स्थानं नाऽन्यदिति । हीति युक्तत्वम् ॥ ३॥ ४॥ चकारेण मेधाश्रया गृहीताः । एवकारेण च त्वगेव स्थानं नाऽन्यदिति । हीति युक्तत्वम् ॥ ३॥ ४॥

लोमान्युद्भिजजातीनां यैर्वा यज्ञः सुसम्भृतः । केशरमश्रुनखान्यस्य शिलालोहाभ्रविद्युताम् । वाहवो लोकपालानां प्रायशः क्षेमकर्मणाम् ॥ ५॥

तत्र लोमानि सन्ति तान्युद्भिजादीनां स्थानानि । ऊर्ध्वं भिनत्तीत्युद्भिदङ्करौदि तस्माजाता उद्भिजा

१ उत्पत्तिस्थानेति इ. ग. घ. इ. २ निरूपिता इति क. ख. ग. ३ तत्रेति क. ख. इ. ४ तस्योपपादिततस्येति क. घ. इ. ५ येन इति इ. ये इति नास्ति घ. ६ ये असूत्तां इति घ. ७ तदिति नास्ति घ.

१ आश्विनादीनामिति क. स. घ. २ लोमशान्तरत इति क. स. लोमशा इति ग. लोमशाद इति क. ३ दहुरादिः तस्मादिति क.

वृक्षादयः । तेषां जातयः अवान्तरा धक्खदिरत्वादयः । सर्वे वृक्षा इति यावत् । अथवा । ये पापवृक्षा विभीतकादयस्तेषां ने तानि स्थानानीत्याह—यैवेति । यैः पठाशादिभिर्यज्ञः सम्भृतो निष्पादितः । सम्भारहेतवो वा अश्वत्यादयः । भगवतः केशस्मश्चनस्थानि शिठाठोहाश्चविद्युतां स्थानानि । तत्र शिठाया नखानि छोहस्य च । अश्वाणां केशाः । विद्युतां स्मश्रृणि । हिरण्यस्मश्चत्वात् । वाहवो भगवत इन्द्रियस्त्राः पारुनकर्त्तारो देवा इन्द्रादयः तेषां स्थानानि । अन्येषामि धर्मकर्तृणां भगवद्वाहवः स्थानम् । जगद्रश्चकत्वात् । "सप्तिभिर्धार्यते मही"ति वाक्यात् । प्रायदा इति सकामधर्मकर्तृः स्थुदासार्यमुक्तम् ॥ ५ ॥

## विक्रमो भूर्भुवः स्वश्च क्षेमस्य शरणस्य च । सर्वकामवरस्यापि हरेश्चरण आस्पदम् ॥ ६ ॥

भगवतो विक्रमः पादविक्षेपो भूरादीनां स्थानम् । भ्रादिशब्दा अव्ययानि । तेन पष्ठचन्तेऽप्येतदेव रूपम् । ठोके क्षेमपदार्थस्य ठन्धपरिपाठनात्मकस्य । शरणपदार्थस्य चाऽऽश्रितरक्षणरूपस्य ।
चकारात्प्रपत्तिमक्त्योश्य भगवद्विकमः स्थानम् । यद्यपि पादावेव स्थानं तथापि कियासहिताविति
विक्रम उक्तः । सर्वकामवरस्य सर्वेषां कौमानामाशिषां वरस्य च देवप्रसादनिरूपकस्य । अपिशब्दादणिमादीनां मोक्षस्य च हरेश्वरण आस्पदं स्थानम् ॥ ६ ॥

## अपां वीर्यस्य सर्गस्य पर्जन्यस्य प्रजापतेः। पुंसः शिक्ष उपस्थस्तु प्रजात्यानन्दनिर्वृतेः॥ ७॥

अपां जलानाम् । वीर्यस्य रेतसः । सर्गस्य सृष्टः । पर्जन्यस्य मेघस्य । प्रजापतेर्वक्षणस्तैस्य वक्तः । इदानीं सृष्ट्यभिनिवेशाभावान्ममेति नोक्तम् । शिक्षो गोलकम् । उपस्य इन्द्रियम् । तुशस्दः पूर्वन्यावृत्त्यर्थो लोकप्रसिद्धव्यावृत्त्यर्थो वा । प्रजातिनिमित्तो य आनन्दः स्वभायायां ऋतुकाले सम्भोग-जिनतो य आनन्दः । निर्वृतिः कामस्य उभयोः । अथवा । प्रजातिः सेकः । आनन्दः सुखं स्पर्शनिमित्तम् । निर्वृतिः कामश्चान्तः । त्रयाणां भगवदिन्द्रियं स्थानम् ॥ ७॥

## पायुर्वमस्य मित्रस्य परिमोक्षस्य नारद् । हिंसाया निर्ऋतेर्मृत्योर्निरयस्य गुदः स्मृतः ॥ ८ ॥

भगवतः पायुः स्थानं यमादीनाम् । यमः पितृराजः । मित्रः पाय्विधष्ठार्तृदेवता । परिमोक्षस्य मलस्यागलक्षणस्य सन्यापारस्येन्द्रियस्य । नारदेति सम्योधनं ये ये कलहकत्तारस्तेषामि तत्स्थान्- मिति स्चनार्थम् । अयवा । नारदो हरीतकीरूपः । अनुद्भतकलहानां कलहमुद्भाव्य तद्वारा तेषां निवारकत्वात् । हिंसायाः प्राणिवधस्य । निर्ऋतेदिंकपतिरूपायाः । स्रसोमीरकस्य । निरयस्य नरकस्य । भगवतो गुदः स्थानम् । असमीचीनानां तत्स्थानं वदन् भीतः सन्नाह—स्मृत इति । एवं हि समर्यते । पायुगुदयोगीलकेनिद्रयरूपत्वम् ॥ ८॥

पराभृतेरधर्मस्य तमसश्चापि पश्चिमः । नाड्यो नदनदीनां च गोत्राणामस्थिसंहतिः ॥ ९ ॥

श्रीमद्वलमाचार्यचरणविरचिता ।

पराभृतेः पराजयस्य । अधर्मस्य पापस्य । तमसः अज्ञानस्य । अन्यकारस्य वा । पश्चिमः पृष्टिभाग आश्रयः । चकारात्संसारस्याऽपि । भगवतो नाड्यो नदनदीनामाश्रयाः । नदाः श्रोण-भद्रादयः । नदो यमुनाद्याः । गोत्राणां पर्वतानाम् । अध्यसंहतिरस्यिसङ्गात आश्रयः ॥ ९ ॥

अव्यक्तरसितन्धूनां भूतानां निधनस्य च । उदरं विदितं पुंसो हृदयं मनसः पदम् ॥ १० ॥

अध्यक्तं प्रकृतिः । रसिनन्धूनां श्वारादिसमुद्राणाम् । भूतानां पृथिव्यादिपत्रमृतानाम् । अस्मदा-दीनां च । निधनस्य प्रत्ये प्रवेशस्य । चकारात्प्रत्यानाम् । उदरं भगवतः स्थानम् । तथात्वे प्रमा-णम्—विदिनमिति । पुंस उदरमिति सम्बन्धः । अग्रेऽपि भगवतो इदयमस्मदादीनां मनसः पदं स्थानम् ॥ १० ॥

> धर्मस्य मम तुभ्यं च कुमाराणां भवस्य च । विज्ञानस्य च तत्त्वस्य परमारमा परायणम् ॥ ११ ॥

धर्मस्य ब्रेग्सणः स्तनाजातस्य । मम वक्तश्रवुर्मुखस्य । तुम्यं तव । अथवा । तव यध्ययोजनं रूपं भक्तिजनकं तस्य । चकारादन्येषां भक्तानाम् । कुमाराणां सनकादीनाम् । भवस्य महादेवस्य । चकाराज्ज्ञानिनां शुकादीनाम् । विज्ञानस्य । तत्त्वस्य महत्तत्त्वस्य । चकारात्स्त्रस्य । परमात्मा परमस्य आत्मा अन्तःकरणं । परायणं स्थानमित्यर्थः ॥ ११ ॥

एवं सर्वेषां परिच्छिन्नानामुत्पत्तिमुक्त्वा यदर्थमेतदुक्तं तदाह—अहमिति सार्देकिमिः—

अहं भवान् भवश्चेव य इमे मुनयोऽमजाः । सुरासुरनगा नागाः खगा मृगसरीस्ट्रपाः ॥ १२ ॥ गन्धर्वाप्सरसो यक्षा रक्षोभृतगणोरगाः । पश्चावः पितरः सिद्धा विद्याध्राश्चारणा द्वमाः ॥ १३ ॥

त्रद्वादयः सर्वे भगवत्स्वरूपाः। समुदायो भगवान्। प्रत्येकं त एवेत्यपरे। अतःपरं फलिक्सपार्थन् मधिकारिणं साधनं चै निरूपयन् पुरुषस्के तन्निरूपितत्वात्तत्रकारेणैव निरूपयति। "पुरुष एवेदं संवे"मिति वाक्ये इदं गुणत्रयकार्यं श्लोकत्रयेणोच्यते। तत्र अदं त्रद्धा। भवान्नारदः। भवो महादेवः। चकारात् ये सम्बन्धिनः। एवंकारेण तेषु सन्देहामाव उक्तः। विशेषरूपेणाऽपि ते भगवन्त इत्यर्थः। ये इमे मरीच्यादयः। अन्येऽपि मुनयः। ते अग्रजास्तव ज्येष्ठप्रातरः सनकादयः। एते शुद्धसत्त्वकार्याः। सुरा मित्रसत्त्वकार्याः। वसुरा रजोमित्रकार्याः। नगादयस्तमोमित्रकार्याः। नगाः

९ कपणस्येति क. स. २ कामनानामिति क. स. ग. इ. ३ सस्येति व. ४ निर्देतेरिति घ. इ. ५ पायो-मिति घ. इ. ६ अधिष्ठात्री इति ग. द.

<sup>9</sup> प्रष्टभाग इति च. २ मझणलानादिखविसर्गः पाठः सर्वेषु पुलाकेषु. ३ चकारो नास्ति च. ४ सर्वमितीति इति ग. घ. इ. ५ चकाराश्रयसंविभिन इति क. ६ एवं कारेणेति ग. इ.

पर्वताः । नागा गजाः । खगाः पश्चिणः । मृगा हिरिणादयः । सरीम्रपाः सर्पाः । एते शुद्धतामसाः । गन्धर्वाप्तरसो रजोमिश्राः । येश्वरक्षआदयस्तमोमिश्राः । उरगा जातिसर्पाः । पशुत्रभृतयः सत्त्व-मिश्राः । पश्चे गवादयः । सिद्धादयस्त्रयः अन्तरिक्षे सत्त्वादिगुणप्रधानाः । द्रुमाः केवल-तामसाः ॥ १२ ॥ १३ ॥

तामसानाइ---

अन्ये च विविधा जीवा जलस्थलनभौकसः। महर्क्षकेतवस्तारास्तडितः स्तनयित्रवः॥ १४॥

अन्ये चेति । विविधा मत्स्यादयः । जलौकसः स्थलौकसो नभौकसम्र । ग्रहा सुधादयः । ऋक्षा अश्विन्यादयः । केतवो धूमकेतुप्रभृतयः । तारा अन्यानि नक्षत्राणि । तिहतो विद्युतः । स्तनियत्नवो गर्जितानि ॥ १४ ॥

सर्वातुदेशतो निरूप्य तेषां पुरुषत्वमाह-

सर्वं पुरुष एवेदं भृतं भव्यं भवच यत्। तेनेदमावृतं विश्वं वितस्तिमधितिष्ठति ॥ १५ ॥

सर्वे पुरुष एवेति । पूर्वोक्तं निरूपितं सर्वं पुरुष एव । इदमि परिदृश्यमानं जडात्मकं सर्वे पुरुष एव । कालत्रयाधीनस्य पुरुषत्वामावमाशक्क्षाऽऽह—भूनं भन्यं भविति । चकारातन्त्रोत्पन्नानामि ग्रहणम् । यदिति प्रसिद्धम् । तेन श्रुतिसिद्धत्वान्नाऽत्र युक्तिर्वक्तव्येत्यर्थः । अनेन "पुरुष एवेदं सेविमि"त्यर्द्धर्चार्थः कथितः । भगवतो विश्वमात्रत्वे तेन परिच्छेदसम्भवादपरिच्छिकात्व्याहितित्याशक्काऽऽह—तेनेदिमित । विश्वेन न भगवानावृतः परिच्छिन्नः किन्तु विश्वमेव तेन आवृतं परिच्छिन्नः निन्तु विश्वमेव तेन आवृतं परिच्छिन्नः । जातिवत्परिच्छेदं वारयति—वितस्तिमधितिष्ठति । "अत्यतिष्ठद्वशाङ्गलमि"ति स्के दशाङ्गलमुक्तम् । वितस्तिस्तु द्वादशाङ्गलम् । तथापि क्षुद्राङ्गलिमानेन तदुपपद्यते । दशाङ्गला वा वितस्तिः । अङ्गल्छदेशिनीमध्यं तावदेव । अनेनोभयध्याने सम्पूर्णो भगवान् ज्ञातो भवति । अतो विश्वान्त्रस्कः स्थूलः । वितस्त्यात्मकोऽतिरिक्तः । तुल्यश्च प्रमाणतोऽपि भवति । अष्टवितस्त्यात्मको पृरुषः । ततः सर्वतो वितस्त्यात्मकोऽष्टवितस्त्यात्मकोऽपि भवति । तस्माद्यावान् भगवान् सर्वं तावानिषकस्ततोऽप्यिषक इति न परिच्छेदः सम्भवति । किञ्च । नाऽयं वितस्तिमात्रे तिष्ठति किन्तु ततोऽप्यिकं तिष्ठति । अतः सुतरां ने परिच्छेदः ॥ १५ ॥

तत्र स्थितस्य ततोऽप्यधिकव्याप्तौ दृष्टान्तमाह---

स्वधिष्ण्यं प्रतपन्त्राणो बहिश्च प्रतपत्यसौ । एवं विराजं प्रतपंस्तपत्यन्तर्बहिः पुमान् ॥ १६ ॥ स्वधिष्णयमिति । यथा प्राणः सूर्यः स्वधिष्णयं मण्डलं प्रतपन् षहिरपि सम्पूर्णं ब्रह्माण्डं प्रतपति । प्राणो वा आसन्यः स्वधिष्णयं शरीरं प्रतपन् सजीवं कुर्वन् बहिश्च फूत्कारिनःश्वासैः प्रतपति काष्टादीनिष्रयुक्तान्करोति । एवं पुरुषोऽपि विराजं प्रतपंस्तद्वहिरपि तपति । प्राणादीनां मध्य-प्रकाशकत्वाभावात्सद्वृहिततया तत्र विवराभावान्मण्डलमध्यं न प्रकाशयति । अयं तु ब्रह्माण्डमध्यमपि प्रकाशयति । तदाह—अन्तरिति । पुरुषो हि स्रियं सर्वतः प्रकाशयति ॥ १६॥

एवमपरिच्छेदं खेप्रकाशत्वं चोक्त्वा तेन ब्रह्मत्वं साधियत्वा तस्य प्रपञ्चनिःप्रपञ्चफठदातृत्वं साध-यितुमुमयसौमित्वमाद्द---

> सोऽमृतस्याऽभयस्येशो मर्त्त्यमन्नं यदस्यगात् । महिमेप ततो ब्रह्मन् पुरुषस्य दुरत्ययः ॥ १७ ॥

सोऽमृतस्येति । स हि पुरुषः अमृतस्य नित्यसुखस्य अमयस्य मोक्षसुखस्य च ईशः स्वामी । उभयं दातुं शक्त इत्यर्थः। उभयदाने सामर्थ्यमाह—मर्स्यमञ्जमिति। मर्त्यं मरणात्मकं विरादश्रीरं यद्यस्मादत्यगात् अतिकम्य स्थितः। अतोऽमृतं दातुं शक्तः। अन्नं अवते अति च मृतानीति मृत्युं कर्मफलं वा । यस्मादतिकम्य श्थितस्त्रस्मादभयसेशः । अनेन "उताऽसृतत्वस्येशान" इत्यर्द्धर्चार्यः कथितः। तत्र "अन्नेनाऽतिरोहती"ति अन्नेन हेतुना तिरोमानं नं प्राप्तोति । सर्वे हि स्ट्युना कर्मणा वा तिरोभावं प्राप्नवन्ति । अयं तु न तयेत्यर्थः । नतु यः सर्वो न स सर्वातिरिक्तः । यो वाऽसर्वः यो वाऽतिरिक्तः स न सर्वः । प्रेपश्रस्याऽर्द्धपरिच्छेदकत्वं नाऽस्ति । तथा सति निजानन्दस्येशो न मवेत् । तस्मादविरोधप्रकारेण समर्थनानुषपत्तेः परस्परविरुद्धधर्माश्रयत्वेनाऽभेदो न स्यादित्याश्रद्धाऽऽह-महिमेष ततो अस्मिन्नित । ततो विरुद्धोभयधर्माश्रयत्वाद्भगवतो महिमा । न हि विरुद्ध-धर्माभ्यां स्वाश्रयभेदः कर्तुं शक्यते । एकस्मिन्नेवाश्रये उभयोजीतत्वातः । किन्तु धर्माणां परस्परं विरोधो लोकवत्कार्यं कर्त्रुमसमर्थः स्वाश्रयस्य महिमानं बोधयति । सर्वत्र समर्थस्तत्र चेदसमर्थस्तदा तस्मिन् कश्चिन्महिमा वर्त्तते येन प्रतिबद्धः खकार्यं कर्तुं न शकोतीति सिद्धम् । तस्मादेष एव महिमा यद्धि-रुद्धधर्माश्रयत्वमिति । तस्य धर्मस्याञनन्यसिद्धस्य कार्यसाधकत्वं न कचित्सिद्धमिति महिन्नः प्रति-बन्धकता न युक्ता । असमोर्द्धत्वाच धर्मस्य । न वा अविरोधः । उक्तिमात्रविरुद्धत्वात । अती विरुद्धधर्माश्रयत्वमेव महिमा । अलैकिकत्वात् । स च महिमा दुरत्ययः केनाऽप्यतिकान्तुमञ्जक्यो बुद्धा कृत्या वा । अविरोधं वा एकधर्मनिराकरणं वा देशकाठादिमेदेन व्यवस्थां वा नै कश्चिदिष कर्तुं शक्तः । छोके उमयकार्यदर्शनात् । ब्रह्मजिति सम्बोधनं मगवनमाहात्म्यबोधनार्थम् । सुक्ते त महिम्न एतावत्त्वं प्रतिपाद्य तेन पुरुषमाहात्म्यमाह-मेहत्त्वेन हि माहात्म्यमतिश्चयितं भवति । स एव हि दुरत्ययार्थः ॥ १७ ॥

१ सक्षरक्षाद्व इति ग. घ. २ सर्वमद्वार्थ इति क. ग. घ. ३ मधितिष्ठतेति स. ४ अपरिच्छेद इति ग. घ. इ.

९ महाश्वस्य मध्यमिति क. स. २ स्वप्रकाशकत्वमिति स. ग. घ. इ. ३ साम्यमिति ग. घ. ४ माप्रोतिति इति ग. इ. ५ प्रथमस्योद्धमपरिच्छेदकत्वमिति क. स. ६ विरुद्धोधमीभ्यामिति स. इ. ७ नकारो नास्ति क. ध. घ. इ. ८ बोधार्थमिति इ. ९ महित्वेनेति इ.

एवं भगवतोऽपरिच्छेदनिरूपणेन माहात्म्यं निरूप्योभयफठेशत्वं निरूपितम् । होके तस्याऽप्रक-टने कृते व्यर्थ भवेदिति तत्र्यकटनार्थं पुरुषभेदं फुरुभेदं च निरूपयति--

> पादेषु सर्वभूतानि पुंसः स्थितिपदो विदुः। अमृतं क्षेममभयं त्रिमुर्शोऽधायि मुर्द्धसु ॥ १८॥

पादेषु सर्वभृतानीति । पादेषु भूरादिलोकेषु सर्वाणि भूतानीत्पर्यः । अनेन स्थानभेदात्फल-मेदो मविष्यतीति स्चितम् । नतु सर्वावयवेषु ठोकलनिरूपणात्कयं पादेष्वेव सर्वे ठोका इसत वाह--प्रंसः स्थितिपद इति । तिष्ठन्यस्मिन्निति स्थाः भूरादिलोकाः स्थितिशन्दवान्या भवन्ति । स्थितयः पादा यस्येति स्थितिपात् । सर्वे हि ठोका अवयवा अप्येवयविनं भगवन्तं प्रति पादा एव । तत्तरस्थानमधिष्ठाय यतो भगवांस्तिष्ठतीति । अत्र प्रमाणमाह—विद्वरिति । "पादोऽस्य सेर्वा भृतानी"ति भगवन्माहात्म्यार्थं सर्वाण्यपि भृतान्येकः पाद इत्युक्तम् । अथवा । पादाः पादस्थिताः पुरुषाश्व । "तात्स्थ्यात्तद्व्यपदेश" इति न्यायेन पादा एव सर्वाणि भूतानि । एकवचनं त जात्यभि-प्रायम् । एवं भगवदवयवेषु सर्वेषां जीवानां स्थितिमुक्तवा तद्भोग्यस्य फलस्य स्थितिमाह—अमृत-मिति । भगवति सुखचतुष्टयमस्ति । अनित्यमेकं, नित्यं त्रिविधमिति । तस्य त्रिविधस्याऽप्यमृतं क्षेममभयमिति नामत्रयम् । तेषां स्थानमाह्-त्रिम्रैध्नेरिधायि मूर्द्धस्विति । त्रयाणां लोकानां मुद्धी महर्ठोकः । तस्य मुर्द्धसु जनस्तपःसत्यलोकेषु त्रिविधमपि सुखं स्थापितमित्यर्थः । अत्रैवं व्यवस्था। त्रिठोक्यामनित्यमेव सुम्नम् । महर्लोकेऽपि स्थानत्यागलक्षणस्य दुःखस्य विद्यमानत्वात् । "यान्त्यु-ष्मणा महलोकिमि"ति शक्यात्तत्राऽप्यनित्यप्रायं सुखम् । अतो जनलोके अमृतं सुखम् । तस्य खरूपतः स्थानतश्च नाशाभावात् । तपोलोके तु क्षेमम् । अक्षेमदर्शनाभावात् । जनलोके तु मह-र्टोकात्पठाय्य आगतानां दुःखितानां दर्शनरूपमक्षेमदर्शनमस्ति । जनलोकिथतास्त् नैव तपोलोके गच्छन्तीति तत्रत्यं सुखं क्षेममेव । सत्यलोके त्वभयं सुखम् । मोक्षप्रत्यासन्नत्वात् । अतो नित्यं सुखं त्रिष्वेव होकेषु । इदमेवाऽभयं सुखं ज्ञानिनः प्राप्तवन्ति न्यासिनः । तदग्रे वक्ष्यते । "त्रिपादस्या-**ऽमृतं दिवी"त्यसाऽ**प्ययमेवाऽर्थः । अस्य त्रिपादमृतं दिवि । उपरितनलोकेष्त्रित्यर्थः । त्रिलोकपक्षा-भित्रायेण दिवीत्यक्तम् ॥ १८ ॥

एतेषां सुखानां मोक्तनाह-

पादास्त्रयो बहिश्चाऽसन्नप्रजानां य आश्रमाः। अन्तिस्रिलोक्यास्त्वपरो एहमेथोऽबृहद्दतः ॥ १९ ॥

पादास्त्रयो बहिश्चाऽऽसन्निति । चलारो वर्णा भगवतश्रलारः पादाः । यतो भगवांस्तान-धितिष्ठति । तत्र त्रयः पादाः--- न्रह्मचारी, वानप्रस्थः, संन्यासी च । ते त्रयोऽपि त्रिलोक्या षहि-श्राऽऽसन् । चकारात्त्वेच्छया अँन्तरपि । तेषां व्युत्कान्तानां त्रयाणामेकं साधर्म्यमाह---अप्रजानां य आश्रमा इति । न प्रजायन्ते प्रश्नादिरूपेणेत्पप्रजा गृहस्थव्यतिरिक्ताः । तेषां य आश्रमाः ।

आश्रमधर्मत्वेन ते न प्रजायन्ते न तु वन्ध्याः। अर्थाते सुखत्रयस्य भोक्तारः। अनित्यसुखभोक्तारमाइ---अन्तिखिलोक्यास्त्वपर इति । त्रिलोक्या अन्तः अपरो हीनः स गृहस्यः। गृह एव मेथा बुद्धिर्यस्थेति बाह्यो दोषः । अवृहद्भत इत्यान्तरः । वृहत्स्थूलम् ईरेतोरूपं व्रतं यस्य नास्ति स तयोक्तः ॥ १९॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

एवं वर्णचतुष्ट्यस्य खरूपं फलं चोक्त्वा तेषां वैलक्षण्ये हेतुमाह-

र स्कं. ६ अ. २१ छो.ी

स्ती विचक्रमे विषेवङ् साशनानशने उभे। यदविद्या च विद्या च पुरुषस्त्रभयाश्रयः॥ २०॥

सृती विचक्रमे विद्वाकृति । न हि खभावत एव ते तथा जाताः । किन्तु भगवानेव मार्ग-द्वयेन गच्छति । तदनुरोधेन तेऽपि लोकास्तमनुगच्छन्ति । तदाह । सृती मार्गी । विचक्रमे विशेषे-णाऽऽकान्तवान् । विष्वङ् परितः । एकस्मिन्नपि मार्गे एकोऽप्यंशोऽनाकान्तो नास्तीत्यर्थः । तत्र भेदकमाइ साधानानदाने उसे इति । एकः साशनमार्गः । अश्वनेन सहितं साशनं कर्मफळ-भोगसहितम् । एकस्त्वनशनमार्गः कर्मफलभोगरहितः । ते उमे । नत्वन्ययोरत्र निरूपणम् । नतु भँगवान्किमिति मार्गद्वयेन गच्छति ? तत्राऽऽह--यद्विचा च विचा चेति । भगवती गमने शक्तिद्वयमविद्या विद्या च । तत्राऽविद्या साशनमार्गे एव चलति । विद्या त्वनशनमार्गे । भगवांस्तुभया-श्रितस्तद्तुरोधेनोमयत्र चलति । अन्यथा भगवच्छक्तित्वं तयोर्न स्यात्। चकारातत्त्कार्यं सामग्री च न मार्गान्तरे गच्छतीत्पर्यः ॥ २०॥

एवं मार्गभेदेन भोक्तृभेदात्फलभेदं निरूप्य, तस्मात्युरुषादयं विराद्युरुषो भिन्न इति बक्तं तत उत्पन्नत्वमाह-

> तैसादण्डं विराट् जज्ञे भृतेन्द्रियग्रणात्मकः। तह्रव्यमत्यगाद्धिश्वं गोभिः सूर्य इवाऽतपन् ॥ २१ ॥

तस्मादिति । तस्मात्परमपुरुषान्नारायणादण्डं त्रद्माण्डं जातम् । तस्मादिधिदैवादिदर्माच्यात्मिक-मण्डं जातमित्यर्थः । तस्मादण्डाद्विराद् जञ्जे । स च म्तेन्द्रियगुणात्मकः । भ्तान्यधिभूतं द्रव्यम् । इन्द्रियाण्यध्यात्मम् । गुणा अधिदैवमिति । अथवा । महामृतानि, इन्द्रियाणि, शन्दादयश्च विषयाः । शरीरेन्द्रियैर्विषयमोगकर्तेत्यर्थः । सोऽपि पितृवदाक्रमणं कृतवानित्याह् तहुच्यमत्यगादिति । तद्विश्वात्मकं द्रव्यं मह्माण्डरूपं स्वरारिमत्यगात् । अतिकम्य दशाङ्गुरुवृद्ध्या स्थित इत्यर्थः । न केवलमपरिच्छेदसाम्यं किन्तु खप्रकाशकमपीत्याह—गोभिः सूर्य इवाऽतपन्निति । गोभिः स्विकरणैर्यथा सूर्यः स्विषच्ययमपि तपति बहिरिप, तद्दत् अयमपि स्वश्वरीरं बहिरिप प्रकाश्वितवा-नित्यर्थः ॥ २१ ॥

९ अवयनित इति क. ख. ग. २ विश्वाभृतानीति ग. ३ त्रिमुर्धाऽवावीति ग. ४ जनकोको अस्तमिति छ. ५ संन्यासिन इति ग. घ. ६ अन्तरेऽपीति ग. घ.

९ वैक्शुम्बदेशुमिति क. २ विष्यकु इति ग. ह. ३ विष्यकिति सर्वत्र प्रस्तकेष्ठ पाठः. ४ अवाविति स. ५ तस्मादण्डादिति काणिरकः पाठः. ६ अध्यास्मिकमिति कः

एवं द्विविधं विश्वं प्रतिपाद्य, नियम्यनियामकमावार्थं पुरुषद्वयं च प्रतिपाद्य, अमूर्त्तानां समागम-मुक्त्वा, यज्ञरूपस्याऽपि भगवतः सर्वपदार्थसम्बन्धश्रवणात्तत्साधनभूतानां पदार्थानां भगवद्भिन्नत्वे पूर्वोक्तसर्वत्वं विरुध्येतेत्याशङ्का, तदीयपदार्थानामपि भगवानेव तत्त्वमित्याह—

[र स्क. ६ अ. २६ छो.

यदाऽस्य नाभ्यांन्नलिनादहमासं महात्मनः। नाऽविदं यज्ञसम्भारान् पुरुषावयवाहते ॥ २२ ॥

यदाऽस्य नाभ्यान्नलिनादिति । यदैतन्न निरूप्यते तदा जैमिनिसिद्धान्तन्यायेन पदार्थक्कृती पूर्वोक्तभगवत्स्वरूपवाचकानां वाक्यानामर्थवादत्वं स्यात् । अतो महता कप्टेन निरूपितमप्यनिरूपितं भवेत् । तस्माद्यज्ञोपयोगिपदार्थानां भगवदवयवत्वं निरूपयति । तत्र ब्रह्मा स्वयमाह-यदा अहं (?) अस्य नाभ्याः यन्निटनं कमलं तस्मादहमासम्, तदा मया विचारितमयमाराधनीय इति । यतोऽयं महान् । महानात्मा खरूपमन्तः करणं वा यस्य । अयं ह्याराधितो महत्फलं दास्यतीति । तदा केना-ऽऽराधनीय इति जिज्ञासायां योगजधर्मेण यज्ञमपस्यम् । स कथं कर्तच्य इत्याकाङ्कायां वेदपर्यालोचनेन सम्भारैः पशुपुरोडाशादिभिः कर्त्तव्य इति ज्ञातम् । तत्र क ते पशुपुरोडाशादय इति जिज्ञासायां यद्यो-गजधर्मेण ज्ञातवांस्तदाह—नाऽविदं यज्ञसम्भारानिति । पुरुषावयवस्यतिरेकेण अहं यज्ञस्य सम्भारान्नाऽविदं न ज्ञातवानस्मि । तदा स एव पुरुषो यज्ञरूपेण प्राद्वर्भृत इत्यर्थः । अनेन साधन-रूपः स इत्यक्तं भवति ॥ २२॥

तत्र के के सम्भारास्तेष्ववयवेषु दृष्टा इत्याकाङ्कायामाह—

तेषु यज्ञस्य पशवः सवनस्पतयः कुशाः। इदं च देवयजनं कालश्चोरुगुणान्त्रितः ॥ २३ ॥ वस्तून्योपधयः स्नेहा रसलोहमृदो जलम्। ऋचो यजूंपि सामानि चातुहोंत्रं च सत्तम ॥ २८॥ नामधेयानि मन्त्राश्च दक्षिणाश्च व्रतानि च । देवतानुक्रमः कल्पः सङ्कल्पः सूत्रमेव च ॥ २५ ॥ गतयो मतयश्चेत्र प्रायश्चित्तं समर्पणम् । पुरुषावयवेरेते सम्भाराः सम्भृता मया ॥ २६॥

तेष्विति । तेष्ववयवेषु यज्ञस्य सम्बन्धिनः पश्चनः अजादयः । सवनस्पतयो वनस्पतिस-हिता यूपसहिताः । सवनस्पतयः कुशा इति वा सम्बन्धः । तदा वनस्पतयोऽश्वत्थादयः । कुशा बहीरूपाः । इदं च देवयजनम् । देवा इज्यन्ते अस्मिन्निति यज्ञभूमिर्देवयजनम् । इदमि-त्यङ्गल्या प्रदर्शितम् । अनेन यज्ञभूमौ स्थित्वा भागवतं कथयतीति ज्ञापितम् । चकाराद्देवयजनान्तरमपि । कालो वसन्तादिः । चकाराद्योगविशेषो नैमित्तिकः । उरुगुणान्वित इति । यदि तस्मिन्काले सुर्यो नाऽऽविः स्यात्-पुरस्ताचन्द्रमा अभ्युदियात्-सस्यसम्पत्तिर्भवेत् । अन्येऽपि गुणाः कालस्य बहुवो वेदे उक्ताः । स उरुगुणान्तितः कालः । वस्तृनि पात्रादीनि । जोबधयो बीहियवादयः । स्रोहा वृतादयः । रसा दिधमध्वादयः । लोहाः स्त्रिवित्यादयः । मृदो महावीरावर्षाः । जलं वसतीवरीप्रभृतयः । ऋचो यर्जुंषि सामानि वेदत्रयमञ्जाः । चातुर्होत्रं होत्रादिचतुर्गुणसाध्यं कर्म । चतुर्हीतृनिदानकं वा । अत्र सत्तामेति सम्बोधनमुक्तार्थिवश्वासाय । नामधेयानि ज्योतिष्टोमादीनि । मन्नाः स्त्राहाकारादयः । चकौरान्निगदाः । दक्षिणा गावः । चकाराद्वराः । व्रतानि दीक्षादयः । चकारान्मांसमञ्चणादिनिषेधादयः । देवतानुक्रम इज्यानां देवतानामानुपूर्वी आग्नेयः कृष्मग्रीष **इं**त्यादि रूपा । कल्पः कल्पसूत्रम् । सङ्कल्पः कामनाविषयः । सूत्रं न्यायस्त्रम् । पद्धतिर्वा । गतयो विष्णुक्रमाद्याः । मतयो देवताध्यानानि । चकारादाचतुर्यात्कर्भणोऽभिसमीक्षणादि । त्राय-श्चित्तं अनाज्ञातभित्यादि । समर्पणं संस्था । निवेदनं वा । एतावन्तो हि यज्ञे सम्माराः । ते पुरुषावयवैरेव कृता इत्याह-पुरुषावयवैरिति । अत्राऽवयवादिव्यवस्या तृतीयस्कन्धे वस्यते । एते सम्भाराः पुरुषावयवैरेव सम्भृताः । मयेति साधारणाविकारिणा नैवं कर्तु शक्यत इति सचितम् ॥ २३ ॥ २४ ॥ २५ ॥ २६ ॥

श्रीमद्वलमापार्वचरणविरचिता ।

ततः किमत आह-

### इति सम्भृतसम्भारः पुरुषावयवेरहम्। तमेव पुरुषं यज्ञं तेनेवाऽयजमीश्वरम् ॥ २७ ॥

इति सम्भृतसम्भार इति । इत्यमुना प्रकारेण पुरुषानयवैरेव सम्भृतसम्भारो मूला तेन यज्ञेन तमेव पुरुषमयजम् । फलार्थं न यागः किन्त्वीश्वरार्थमिति । तदाह—ईश्वरमिति । यथा मया यागः कृत एवमेव करणमुचितम् । यज्ञीयान्यदार्थान् मत्त्या मगवदवयवाविमीवं कृत्वा तत उत्पाद्य भगवस्त्रीत्यर्थमेव तैर्भगवत्कर्मकरणम् । भगवतो द्वास्ति किञ्चित्कार्यं खार्थम् । यथा पुरुषस्य स्वप्रयोजनार्थं सर्वाणि कर्माणि तथा भगवतः प्रयोजनार्थं सर्वे यागाः । ततश्च ते यदि भगवदवयवै-रेवोत्पादितैः पश्चादिभिर्भगवःकार्यं कुर्युस्तदा भगवदर्थं तत्फलं भवति । नाऽन्यथा । यद्यपि लैंकिका अपि पदार्यास्तथैवोत्पन्नास्तथापि ते सर्वार्था इति नैकान्ततो यागफलसाधकत्वम् । मध्यमाधि-कारिणस्तु यज्ञार्थमेव तथा ज्ञात्वा तान्यदार्थान् सम्याद्य यज्ञकरणे फठं भवति । परं तत्फठं समर्प-णीयम् । यदा पुनस्तथा अज्ञानात्तैः पदार्थेयीगं करोति तदा तत्फलं भगवान्न गृह्वाति । नग्रन्थ-दीयेः कृतं भगवान् गृह्याति । यत्पुनर्यागार्थमेव न पदार्थाः सम्पादिताः किन्तु साधारणास्ते । तैस्त फलमेव नोत्यवते । उत्पद्यमानं वा काकतालीयन्यायेनोत्यवते चेते पदार्थास्तदर्थं भवेयुः । एवं याग-श्रतुद्धी निष्पद्यते—उत्तम-मध्यम-निकृष्ट-निष्फलभेदेन । तत्र पश्चनो भगवत ऊरुदेशादुराज्ञाः । लोमभ्यो वृक्षाः । स्तेदसहितेभ्यः कुशाः । देवयजनं पद्भाम् । कालः पक्ष्मम्यः । वस्तुन्योष्ठा-दिभिः । स्नेहा दृष्ट्या । रसा जिह्नातः । मृदो प्राणात् । जलानि नाहीम्यः । ऋचो यज्यि सामानि कर्णाभ्यां मस्तकाव । चातुर्होत्रं कर्म बाहुभ्यः । नामधेयानि मुखात् । मन्नाम श्रिरोऽ-वयवेम्यः । दक्षिणा गावो वामोक्यदेशात् । त्रतानि मनसः । देवताऽनुक्रमः पर्वम्यः । कल्पो

१ नाम्यानलिनादिति क. २ यद।हेति स्त. ब.

१ चकाराशिवित्रिगदा इति क. २ इसादिस्पाः इति ग. व. ३ एकातीवि इति क. ख. व. ४ उत्पचतिति व. ५ निष्पाचते इति गः

बठात् । सङ्कल्पो ऋदेः । सूत्रं प्राणात् । विहारयोगरूपं वा । गतयो विकमात् । मतयो ज्ञाने-न्द्रियेम्यः । प्रायश्चित्तं कर्मेन्द्रियेभ्यः । समर्पणमात्मनः । अन्येऽपि येज्ञियाः पदार्था यथाययमुद्धाः । अत एव वेदे सर्वे यद्भियाः पदार्था मक्तिमद्भिः साक्षात्त्रियन्ते । पश्चात्ततोऽवयवात्तेषां पदार्थानामाहरणं कियते । तदनन्तरं यागः । अन्यथा--अपश्यत् , आहरत् , अयजतेति वैयर्थ्यापत्तिः ॥ २७ ॥

> ततस्ते भ्रातर इमे प्रजानां पतयो नव । अयजन व्यक्तमव्यक्तं पुरुषं सुसमाहिताः॥ २८॥

एवं यथा मया कृतं तथैव तत्करणानन्तरं ते इमे ग्रातरो मरीच्यादयः । प्रजानां पतयः । नव-विधप्रजानां नवविधाः स्वयम् । अयजन् । ततः सात्त्विकसात्त्विकेषु व्यक्तो भगवान् । तामसतामसेष्व-व्यक्तः । मध्यमेषु द्वयम् । तदाह--व्यक्तमव्यक्तमिति । सुसमाहिताः सावधानाः । अन्यार्थ-पदार्थेरमेलनार्थं ज्ञानार्थमत्पादनार्थं वा ॥ २८ ॥

> ततश्च मनवः काल ईजिरे ऋषयोऽपरे । पितरो विबुधा दैत्या मनुष्याः ऋतुभिर्विभुम् ॥ २९ ॥

तदनन्तरं बहुकालव्यवधानेन मनवः केवलमीजिरे । ऋषयश्राऽपरे च । एते सत्त्वादिभेदा द्वितीय-कक्षायाम् । ततस्त्रतीयकक्षायां पितरो विज्ञघा दैत्याः राजसाः सात्त्विकास्तामसाध्य । मनुष्यास्त चतुर्थकक्कायाम् । अतस्ते सन्निपातरूपा एकविधा एव । तथापि भ्रमादपि कुर्वाणाः कामिकं किश्व-रफलं प्राप्नवन्ति समर्थत्वाद्भगवतः। तदाह्—विश्वमिति। ऋतुभिरिति द्वादशाहादिभिः॥ २९॥

एवं सर्वपदार्थानामुत्पत्तिं भगवतः सकाशादुक्त्वा स्थितिमाह-

नारायणे भगवति तदिदं विश्वमाहितम् । र्येहीतमायोरुगुणः सर्गादावगुणः स्वतः ॥ ३० ॥

नारायण इति । विश्वाधारत्वेन भगवदाधारत्वव्यदासार्थं नारायण इत्युक्तम् । "आपो नारा इति प्रोक्ता" इति प्रकारेण पुरुष एव नारायणः । तदिदमिति हौकिकं वैदिकं च । आहितं स्थापितम् ॥ ३० ॥

ननु मगवतैव चेदुरात्तिस्थिती कियेते, अर्थास्त्रलयश्च, तदा भवतां क्रोपयोगः ? तत्राऽऽह—

स्रजामि तन्नियुक्तोऽहं हरो हरति तद्वशः। विश्वं पुरुषरूपेण परिपाति त्रिशक्तिभृक् ॥ ३१॥

सुजामि तक्षियुक्तोऽहमिति । भगवान् हि प्रकारप्रदर्शनार्थं सर्वानेव पदार्थान् कृतवान् । ततः परम्परानिष्पत्त्वर्थं मामाज्ञापयित । संहारार्थं च महादेवम् । अतो ये भगवतोत्पादितास्तद्वंश्या वा ते भगवतैव मारणीया न महादेवादिशैंक्याः । अतो भगवदवतारः । पालनं तु भगवानेव करोती- त्याह—विश्वमिति । स हि पुरुषरूपेण विश्वं परिपालयति । अत एव तदनुरोधेनैव हरः संहरतीति तद्वश्रत्वमुक्तम् । यद्यप्येतावुत्पत्तिप्रत्यौ कुरुतस्तैयापि तत्करणसामर्थ्यं भगवद्धीनमेवेत्याह् — श्रिदा-

श्रीमद्रष्टमाचार्यंचरणविरचिता ।

एवमंशत्रयं निरूप्य माहात्म्यं वक्तं पूर्वोक्तमुपसंहरति--

२ स्कं. ६ ज. ३३ स्ते. ]

क्तिप्रगिति ॥ ३१॥

11

इति तेऽभिहितं तात यथेदमनुपृच्छिस । नाऽन्यद्भगवतः किञ्चिद्भाव्यं सदसदात्मकम् ॥ ३२ ॥

इलीति । पृष्टं तु त्वयैतावदेव । माहात्म्यकथनं त्वर्थादायाति । तद्रमे कथयिष्यामीति मावः । किमक्तमित्यपेक्षायामाह--नाउन्यद्भगवत इति । यावन्तः प्रश्नाः कृताः स्वरूपतः प्रकारतो वा । तत्र सर्वत्र उत्तरं मगवानेव । यतो मगवद्भातिरिक्तं किमपि नास्ति । नन् सर्वाधारत्वेन वस्तुतत्त्व-रूपेण च मतान्तरस्थैरिप सर्वे भगवानित्यक्षीिकयते । ततोऽस्मिन्मार्गे को विशेष इत्याकाङ्कायामाह-भाव्यमिति । यत्कियया निष्पाद्मम् । यत्र हि किया व्याप्रता भवति तद्भगवानित्पर्थः । नन मद्मवादेऽपि सर्व मद्म । ततोऽस्मिन्मार्गे को विशेषस्तत्र।ऽऽह-सद्सद्गत्मकमिति । सद्सङ्का-वहारयोग्यं घटादिकं शश्रशक्कादिकमपि । अँमविषयश्च । तस्माद्यत्राठपि मिध्याप्रत्ययस्तद्भिषयोठपि मगवान् । अन्यथा तस्य भानं ज्ञानं च नौत्पद्येत । अनुव्यवसायश्च न भवेत् ॥ ३२ ॥

एवं पूर्वोक्तमुपसंहत्य तस्य माहात्म्यं वदन् तद्धमीणां माहात्म्यं प्रयममाह-

न भारती मेऽक्र मुषोपलक्ष्यते न वै कचिन्मे मनसो मृषा गतिः। न में हृषीकाणि पतन्त्यसत्पथे यन्मे हृदौत्कण्ठ्यवता धतो हरिः॥३३॥

न भारती मेऽङ्गेति । हृदये तिरोहितो भगवानसद्गृद्धिमुत्रादयति । अतो मयौत्कण्टावता प्रेमोद्रमवता हृदा भगवान् धृतः । तत्र च भारती वर्त्तते । सा हि भगवन्तमालि**क्र्य मन्मुखात्तेन सह** निःसरतीति कदाचिदपि मृषा नोपलक्ष्यते । भाविनाऽपि न बाधितविषया भवतीत्पर्थः । तथा मनो-व्यापारोऽपि । न यः पदार्थों भावी तद्भिषयको न भवतीत्याह--न वै कचिन्मे मनस इति । परम्परासम्बन्धेऽपि माहात्स्यम् । भगवता सहाऽहं सम्बद्धः । मम चाऽिभमानमात्रेण मनःप्रभृतयः सम्बद्धा इति ज्ञापनार्थं सर्वत्र म इत्युक्तम् । हृषीकाणि इन्द्रियाणि । असरपथे निन्दितमार्गे। वाक्सं-बन्धे त भगवान्न हृदये स्थापित इति न तेन व्यभिचारः । ननु धृतो भगवान् कथिमष्टं कृतवान्? तत्राऽऽह—हरिरिति। शैलाष्ट्रावता हृदेत्यनेनाऽयमर्थी निरूपितः—चित्ते भगवत्रेम सम्पादनी-यम्। ततः प्रेमसंविततं चित्तं सर्वत्र विद्यमानं भगवन्तं विर्धयीकरिष्यति। यथा रसनेन्द्रियसहिता जिह्ना द्रव्येषु विद्यमानान् रसान् स्वयमेव गृह्णाति । न तु तद्रसञ्चानं पूर्वमपेक्षते । तथा भक्त्याविष्टं चित्तं स्वयमेव मगवन्तं गृह्णाति । प्रतिनियतेन्द्रियवद्भगवद्भक्तिः ॥ ३३ ॥

१ यहीया इति स. घ. २ अजयन्तित क. स. ग. ३ गृहीतेलाद्यत्तरार्थस्य व्याक्यान्य-रूम्साच्छीमदाचार्थाभिमतत्वं सन्दिग्धम्, ४ शक्या इति घ.

<sup>9</sup> यदापीति क. स. इ. २ तदापीति ख. ३ वस्तुत्वरूपेणेति ध. इ. ४ अमविषयं चेति 'ग. ५ भावेनाऽपीति ख. च. ड. ६ वाश्रितविषय इति य. घ. ड. ७ विषयीकरोतीति ग. विषयीकरिष्यतीति इति ख. ड. ८ अपेक्षिते इति बा. व. अपेस्यते इति ग.

भगवान् केवलभत्तयेकलभ्यः । न च तत्र प्रमाणान्तरमस्तीति बोधयितुमाह-सोऽहं समाम्रायमयस्तपोमयः प्रजापतीनामभिवन्दितः पतिः । आस्थाय योगं निपुणं समाहितस्तं नाऽध्यगच्छं यत आत्मसम्भवः॥ ३४॥

सोऽहमिति । भगवज्ज्ञाने प्रथमं वेदाः प्रमाणम् । साधनं तपः । प्रमाणाभिज्ञानं मनननिदि-ध्यासनरूपम् । अन्तरङ्गं साधनं योगः । तत्फलं चित्तैकाय्यम् । तस्मिन् जाते उत्तमाधिकारिणो भगवरसाक्षात्कारो भवतीति न मन्तव्यमित्याह—सोऽहमिति । समाम्रायः पुनः पुनरावर्त्यमानो वेदः । सैमाङ्कपसर्गाभ्यां सहितो माधातुरम्यासार्थोऽर्थविधानसहितं वेदाभ्यासं बोधयति । तन्मयः तदिकारस्तद्व्यासो वा । तपोमय इति साधनपरता । सहजं तप इति ज्ञापनार्थमुक्तम् । प्रजापती-नामभिवन्दित इति सर्वीपदेष्टुत्वेनाऽर्थविचार उक्तः । प्रजापतिशन्देन च तस्य ज्ञानस्य परम्पराऽपि स्चिता । तेच न प्रतारिता इत्याह—पतिरिति । न हि प्रजापतीनां पतिस्तान्वश्चयित । एवं साक्षं प्रमाणं निरूपतम् । प्रमाणं हि भगवत्साक्षात्कारे मनसः सहकारि । अतो मनसोऽपि भैगवद्ग-हणयोग्यतामाह—आस्थाय योगमिति । निपुणमिति । न सिद्ध्यादिभिर्भामकमित्यर्थः । एवं साधनसहितोऽपि तं नाऽध्यगच्छम्। यत आत्मसम्भव इति खस्याऽधिकार उत्कृष्टो निरू-पितः । तस्माद्भक्तयैव वशो भवति ज्ञातश्च नाऽन्यथेति निश्चयः ॥ ३४ ॥

ताई तत्र कि विधेयं भक्तयर्थं सर्वेरित्याकाङ्कायामाह—

९०

नतोऽस्म्यहं तचरणं समीयुषां भवच्छिदं स्वस्त्ययनं सुमङ्गलम्। यो ह्यात्ममायाविभवं स्म पर्यगाद्यथा नभः स्वान्तमथाऽपरे कृतः ॥ ३५॥

नतोऽस्म्यहमिति । तचरणमहं नतोऽस्मि । नमनातिरिक्तं मयाऽपि साधनं न ज्ञायते । कुतोऽन्ये ज्ञास्यन्तीति भावः । नतु नमनेन किं स्यात् ? तत्राऽऽह—समीयूषां भविच्छद-मिति । तचरणं ये सं सम्यक् ईयुषस्तत्प्राप्त्यर्थं कामपि तत्रत्यां कियां कुवार्णास्तेषां संसारं द्री-करोति । पुनः संसारप्राप्त्यभावाय भनं छिनत्तीत्युक्तम् । मूलतिश्चेन्ने प्रवाहे अग्रे निवृत्तिः स्वत एवेति तथोक्तम् । न केवलं दुःखमेव दूरीकरोति किन्तु कल्याणमपि प्रयच्छतीत्याह—स्वस्त्ययनं सुमङ्ग-लिमिति । सस्ति कल्याणस्यैहिकस्य अयनं स्थानम् । आमुन्मिकस्य।ऽपि सूचकं सुमङ्गलम् । अतश्रर-णनमनमेव कर्त्तव्यम् । तेनैवाऽर्थसिद्धिः । नैनु भगवान् भगवद्धणा वा इदमित्थतया ज्ञातुं शक्याः । तत्र गुणानां ज्ञाने अशक्यतामाह — यो हीति । यो भगवान् आत्मनो मायायाः साधनभूताया विभव-मैश्वर्यं खयमेव पर्यगात् । परीति निषेधार्थे । न ज्ञातवानित्यर्थः । स्मेति प्रसिद्धे । अनेन तथा वैचने स्वस्य दोषो निर्राकृतः । ननु मायाया विभवं भगवदीयमवेति कयं भगवान् स्वसम्बन्धिनं पदार्थं न जानाति ? तत्र दृष्टान्तमाह—यथा नभः स्वान्तमिति । विद्यमाने अन्ते यस्त्वन्तं न जानाति स न सर्वज्ञः । न त्वविद्यमानेऽपि । न हि शशशृङ्काज्ञानं सार्वज्ञ्यप्रतिबन्धकम् । यथा नभः स्वान्तं न जानाति । व्यापकत्वादन्ताभावाच । तथा भगवानपीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

एवं गुणानामञ्चानं निरूप्य स्वरूपस्याऽप्यञ्चानं निरूपयति---नाऽहं न यूयं यहतां गतिं विदुर्न वामदेवः किमुताऽपरे सुराः । यन्मायया मोहितबुद्धयस्तिवदं विनिर्मितं चाऽऽत्मसमं विचक्ष्महे ॥ ३६ ॥

श्रीमद्रलमाचार्यचरणविरचिता ।

नाऽहमिति । भगवन्तं कश्चिज्ञास्यतीति न मन्तन्यम् । यतो वयमेव महान्तोऽधिकारिणः सर्वप्रकारेण चेन्न जानीमः कथमन्यो झास्यतीति । तत्र अहं त्रधा । यूयं सनकायन्ताः सर्वे मत्पुत्राः । यस ऋतां सत्यरूपां गतिं न विद्यः। भगवज्ञानं दूरे। किन्तु येन मार्गेण भगवान् गच्छति तां गतिमपि न जानीमः । यथा देवानां मनुष्या न जानन्ति तथा वयमपि भगवत इत्यर्थः । महादेवस्तु गुणावतारः सर्वगुरुः। "ईश्वराज्ज्ञानमन्विच्छेदि"ति वाक्याच स ज्ञासतीत्वा-शक्क्याऽऽह-- न चामदेव इति । वामदेवो महादेवः । अपरे ततो दीनाः । अज्ञाने उपपतिमाह-यन्माययेति । पूर्ववज्ज्ञानसम्बन्धिन्या मायया मोहिता बुद्धिर्थेषाम् । बुद्धा गृहीतानि श्वानेन्द्रि-याणि हि ज्ञानं जनयन्ति । तत्र बुद्धिश्रेन्सुग्धा ज्ञानवाती दूरे । तहींन्द्रियाणां वैफल्यं स्थातत्राऽऽह-इदं विनिर्मितं आत्मसमं विचध्मह इति । भगवतैव विनिर्मितिमदं कार्थ जगद्रपं खबुद्ध-नुसारेण विचक्ष्महे । अनेन कार्यस्य प्रदर्शितत्वाद्भगवाचास्तीति पक्षो निराकृतः । आत्मसममिति वचनात्तदपि न सम्यक् ज्ञायते । अन्यया विशेषानुमानैर्भगवतः सर्वे विशेषा ज्ञाता मवेशुः । सर्वगुण-प्रसिद्धिरूपत्वाजगतः ॥ ३६ ॥

एवं ज्ञानमार्गस्य दुर्ज्ञेयत्वमुक्त्वा मितमार्गस्याऽप्यश्वक्यतामाइ---यस्याऽवतारकर्माणि गायन्ति ह्यसदाद्यः। न यं विदन्ति तत्त्वेन तस्मै भगवते नमः ॥ ३७ ॥

यस्याऽवतारकर्माणीति । साक्षाद्रक्तिर्नास्येव । परम्परामक्तिः कथमपि केनचित्कर्तव्या । तत्र परम्परामक्तिमध्ये गुणकीर्त्तनमुत्तनमित्यस्मदादयोऽवतारकर्गाणि गायन्ति । अवतारपदेन तस्य कर्माण्यपि न जानन्तीति स्चितभ् । कर्मपदेन गुणास्तु न ज्ञायन्त एव । गुणा द्युत्कर्याधायकाः । के वा मगवतो धर्मा मगवतः सर्वोत्तमत्वमन्यं वोत्कर्षं साधयन्तीति शानं दुर्छसम् । अवतारपदेन च शरीरेणाऽऽकृत्या वा गृहो मगवानिति कार्यज्ञानवद्गक्तिरपि सोपाधिका निरूपिता । तर्हि किमवै कययन्तीत्याश्रद्भगऽऽह-गायन्तीति । गानेन सुखं जायत इतीतरगानापेक्षया भगवद्गुणगाने सुखा-भिच्यक्तेर्रष्टत्वात्तरेव कुर्वन्तीत्यर्थः । हिशन्दस्त्विममेवाऽर्थमाइ । तत्त्वमिदमित्यमेवंरूपम् । तथापि ज्ञानाऽज्ञानाभ्यामुपलक्षितो भगवान् कश्चिदस्तीति विनिश्चित्य मार्गद्वयेऽपि तत्र कर्त्तव्यान्तरामावाज्ञ-मनमेव कर्त्तव्यमित्याइ - तस्मा इति । यद्यपि सर्वत्रमाणातीतस्तथापि सर्वत्र प्रसिद्धः । तत्र च नमनमेव कर्तव्यं नाऽन्यदिति । नमनत्र-"यादृशोऽसि हरे कृष्ण तादृशाय नमी नम" इति ॥ ३७ ॥

एवं मगवतो माहात्म्यं निरूप्य पूर्वोक्तां सृष्टिमुपसंहरन् तत्त्वमुपसंहरति-स एष आद्यः पुरुषः कल्पे कल्पे सृजस्यजः। आत्माऽत्मन्यात्मनाऽऽत्मानं संयच्छति च पाति च ॥ ३८ ॥

९ समामुपसर्गाभ्यामिति. क. स. इ. समोपसर्गाभ्याशिति ग. २ मगवह्रकोऽयोग्यतामिति क. स. ३ छिने वा प्रश्रहे निश्तिहोति ह. ४ निहाति ग. क. ५ नवानेनेति ग. ६ निहारित ्ति ह.

3

नतु नाऽयं भगवन्मार्गः साधीयान् । एतदपेक्षया ज्ञानमार्ग एव त्रशात्मखरूपमूत् उत्तमः । स हि ज्ञातुं सन्यत इत्यासका तं पक्षमनृद्ध दूषयति—विद्युद्धिमिति द्वाभ्याम्—

# विशुद्धं केवलं ज्ञानं प्रत्यक् सम्मगवस्थितम् । सत्यं पूर्णमनाचन्तं निर्गुणं नित्यमद्वयम् ॥ ३९॥

एते हि द्वादश धर्मा देहादात्मनो वैलक्षण्यप्रतिपादकाः । तैर्झातैरहंसमेत्यसद्भावं देहादौ मोहजं त्यजेदिति फिलिष्यति । तत्र देहस्त्वत्यन्तं मिलनो मलम्त्रादिपूर्णत्वादशुद्ध । आत्मा त विशेषेण श्रदः । न हि शुद्धाश्रद्धयोरैक्यम् । अनेनाऽऽत्मनः संस्काराः केऽपि नाऽपेक्ष्यन्त इत्युक्तं भवति । देहे कृतः संस्कारो व्यर्थ एव । अनेन प्रथमं सर्वसाधनपरित्यागः सूचितः । किञ्च । केवलोऽय-मात्मा । एक एवाऽसहायः । देहस्त पुत्रादिसर्वसहितः । आत्मनस्त्वेकत्वे ज्ञाते पुत्रादिचिन्ता दरे गच्छति । तेन वैराग्यं सिद्धं भवति । एवं परित्यागो वैराग्यं च निरूपितम् । किञ्च । अयमारमा ज्ञानरूपः । देहस्त ज्ञेयः । अनेन ज्ञानार्थमपि यस्रो निराकृतः । न ह्यात्मा ज्ञेयो भवति । शास्त्राणि त दरात्परि-चायकानि । तेन आत्मना स्वयं ज्ञाँतानि लन्धसत्ताकानि भवन्ति । अतस्तानि प्रमाणानि स्वात्मानमेव तत्सम्बन्धात्रमाणभिति बोधयन्त्यात्मबोधकानीत्यपचर्यन्ते । तस्मादेवम्भावे आत्मनो ज्ञाते ज्ञानार्थ-मपि प्रयत्नस्त्यक्तव्य इत्युक्तं भवति । किञ्च । अयमात्मा प्रत्यक् प्रत्यक्त्वेन वेदाः । देहस्तु पराकृ । वत आत्मन एवम्माने ज्ञाते योगोऽपि व्यर्थः । तेन हि स्वैवत्तावात्मस्कृतिं कृत्वा पराक्त्वं सम्पाद्यत बात्मनः । यथा मयनेनाऽमेर्चाह्यत्वम् । नतु गृढं प्रकटीकियत इति योगोपयोगोऽस्तीत्यत आह— सम्यगिति । यथाऽऽत्मा वर्तते तथैव सम्यक् । न तु प्रकटितः । देहवैलक्षण्यं च । देहस्त्व-सम्यक् । न हि यादशोऽस्ति तादश एव स्थापनीयः, किन्तु संस्कारैरुत्तमः कर्त्तव्यः । किश्च । अय-मात्मा अवस्थितः अचलः । तस्मात्तत्थिरीकरणार्थमात्रापोद्वापनरूपं मननं नं कर्त्तव्यम् । अनव-स्थितस्य हि युक्तया अवस्थापनम् । देहवैलक्षण्यं च सिद्धमेव । देहस्य सर्वथाऽनवस्थितत्वात् । अनेन नाडीशोधनादिना देहसिद्धिप्रयासोऽपि व्यर्थ इत्यक्तम् । किञ्च । अयमात्मा सत्यः सदैकरूपः । देहस्त न तथेति स्पष्टमेव । अनेन कालान्तरे आत्मनोऽन्ययाभावो भविष्यतीति शङ्कया योगादिभिः प्रयन्न-

करणं निवारितम् । किञ्च । अयमात्मा पूर्णः । देहस्तु परिच्छिन्नः । अनेनाऽऽत्मनो न्यूनतापरिहारार्थ-मिप यत्नो न कर्तेच्य इति स्चितम् । स्वत एव पूर्णत्वात् । ननु पूर्णस्थाऽपि सदैकरूपस्थाऽप्याका-शादेरावरणनिराकरणेन विशालता सम्पाद्यते । तथाऽऽत्मनोऽप्युपाधिनिराकरणार्थं यकः कर्तच्य इत्याशङ्का निराकरोति अनाचन्त्रमिति । यस श्वाधन्तावुत्पत्तिप्रतयौ स्तः । स हि सजातीये घटपटादौ अन्वेतीति तस्योपाधयः सम्भवन्ति । नद्यन्तःकरणं शरीरमन्यद्वा आत्मन आवरकं सम्भ-वति । अविकारित्वादसङ्गत्वादव्यवद्दार्यत्वाच । तस्मात्केनाऽप्यंश्चेन उत्पत्तिप्रलययोरभावाद्वपाधिनि-राकरणार्थमपि न यत्नः कर्त्तव्यः । देहादयस्तु तत्त्रकाशेन भासन्ते । न तु तदुपाधयः । अत आत्मन एवम्मावेऽवगते देहनिराकरणार्थमपि प्रयत्नो व्यर्थः । नतु गुणैः क्षोमसम्मवादेवम्मावस्थित्यनुपपत्तेः सर्वदा तथास्थित्यर्थं गुणक्षोभनिराकरणाय यत्रः कर्त्तव्य इत्याशक्काऽऽह---निर्गणिमिति । नधा-त्मनो गुणाः सन्ति । एते हि सत्त्वादयः त्रकृतेर्गुणाः । न द्यन्यदीयैरसम्बद्धैरात्मनः क्षोमो मवि-तुमईति । तस्मात्तदर्थमपि न यतः कर्त्तव्यः । किश्व । एतादशस्त्रैमाव आत्मा सर्वदा न तु कदा-चिदित्याइ—नित्यमिति । यावन्त आत्मनो धर्मा निरूपिताः परिचायकत्वेन तैः सहित आत्मा नित्यो न त ते तत्रोत्पाचन्ते । तस्मात्तादशलसिद्धार्थमपि न यतः । किन्न । यद्ययमात्मा अनानन्द-मयो भवेत्तदा मगवत्सायुज्यं ब्रह्मता वा सम्पादनीया स्यात् । किन्त्वयमेव ब्रह्म भगवानिति । "अयमात्मा ब्रह्म विज्ञानमयः" इति श्रुतेः । "अहमात्मा गुडाकेश" इति च । तस्मा-द्भगवत्सायुज्यार्थं नश्चभावार्थं वा न यत्नः कर्त्तव्य इत्याह -- अद्भयमिति । न ह्यात्माद्भयरूपः । पुरुषे-श्रायोरत्र न वैरुक्षण्यमण्विष । "मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पद्यती"ति । "अन्योऽसावन्योऽहमस्मी" ति निन्दाश्रवणात् । नद्यात्मनि नानात्वमस्ति । वैलक्षण्यं तु द्रे । सर्वत्र चैकरूपः सर्वत्राऽक्षोभ्यः सर्वत्रोत्पत्तिविनाशधर्मरहितः सर्वत्र परिच्छेदरहितः सर्वत्रैकरूपः सर्वत्र निश्चलः सर्वत्र समीचीनः सर्वत्र प्रत्यक्स्फूर्तिरूपः सर्वत्र ज्ञानरूपः सर्वत्राऽसङ्गोदासीनः शुद्धश्चेति परिचायकप्रकारेणाऽऽत्मन्यवगते कृतार्थी भवति । न किञ्चित्कृत्यमिति ॥ ३९ ॥

एवमात्मज्ञानमार्गं निरूप्य तं पक्षं दूषयति-

# ऋषे विदन्ति मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियाशयाः। यदा तदेवाऽसत्तर्केस्तिरोधीयेत विद्वृतम्॥ ४०॥

ऋष इति । हे ऋषे नारद । त्व हि मन्नद्रष्टा सर्वसिद्धान्तं जानासि । किमेतावता आत्मा एतादश इति । प्रतीयमानस्याजनर्थस्य निवृत्तिरपेक्ष्यते । यद्यात्मन्येतादशेजपि संसीरः स्थात्तदा अनिर्मोक्षः । भ्रमात्मतीताविष भ्रमो निवर्त्तनीयः । एवंभावज्ञानादेव निवर्त्तनपक्षेजि ज्ञानं प्रमाणतः सम्पादनीयम् । तत्ममाणं वेदो भवितुं नाज्दिति । बहुवादिविप्रतिपन्नत्वात् । किन्तु प्रमाणसिद्तं योग-युक्तं मन एवाज्जल्यात्वं बोधयति । तं पक्षमङ्गीकृत्य दूषयति । सुनयः यदा मननशिलाः । ईशान्त आत्मा इन्द्रियाणि च येषाम् । शुद्धान्तः करणा जितेन्द्रियाः । तैर्मनने कियमाण ऐवाज्जल्या भासते ।

१ रक्षति चेति प. इ. १ तावदूप इति क. ग. च तदूप इति घ. १ देहकृत इति क. इ. ४ ज्ञाता छन्धसत्ताका इति पुम्प्रयोगः क. ग. घ. इ. ५ बोधयन्त इति घ. इ. ६ खत्रुती वा इति ग. प. इ. ७ तकारी नास्ति ग, घ. इ.

९ अधिकारित्वादिति थ. इ. २ एतादशः इति क. ३ स्वसान्त्मेति क. च. ४ नाऽऽनन्दसय इति ग. ५ सर्वत्र स नैकरूप इसादि ग. ६ नदि संसार इति ग. च. इ. ७ सदेति ग. ८ प्रसान्ता इति क. स. घ. ९ एवमारमेति क. स.

[२ स्कं. ६ ज. ४३ स्हो.

68

तदेव गुणखरूपमसत्तर्कैः कुयुक्तिभिविष्ठतं सित्तिभूयेत तिरोभावं प्राष्ठ्रयात् । सर्वदा एतादश आत्मानुसन्धाने कदाचिद्पि संसारस्कृतिर्ने स्यात् । तथात्वे वा संसारस्कृत्तिविमिक्षित्रसङ्गः शाखवैपत्यश्च । तस्मादृष्टानुपपत्या एतदभ्युपगन्तव्यम् । ये मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियाशयास्त्रेषामात्मा तथाविधः स्पुरति तदा न संसारः । अन्यानप्रति न स्पुरति तदा तेषां संसार इति । एवमपरोक्षकथा-परोक्षकथा-परोक्षकथायामपि प्रमाणेन वेदादिना सत्तर्कसिहतेन तत्स्पुरत्यसत्तर्वेविष्ठतं सित्तरो भवतीति । अतः परमेतिश्वयमनार्थे किञ्चदङ्गीकर्त्तव्यम् । यस्मिन् कियमाणे असत्तर्कोदिकमप्यभिभूय ज्ञानमुदेन्तिति । प्रश्चमादयस्तु प्रथमतो न सम्भवन्ति । तेषां साधनाभावात् । साधनाऽभावेऽपि यदि जायेरस्तद्वा सर्वदैव स्युः । तस्मातादशमेकं साधनं वक्तव्यं यदव्यभिचारि भवति । भक्तिश्चेत्कृतमान्त्मिक्ष्रपणेन । भक्तेः स्वातक्वेणैव मोक्षदानात् । भगवतस्तादशस्यांऽऽत्मत्वाच्च । अतो मिक्तरितः स मार्गो न सिद्ध्यति । मक्तौ च जातायां किं तेन मार्गेण । अत उमयथाऽप्यप्रयोजकं तत् । तस्माद्भगवतस्तदेकं रूपमात्मभूतमिति भगवन्माहात्स्यमेतत् । विभूतिर्वा । तस्माद्धालानां इस्ताग्रे चन्द्रबुद्धिवदात्मबुद्धिरिति न तच्छ्वणमात्रेण कार्यसिद्धिरिति भावः ॥ ४० ॥

एवं मतान्तरं परिद्वलाऽवतारकर्माणि गायन्तीत्युक्तत्वात् के ते अवतारा इखपेक्षायामाद्द— आद्योऽवतारः पुरुषः परस्य कालः खभावः सदसन्मनश्च । द्रव्यं विकारो गुण इन्द्रियाणि विराद् खराद् स्थास्तु चरिष्णु भूमः॥४१॥

आचोऽवतार इति । परस्य मद्यणः पुरुषोत्तमस्याऽऽद्योऽवतारः पुरुषः प्रकृतिभर्ता । द्वितीयः कालः । तृतीयः स्वभावः । सदसत् कर्म प्रकृतिर्वा । मनश्च । इदं मन आधिदैविकं यत्सङ्कल्पद्वारा कामजनकं । यतः सृष्टिः । तदनन्तरमन्येऽप्यवतारा इत्याद्द । द्रच्यं पश्चमहामृतानि । विकारः अहन्द्वारा । गुणास्त्रयः । पञ्च वा तन्मात्राः । इन्द्रियाणि दश । विराद्र मद्याण्डदेहः । स्वराद्द तदिमिमानी । स्थास्त्र स्थावरम् । चरिष्णु जङ्गमम् । एतत्सवं भूगः अतिसमर्थस्येते सर्वेऽवताराः । अवन्तारो नाम अवतरणं मृतस्थानादिहाऽऽगमनम् । तत्परमार्थतो भगवानेक एव तत्र स्थितः सर्वेद्धपेण इहाऽऽगत इति सर्वमेवाऽवताररूपम् ॥ ४१ ॥

अथ पुरुषोत्तमत्वाद्भगवतः सजातीयेभ्य उत्कर्षलक्षणगुणवत्त्वं चेत्तदा इमे अग्ने वक्ष्यमाणा इति तान् गणयति—

अहं भवो यज्ञ इमे प्रजेशा दक्षादयो ये भवदादयश्च । भूलोकपाला भुवलीकपालाः खर्लोकपालास्तललोकपालाः ॥ ४२ ॥ गन्धर्वविद्याधरचारणेशा ये यक्षरक्षोरगनागनाथाः । ये वा ऋषीणामृषभाः पितृणां दैत्येन्द्रसिद्धेश्वरदानवेन्द्राः । अन्ये च ये प्रेतिपिशाचभूतकूष्माण्डयादोमृगर्पक्ष्यधीशाः ॥ ४३ ॥ यत् किञ्च लोके भगवन्महस्वदोजःसहस्वद्वलवत्क्षमावत् । श्रीहीर्विभृत्यात्मवदञ्जतार्णं तत्त्वं परं रूपवदस्वरूपम् ॥ ४४ ॥

अहमिति । खदीनेभ्यः खसेवकेभ्य उत्कर्षो बहुनां वर्त्तत इति ते सर्वे भगवद्वताराः । तत्र प्रथमम् -- अहं वसा। भवो महादेवः। यज्ञो यज्ञनारायणः। इमे प्रजेशा मरीच्यादयः। तत्र दक्षो मुख्यः कल्पान्तरे । अतो दक्षादयः । भवानादिर्येपां ते भवदादयो भक्ताः । चकारात्सनकादयः । एवं स्वमा-वत उत्कृष्टानुक्त्वा अधिकारेणोत्कृष्टानाह—भूलोकपाला इति । पाठान्तरे भूलौकपालाः । तदाः म्रिसाद्ययम् । भूरोकपालाः पृथिवीरोकपालाः । भुवर्रोकपाला अन्तरिक्षरोकपालाः । खर्रोक-पाला उपरितनलोकपालाः । तललोकपाला अधस्तनलोकपालाः । गन्धर्वादीनां ये ईशाः । यक्षादीनां ये नाथाः । रक्षोरगेति सन्धिरार्षः । गन्धर्वादयो राजसाः । यक्षादयस्तामसाः । ऋषीणामृषभाः सात्त्विकाः । पितृणां सन्निपाताः । एवं पूर्वत्राऽपि । दैत्येन्द्रादयो राजससात्त्विकतामसाः । इदानी तमोमिश्रताम-सानाइ-प्रेतिपिद्याचिति । एतेपां स्वरूपं तृतीयस्कन्धे वस्यते । प्रेतादीनां ये अधीशाः । किया यः कश्चनोत्क्रप्टधर्मो भैगादिः । भाग्यमैश्वर्यादि वा । तद्युक्तं यत्किश्चिद्वस्तुमात्रं प्राणिसात्रं वा । महस्तेजः । ओज इन्द्रियशक्तिः । संहो मनःशक्तिः । ओजसा सहितं सहः । मनसश्चेन्द्रियाणां चाऽ-न्योन्योपकारात्तच्छितिद्वयमेकत्वेनोक्तम् ओजःसहस्वदिति । बलं देहग्रक्तिः । क्षमा सहिष्णुता। एते मगादयः पेदार्था उत्कृष्टा एवाऽत्र विवक्षिताः । श्रीः शोभा । द्वीर्रुजा । विमृतिर्रुक्ष्मीः । आत्मा बुद्धिः । श्रिया(१)द्यात्मपर्यन्तं चतुष्टयं यस्याऽस्ति स तथोक्तः,। किश्च । अद्भुतार्णम् अद्भुत-वर्णरूपम् । विचित्ररूपम् । गैवादिकं वा । किं बहुना । यत्किव्विद्रपवत् मूर्तम् । प्रकाशमानमिति यावत् । तत्सर्वं परमेव तत्त्वम् । यदप्यस्वरूपं अमूर्त्तमाकाशादि । तदपि तत्त्वमित्यर्थः । अस्व-रूपत्वेन रूपवँलेन च तस्याऽपि प्रसिद्धेः ॥ ४२ ॥ ४३ ॥ ४४ ॥

एवमुत्कृष्टधर्मवत्त्वेन यदेव किञ्चिलोके प्रसिद्धं तदेव मगवदवताररूपमित्युक्त्वा यत्साक्षात्सचि-दानन्दरूपमैश्वर्यादिर्सर्वगुणसहितं तन्मुख्यं मगवदवताररूपं ते कथयिष्यामीत्याद्व---

प्राधान्यतो यानृष आमनन्ति लीलावतारान् पुरुषस्य भूमः। आपीयतां कर्णकषायशोषाननुक्रमिष्ये त इमान् सुपेशान्॥ ४५॥

प्राधान्यतः इति । ऋषे इति सम्बोधनं ताद्दशश्रवणे अधिकारिद्योतकम् । यद्यपि भगवत्सृष्टौ सर्वमेवाऽवताररूपमिति मुख्यः पश्चम्तथापि तादशस्याऽवतारत्वेन लोकप्रसिद्धभावालोके यानवतारान्त्राधान्येन मुख्यतया वदन्ति तेषां लीलावतारेति नाम । ते च पुनरवताराः कस्थेत्यपेक्षायां यस्तु मृमा पुरुषो बद्याण्डादधिकोऽन्तर्यामिरूपो द्वितीयध्यान उक्तस्त्रस्याऽवताराः । सिवदानन्दरूपा हि देहजीनवान्तर्यामिणः। तत्र क्रमेण देहजीवरूपा उक्ताः । इदानीमन्तर्यामिरूपा उच्यन्त इति । आपीयताम् । ते हि न बहिःस्थापनयोग्याः। नाऽपि मध्ये । किन्तु सर्वान्तराः कर्त्तव्या इत्यासमन्तात्रीयतामित्यर्थः।

९ आत्मतरशांचिति क. घ. इ. २ स्थाण्यित्यपि ख. पाठः. ३ स्थाण्यिति क. ख. ग. ४ स्थविरमिति प. ५ पत्रचीशा इत्यपि पाठः.

१ मुंबळोकपाला इति क. ख. २ सवंत्राऽपीति ग. ३ भगाधीत्वविद्यां: पाठः क. ख. ४ सह इत्यायंशो नात्तिः ख. ७. ५ पादाबां इति ख. ६ गदादिकमिति क. ख. ग. घ. ७ अमूर्तकपवत्वेनेति ग. इपत्वेनेति च. इ. ८ सर्वेति नात्तिः क. ख.

तेषां श्रवणस्य विशेषफलमाह—कर्णकषायद्योषानिति । यद्यपि सर्वं चरित्रं भगवतस्तयापि लैकिकदोषेण कर्णयोर्दुष्टत्वाद्भगवचरित्रे न क्षिकत्यद्यते । तत्रैतद्विशेषचरित्रं कर्णमलनिवारकमित्यस्मि-क्छुते सर्वत्र क्षिक्त्यस्यतः इत्यर्थः । अत एवाऽनुक्रमिष्ये आनुपूर्व्येण कथिष्यामि । ते तुम्यम् । विशेषेण त्वमेवाऽधिकारीति । इमान् बुद्धिस्थितान् । महता आडम्बरेण कथने हेतुः सुपेद्या-निति । अतिसुन्दरान् मनोहरान् । कथनप्रतिञ्चा भिन्नप्रक्रमेण कथने हेतुः ॥ ४५ ॥

हति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवल्जभदीश्वितविरचितायां द्वितीयस्कन्वे षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ॥

## सप्तमोऽध्यायः ।

एवमात्मातिरिक्तानामुत्पत्त्या निर्णयः कृतः । आत्मनोऽपि हरेरेत्र निर्णयो विनिरूप्यते ॥ १ ॥ सूक्ष्मध्यानं पूर्वमुक्तं तस्याऽत्र विष्टतिः स्फुटा । सप्तमे क्रियते येन तद्धमां वस्तुतो मताः ॥ २ ॥ उपासनायां सर्वस्य हरेषेर्मस्य निर्णयः । स्वरूपगुणभेदेन बोधनार्थमिहोच्यते ॥ ३ ॥ मुख्यस्य च फलं त्वत्र निर्णातं विनिरूप्यते । माहात्म्यादि तदङ्गं च विशिष्टं तेन सिद्ध्यति ॥ ४ ॥

एवं जडजीवयोक्तस्या निर्णयमुक्त्वा अन्तर्यामिणोऽपि सर्वधर्मसहितस्य खण्डश उत्पत्तिरूचते । तथा सत्येकैकस्य धर्मस्य तादशमाहात्म्यावगतौ विशिष्टस्य परममाहात्म्यं सेत्स्वतीति । अन्तर्यामिस्बरूपे "प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तिमि"त्यादिपदैर्यन्निरूपितं भगवत्स्वरूपम् तस्याऽत्र पदशोऽवतारा उच्यन्ते । तत्र प्रथमं प्रादेशमात्रत्वधर्मस्योत्पत्त्या यद्र्षं तत्प्रथममाह्न-

### ब्रह्मोवाच ।

यत्रोद्यतः क्षितितलोद्धरणाय विश्रत् कौडीं तनुं सकलयज्ञमयीमनन्तः। अन्तर्महार्णव उपागतमादिँदैत्यं तं दंष्ट्रयाऽद्रिमिव वज्रधरो ददार॥१॥

यत्रोचात इति । ब्रह्मणो हि भूम्युद्धारे चिन्ता काचिदुत्पन्ना कथमेनां समुन्नेष्य इति । तदा भगवद्यानादन्तर्यामी भगवान् यः प्रोदेशमात्रः स आविर्भृतः । स प्रादेशमात्रोऽपि नासापुटनिर्गमनार्थ-मङ्गष्टिशिरोमात्रो भृत्वा पश्चात्स्थूलो जात इति प्रादेशमात्रत्वं स्थानसापेक्षं न तु स्वाभाविकमिति व्याख्यातम् । यत्रैव स्थितो भगवाननन्तो देशकालायपरिच्छित्रः क्षितितलोद्धरणायोद्यतः । यदैव भग-

वानिति विचारितवान् मूमिमुन्नेप्यामीति तेदैव रूपमिश्रत् । नहि तस्य रूपग्रहणे देशकालवस्त्वाच-पेक्षा । यतोऽन्तःकरण एव ब्रह्मणः स्थित्वा भृम्युद्धारेच्छयैव तेत्रैव रूपं गृहीतवान् । **अतोऽन्तर्या-**मिणी रूपग्रहणे न काडप्यंपक्षेति सूचनार्थ प्रथममेव वराहाबतार उत्तः । येत्रैवोद्यतस्तत्रैव विभ्रत धृतवानिति योजना । क्षितितलस्योद्धरणम् । तलपदेन कृत्रिमा भूमिरुक्ता समा च । पूर्व हि महा पुष्करपर्णे स्थितो बराहरूपं कृत्वा काश्विनमृत्तिकां तत उद्भृत्य पुष्करपर्णे प्रेयनं कृतवान् । सा पृथिवी पुनर्निममा । तदा तदुद्धारार्थमुद्यतस्तदेव रूपं धृतवान् । "सोऽपद्रयत्पुष्करपर्णे तिछत् । सोऽमन्यत । अस्ति चैतत् यसिनिव्यपितिष्ठतीति । स बराही रूपं कृत्वीपन्यम-ज्ञत् । स पृथिवीमध आच्छेत् । तस्या उपहत्योदमज्जत् । तत्युष्करपणेऽप्रथयत् । यद्मथयत्तरप्रेथिव्यै पृथिबीत्विमि"ति श्रुतेः । अतो मगवताऽपि क्रोडसम्बन्धिनी वराहसम्ब-न्धिनी ततुः कृता । जलात्यदार्थोद्धरणे तस्यैव सामर्थ्यात् । किश्व । सकलयज्ञमयीमिति । यज्ञो हि मृगः । स वनगोचरः । स्रुगादिपदार्थानां तत्तुण्डरूपतुत्यत्वान्मृगत्वेऽपि वराहत्वम् । मन्युश्रन्द-वाच्यत्वाच । यतः शतमन्युरिन्द्रः । अत्राठिष "पत्रानां वा एष मन्युर्यद्वराह्" इति श्रुतेर्वराहस्य मन्युत्वात्सकलयज्ञमयी तनुः सा भवति । यथेयं तनुः सकलयज्ञमयी तथोत्तरत्र वश्यते । वत्र रूप-ग्रहणेनैव तत्कार्यस्थोक्तत्वात्कार्यान्तरमस्तीति तस्य निरूपकमाह । यत्रे हि त्रयीद्विषो इन्तव्याः। मूमिश्च तैरेव तत्र नीता। "असुरा वा उत्तरतः पृथिवीं पर्याचिकीर्विन्न"ति श्रुतेः । अत-स्तद्वधे कर्तव्ये "मुख्ये कार्यसम्प्रत्यय" इति न्यायेनाऽऽदौ दैखलं प्राप्तमादिदैलं तं प्रसिद्धं ददार विदीर्ण कृतवान् । तस्य विदारणे हेत्रूरूपो द्यान्तः अद्विभिन चज्रभर् इति । यथा पर्वताः पक्षैरुवताः सर्वामेव पृथिवी नाशयन्ति । तत्प्रतिपक्षतयेन्द्रेण च ते न्छिन्नपक्षाः कृतास्तया मगवता हिरण्याक्षोऽपि भूम्यनिष्टकत्ती इत इत्यर्थः । तस्य च इननं समुद्र एव । तदाइ-अन्तर्महार्णव इति । आगतमात्रलं वा । दंष्ट्रयेति तस्य न मुक्तिः । यमलादंष्ट्रायाः । यदग्रे करेण इतवानि-त्यादि तन्न विदारणरूपम् ॥ १ ॥

एवं प्रादेशमात्रस्याऽवतारमुक्त्वा पुरुषरूपस्याऽवतारमाइ-

जातो रुचेरजनयत् सुयमान् सुयज्ञ आकृतिसूनुरमरानय दक्षिणायाम् । लोकत्रयस्य महतीमहरयदार्ति स्वायम्भुवेन मनुना हरिरित्यनुकः॥ २॥

जातो रुचेरिति । भगवतो हि यद्यस्य ध्यानरूपकर्माषिष्ठात् रूपमेकत्र नाम चैकत्र । तत्र रूपं वराहे । नाम यद्यनारायणे । स हि पुरुषरूपः । भगवान् पुरुषरूपाणि स्वरूपा कृतवानिति रुचिनाम्नो न्यस्प्रत्राज्ञातः । तस्य भगवद्यतारस्ये नियामकं रूपमाह—अजनयत् सुयमानिति । अन्यो हि जातः कियता कालेन भार्यया सम्बद्धः पुत्रान् जनयति । स हि दक्षिणया मार्यया सहित एव जातः । सुयमान्देवांस्तन्मन्वन्तराधिकारिणोऽजनयत् । सुयद्भ इति नाम यस्य । शोमना यज्ञा यस्मात् । वराहो हि यद्भरूपः । अयं देवतारूपः । आकृतिरिति मनोज्येष्टकन्या । आकृतिर्माद्धः

१ इरेंक्तत्रेति व. २ स्थानसापेक्ष्यमिति व. इ.

९ तर्दं क्यं विश्वदिति य. इ. १ तंत्रविमिति ग. ३ उच्चत इति क. इ. ग. ४ इट्स एवेति क. इ. ग. ५ प्रथमिति स. ग. इ. ६ अधार्य्यंदिति क. अध्यर्थदेति ग. अध आच्छेदिति इ. ७ पृथिवीत्विमिति क. इ. इ. इ. इ. ८ कार्यान्तर तस्येति क. ९ विदीर्णने इति क. ग. इ. ९० च्यानस्थकर्माविद्यानस्थमिति क. इ. इ. इ.

२ स्कं. ७ व्य. ५ स्त्रे. ी

प्रयतः । यज्ञो हि तेनैवाऽभिन्यज्यते । अमरानथ दक्षिणायामिति । पूर्वं यञ्चभुजो देवान् सृष्ट्वा प्रनर्धिकारिणोऽपि देवान्स्पृट्वानित्यथराब्दाद्वगम्यते । अथ अमरान् देवान् सृष्टवान् स्वत एव । अथ दक्षिणायां बाह्यान् देवानित्यर्थः । अवतारस्य प्रयोजनमाह—लोकन्नयस्येति । महती आर्ति-र्वृष्टियञ्चकर्मामावेन । तन्नितयसम्पादनेन अहरत् । देत्योपद्रवेण वा । तद्धननेन । तिस्मन्मन्वन्तर इन्द्राधिकारिणोऽन्यस्याऽभावात्स्वयमेवेन्द्रो जात इत्याह—स्वायम्भुवेनेति । स हि स्वायम्भुवमनोः पुत्रिकापुत्रः । एको हि बाह्यणरूपः क्षत्रियरूपोऽपि जातः । न हि भगवदवतारत्य्यतिरेकेण द्वयं भवति किथान् । अत एव स्वायम्भुवेन बह्यपुत्रेण तन्मातामहेन मनुना पूर्वं यञ्च इत्युक्तोऽप्यनु पश्चाद्धरितिनिद्व इत्युक्तः । न ह्येकोऽधिकारद्वयं कर्त्तं शक्तः । तस्माद्यञ्चश्चर्ययोगाद्धरिशन्दप्रयोगाच पुरुष-द्वयस्पो भगवान्निरूपितः । अठौकिको हि यञ्चः सर्वलोकात्मको हरिरिति ॥ २ ॥

"वसन्तिम"ति भगवद्भाने भगविद्वशेषणमुक्तम् । तस्य स्वरूपं निर्द्वार्यते केवलवासलक्षणम् । न हि किश्वदप्यकृत्वा किचिदपि स्थातुं शकोति । "न हि किश्वदस्यणमपी"ति वाक्यात् । अतः केवलस्थित्यर्थं स्वयं तथा स्थितः अन्यान् शिक्षयितुमेकं साङ्कचलक्षणं शास्त्रं कृतवान् । तदाह—

जज्ञे च कर्दमग्रहे द्विज देवहूत्यां स्त्रीभिः समं नवभिरात्मगतिं स्वमात्रे । ऊचे ययाऽऽत्मशमलं गुणसङ्गपङ्गमस्मिन्विभूय कपिलस्य गतिं प्रपेदे ॥ ३ ॥

जन्ने च कर्दमग्रह इति । केवलस्थितिनिरूपणार्थमाविर्मृतो जातोऽपि यथा सर्वे कुर्वन्नपि न करोतीति बोधियष्यति, तथा सर्वत्र जातोऽपि न जात इति झापनार्थं जज्ञे चेत्युक्तम् । कर्दमस्य गृहे । "**छायायाः कर्दमो जज्ञ**" इति वद्मणप्रछायात उत्पन्नोऽप्यनुत्पन्नप्राय इति तद्देहे जातस्तया प्रदर्शनार्थम् । किञ्च । कर्दमस्य गृहं जलं भवतीत्यतिशुद्धे उत्पत्तिरुक्ता । पुष्करपलाशवित्रलेपत्व-ज्ञापनार्थं वा । क्रुधातोः कर्त्रथें विंच् प्रत्यथे कृते गुणे लोपे च कृते करिति भवति । कृतिकर्त्ता भूत्वा यो दमरूपः । दमस्त्विन्द्रियसंयमः । तेन करोति न करोति चेति तस्य स्वरूपमेव । तादशे हि जातः साङ्ख्यप्रवर्तको भवति । द्विजेति सम्बोधनं तथात्वाभावान्नारदस्याऽधिक्षेपबोधकम् । देवहत्यां मनोर्द्वितीयकन्यायाम् । देवानां हूर्तिर्थस्यामिति सर्वदेवतामयी सा निरूपिता । अनेनाऽतिसीन्दर्थं तस्या निरूपितम् । स्त्रीभिः समं नवभिरिति । प्रकृतेर्गुणत्रयाभिमानिन्यो देवताः कर्तृत्वनि-मित्तं सहैवाऽऽनीताः खयमकर्ता ताः कर्त्यं इति । तासां भिगनीत्वख्यापनाता यत्र सम्बध्यन्ते स एव कर्चा, न तु सर्वथा असम्बद्ध इति साङ्ख्यसिद्धान्ते नियमो द्योतितः । अवतारस्य प्रयोजन-माइ-अात्मगतिमित्यादिना । यस हृद्यात्साङ्ख्यशास्त्रमुत्यवते स एव हि तत्र मुख्योऽधि-कारी । स्वीत्पादकत्वबुद्धिनिवृत्त्यर्थं चाऽऽत्मतत्त्वरूपं साङ्ख्यं मात्रे उक्तवान् । आसुरिरिप साङ्ख्यं पठितवान् । तथापि तस्य प्रचारकत्वेनोपयोगान्न मुख्याधिकारित्वम् । इयं तु मुख्याधिकारिणी । यतस्तदैव आत्मशमठं गुणसङ्गपङ्गठक्षणं तस्मिन्नेव धाँणे विधूय यथा कपिठस्तथैव जाता । अतः स्रीजातिमत्त्वेऽपि मातृत्वेऽप्यात्मीपदेशः । आत्मनो गतिर्द्भानम् । स्वमात्र इत्युपदेशावस्यकता ।

मगवद्वतारत्वाच न गुरुभ्य उपदेशो दोषाय । इदं हि ज्ञानं नित्यसिद्धम् । किःत्वन्तःकरणदोषाच भासते । अतोऽन्तःकरणस्य ग्रमलं मोहजनकं पापम् । अस्मिन्नेनोपदेशे वा । कपिलस्य गर्ति साङ्गध-सिद्धान्तसिद्धानुभवम् । प्रपेदे प्राप्तवती ॥ ३॥

एवं भगवतो निश्चलिश्चितिरूपं किएलं निरूप्य चतुर्भुजलं भगवतो निरूपयति—
अन्नेरपत्यमभिकाङ्कृत आह तुष्टो दत्तो मयाऽहिमिति यद्भगवान् स दत्तः।
यत्पादपङ्क्षजपरागपित्रचदेहा योगर्छिमापुरुभयी यदुहैहयाद्याः॥ ४॥

अम्रेरिति । न विद्यन्ते त्रयो यस्य । पुत्रत्रयमवस्यभाव्यम् । तद्भावाद्भगवत्प्रार्थना । अथवा । भार्या स्वयं च । पुत्राभावादित्रत्वम् । तस्य हि पुत्रत्रयसहिते स्वस्मिन्सम्पन्ने चतुर्भुजस्वं भवति । चतस्रः कियाशक्तयो भवन्त्युत्पत्तिस्थितिप्ररुयाम्तपश्चेति । योगस्तपश्च वंदाश्च भगवद्गक्तिरेव च। एताः क्रियाश्चतस्रो हि भगवडाहुषु स्थिताः । अथवा दौतृदेयत्वमात्मनो बोधय-त्यसी । अत आत्मप्रदः कृष्णश्चतुर्भुज इतीरितः । तदाह-अपत्यमभिकाङ्कतः। अपगति त्याजयतीत्यपत्यं दुर्गतिनिवारकम् । तत्र पुत्रान्तरेण तेन वा पितृहोकप्रापणे परमार्थतो दुर्गतिरेव भवति । अतो भगवानेवं विचारितवान् । अयमपत्यं वाञ्छति तस्याऽपत्यार्थसिद्धार्थमह-मात्मानमेव दास्यामि । नाऽन्ययाऽपत्यत्वसिद्धिः । अभितः काङ्कणमेकेनैवाऽभ्यदयनिःश्रेयसोभय-जननाय । अत एव स्वयमेवाऽऽह अत्रेस्तुष्टः सन् । भगवतो दत्तनामनिरुक्तिः न देतः पुत्रत्वेन किन्त्वात्मप्रदत्वेनेति । तदाह—दत्तो मयाऽहमिति । मया अहमेन दत्तः । एकस कर्मकर्तु-भावो न भगवद्व्यतिरिक्तस्य भवति । धर्मशास्त्रे अदेयत्वेनाऽऽत्मादयो गणिताः । "धर्मदासौ ज्येष्ठपुत्रो भार्या स्नात्मा तथैव च । सर्वस्वं गुरुवर्गस्य नैव देयमिति स्थितिरिं ति वाक्यात् । अतः कथं भगवानात्मानं दत्तवानित्याशृङ्खाऽऽह- यद्भगवानिति। यसादयं भगवान् । जीवधर्मा एवैते । भगवांस्त्वात्मप्रदः । अन्यया भजनीय एव न स्यात् । अत एव स दत्तः दत्तनामा जातः । दत्तात्रेय इति पितृनाम्ना सह नाम । अवतारप्रयोजनमाह--यत्पादपङ्कजेति । पूर्ववताद-पङ्कजंपरागसंस्कृतानि भगवदीयदेहजनकानि भृतानि । तैः शुद्धो देहो येषाम् । अत एवोमयी योग-द्धिमापुः सद्योमुक्ति-क्रममुक्तिरूपाम् । अणिमादयस्तु क्रममुक्तावेव । ज्ञानभक्तिरूपां वा । यदु-गुरुत्वधूतोऽयम् । हैहयः सहस्रार्जुनः । स हि यादवः । तेन धेहिकी सिद्धिः सहस्रवाहरूपा प्राप्ता मोक्षम । एतेषां प्रष्टिमार्गनिष्ठत्वान्न नर्यादाविरोधो दोषाय । आदिशब्देन प्रह्लादादयः । अतो भगवद्वाहुनां सङ्घ्यायामेवं रूपत्वमित्युक्तम् ॥ ४ ॥

''कक्षरवाज्ञशङ्कगदाधर''मित्यस्य विशेषणस्य स्वरूपमाह—

तसं तपो विविधलोकसिरहक्षया मे आदौ सनात् स्वतपसः स चतुःसनोऽभृत्। प्राक्करपसम्प्रविविधिमहाऽऽत्मतत्त्वं सम्यग्जगाद् मुनयो यद्चक्षताऽऽत्मन्॥५॥

<sup>9</sup> अयेति नास्ति घ. २ किए प्रत्यय इति क. ग. इ. ३ अविक्षेप इति क. इ. ४ गुणाभिमानिन्य इति स. ५ यस हीति क. स. ग. ६ स उत्पादकेति क. ७ स्थल इति घ. इ.

१ तद्भावादिति क. ग. २ सातृदेयलमिति ल. ३ पुत्रान्तरे इति क. ग. इ. ४ दत्तपुत्रत्येनेति घ. इ. ५ परागः संस्कृतानीति क. स. इ.

तसमिति । एते हि सनकादयश्रत्वारो भगवदायुषरूपाः । ते हि यद्यपि तत्त्वरूपाः । मुख्यतत्त्वं गदा, अपां तत्त्वं शक्कः, तेजस्तत्त्वं सुदर्शनं, कार्यतत्त्वं पद्ममिति । तेजोऽवज्ञानि प्राणाश्चेत्यक्तं भवति । तेषां स्वरूपेणैव तत्त्वता । कार्यवैत्त्वेन यद्रपं तदिहोच्यते । न केवलं तत्त्वमात्रेण कार्याऽऽवेशरहितेनाऽ-Sयुधमानः सम्पद्यते । ते हि येन तथा भवन्ति तदुच्यते । "तपो मे हृद्धयं साक्षादि"ति वाक्या-क्रगवतः साधनं तप एव । तद्धि कियया व्याष्ट्रतमिति हस्तैः पद्मादिधारणम् । तपसीऽपि वैलक्षण्य-माह- मया पूर्व चतुर्विधमूतनिकायसृष्ट्यर्थ तप्तं तपः । आदौ सृष्टेः पूर्वम् । ततोऽपि न किञ्चिजात यदा तदा तत्त्रपो भगवते दत्तं समर्पितम्। तस्य तपसः सनात् दानात् । षणु दाने । अतो दानाद्धेतोः स भगवानेव चतुःसनो जातः सनक-सनन्दन-सनातन-सनत्कुमाररूपेण । आवेशपक्षेऽप्येतदुपपद्यते । मूर्तिचतुष्टये एक एव भगवानाविष्ट इति । अवतारप्रयोजनमाह—प्राक्कलपसम्प्रश्रविनष्टमिति । यज्ञः साह्यं च योगश्च ज्ञानं त्वन्न निरूप्यते । पूर्वकल्पे आत्मज्ञानस्य सर्ग्धवो नाशो जातः । तत्तुनरिह अस्मिन्कले सम्यग्जगाद । अनुभवपर्यन्तं यथा भवति । येनैव सनकाद्यक्तेन मनयो मन-नशीलाः श्रीतप्रकारेण मननमपि कुर्वाणा न तेन मार्गेणाऽऽत्मानं दृष्टवन्तः, किन्तु सनकोक्तमार्गेण । यस्मादात्मानमेनाऽचक्षत दृष्टवन्तः । आत्मिन्निति द्वितीयाया लोगः । सप्तम्या वा । तदा स्वात्मनि मगवन्तं दृष्टवन्त इत्यर्थः । साधारणा भक्तिमार्गाधिकारिणो "ये ये हताश्चक्रधरेण राजन्नि"ति न्यायेनाऽनेन मार्गेण मुक्ता भवन्तीत्यक्तं भवति । ते हि पूर्वमिर भगवद्वैकुण्ठिश्यतियोग्याम्तस्मात्य-च्युता इति पुनस्तत्र नयनम् । अनेन स्मरणार्थोऽपि कथितः ॥ ५ ॥

"प्रसन्नवक्रमि"ति भगवद्धर्ममुत्पत्त्या निरूपयति—धर्मस्येति द्वाभ्याम् । प्रसाद-वक्रधर्मभे-दात् । कीदशो हि मगवत्त्रसादः कीदशं वक्रमिति तदुभयमत्र ज्ञातं भविष्यति —

धर्मस्य दक्षद्वहितर्यजनिष्ट मृत्यां नारायणो नर इति खतपःप्रभावः। दृष्टाऽरमनो भगवतो नियमावलोपं देव्यस्त्वनङ्गपृतना घटितं न शेकः॥६॥

मगवतः प्रसादो मुखं च धर्म एव प्रकटीमवति । तत्रापि पितुरंशः प्रसादो यज्ञांशो मुखम् । तदाह । धर्मस दश्चद्रहितरि मूर्तिनाझ्यामवतीर्ण इति । दक्षो हि यज्ञे । तत्र हि या कियाशक्तिः श्रद्धादिन्योऽ-तिरिक्ता साक्षान्यूचिंभूता सा मूर्तिः । तत्र तस्य रूपद्वयमाह—नाराचणो नर इति । "आपो नारा" इति व्युत्पत्त्या भगवन्मुखं जले प्रतिष्ठितम् । नर इति सुत्रात्मा जीवो जलपिता । एकसीव नामद्वयं जलाधारत्वेन जलजनकत्वेन च । मुखं च तद्विधम् । अतो जलाधारत्वेन सर्वरसग्रहणं सुत्रत्वेन च बान्यवहारः । एवमुभयात्मकं वक्तं नरनारायणरूपेण प्रकटं जातम् । वक्तस्यैवं प्रकटने यो गुणंस्तमाइ- खतपःमभाव इति । तपो हि वक्रसीव तप इति । "तपो नाऽनदाना-त्परिमार्गति श्रुतेः । अतोऽवयवान्तरेण कृतं तपो नोत्कृष्टं भवति । वाकृतमनञ्जनं च तपः । तस्य वक्रस्थातुमावो यत्र । एको गुणस्तपः । द्वितीयस्तत्संसर्गा अनुभावः । स च सहजदोपाभाव-रूपः । तपसो हि सहभावी औत्पत्तिको दोषः कोषः । तस्याऽत्यन्ताभावसाहित्यं तपसोऽनुभावः । सकामत्वं बाह्यो दोषः । तद्भावस्तु गुण एव नत्वनुभावः । तत्र हि प्रसादो दोषकर्तुंषु वरदानम्। तदेकादशस्कन्धे विस्तरेण वक्ष्यते । इह दोषाभावमात्रमाह । तत्र प्रथमं बाह्यदोषामावं वदति--दृष्टाऽत्मन इति । अयं हि भगवानात्मा । न हि खस्य स्वदर्शने कामो भवति । अत आत्मन एवं मगवतः सकाशान्त्रियमस्य म्बसहज्धर्मस्य अवलोपं दृष्टा । विपरीततया नाशोऽवल्रोपः । आत्मनः सकाशादेव सहजबन्धकान्यपि कर्माणि मोक्षप्रदानि मवन्ति । तथाप्येता अप्सरसो मगब-त्सान्निध्यात्स्वात्मन्येव चरितदोषा मोहिकाः कुद्धाश्र जाताः । अत एतासां संकल्पो नष्टः । नत्वेता अप्रयोजकाः किन्तु देव्यः देवतारूपा अपि एता व्रतत्यागिन्यो जाताः । दूरे एतासामुपासनया व्रत-सिद्धिः । एतासां क्रियाशक्तिमाद् —अनङ्गप्रनना इति । तुश्चन्देन श्रियोऽचला अप्रयोजका इति पक्षो निराकृतः । अङ्गरहितस्य एतनाः सेनाः । नै तस्य शरीरनाशाद्विस्यति । असूर्तप्रकारेण च घातयन्ति । तादशौ अपि संबन्धपात्रभपि प्राप्तं न शेकुः । स्त्रीकृतो भगवति न कोऽपि श्लोमो जात इत्यर्थः ॥ ६ ॥

एवं बाह्यदोषं परिद्वत्य औन्तरिकं दोषं कैमतिकन्यायेन निराकरोति---कामं दहन्ति कृतिनो ननु रोषदृष्ट्या रोषं दहन्तमुत ते न दहन्त्यसह्यम्। सोऽयं यदन्तरमलं प्रविक्रान्विभेति कामः कथं न पुनरस्य मनः श्रयेत ॥ ७ ॥

कामं दहन्तीति । एताः स्त्रियो देहं वा पातयामः कार्ये वा साधयाम इति समागताः । आधे अनङ्गपृतनात्वं सेत्स्यति । द्वितीये पृतनात्विमिति । तद्वायमपि न जातम् । तत्राऽऽश्वर्ये जाते ब्रह्मा ख्वयं समाधत्ते । मया एवं ज्ञायते । कामादीनां जेतारी नाउन्ये । किन्तु कामादय एव । तत्र यथा यथा तेषु कनिष्ठास्तथा तथा पूर्वजेतारः । अत एव ये कामं दहन्ति ते रोषदृष्ट्या दहन्ति । रोपेणैव तु कामो दह्यते नतु तैः । कृतिन इति साभिप्रायं वचनम् । कामस्य स्थानमदत्वा कोघस्य हि स्थानं दत्तवन्तः । नन्विति सम्बोधनं सम्मत्यर्थम् । रोषसहितया दृष्ट्या । कामस्त हृदयं व्याप्नोति । कोधस्त ज्ञानम् । अतो ज्ञाननारो महैती क्षतिरिति तेषां न कृतित्वम् । उभयोः परलोकनाशकत्वे तुल्येऽपि कोधस्त्वात्मानं दहति । अतो दाहकं न दहन्खदाहकं दहन्तीलितिभ्रान्तास्ते । दाहोऽपि न खल्पः । स कामविजयी कोघो यस्य अन्तरं निविशन् विभेति । अहमपि कामवदश्रारो मविष्या-मीति । तत्र कामः कथं तस्य हृद्यं अयेत । कोधस्तु मलयुक्ते प्रविश्वति । भगवतस्त्वन्तैरमलम् । अत एव निविशन् विभेति । स हि मलक्षणमि मलं नाशयिष्यतीति । अनेन कामकोधकृताः पदार्था न भगवन्मुखं प्रविशन्ति । न प्रसादहेतवो भवन्तीति निरूपितम् । किं बहुना । यावानयौ नरनारा-यणयोस्तावानमुखप्रसादयोरिति ज्ञातव्यम् ॥ ७ ॥

एवं प्रसन्तवके निरूप्य निरुनायतेक्षणे निरूपयति-

विद्धं सपद्युदितपञ्चिभिरन्ति राज्ञो वालोऽपि सन्नुपगतस्तपसे वनानि । तस्मा अदाङ्गवगति रणते प्रसन्नो दिव्याः स्तुवन्ति मुनयो यदुपर्यभस्तात्॥८॥

<sup>🤊</sup> तर्हि यद्यपीति स्त. २ प्रदर्शनः इति स्त. ३ कार्यत्वेनेति स. कार्यत इति ग. ४ तपसो दैलकाण्यभिति स. तपस्तोपिया. ५ वन दान इति क. वजुदान इति स. ग. ६ सम्प्रवे इति क. व. ७ तद्विविधं चेति स. ८ संसर्ग्यनज्ञभाग इति स.

९ त स्थरवेति स. न सक्रीर ग. २ ताहत्रवेशीत सं. ग. ३ आन्तरिकसेथमितिः क. प. ४ प्रविचन सः ५ रोवेवत्विति स. ६ महाशातिरिति स. ५ स्त्वन्तरममञ्मिति स. म. ८ वक्मिति स. म. ६ वर्तेश्वनिति स. स.

विद्ध इति । निलनवदायते ईक्षणे यस्येति सदद्यान्तं दीर्घत्वं नेत्रे च निरूपणीये । तत्र वैकुण्ठ-स्थितो भगवान्नेत्रम् । तस्य दीर्घता ज्योतिश्रकम् । स हि तत्र स्थितः सर्वान् परयति । तस्य हि निलनवदायतत्वं विचारणीयम् । तद्धि विकसितमेवाऽऽयतं भवति । तत्र विकासस्तर्पस इव । यथा जलिखतमेन कमलं सूर्येण विकासमेति। तथोत्तमाधिकारिणि वन एव स्थितं भगवन्नेत्रं विकासयित। तदा हि स पश्यतीत्यर्थः । तत्राऽपि भगवदिच्छया तथाभूतं सकाममेव बहिः पश्यति । कामोऽपि क्रेशकृतश्रेत्तपोऽपि - जगत्प्रकाशकं चेत्तदैवंरूपतेति ध्रवकथा निरूप्यते—सपहयुदितपश्चिभि-रिति तत्राऽऽसद्यवेदना निरूपिता । मातः सपन्नी । तया राज्ञः समीपे वाग्लक्षणा याणाः प्रयुक्ताः "न वत्स नुपतेर्धिष्णयमि" लादयः । तैश्राऽयं विद्धः । मर्मभेदिनो हि बाणा विध्यन्ति । पत्रि-पदाच अप्रतीकारा उड़ीय विध्यन्तीति बोधितम् । अनेन विवेकादिना तस्य प्रतीकाराभाव उक्तः । बाह्योपायाभावमाह—राज्ञः अन्तीति । अतः परं राजाऽपि न वक्तव्यः । वेधस्य तेनैव दृष्टत्वात् । अनेन दीनैलमुक्तम् । इदं हि भगवद्दरीने बीजम् । द्वितीयं बीजमाह--बाल इति । तपसे तपःकरणार्थं वनान्यपगत इत्यधिकारः । वनानीति वहवचनं फलसिद्धार्थं सर्वेष्वेव वनेषु तपः करिष्यामीति इढप्रतिज्ञाज्ञापनार्थम् । तस्मा अदादिति इष्टिविकासः । ध्रुवगतिमिति फलस निश्चलता । गृणते प्रसन्न इति किरणानामन्तः प्रवेशनम् । स हि तपसा न सन्तुष्टः किन्तु बालः स्तोत्रं करोतीति । अन्यथा "निवर्क्तियाच्ये प्रतियात स्वधामे" इति वचनमनुष्पन्नं स्यात्। न हि भगवानन्यथा निवर्त्तियतुं न शक्कोतीति किन्तु शक्त एव । स्तोत्रेण सन्तुष्टो बालाय ध्रुवगर्ति दत्तवान् । नतु स्तोत्रस्य ध्रवगतेश्य कः संबन्धः । तपस्तु भोगफलत्वात्तथा भवितुमप्यईतीत्याश्रङ्गाऽऽह—दिन्याः स्तुवन्तीति । स हि निन्दावचनेन खिन्नस्तथा कृतवानिति सर्वदा स्तोत्रस्थानं दत्तवान् । यत्थानं दिच्याः सप्तर्षयोऽपि उपरिस्थितं अधःस्थिताः सन्तः स्तुवन्ति । यदिदं स्थानं प्रसादेन न प्राप्तं स्थात् । तपसा निर्वन्धेन वा प्राप्तं स्थात्तदा भगवदीयैः स्तोत्रं न क्रियेत । तत्रापि मुनयः स्तुवन्ति । तत्राऽप्यु-परिस्थितं खयं चाधःस्थिताः ईर्घ्यामेव कर्त् योग्याः । प्रसादकरण एव ध्रुवस्य पश्चात्तापोऽपि ॥ ८ ॥

एवं निक्तायतेक्षणं निक्तप्य कदम्बिक्कालकिष्यङ्गवाससं निक्तपयित-

## ं यद्देनमुत्पथगतं द्विजवाक्यवज्रविष्ठुष्टपौरुपभगं निरये पतन्तम् । त्रात्वार्थितो जगति पुत्रपदं च लेभे दुग्धा वसूनि वसुधा सकलानि येन ॥९॥

अत्र हि पीताम्बरं कदम्बतुत्यता च निरूपणीया । कदम्बस्य वर्षाकाले हि किञ्चल्का भवन्ति । वर्षा च मूमिसन्तापे । यथा संतप्ते वृष्टिर्भविति । यथा वृष्टिः सर्वसन्तापहारिका । एवं पृथुकृतो दोहः सर्वसन्तापहारकः । एशुश्च छन्दोमयः सर्ववेदार्थप्रतिपादकः पीताम्बरुरूपः । राजा हि स्वभावतो भूमेराच्छादको भवति । तदाञ्चया भूमिर्गुप्ता तिष्ठति । किन्त्वयं यथास्थितभूमिगोप्ता न भवतीति भूमे-विच्छायकरणात्पीतत्वम् । अयं पृथुः पुत्रपदं लेभे । "पुष्काभ्नो नरकाश्चायते पितरं सुत" इति पुत्रशब्दो व्युत्पाद्यते । तत्रान्यं नरकाश्चायन्ते न वेति सन्देहो भवत्यदृष्टत्वात् । अयं तुं नरकाश्चायत एव । नरकाणां पायुस्थानत्वात्तदाच्छादकत्वेनवास्य पीताम्बरत्वम् । रक्षणं हि प्राप्ते दुःखे । तदर्थमस्य पितुर्दुः-

सत्राप्तिमाह--यद्वेनमुत्यथगतं अन्यायिनां मार्गे प्रवृत्तम् । अत एव आरुणानामपकारित्वाचद्वाभ्यवन्नेण नितरां प्रष्टं पौरुषं भाग्यं चं यस्य । अतो भाग्यन पौरुषेणं चाऽनिस्तारः । नवा प्रजापौठनलक्षण-धर्मेण । उत्पथगतत्वात् । तस्माद्वणाभावादोषस्य च विद्यमानत्वान्नरके पति । तस्मिन्समये तस्य करान्मथनेन निर्गतस्तं पालितवःन् । तेरेव ब्राग्नणेरम्यर्थितः । अत एव पुत्रो जातः । अवतारचित्र-माह । दुग्धा वस्ति । सर्ववस्ति दुग्धा । वस्ति वस्तूनि । वसुधा पृथिवी । अनेन वस्ति वसुधा दुग्धा । यद्यप्यन्यानि वस्तून्यन्यरेव दुग्धानि तथाप्येतन्मूलकत्वात् सकलानि येनेत्युक्तम् । अनेन वेदक्तपस्य पीताम्बरस्यैवं सर्वकामपूरकत्वं नरकात्पालकत्वं च निक्तपितम् । पीतत्वेन च सर्वदुःखनिवृत्तिः प्रासिक्तकी । प्रजननगोपनं तु स्वभावादेव । तस्रै रेखाकारत्वं सर्वगुणसद्भावात् ॥ ९ ॥

एवं पीताम्बरत्वं निरूप्य ठसन्महारत्नहिरण्मयाङ्गदत्वं निरूपयति—

नाभेरसाष्ट्रषभ आस सुदेविसूनुर्यो वै चचार समद्दग्जडयोगचर्याम् । यत्पारमहंस्यमृषयः पदमामनन्ति स्वस्थः प्रशान्तकरणः परिमुक्तसङ्गः ॥ १०॥

नाभेरसाविति । नाभिर्माद्यणान्त्रार्ययित्वा यञ्चे आविर्मूतं मगवन्तं प्रार्थयित्वा भगवन्तं पुत्रत्वेन प्रार्थितवान् । नाभेर्भायं सुदेविसंज्ञा तस्याः स्तुः । असाविति बुद्धिसः । ऋषभ इति नाम । अवतारस प्रयोजनम् यो वै चचारेति जडानां संविधनी योगचर्या ठोके प्रदर्शिता । समहिति बद्धिष्टिः । तस्या जडयोगचर्यायाः सद्वाद्धं रूपमाह । यत्पारमहंसं पदमामनन्ति । तस्य मार्गस्य निर्वाहन्तान्वर्यकसाधनान्युपदिश्चन् स्वयं तादशो जात इत्याह् । प्रयमं परिमुक्तसङ्गः सर्वसङ्गपरित्यागं कृतवान् । तेन प्रशान्तकरणः प्रशान्तानि करणानि इन्द्रियाणि यस्य । तेन स्वस्यः स्वरूपित्यागं कृतवान् । तेन प्रशान्तकरणः प्रशान्तानि करणानि इन्द्रियाणि यस्य । तेन स्वस्यः स्वरूपित्यागं कृतवान् । तेन प्रशान्तकरणः प्रशान्तानि करणानि इन्द्रियाणि यस्य । सर्वमृतेषु वासुदेवदृष्टिवां । देवताक्रियामध्ये द्यङ्गदिनवेशनम् । तत्रापि देवताभागे । अयं च ब्रद्यवित् कर्माणि त्यक्तवान् । दिरणमयत्वं नाभिपुत्रत्वात् । महारत्नानि तु तत्युत्राः । स हि ज्ञानकर्ममध्ये स्थितः । अतोऽङ्गदत्वम् । सस्यत्वाद्यो वा रत्नानि । समद्यः सुवर्णम् । जडयोगचर्या आकृतिः । इदं हि परमहंसानां पदम् । रत्नानि तु ते । अत ऋषभस्य यिकिञ्चित्वार्यं तदेवाऽङ्गदस्येति ज्ञातव्यम् । अध्यायत्रययेण च तचरित्रं वक्ष्यते । तत्र शोभा प्रथमाध्यायार्थः । महारत्नानि तद्वाक्यानि द्वितीयाध्यायार्थः । हिरणमयत्वं ब्रद्धभावस्तृतीयाध्यायार्थः ॥ १० ॥

एवमङ्गदं निरूप्य स्फुरन्महारत्निकरीटकुण्डलं निरूपयित—

सत्रे समास भगवान् हयशीर्षनामा साक्षात्स यज्ञपुरुषस्तपनीयवर्णः । छन्दोमयो मखमयोऽखिलदेवतात्मा वाचो वभूबुरुशतीः श्वसतोऽस्य नस्तः॥११॥

सन्ने समासेति । हयग्रीवो हि किरीटकुण्डलात्मकः । स ह्युमयात्मको भवति । त्रह्मविद्या-प्रवर्षकत्वात् । किरीटं हयग्रिरः । कुण्डले देहः प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपः । साऽङ्कचयोगयोराधारमृतो नृदेहः । स हि कर्मणि प्रादुर्मृतोऽप्रिसाध्ये । कुण्डलादिकमपि तथा । तद्वाऽऽह रूपत्रयम् ।

१ चकारो नार्खा च. १ पीक्नेच वा न निस्तारः ख. ग. ३ पाठनरक्षचेति च. च. ४ तसा रेखेरि च. म.

छन्दोमयो मखमय इति कुण्डले । अखिलदेवतात्मा मुकुटंः । अखिला न न्यूना ये देवा महान्दयस्ते मगवन्मस्तके पारमेष्ठचे स्थिताः । यद्धयप्रीवेण कियंते तत्सर्व कुण्डलमुकुटकार्यम् । तस्य खरूपं महा निरूपयति । मग सन्ने यागे । आस आविर्मृतः । स प्रसिद्धो ह्यप्रीवो भगवानेव । दैत्यह्यप्रीवनिराकरणार्थं भगवानिति । किंपुरुषौदिरूपव्युदासार्थं च । नहान्यः सन्ने आविर्भावमहिति । यतो ह्यप्रीषे एव साक्षाद्यज्ञपुरुषः सर्वयज्ञाचिष्ठात्री देवता । यतस्तपनीयवर्णः तपनीयंवद्धणों यस्य । तपनीयं सुवर्णम् । यज्ञोऽप्यप्रिसाध्य इति तपनीयो वर्णो यस्य । छन्दोमयो वेदात्मकः । मखमयो यज्ञात्मकः । अखिलदेवतात्मा । प्रमाणप्रमयसाधनफलम्त इत्यर्थः । अखिलदेवताः साधनम् । आत्मा फलमिति । अवतारप्रयोजनमाह—वाचो यभू बुरिति । उद्यतीर्वाचो वेदलक्षणाः । अस्य नस्तो नासिकातः । श्रमतः श्रासं विमुच्चतः । अस्य मगवतो जाताः । स्पुरुन्महारुखान्येव उद्यतीर्वाचः ॥ ११ ॥

एवं मुकुटकुण्डले निरूप्य उन्निद्रहृत्यङ्कजकिषिकालये योगेश्वरास्थापितपादपक्षवं रूपं निरूपयित— मत्स्यो युगान्तसमये मनुनोपलब्धः क्षोणीमयो निखिलजीवनिकायकेतः। विस्नंसितानुरुभये सलिले मुखान्मे आदाय तत्र विजहार ह वेदमार्गान् ॥१२॥

मत्स्य इति । मत्स्यो हि पल्लवरूपः । सत्यव्रतादीनां शिष्यत्वाद्धरोस्तस्य भगवतः पादपल्लवं ज्ञानात्मकं हृदये स्थापितमेव । युगान्तसमये प्रत्ये । मतुना सत्यव्रतेन द्रविडेश्वरेण । मनुनेति भाविनी संज्ञा । तत्कृपयैव मनुत्वस्य भावित्वात् । तेन रुष्यः । प्रथमं तद्ञारिजरे प्रार्द्धमृतः । तस्य मत्स्यस्य उत्पत्तिरूपितत्वादृष्ट इत्युक्तम् । तस्य पादत्वार्थमाह—क्ष्तोणीमय इति । स हि पृथिवीमयः । अत एव आध्यात्मिकी पृथिवी वहति । नौकारूपा हि पृथिवी तारिका । अत एव चरणः पोतः । किज्ञ । भगवज्ञरणो हि सर्वेषां भक्तानामाश्रयः । तदाह—निष्वरुजीविनकायकेत इति । निखिरु ये जीवाः संपूर्णा जीवा न विषयैः खण्डिताः तेषां निकायः समृहस्तस्य केतः स्थानम् । सर्वाणि बीजानि ऋषयश्च तदा नौकायां स्थिता इति । एतदेव हि रूपं चरणस्य । अत एव संसार-समुद्रतरणे पोतः । तस्याऽवतारचरित्रमाह—उरुभये विस्नंसितान् श्रवणो मयात् मुखादिगरितान् वेदान् ह्यग्रीवो नाम दानवेन्द्रः अन्तिकेऽहरत् । तं हत्वा तत आदाय तत्र जरे विजहार ह । वेदमार्गानिति । अन्येऽपि ज्ञानभक्तिप्रतिपादका वेदास्तत एवोद्रताः । हेति प्रसिद्धे । आश्चयें वा । अत एव श्रिष्याणां हृदयानि वेदमार्गैः कृत्वा विकसितानि भवन्ति । यज्ञोपयोगिवेदा ह्यग्री-वेणोद्धताः, सर्वोपयोगिनस्तु मत्स्येनेति विशेषः ॥ १२ ॥

श्रीलक्ष्मणं निरूपयति-

808

क्षीरोद्धावमरदानवयूथपानामुन्मश्रताममृतलब्धय आदिदेवः । पृष्ठेन कच्छपवपुर्विद्धार गोत्रं निद्राक्षणोऽद्रिपरिवर्त्तकषाणकण्डूः॥ १३॥

क्षीरोदघाचिति । कूर्मेण हि सुघया सह ठक्ष्मीर्निष्पादिता । यावत्कार्य कूर्मस्य तावच्छीव-त्सस्य । यथा त्राह्मणपादस्य स्पर्शस्तया मन्दरस्य । यथा सैर्वेत्रीद्वणैर्विचार्य स निरूपितस्तया सर्वे- देंबदानवैभेन्दरः कूर्मे निरूपितः । यथा वर्षणं तथा श्वासार्यनिर्णयः । श्वीरोदधौ ये नमरदानवानां यूयपा मथनं कुर्वन्ति तेषामुन्ममताममृतप्राप्त्यथं आदिदेवः आधिदैविको देवे देवपश्चपाती कच्छेप-वपुः कूर्मावतारो भगवान् पृष्ठेन गोत्रं मन्दरं दधार । नतु किमिति मन्दरं स्थूलं माररूपं धृतवान् ? तत्राऽऽह । निद्राक्षणः निद्रायां क्षणो यस्य । निद्रार्थं धृतवानित्यर्थः । नतु विपरीतमिद्युच्यते । निद्रार्छि सर्वमेव भारं दूरीकरोति ? तत्राऽऽह—अद्विपरिवर्श्वकष्याणकण्डूरिति । अद्रेः परिवर्श्वनेन कषाणा वर्षिता कण्डूर्यस्य । अतो वर्षणार्थमिद्रं धृतवानित्यर्थः । धर्षणेन हि सुस्ते जाते निद्राप्ति । यथा पर्वतधारणं सर्वेषां देवानाममृतपानसिद्धार्थम् । एवं सर्वेषां ब्रान्तानां प्राणिनां सर्वपुरुष्ति । यथा पर्वतधारणं सर्वेषां देवानाममृतपानसिद्धार्थम् । एवं सर्वेषां ब्रान्तानां प्राणिनां सर्वपुरुष्ति ।

कौस्तुमरत्नकन्धरं निरूपयति---

18

र स्कं. ७ व. १६ छो. ी

त्रैविष्टपोरुभयहासनृसिंहरूपं कृत्वा भ्रमद्भुकुटिदंष्ट्रकरालवक्रम् । दैत्येन्द्रमाशु गदयाऽभिपतन्तमारादूरौ निपात्य विददार नखैः स्फुरन्तम् ॥१४॥

त्रैविष्टपोरुभयहेति । नृसिंदः कौस्तुभरलकन्धरो भवति । यथा कौस्तुभस्य कण्ठे स्थापितस्य रदमयः स्कन्धे निर्गताः केसरप्राया भवन्ति । एवमेव हि नृसिंदो भगवत्कौस्तुभस्तः । कौस्तुभं यद्भ-गवान्कण्ठे विभित्तं तद्देशानां वधार्थे भक्तजनोद्धारार्थे । सर्वे हि भगवदीया जीवाः कौस्तुभरूपम् । "चैत्यस्य तस्वममलं मिणिमस्य कण्ठ" इति वाक्यात् । अतो मगवांस्तांश्चेदृदये न स्थापये-तदा मृत्युसाधनैः कर्मभिर्मृत्युप्रस्ता एव भवेयुः । अतो मृत्युगजनिवारको नृसिंदः प्रद्रादरक्षकस्त-त्रितपक्षहिरण्यकित्रपुषाती । त्रैविष्टपा देवास्तेषां यदुक्षमयं तद्धन्तीति तथा । स भगवाश्चृसिंहरूपं कृतवान् । ग्रामारण्यवासिनो हि द्विविधा भक्ताः । उभयेषामुद्धरणार्थमुभयरूपम् । कौस्तुभोऽपि तथा । अमयुक्ते ये भृकुटी तत्सिहिता दंष्टाः तांभिः कराठं वक्तं यस्य । भृकुटिपरिश्रमणं ग्रासार्थमागतस्य काठस्य वक्तीकरणम् । तत्सिहिता यदि दंष्ट्रा । यमोऽपि पराभृतः । अत एव कराठं वक्तम् । अनेव ये केचिद्रक्तप्रतिपक्षास्ते तादशं मुखं दृष्टा सर्वथा न स्वकार्यं करिष्यन्तीति सूचितम् । अत एव मैक्तप्रतिशक्षं दैत्येन्द्रम् । आग्रु शीषं अन्यस्य सावधानतामावाय आभिमुख्येन पतन्तम् । गदया प्रहारसम्पर्यया । आराद्र्रादेव । उरी निपात्य । स्फुरन्तं तं नखैर्विद्दार् । नखैर्विदारणं मुक्त्यमावाय । उरी निपातनं कामोद्भवाय । एवमेव हि कौस्तुभो भक्तप्रतिपक्षं संसारे कामे वा योजयित । स्फुरन्तिमत्ततः सर्पन्तम् ॥ १४ ॥

अम्लानल्क्ष्म्या वनमालयात्रितं निरूपयित—अन्तःसरस्युरुवलेनेति द्वाम्याम् । अन्तःसरस्युरुवलेन पदे यहीतो घाहेण यूथपितरम्बुजहस्त आर्तः । आहेदमादिपुरुषाऽिकललोकनाथ तीर्थश्रवः श्रवणमङ्गलनामधेय ॥ १५ ॥ श्रुत्वा हरिस्तमरणार्थिनमप्रमेयश्रकायुधः पतगराजभुजाधिरूढः । चक्रेण नक्रवदनं परिपाट्य तस्माद्धस्ते प्रयुश्च भगवान्क्रपयोज्जहार ॥ १६॥

अ सुकटमिति ख. २ कियेतेति स. ३ पुरुषादिन्युदासार्यमिति ख. ४ तपनीयवर्ग इति ख.

१ देव इति नास्ति स. २ कच्छपसप इति स. ३ दूरीकरोवीति इति क. प., ४ तैः करालमिति क. घ. ५ केविज्ञगवस्त्रवीति स. ६ मिक्प्रविति क.

िर स्कं. ७ अ. १७ की.

यो हरिः स वनमाला । मक्ता हि पजेन्द्रमोक्षणरूपां मगवत्कीर्ति श्रुत्वा सर्वथा प्रवर्त्तन्ते । वन-**माला च कीर्तिमयी** । अस्लाना हि तस्य कान्तिः । न तत्र देवादीनां सहायो वरो वा । गर्जेन्द्रः केवलं भगवतैव मोचितः । न वा देवादीनां प्रार्थना । न वा तस्य लेंकिका गुणा भगवत्प्रीति-योग्याः । तस्मात्केवलकृपयैव मोचित इत्यम्लानत्वम् । विलम्बासहिष्णत्वाय विशेषणानि । **धन्तःसरसि सरोमध्ये । उरुषछेन । देवलो**च्छापेन तादशुरूपस्य देवलकृपयैव महाबलत्वम् । पदे यहीत इति कियाशक्तिः कुण्ठिता । ग्राहपैदेन चाऽनिवार्यप्रतिबन्धकत्वम् । यथपनिरिति तस्मिन्यृते सर्व एव मरिष्यन्तीति । अन्येषामसमर्थता वा । अम्बुजहस्त इति पूर्वक्ररभावो निवारितः । भगवदाभिमुख्यार्थे च । भगवत्युजार्थं वा अम्बजग्रहणम् । आर्तत्वेन सर्वसाधनाभावः । नद्यन्ये ताद्दशे कृपां क्वर्वन्ति । इदं चाऽऽह-—हे आदिपुरुष । अनेन तवाऽऽवर्यपाल-मीयोऽहम् । मूलपुरुषत्वात् । अन्यो वा न वक्तव्यः । अखिललोकनाथेति सर्वलोकपालने स्वमेवाऽधिकृतः । अतो नाउन्यो वक्तैन्योऽपि । नतु तव दुःखानुभवहेतुप्रत्यग्रपापस्य विद्यमानत्वान्मया **किं कर्त्तव्यमित्याशङ्कायामाह—हे तीर्थश्रवः ।** तीर्थन्तपं श्रवः कीत्तिर्यस्य । तव कीर्त्तिस्मरणेनैव वयं भीतपापाः । नतु केवलमोचने न कश्चित्पुरुषार्थः । किन्तु वैकुण्ठयोग्यो देहः सम्पादनीयः । तदर्थ च शुमाऽदृष्टामावार्तिक मया विषेयमित्याशृङ्काऽऽह—हे अवणमङ्गलनामधेयेति । अवणमात्रेणैव भक्तर्छं सर्वश्चभदायि नामधेयं यस्य । अनेन त्वन्नाममात्रेणेव सर्वश्चभहेत् भाग्यं सिद्धम् । एवं पद-चतुष्टये निरूपिते वैकुण्ठस्थितो भगवान् श्रुत्वा दूरादेव तं शरणार्थिनं ज्ञात्वा । केनाऽपि न ज्ञातः **अयं गजेन्द्रोद्धारार्थं** गच्छतीति । तथा सति कश्चिद्देवोऽन्यो वा स्वप्रतिष्ठा**र्थं हस्ते** तं धृत्व। वहिः क्षिपेत् ? अत आह—-अप्रमेय इति । चक्रायुध इति मुक्तिदानार्थम् । पतगराजभुजादधिरूढ **उत्तीर्णः । अनेन** तस्य कालग्रासानन्तरं मुक्तिदानं निवारितम् । न हि गजेन्द्रो देहत्यागं ज्ञातवान् । "कालात्मकः सोऽथ सुपर्ण" इति वाक्याद्ररुडस्य कालत्वम् । आगतस्य कृत्यमाह—चक्रेण मक्रवदनिमिति । प्रतिबन्धकाभावं कृत्वेत्वर्थः । नंतु तेन सहोद्धरणम् । तस्मात्सक्कटात् । इस्ते शुण्डादण्डे प्रकर्षेण गृहीत्वा । स्पर्शमात्रेणैव चतुर्भुजं रूपं संपाद्य तं गृहीत्वेत्पर्थः । भगवतोद्धतत्वा-हासणानां शापलक्षणः प्रतिबन्धकोऽकिश्चित्करः । क्रपयोज्जहारेति जीवस्य साधनाभावो निरू-पितः । परदःखप्रहाणेच्छ। कृपा । एवं हि भगवत्कीत्तिर्भक्तानुद्धरित । इदमेव चरित्रमुत्तरत्र भक्तिहे-तुत्वेन विचारियञ्यते प्रहादवाक्येषु । ततः कीत्येव प्रेमेति सिद्धं भविष्यति ॥ १५ ॥ १६ ॥

एवं वनमालां निरूप्य तेनाऽश्चितत्वं च प्रेमजनकत्वेन सूचियत्वा विभूषितं मेखलयेति निरूप-मति—ज्यायान्युणैरिति द्वाभ्याम् ।

न्यायान् गुणैरवरजोऽप्यदितेः सुतानां लोकान् विचक्रम इमान् यदथाधियज्ञः । क्ष्मां वामनेन जग्रहे त्रिपदच्छलेन याच्ञामृते पथि चरन् विभुभिर्न चाल्यः १७

वामनो हि मगवतो मेखठारूपः । मेखठा हि कटिस्थानबन्धिका मवति । "स जघनादसुरा-मेस्डजते"ति श्रुते"जघने आत्मसुरूपानि"ति च वाक्यात् । दैखवन्धकलेन मायामप्यन्तः

पातियस्वा शोमां जनयतीत्याकुञ्चनत्रसारणधर्मवत्त्राच वामनः कटिस्त्रमेय । अत एव गुजत्राधान्येन निरूपणम् । अदितेः सुतानां मध्ये अवरजोऽपि । अदितिहिं मूमिरूपा । यद्यपि सर्वरूपत्वेन निरू-प्यते तथापि तस्याः स्तुतिपरत्वादियं वा अदितिरित्येव मुख्या । तस्याः सुतास्त्रत्कीर्ति रक्षां वा अन-यन्ति । अतो रक्षाकीतिं रूपं पीताम्बरं भवति । तां च दृदां करोति मेखला । गुणैज्यीयान् पुष्टः स्यूलो महानित्यर्थः । तस्य गुणानेवाह । गुणा ह्युत्कर्वाधायकाः । मगवतो जगत्कर्तुः सर्वप्रेरकस्य सर्व-नियन्तुः कालचेष्टारूपस्य के वा ते धर्मा ये उत्कर्धमाद्धतीत्याश्चम वामनस्य गुणास्त्रया भवन्तीति मेखलागुणप्रस्तावे ताबिरूपयति—लोकान्विचकम इति । भगवतो मह्याण्डरूपस उरःकण्डा-दिरूपेण उपरितनलोकानां निरूपणात् । तत्र खंनैवाऽऽऋमणं न युक्तिसहितां बुद्धिमारोह्धमहैति । अतो भगवतोऽन्ये धर्मा बुद्धा परिकेलितुं शक्यन्ते । सर्वरूपेणैव भगवतः स्वाकमणं न बुद्धिगुम्य-मिति गुणल्वम् । बर्कि प्रति पादस्याऽग्रे नैयनप्रदर्शनं ममेच्छ्यैव भवन्तः स्वर्गादि**ठोकमोक्तारो** जाताः । वस्तुतस्तु चरणावयवलोकभोक्तारः । तेषामुपर्याक्रमणं न नित्यम् । मेखला ह्यभयपरिच्छेर-कर्ती। "कर्ध्वे वै पुरुषस्य नाभ्ये मेध्यमवाचीनममेध्यं यन्मध्यतः संनद्यति मेध्यं चैवाऽस्याऽमेध्यं च ध्यावर्त्तयती"ति श्रुतेमेखलायास्तद्भयपरिच्छेदकलम् । ततो दैलानां स्वर्गाऽऽक्रमणं न युक्तमिति व्यावर्त्तकेन व्यावृत्तिः कियते । अतो युक्तमा परमार्थतश्राऽऽक्रमणं नै संभावितम् । किञ्च । विशेषेण चन्नमणं सुतरामसंभावितम् । विशेषो हि विक्रमणेन पततां ठोकानां तेनैव स्तम्भनम् । पातिकैव किया पार्तयन्ती पालयतीत्याश्चर्यम् । किश्च । अतःपरमन्यो विशेष उच्यते भिन्नक्रमेणेत्याह-अधेति । ठोकपरमार्थाम्यां पूर्वगठौकिकं निरूपितम् । अधुना स्वयं यज्ञरूपो यज्ञसापनां कुर्वन् यज्ञविम्नं करोतीति वेदेऽप्यठौकिकम् । तदाह-यदयाधियज्ञ इति । यस्मादयमधियज्ञः । एवं सर्वप्रकारेण बुद्धागीचरत्वं विनिरूप्य रूपस्वभावविरुद्धं करोतीत्माह-क्ष्मां वामनेन जगृहे त्रिपदच्छलेनेति । वामनो हि खत्यामपि मूर्मि देहेनाऽपि नाऽऽक्रमिति । तेन सर्वभूमिग्रहणं सुतरामयुक्तम् । नमनेनैव हि मेखलया कटिराकम्यते । किश्व । श्रिपद्च्छले-नेति । न हि भगवतः पदत्रयमस्ति । छठं हि भ्रमजनकम् । मानं हि तत्र व्यासमेव तह्रह्वाति । नै हि भगवान् बुद्धा मानमुक्तवान् । चरणस्तु निष्काशितो न मानं भवति । अतो भगर्वता तृतीयः पादः कल्पनीय इति ज्ञातव्यम् । वामनवाक्यांतुसन्धानेन तद्भामकपदैलींके अन्यथा प्रतीतिजनकैर्मूमिन याचनं छँठो भवति । "मायेत्यसूरा" इति तेषां मायारूपेणैव भगवान् भवतीति भगवता सत्य-तया निरूपितमपि छलत्वेन पर्यवसितमिति तथोच्यते । एवं भगवतो महद्भणान्विनिरूप्य तत्र जातं दोषं याचनलक्षणं निराकरोति—याच्ञामृत इति । याच्या हि द्विविधाः सेवककर्तृका प्रभुकर्तृका च । तत्र सेवककर्त्तका प्रभोदीपावहा न प्रभुकर्त्तका । वस्तुतस्तु इयं याच्या प्रभुकर्तृका । वस्तुतः प्रभोरिप धनं अन्येषु स्थापितं नीतिमार्गेण तस्य याचनमेवोचितम् । स्वेनैव तत्र स्थापितत्वात्पि चरणम् । अनङ्गीकार एव हि बलाइहणम् । न चाल्य इति स्थानान्न निष्कासनीयः । याच्त्रां कृत्वा त निष्का-सनीयस्तदनङ्गीकारे । क्ष्मामिति म्मिमेव गृहीतवान् याच्ययाऽपि । दैत्यानां हि तत्रोत्यवानां तत्स्वा-मित्वमेव । अतो हि बन्धनम् । अन्यया पातालादिषु कचिदपि तत्त्वामित्वे ग्रहणं न स्यात् । अबदश्य

९ गजेन्द्रे । केवलं इति क. स. २ देवलज्ञापेनेति श्लोधः क. ३ प्राहबलेनेति थ. ४ ऽवस्यं पालमीय इति थ. ५ वश्वन्येतीति स. ६ मिलाकाहावाबिति स. ७ निलल्लारम्य स्पर्धमानेवैवेलन्तं नास्ति स.

<sup>9</sup> बुक्तिशाध्यां व. २ परिकल्पितुनिति क. घ. ३ जमनमिति ग. ४ नाभेभेष्यं ग. ५ व धंभवतीति ख. ६ पातवस्त्रीति नाम्ति व. ७ व मगवानिति ख. ८ भगवतस्त्रतीय व. ५ वाक्याबाँ दुर्धधानेनेति ख. १० इंकमिति ख.

स्वाम्यं सर्वया करिष्यत्येवेति बन्धनम् । अनेनाऽपि क्छेलः समर्थितो भवति । एकस्यांऽशस्य याचनम् । अंशद्वयस्य त्याजनम् ॥ त्रयाणां त् याचनं च्छितः । सन्नियोगशिष्टत्वात्रयाणां याचनम् । अन्यथा शेषाम्यनुज्ञा स्यात् । कियाद्वयं वा आपदेत । तस्मानमेखलया भूमिग्रहणमुचितमेव ॥ १७ ॥

ननु भगवान् भक्तिमार्गविरुद्धं कयं कृतवान् । गुणा हि भक्तिजनकाः भक्तैरेव याद्धाः आदर-णीयाश्च । न च भगवान भक्तिविरुद्धमि करोतीति शास्त्रार्थो भवति । तस्मादस्य चरित्रस्य गुणत्वे-**ऽपि न प्रकृतोपयोगिगु**णत्वमित्याशङ्क्याऽऽह---

नाऽथों बलेरयमुरुक्रमपादशौचमम्भः शिखाधृतवतो विबुधाधिपत्यम् । यो वे प्रतिश्रतमृते न चिकीर्षदन्यदात्मानमङ्ग शिरसा हरयेऽभिमेने॥ १८॥

नार्थी बलेरयमिति । भक्तिविरोधस्तदाऽऽपति यदि भक्तयनैभिन्नेतः स्यात् । नहि मेखलया कटिबन्धनं कटिस्थानस्याऽनिभिन्नेतं भवति । निर्दे भक्तस्य धनं भगवतोपभुज्यमानं तस्य दुःखाय भवति । तदीयस्य सर्वस्याऽपि तदर्थत्वात् । लोकप्रतीत्या तु यो विरोधः स गुण एव । भक्तैश्रेद्धि-रोधो मतः स्यात्तदापि परिहरणीयः। अभिमानवतामपि भक्तानामनभिष्रेतत्याजनं सुखकरमेव। तदाह । अस्य भक्तस्य वलेभेगवतपूजारूपस्य विद्युधाधिपत्यम् अर्थः फलं पुरुषार्थी वा न भवति । पूजा द्यसम्बद्धा न भगवत्त्रीतिं जनयतीति दैत्यानां सम्बन्धनिराकरणार्थं मञ्जेस्तत्परिच्छेदकरणं युक्तमेव । अयं च लोकत्रयात्मको विषयो बलेनीऽर्थः । तर्हि कथं पूर्व तेन गृहीतमित्याश्रङ्काऽऽह— उरुक्रम-पादशौचिमिति । स हि भगवचरणारविन्दे समर्पणार्थं पूर्वं गृहीतवान् । अधुना चरणप्रक्षालनं कृत्वा तत्त्रस्मिन्निवेद्य तचरणारविन्दोदकं शिखायां धृतवतो भगवदीयत्वं प्राप्तस्तादशशरीरप्राप्तियोग्यतां वा प्राप्तः । कक्षात्रयमुपरिगतस्तादशस्य प्रथमकक्षा न पुरुषार्थाय । न हि भगवता बलादयं कक्षात्रये नीतः । नह्ययं प्रत्याक्रमणेच्छुः । भगवांस्तु बलिस्थाने स्थितः श्रुर्त्यर्थपरिपालनाय । "स वै विष्णु-कमान्क्रमेत य इमान् लोकान् भ्रातृत्यस्य संविंद्य पुनरिमं लोकं प्रत्यवरोहेदि"ति श्रुतेः । "ये यथा मां प्रपद्यन्त" इति वाक्यात् । दानस्य साफल्याच । अनन्तगुणं हि पेत्रे दत्तं भवति । अतोऽनन्तन्नह्माण्डाधारो भगवांस्तस्य सिद्धः । अतः पूर्वस्वीकृतत्रैलोक्यं नार्यः । किन्न । पूर्व महादेवाय त्रैलोक्यं दत्तं भगवतैव । पश्चाचरणोदकं मस्तके स्थापयित्वा ऐश्वर्यादौ विरक्तः सन् पुनश्चरणमेव ध्यायति । अयं च तथा । उरुकमस्यैव पादशौचं चरणारिवन्दोदकं मर्हादेवस्याऽस्याऽपि तुल्यम् । विश्वभाभिषत्यं चाऽस्य नाऽर्थो यथा महादेवस्य । दास्यार्थं ह्येवं कृतवानिति ज्ञापनार्थं चर-णारविन्दोदकधारणमेव हेतुत्वेनोक्तम् । नतु दानादि । अन्यशेषत्वातु । किञ्च । यो वै प्रतिश्रूत-स्ते न चिकीषेद्न्यदिति । यस्तु स्तसङ्कल्पनिर्वाहार्थं बहुविचारितवान् पश्चानृतीयपादार्थं स्व-शिरो दत्तवान् । न द्येतादशः पूर्वदत्तं कामयते । भगवतस्त्वेवं करणं दैत्यत्वत्याजनार्थम् । देवेषु सत्यं दैत्येषु चाऽनृतं प्रतिष्टितम् । तदशक्यमपि प्रतिश्रुतमनेन सत्यं चेत्कृतं तदा सत्ये प्रतिष्ठितो भगव-द्धर्ममेव प्राप्तवान् । अन्यदिति रूपभेदोऽपि निवारितः । आत्मानं देहम् । अङ्गेति स्नेहसम्बोधनं तस्मिन्भगवतः स्नेहस्चनार्थम् । शिरसेति प्रधानेन सहाऽऽत्मसमर्पणं मधज्ञानेन सहितं क्रतमिति

स्चितं भवति । अयमात्मानं शिरसा सह हरये अमितो मेने । अनेन शरीरेण मगवत एव कार्य न वा मम नान्येषामित्यभिश्चन्दार्थः । यथा हि तस्य मनोरयस्तयैव च सिद्धिः । यथा मगवते दत्तं वस्तु तदर्थं वध्वा स्थाप्यते तथा बिहः स्थापित इति न मिक्किविरोधः । अत एव तेषां ग्राणत्वात्तस महती भक्तिर्जाता । अन्यथा मात्सर्यादिकमुत्यचेत जयविजयवत् । तस्मादेतेषां गुणत्वाद्वामनो मेखला । तेन चे निभूषितत्वं सर्वत्र भक्ताव्ययोगात । माहात्म्यज्ञाने स्नेहे च फले चेति ॥ १८ ॥

अङ्गलीयकैविं मूचितत्वमाह—

तुभ्यं च नारद् भृशं भगवान् प्रैवृद्धभावेन साधुपरितुष्ट उवाच योगम् । ज्ञानं च भागवतमात्मसतत्त्वदीपं यद्वासुदेवशरणा विदुरञ्जसेव ॥ १९ ॥

तुभ्यं च नारदेति । अङ्गुलीयकानि दश विंशतिर्वा मवन्ति । तावन्ति हि मग्वद्रपाणि यावन्ति नारदेन दृष्टानि । अन्यैरपि । नारदं प्रति भगवदवतारा "दृष्टीनं यान्ति चेतसी"ति वाक्यादनन्ता एव । अङ्गुलयश्चतुर्भुजे विशक्तिभवन्ति । अनन्तैभुजन्तेऽनन्ताः । नारदेन तत्सद्देशरन्येश्व परिदरयमाना हि मूर्तयो भगवतोऽनन्ताः । अत एव तुभ्यं चेति चकारः । तेषामङ्गुलीयकत्वमवय-वान्तोपयोगात् । ते हि भक्ताः संसारान्ते भवन्ति । अनेन सर्वात्मकस्य भगवतो भक्ता अङ्गलय इति निरूपितम् । ते हि सर्वश्वरीरोपकारिणः सर्विकियाहेतवः । महाधनैरिति विशेषणात्तेषु बहुधनमस्त्रीति ज्ञापितम् । तानि धनान्यप्रे बक्ष्यामः । तुभ्यं नारदाय । त्वद्वपयोगार्थं चकारादन्योपयोगार्थं च योगमुवाचेति सम्बन्धः । तत्र साधुपरितुष्ट इति हेतुः । तस्य योगस्य मूल्यरूपत्वात् । नहि केनाऽप्यं-शेनाऽपरितष्टः स्वमूल्यं वदति । चतस्रो द्यन्तलय एकशाऽनुष्टः स च सँमावद्वीयौं(?) मवति ताभिः । सा हि भक्तिरक्रष्टमूल्यं भवति । तेन परितृष्टो वा मगवान् । योगो ज्ञानं परिचर्या शारीरज्ञानं चाड-क्कुलीस्थानीयाः । चतुर्भिरपि भक्तहितो भगवान् प्राप्यते भक्तया च । तदाह् । भृशमत्यर्थम् । प्रवृद्ध-मावेन निरन्तरश्रवणादिना तत्तनमार्गे उत्पन्ना प्रीतिः सैवै हृदयं पूर्ण विधाय यदोच्छिता मवति । यथा बहिः स्पष्टतया प्रेमाऽनुभूयते स प्रवृद्धो भावः । तेनैव भगवान् परितुष्यति । गुणानां भगवत-श्राठनगाहनयोग्यत्वात् । अत एव साधुपरितृष्टः । परितोषानन्तरमपि मक्तिपूरस्य विद्यमानुत्वात्परि-तोषस्य साधुत्वम् अपरितोषासहभावः स्वनित्यता च । परितस्त्वं त तदीयानामध्यद्धारकत्वेन । तदा हि योगमाह । तथोपायमुक्तवान् येनोपायेन भगवान् दृश्यत एव । बहिर्दर्शने भक्तिरेव हेतुः । अन्तर्दर्शने योगः । विद्यमानस्य दर्शने द्वयं भगवतो ज्ञानं अविनामात्मतत्त्वप्रदर्शनं च । चकाराद्वय-ज्ञानं च । महार्र्सक् पञ्चानं महामीमांसायां निरूपितम् । निर्धर्मकः सर्वधर्मादिक्रपेण स्वयमेवाऽऽविर्ध-वतीति । भागवतं पुरुषोत्तमञ्चानम् । आत्मनो जीवस्य तत्त्वं शुद्धचैतन्यरूपम् । तत्र्यकाशो वृत्तिफळ-नेन स्ततो वा आविभीवेन । तज्ज्ञानं दीपस्तेन सहितं आत्मसतस्वदीपम् । ब्रह्मात्मस्वज्ञानं वा । चका-रात्क्रियायोगः । तस्य फलं मक्तिरित्यम्रे वक्ष्यते । नतु योगैयज्ञज्ञानादीनां पूर्वमेव सिद्धत्वाद्वह्रभिन्न प्रकाशितत्वात्तदर्थं किं भगवदवतारेणेत्यत आह—यद्वासुदेवशारणा इति । यस्मान्नारदार्थं प्रोक्त-पञ्चरात्रादेः । वासुदेवशरणाः मोक्षदातुः संत्त्वाधिष्ठात्रीदेवतारूपस्य श्ररणगमनमात्रेणैव तपञ्चादी-

९ इकं समर्थितमिति स. ग. २ छलमिति स. ग. ३ भक्तानभीति क. भत्तयनभित्रेतं इति घ. ४ प्रतीसा य इति स. ५ मानवतां मकानां ग. ६ शुल्यवंश्व पाछनीय इति ग. , ७ सत्वे विष्णुरिति क. स. प. ८ संविष्ण क. संबिद्धज्य ग. ९ पात्रे दत्ते इति ग. १० महादेवस्यापीति स

<sup>-</sup> ९ वो नास्ति वा. २ विवृद्धेति पाठः ख. ग. ३ भुजे त्वनन्ताः क. व. ४ समानवदिति वा. ग. ५ सरीरेति व. ६ सर्वेहर्यमिति स. ७ नदा बहिरिति स. ग. ८ सर्वं झानं स. घ. ९ बोगझानादीनां स. १० सर्वे विद्यात-देवतेति स.

**?**\$0

नायमावेऽपि । अञ्चला सामस्त्येनैव सुगममार्गेजैव विदुर्ज्ञानवन्तः । आश्रवमात्रेजैव सुगमतया परि-इनि पुनःकथने हेतुः । अथवा भगवद्भक्ता भगवत्यराः कर्म वा योगं वा झानानि वा न मन्यन्त एदेति तद्र्यं मगवतैतान्युक्तानि । अतःपरं भगवदुक्तानीति परमश्रद्धया तेषु प्रवर्तन्ते मार्गगताश्र मवन्ति कृतार्याश्च । अन्यया उत्पा उन्मादाश्च भवेयुः । भक्तेर्मादकत्वात् । एतदर्यं भगवान् मक्तिसाधकान्यक्तवानित्यर्थः ॥ १९ ॥

नुपुरकङ्कणादिभिर्विभूषितं निरूपयति - चर्कं चेति । अत्राऽऽदिश्रन्देन द्वादशाङ्गोपयोग्याभर-णान्युच्यन्ते । तत्र पादयोईस्तानां च नूपुरकङ्गणादिभिध्येयत्वम्। एवं कण्ठाभरणानि मुक्तटादीनि च । सर्वाण्येतानि द्वादशाङ्गविभागेन द्वादशविधानि । तानि मन्वन्तरावतारेणोच्यन्ते । यद्यपि मेखलाया वनमालायाश्रीतम्मध्य एव वचनमुचितम् । तया सति चतुर्दशत्वं मन्वन्तरावतारसङ्ख्या चोपपद्यते । तथापि तयोर्निशेषप्रयोजनस्य विद्यमानत्वात्प्रथिङ्किएणमुक्तम् । एतेषामपि विशेषणं महाधनानीति सॅर्वमन्वन्तरेषु भगवान् योगादिकमुपदिशतीति स्चितम् । तदाह-

चकं च दिक्ष्ववहितं दशस खतेजो मन्वन्तरेषु मनुवंशधरो बिभर्ति । दुष्टेषु राजसु दुमं व्यद्धात्स्वकीर्त्ति सत्ये त्रिपृष्ठ उशर्ती प्रथयंश्वरित्रैः॥२०॥

चक्रिमिति । मन्वन्तरेषु भगवान् स्वतेजो विभक्तिं पालनसामर्थ्यं विभक्ति । सेर्वे मन्वन्तरं साङ्गं परिपालयतीत्यर्थः । ननु मनुवंश्यानां विद्यमानत्वात्सवीशेन भगवत्परिपालनं किर्मधिमित्याशङ्कपाह ---मन्बंदाघर इति । मनोर्वश्रमयमेव विभक्ति । मन्वन्तरमेकसप्ततियुगारमकम् । तत्र कली सर्वेषां नाशः शुद्रादिमानात् । अतो मगनतैन परिपाल्यन्ते यथा देनापिमन् । ननु ऋष्यादीनां निधमान-त्वात्तेषां नाशशङ्काभावार्तिक भगवता तदंशकार्यं कर्त्तव्यम् ? तत्राऽऽह—चक्कमिति । ते हि चतु-विधाः मन्त्रपिदेवतेन्द्ररूपाः । ते खरूपतो विद्यमाना अध्याज्ञारूपेण न वर्त्तन्ते । तदर्थमाह— चर्क विभर्त्तीति । तानेव ऋषीनाज्ञारूपान्कृत्वा विभर्त्तीत्यर्थः । "सर्वे पुरुषशासना" इति बाक्यात् । चकारात्स्वतन्त्रतया । आज्ञां सेनां च बिभित्तं नियमनार्थं सहायार्थं च । तेषामाज्ञाकरणे हेतुः दिश्वचहितमिति । दशसु दिश्च अवहितं स्थापितं सावधानं वा । यथा यो यत्र स्थापनी-यस्तं तथा स्थापयतीत्यर्थः । विशेषकार्यमाह—दुष्टेषु राजसु दमं व्यद्धात् । पाठकानां दुष्टते तदण्डकरणं विशेषकार्यम् । अनेन लोकरक्षा निरूपिता । एवं लोकेवेदरक्षां निरूप्य मक्तिरक्षां निरूप-यति स्वकीत्ति सत्ये त्रिष्ट्छे प्रथयन्निति । यथा पातालादुद्वत्य भूमिः पुष्करपर्णे प्रथिता, एवं त्रैलोक्ये स्थितां कीर्तिं त्रयाणां लोकानां पृष्ठमूते सत्यलोके स्थापितवान् । इत उद्धरणेन तत्र स्थापने हेतुः उद्यातीमिति । कमनीयाम् । अत्र हि प्राकृतधर्मैः प्राकृतबुद्धिभिधः संबद्धाः जलमग्रेव कीर्तिः । सा हि वस्तुतः शुद्धा भवति । तां सत्यठोके प्रथितवान् । सत्यठोकस्थानामुपकारजनना-**ब्ह्रानमत्त्र्यर्थं भगवचरित्राणि तत्र गीयन्ते । ततस्तत्र स्थिताः सर्व एव भगवन्तं जानन्तीति सर्वलोक-**विख्याती भगवांस्त तदवयवाभरणभूत इत्यर्थः । आदिशन्दस्याऽपरिच्छिन्नत्वान्मन्वन्तरेषु बहुन्यवोन्तरा-बतरणानि स्चयति ॥ २०॥

स्विग्धामठैः क्रिवतनीलकन्तरैर्विरोचमानाननहासपेशलं मगवन्तं निरूपयति—धन्वन्तरिरि-त्यादिपश्वभिः । कुन्तलानां धर्मेः कुन्तलैश्च विरोचमानमाननम् । तादश्च आनने हासेन पेशलो मवति भगवान् । तत्र हासपेशलो रघुनाथो हास्यरूपो भवति सर्वमोहनरूपः परमसुन्दरः । तस्य कार्य गुढमित्यमे वक्ष्यते । कुञ्चितनीलकन्तलरूपः पर्भारामः । बहुधा चरित्रकरणादनेकरूपत्वं तस्य । तद्गतधर्मः स्निग्धामलरूपो धन्वन्तिः । तेन ह्यमृतेन शास्त्रेण च सर्वे स्निग्धा अमलाश्च कृताः । देवा हि रूक्षा अमृतेन भगवति खिग्धाः कृताः । वैद्यकशास्त्रेण चाठमला भवन्तीत्यविवादम् । उभयोः कार्ये भूमी विद्यमान एव रघनाथोऽवतीर्ण इति तादशे मुखारविन्दे हास्टे रूपत्वं मगवतः । यैद्भगव-दास्येन कार्यं तद्रधनाथेन कार्यमिति । तत्र आननं भगवतो धर्माधारब्राह्मणाः । तत्र आरोग्ये घर्मसिद्धिः स्याद्रक्षा च घनुषो भवेत्। अतो धर्मसिद्धार्थं धन्वन्तरिखतीर्ण इति तचरित्रमाह— धन्वन्तरिश्च भगवान् स्वयमेव कीर्त्तिर्नाम्ना नृणां पुरुरुजां रुजमाशु हन्ति।

यज्ञे च भागममृतायुरवाप रुद्धमायुश्च वेदमनुशास्त्यवतीर्य लोके ॥ २१ ॥

धन्वन्तरिश्चेति । दृष्टोपैकारत्वास्स स्वयभेव कीर्तिभृतः । चकारात्स्त्रीरूपं च । उभयभि भगवान् । तस्य धर्मः कीतिभेवत्येव । तथापि कीतिन्हपताऽप्यस्यते । तत्र हेत्नीग्नेव प्रकृत्वां महारोगग्रस्तानां र्रेजमाशु हन्ति । धन्वन्तरिनामस्मरणेनैव सर्वे रोगा गच्छन्तीत्वर्थः । चणामिति रोगसम्भावनयोक्तम् । नामोन्नारयितृत्वाद्वा । वस्तुतस्तु शास्त्रद्वारा सर्वेषामेव रोगान्हन्ति । नाम च तस्य शास्त्रम् । सर्वेषामुपकारिणां यज्ञे भागा निरूपिता वाय्वादीनाम् । तथा अनेनाऽपि आरोग्यलक्षणं धर्म विधाय यज्ञे भागं च प्राप्तवान् । "बर्हिरनुप्रहरतीति वाचि स्वाहे"ति मन्नेण समिष्टय-ज्रवि बहिंबोऽनुप्रहरणं कियते । तत्र वाची देवतात्वं शान्त्या इति फलान्न संभवतीति सर्वशान्तिकरी या वाक धन्वन्तरित्रोक्ता सा भागमईतीति यज्ञे धन्वन्तरिभागः । रुद्धिमिति पूर्व बर्हिपोऽनुप्रहरणा-भावः प्रायेण सचितः। "न बाहिर्नुप्रहरेदि"त्यप्रिहीत्रे तस्य निषेधात्संस्थायामेव बहिषोऽत्-प्रहरणम् । सम्यक् स्थितिश्वाऽऽरोग्यकार्यमिति वहिरेव तस्य मागः । अन्यद्वा चिन्त्यम् । श्वाखा-न्तरीये वा स्पष्टम् । किञ्च । आयुर्वेदं च कृतवान् । पूर्व मयने प्रादुर्भृतस्तत्रैव तिरोहितः । पुनन्ध काशिराजगृहेऽवतीर्य "धन्वन्तरिर्देघ्यत्वम" इति वाक्यादायुर्वेदं प्रवर्तितवान् । चकारादन्य-दपि । अस्याऽनतारस्य धर्मरूपत्वमेन न धर्मिरूपत्वम् । तेनीधंभादिद्वारा परम्परोपयोगः ॥ र१॥

क्रन्तलानां खरूपमाह-

२ स्कं. ७ व. २२ छो. ]

क्षत्रं क्षयाय विधिनोपभृतं महात्मा ब्रह्मध्रुगुज्झितपथं नरकार्तिलिप्स । उद्धन्त्यसाववनिकण्टकमुत्रवीर्यं त्रिःसप्तकृत्व उरुधारपरश्चधेन ॥ २२ ॥

क्षत्रमिति । कुत्रितनीललं धर्मः । कुत्रितत्वं कुटिलता । नीललं च श्यामता । श्वत्रियहन्तु-त्वात्कुटिलता । भूमिकण्टकोद्धारकत्वाच्छ्यामतेति । अथवा । चतुर्मिविशेषणैः संहितानि कुन्तलानि धन्वन्तरिः । अमृतोद्रमत्वात् स्रीत्वात् यसमागभुक्त्वात् अवतीर्णत्वासः । तत्र स्यामत्वं महनान्निर्ग-

९ सरचं यताथेति ग. २ शाधनान्येतान्युक्तदानिति क. स. म. ३ वर्णयतीति स. म. ४ सर्वत्रेति क. ५ सबैबन्बन्सरं क. स्वैमेनेति क.ग. ६ किमर्यमिलाह क. प. ७ देवलोकरकामिति क. व. ८ अस्वर्ये इति यः , ५ न्तरावरणानीति सः वताराणि वः

<sup>ु</sup> हासरूपरं स. २ बहुदित स. ३ इष्टोधायस्वादित ग. ४ इस आधित ग. ५ शान्तिकरेति स. ६ होत्रे-तरनिवेशात् स. ग. ७ दैर्घ्यतमस इति स. य. ८ तेन हु श्रीववेति स. ९ सहिताः इन्तका इति स.

तस्त । क्रुटिठत्वं सीरूपस्य । अमठत्वं यञ्जभुजः । आयुर्वेदकरणात्सर्वक्षिग्धत्वम् । स्वंस्याऽव-तारबाहुल्याद्वेद्ववचनम् । मुख्यत्वं परशुरामस्य । स हि वैश्वानरस्याऽवतारः । अत एव सैर्वश्वत्रिय-भक्षकः । विशेषेण रोचमानत्वं धर्मरक्षाकरणात् । क्षत्रं क्षत्रियाः । क्षयायैव विधिना उपभृतं बृद्धम् । उप समीपे धृतं वा । यथा पृशुश्रियते । "भवाय नाशाये"ति वाक्यात् । वधे हेतः **ब्रह्मभुगिति ।** ननु क्षत्रस्य कयं ब्रह्मद्रोहजनकत्वम् । तत्राऽऽह— उज्झितपथमिति । उज्झितः पन्या येन । सन्मार्गपरित्यागाद्वसद्भोहे मतिः । तहिं सन्मार्गबोधनेन कैथं न व्यावर्त्त्यते ? तत्रा-SSE—नरकार्श्तिलिप्स्वितः । नरकलक्षणामेवाऽऽतिं वाञ्छति । परलोकदुःखमङ्गीकृत्योत्पथेन प्रवृत्तमतो न बोधनेन निवर्तते । अतं एबोद्धन्ति ऊर्द्भमुत्क्षिप्य तान् द्रीकरोति । अनेन यदेवाऽ-स्याउमेध्यं तदपहन्तीति स्चितम्। महात्मेति अल्पद्रोहः प्रयोजनार्थं कियमाणो न तद्द्यं भाधते। मुढा एव हि दृष्टप्रत्ययाः । महात्मानस्तु पर्यवसानबुद्धयः । असाविति यज्ञकर्ता । उद्धननं हि तेनैव कियते । किञ्च । एतत्क्षत्रं मारणीयमेव । अवनिकण्टकत्वात् । भूमिहि भगवतः पादौ । सर्वो हि स्वपादकण्टकोद्धारं करोति । यद्यपि सर्वात्मत्वात्तस्य न्यया भवति तयाप्युग्रवीर्यः । न हि कौर्याव-लम्बनव्यतिरेकेण कण्टकोद्धारो भवति । अनेन नैर्घृण्यमपि निवास्तिम् । त्रिःसप्तकृत्व इति । सप्तथा हुननेनैकवारं भूमेर्निष्कण्टकता जाता । पुनर्शाक्षणादुत्पन्नाः सप्तथा हुताः । पुनरेविमिति त्रिः । उद्यारपरश्वधेनेति । शक्षेण हननं परलोकार्यम् । परश्वधः परशः । उरुधारलाद्वहधा हनने-**ऽपि न कुण्ठता । अनेन वधे क्रेशाभावो निरूपितः ॥ २२ ॥** 

श्रीसुबोधिनी !

इासपेशकलं निरूपयति—

असत्यसादसुमुखः कलया कलेश इक्ष्वाकुवंश अवतीर्य गुरोर्निदेशे । तिष्ठन् वनं सद्यितानुज आविवेश यस्मिन्विरुध्य दशकन्धर आर्त्तिमार्च्छत् २३

अस्मत्यसादसुमुख इति । हासो हि त्रिविधः । इतरगर्वनिवारक इतरव्यामोहकः प्रसादहे-तुश्च । तत्र प्रथमं प्रसादहेतुमाह । यद्यपि रह्यनायचित्रस्याऽनन्तत्वं तथापि हासत्वमात्रोपयोगाहुण-त्रयकार्यं चित्रत्रयमेवोपलक्षणत्वेन निरूप्यते । तत्र प्रथमं सात्त्विकं चित्रत्रमाह—अस्मत्यसाद-सुमुखः । ब्रह्मादीनां प्रसादार्थं सुमुखः प्रसन्नवदनः । अनेन ब्रह्मप्रार्थनया मगवानवतीर्ण इत्युक्तम् । कल्या परमकान्त्या सीतया वा । कल्या वा कल्याः । यस्तु सर्वकलानिधिवैंकुण्ठवासी विष्णुः स यस्य कल्या । हासो हि कार्यस्याऽल्यत्वे भवति । तस्माद्रक्षाऽल्यं कार्यम् । तदर्यं मगवतः काचित्कला या वैकुंण्ठे स्थिता पाल्यति । अनेन भगवान्पूर्ण एव रहानायोऽवतीर्ण इति सूचितम् । कलानां वा सङ्कर्षणादीन्त्रामीशो वासुदेवः । सर्वकलानिपुणो वा लक्ष्म्या सहावतीर्णः । तदेव पेशलो भवति । स भगवानिस्वाकुवंशेऽवतीर्य । इक्ष्वाकुभेक्त इति नृसिंहपुराणे प्रसिद्धिः । यदर्थं श्रीरङ्को ब्रह्मसदनात्समानीतः । तस्योद्धारार्थं तद्दंशेऽवतीर्णः । देवहितकार्यकर्तृत्वं धर्मज्ञानादिसाहित्यं स्वार्वतरणेन भक्तोद्धारो गुर्वाज्ञाकरणं वनवास एतावत्सात्त्विककार्यम् । अनुमावस्तु विरोधेन दशकन्धरात्तः । सत्वविरोधं तमसो लयो युक्त एव । गुरोदंशरथसाऽऽञ्चा तसां स्थितः । वतमिव तैत्यालनं कृतवानित्यर्थः । वनमावि-

वेश । नतु वने तस्य किश्चित्कार्यम् । अपि तु वास एव कार्यमिति वनस्य कर्मता । दियता सीता अनुजो रुक्ष्मणस्ताम्यां सहितः । अनेन करुया करुश इति यावानागतस्तावान्वनं गत इति स्चिन्तम् । इतरसहायामावार्थं वा । आसमन्तास्त्रवेशो बहुकारुस्थित्यर्थः । अत एव यस्मिन्सनुनाये विरोधिनिम्तत्वमेव भगवतो नतु विरोधहेतुत्वम् । विरुध्य विरोधं कृत्वा । दशकन्धरो रावणः । अनेन महत्त्वं वा बहुत्वं वा न निस्तारहेतुरिति स्चितम् । आर्तिं पीडां चिन्ताशोकादिकम् । त्रयाणां वनवास आरम्धः । देवानां कामनया तथा सङ्कत्यः कृतः । तत्र भार्यया सह स्थितस्य न मुख्यो वनवासो मवति । न मर्नृसहितायाः क्षियः । अत उभयोवियोगेन वनवासः प्रदर्शितः । वियोगजननादिक्षपन् मेव विरोधः । प्रयमाऽऽतिंस्तु खरादिमारणेन ॥ २३ ॥

एवं सालिकचरित्रं मगवत उक्ला राजसमाह— ं यस्मा अदादुद्धिरूढभयाङ्गवेगो मार्गं सपद्यरिपुरं हरविद्धिक्षोः । दूरेसुहृन्मथितरोषसुद्योणदृष्ट्या तातप्यमानमकरोरगनऋचऋः॥ २४ ॥

यसा अदादिति । उद्धिः समुद्रः यसी मार्गमदात् । ऊढमयाङ्गवेगः । ऊढं भयं येन । समुद्रशरीरस्य भयं भार्येव हैदये निविष्टम् । तादशाङ्गस्य अङ्गे वा वेगः कम्पो यस्य । अयवा । उद्धं यद्भयं मृत्युरूपं तस्याञ्कानि शोषणादीनि तेषां वेगो यस्य । मृतप्रायो जात इत्यर्थः । सपदि तत्थण-मेव । अरिपुरं छक्काम् । इरवत् इरस्येव । महादेवसँहितं वा पुरम् । दिवश्वोः दन्ध्रमिच्छोः । दरे सुहद्भार्या यस त्राता वा भरतोऽन्ये वा सुहदः। मिथतो यो रोषस्तेन सुशोणा या दृष्टिस्तया तातप्य-मानाः अतिश्चयेन तप्यमाना मकरादयस्तेषां चक्रं यस्मिन् । एवं द्याख्यायिका । रावर्णेन सीतायां हतायां दशकन्धरवधार्थं प्रवृत्तस्य रधुनायस्य मध्येञन्तरायमूतः समुद्रः स्थितः । स स्वकीयैः पुरुषेः कृत इति तत्र पदाकर्मणमकृत्वा प्रायोपवेशनं कृतवान् । स द्यस्मदीयवंशेऽवतीर्णोऽस्मदवतारणेऽप्यपायं न जानाति स कथं रक्षांसि हन्यादिति । परमत्रैवाऽयं तिष्ठत्विति मार्ग न दत्तवान् । तदा भगवान स्ववाणं सन्धितवान् । तदा तस्य नेत्रयोरारिक्तमा जाता तेन समुद्रस्य क्षोमो जात इति । मार्गदानं न प्रीत्येति भगवन्माद्दात्म्यज्ञापनार्थं भयादयस्त्रस्मिन्त्रविद्यस्तदा मार्गं दत्तवानिति । यदि महादेवः सहायमपि कुर्यात्स्वमक्तस्य स्वयं वा पुरे तिष्ठेत्तदा तेन सह पुरं ज्वालनीयमिति । रावणवधस्त्वत्यः । पुरमेव ज्वालनीयमितीच्छा । यस्मिन्पुरे दुःखिता सीता तिष्ठतीति । मगवतो रोपे दूरे स्थितानां सुद्धदां दुःखं हेतुः । अमियते हि दैधनि कचिद्रदता कचित्रलं कचिन्मध्यभावो भवति । मिथते त्वेक-रूपता । तथा परीक्षार्थ हितार्थ परमार्थतो वा विश्वे कृते पूर्व बहुधा विचारितत्वात्सीतोद्धारस अवद्यं कर्त्तव्यत्वान रोषप्रतिषन्यको विवेकादिजीत इति सूचनार्थं मियतपदम् । दृष्टिमात्रेणैव समुद्र-ताप इति माहात्म्यम् । राजसचरित्रत्वाद्रोपकया ॥ २४ ॥

एवं राजसचरित्रमुक्ता तामसमाह— वक्षस्थलस्पर्शरुग्णमहेन्द्रवाहद्न्तेर्विडम्बितककुब्जयरूढहासम् । सद्योऽसुभिः सह विनेष्यति दारहर्जुर्विस्फूर्जितेर्धनुष उच्चरतोऽधिसैन्ये ॥२५॥

९ तस्येति स. र इहुत्वं ग. ३ सर्वत्रेति क. ४ कथं तेनेति स. ५ व्यावत्येन्ते प. ६ यहहतां स. ७ वैक्रफ्रस्थितित स. ग. ८ सायतारचेन क. प. ९ तत्परिपाछनं स. ग.

१ वनवास इति ग. घ. २ दिकरूपमेन ग. ३ इदयनिनिष्ट स. ग. ४ संहितं ना स. ५ दिविसीरिति क. घ. ६ कममकृता अ. ग. ७ दिविनीति क. घ.

वक्षस्थलस्पर्जेति । स भगवान् रघुनायस्तस्य रावणस्य असुभिः प्राणैः सह हासं गर्व विनेष्यति द्रीकरिष्यति । द्रीकरणे हेतुः दारहर्स्तुरिति । प्राणहरणेऽप्येतदेव हेतुः । आततायित्वात् । निह तन्मारणार्थे वाणा अपेक्ष्यन्ते किन्तु धनुषो विस्फूर्जितैरेव । धनुषो विशेषणम् अधिसैन्ये उचरतः इति । ऊर्ध्वं चरतः । वाणरूपं मठं वा त्यजतः । अनेन तस्य गतिर्निवारिता । धनुषो माहात्म्यार्थे हासं विशिनष्टि । वक्षस्थलस्पर्शेन भया ये महेन्द्रवाहस्थैरावतस्य दन्तास्त्रीर्विडम्बितो यः ककुन्त्रयो दिग्जयस्तेन रूढो यो हासः । तस्य हि सामर्थ्यद्वयं रावणस्य शारीरं शत्रुजयकृतं च । तत्र शारीरेण सामर्थ्यने शत्रुजय उपहस्यते । यतस्तस्य वक्षस्थलस्पर्श्वमात्रेणैवैरावतदन्ता मग्नाः । ताहशस्य दिग्वजयो नोत्कर्षहेतुः । तेन दिग्वजयिनां सामर्थ्यादप्यस्य महत्सामर्थ्यमिति महान् गर्वः । स गर्वो गन्छन् महामिमानिनः प्राणैः सह गतः । न हि भगवतो हासस्याग्रेऽन्यो हसति । तस्मात्तदपगमनमु-चितमेवेति भावः । एवं रघुनायचरित्रमुपलक्षणविधया निरूप्य हासत्वं समर्थितम् ॥ २५ ॥

एवं हासपेशटं निरूप्य अदीनलीलाहसितेक्षणोलसङ्क्षमङ्गसंस्चितन्र्यनुत्रहं निरूपयति—भूमेः स्ररेतरेति दशभिः । यद्यप्येकैकस्मिन्नवतारे अपरिमितानि चरित्राणि सन्ति तथापि विमर्शे येषासुप-योगस्ते निरूप्येन्ते । यत उद्देशे दशैव पदार्था निरूपिताः—अदीनत्वं, लीलात्वं, इसितत्वं, ईक्ष-णत्नं, उछसत्नं, भूत्वं, भक्कत्वं, संस्चितत्वं, भूरित्वं, अनुप्रहत्वं चेति । अनेन दश्विधा अपि ठीठा अस्मिन्नवतारे सन्तीति यावान्वा अयमात्मा तावानयमिति स्चितम् । अनेन दश्विधलीलानामेकमु-खत्वेनैकार्थलं च सचितम् । तदुपपत्त्या निरूपणे उद्देशतो निरूपयिष्यति । तत्राऽदीनत्वं सर्गः । दीनो हि वस्त्वभावात् । यथासुखं वस्तुरूपेण स्वयमेव प्रादुर्भावाददीनत्वम् । अभिरुपितवस्तुप्राप्तौ दीनत्वं गच्छति । न विद्यन्ते दीना यस्मादिति परार्थसृष्टाविप जीवानां दीनत्वं गच्छति सृष्टावेव । विसर्गो हि लीला स्पष्टा । इसितं स्थानम् । स हि भगवान्नाट्य इव प्रहसनरूपेण तत्तन्मर्यादया तांस्तान् स्थापयति स्वस्य हासार्थमेव । अन्यथा परमार्थे भगवत्स्वरूपे का मर्यादा । ईक्षणं पुष्टिः । भगवदीक्षिता एव हि पुष्टा भैवन्ति । अन्ह्रपा ऊतिः । यथाऽन्तः करणे वासना तथा भुवोश्चलनम् । मङ्गो हि सद्धर्मः । स हि सर्वान् स्वस्थानाद्वश्चयति । तद्ये विस्तारियध्यामः । उल्लस्त्वमीशानुकथा । स हि वंशो भगवदुलासो भवति । यथाकमो वा । तदा ऊतिरुलासः । यथा प्रहादो धर्मश्र प्रमेय-प्रमाणोहासौ । तदा सद्धमीं भ्रूरूपो भवति । भङ्गश्च वंशः । आत्मा हि तत्र भग्नो भवति । संसचनं निरोघः । तद्ग्रे उपपादयिष्यामः । भूरित्वं मुक्तिः । एको हि भगवानेव मुक्तः । अन्येऽपि तथा भव-न्तीति । अनुग्रह आश्रयः । न हि सर्वया अर्नेनुगृहीतः खस्मिन्कमि स्थापयति । इयं च दशविध-ठीला कृष्णसैवेत्यवतारोऽप्ययं भगवानवतारी । अतः सर्गरूपमदीनत्वं प्रथमतो निरूपयति—

भूमेः सुरेतरवरूथविमर्दितायाः क्रेशव्ययाय कलया सितक्रण्णकेशः। जातः करिष्यति जनानुपलक्ष्यमार्गः कर्माणि चात्ममहिमोपनिवन्धनानि २६

सर्गो सगरीरस्य ग्ररीरस्वीकारः । तत्र न दीनो यस्मादिति द्वितीयोऽर्यो हेतुत्वेन प्रविग्रति । तत्र त्रिविधा मक्ता दीनाः भगवदवतारे हेतवस्तदाह । भूमेः प्रथिच्याः । सुरेतरा दैत्या दानवा राक्षसाश्च ।

सरेतरखेनेव धर्मप्रतिपक्षाः कोडिकिताः । तैर्विमर्दिते। प्रकटः परमानन्दो यदा मुमेस्तदैव हि । मर्देनक्केचाहानिः स्यादित्यानन्दः समागतः । तस्याः क्षेत्रव्ययाय । कल्या बलमद्रेष सह । सितक्राणी केशी यस स वैकुण्ठिश्यत एव समागत इति कश्चित् । वस्तुतस्त यः सितक्राण-केशः स गोविन्दस्य कलया । सङ्घर्षणरूपत्वात् । संहाररूपतामसश्चत्त्या सितकृष्णरूपस्य सङ्घर्षणस्य कलया कृष्णकेश्वरूपेणाऽऽपीति वस्यते । इदमप्येकं प्रयोजनं कृष्णः केशो यथाऽवतीर्णो भवतीति । नत तावनमात्रम् । मर्दनक्केशद्रीकरणासमर्थत्वात् । "ताविमौ वै भगवतो हरेरंद्वाविहाऽऽग-तावि"ति वाक्यविरोधात् । "तदा वां परितुष्टोऽहमसुना वपुषे"ति वाक्यविरोधम । तस्मा-न्मर्दनक्केशामावार्यं साक्षादानन्दमयः । पुत्रत्वेन वशजननार्थं प्रद्यमः । धर्मरक्षार्थमनिरुद्धो नाराय-णांशः । भूमिभारनिराकरणार्थं सितकृष्णकेशांशः । जनानुपलश्चमार्गे इति प्रद्युप्तो वंशकृत । कर्माणि करिष्यलीत्यनिरुद्धः । चतुर्णामपि कार्यचतुष्ट्यं मारव्ययाय चेति चकारेण स्चितम् । तेनैकैरूपेणैव चतुर्भृतेरिप चरित्रं निरूप्यते । एकमेव चरित्रं मोक्षमक्ती निरूपयति । मुमिमारहरणं. वसदेवदेवकीकामनापूरण, धर्मरक्षा चेति । विस्तरे तु प्रकरणभेदेन वश्यति । एवं चतुर्भूर्तिर्भगवान् जातः । अनेन सर्वाण्येव वाक्यानि यथाश्रुतं समर्थितानि । अन्यया प्रत्येकवाक्यानि तयोरेको बल अहो बभुवेत्यादीनि विरुद्धानि भवेयुः । जन्म कर्म च खस्य संपादियध्यति त्रिविधदुःख-द्रीकरणाय । भूमिर्माता तथा चाऽन्ये दुःखभाजो हरिप्रियाः । कंसादेः कालतो ज्ञानाश्चिधा दुःस्वं च तद्गतिमिति वक्ष्यते । भूमिस्तु कार्यरूपापि भवतीति विचारे सैवोक्ता । अदितिर्मातेति तस्या भूमित्वं स्पष्टमेव । अन्येऽपि भूगिसंबन्धादेव दुःखिताः । जनैरनुपरुक्ष्यो मार्गो यस्य । जनाः साधारणाः । भगवन्मार्गस्य उपलक्षणमपि ते न जानन्ति । मार्ग एवंप्रकारेण भग-वदागमनम् । कर्माण च करिष्यतीति । चकाराज्ज्ञानं भक्तिं च कथयिष्यति । कर्माण्यनिरुद्धचरित्र-त्वाय विशिनष्टि । औत्ममहिम्न उपनिवन्धनं येषु । आत्मत्वाञ्ज्ञानजनकत्वम् । महिमपदाद्वक्तिः । उप समीपे नितरां बन्धनाद्धर्मः । त्रिभिस्तिविधं दुःखं गच्छति । एवं भगवचरित्रं भगवन्माहात्म्य-मेव सूचयति । एतावता सर्वे अदीना भवन्ति ॥ २६ ॥

श्रीमद्रह्मशाचार्यचरणविरचिता ।

ठीठां निरूपयन् पूर्वोक्तस्य हेतुमपि निरूपयित विमर्शमध्यपातात्— तोकेन जीवहरणं यदुख्किकायास्त्रेमासिकस्य च पदा शकटोऽपवृत्तः । यद्रिङ्गताऽन्तरगतेन दिवस्पृशोर्वा उन्मूलनं त्वितरथाऽर्जुनयोर्न भाव्यम्॥२०॥

तोकेन जीवहरणिमिति। यद्यं भगवान् चतुर्मृर्तिनं भवेतेदैव तचित्रचतुष्ट्यं न सङ्गच्छेत।
पृतनाऽसुपयःपानेन तन्मोक्षः। शकटोपमर्दः। यमठार्जुनमध्यगमनं। तदुन्मृठनं च। न हि वासुदेवादन्यो मोक्षं दातुं शक्तः। न हि सङ्गपणादन्यः स्पर्शमात्रेण नाशकः। न द्यनिरुद्धादन्यो नारदशापविमोक्षार्थं सान्निध्यनिरूपणेन वृक्षयोरन्तरा गच्छित। न हि प्रद्युप्तादन्यः आपजन्ममृठोच्छेदपूर्वकं पूर्विश्वतदेवताजन्म संपादयित। भगवन्तं चैतैरेव स्थाप्यते। यतस्तोकेन बालकेन उद्धिककायाः प्तनायाः जीवहरणम्। यत्र हि कार्यं तत्र साधनमवश्यं भावि। यत्र पुनः साधनव्यतिरेकेणैव साध्यमुत्पद्यते तत्रसम्बद्धस्यरूपित्येवाऽवगन्तव्यम्। सर्वमवनसमर्थेद्धपत्वातस्य। किश्वः।

९ स्पर्धेन स्पर्शमात्रेण ख. २ अपिरिमितान्येवेति क. ख. ग. ३ विमर्शोपयोगित्वेन दश्यमा इति ग. ४ अत्र तथा कृष्णावतारेऽप्यपिरिमितानि चरित्राणि सन्ति तथापि विमर्शोपयोगित्वेन दश्च धर्मा निरूप्यन्ते इत्यधिकः पाटः ख. ५ लील निरूपिता अस्मिन् स. ग. ६ अवतीति ख. ७ अनुमहः सिसिन्निति ख. ८ दश्चविद्मा ख.

१ कीबीमुताः ग. २ विमार्दितायाः ग. ३ नैजरूपेणैनेति ग. ४ आत्मनो महित्र इति ग. ५ तदैतच-रित्रेति स. ग.

उद्कस्य गार्या उद्किका। उद्कद्धिता वा। उद्कर्द्भैव वा। सा हि दिवामीतरूपा मवति । सन्मार्गविमुखा प्रतिपक्षा च । अनेन प्रमाणबरुं तस्यां मुक्तौ निवारितम् । तस्याः जीवानां इरणं स्त्रसिष्ठयप्रापणम् । इतं हि स्त्रसिन्नाऽऽनीयते । "इहैच समवनीयन्ते प्राणा" इति । मुक्तिश्रीषा । तस्मात्प्रमेयवलेन सा मुक्तेति मन्तव्यम् । प्रमेयं च शुद्धं परब्रह्म । न केनाऽप्यंशेन न्यूनम् । तथासति तादशस्य मुक्तिदानसमर्थत्वं न सम्भवति । अतः साधनव्यतिरेकेणैव साध्यकरणा-न्मुक्तिदानाच साक्षात्पुरुपोत्तमः कृष्णः । किञ्च । त्रीमासिकस्येति मासत्रयपरिमितः । कालाव-यवास्त्रय एव भगवतः परिच्छेदका जाताः । ते हि स्वभावतोऽसमर्था मूर्तिमेदं संपादयन्ति । तेन शकटं निर्माय शकटे विहत्य शकटं नाशितवानिति त्रिमृत्तिंरुक्तो भवति । त्रयाणामपि नाशने हेत्-त्वन्युदासाय पदेत्युक्तम् । संकर्षणेन योग्यत्वात् । अपवर्त्तां विरुद्धतया पतनम् । अनेन महा-षठनिरूपणेन पूर्णा कियाशक्तिरुक्ता । "प्रवालमृहङ्खिहतमि"ति वाक्यात्साधनाभावः सूचितः। प्रवेदैत्ररमञ्जलं पूर्णिकियाशक्तिं च स्चयति । एवं ज्ञानिकयाशक्ती प्रतिपाद्य मक्तिमार्गसमर्थनायाऽऽ-चिन्त्यसामर्थ्यं प्रतिपादयति — यद्रिङ्गताऽन्तरगतेनेति । यदेतश्रयमित्राया न सम्भाव्यमित्रर्थः । रिक्रता इस्तर्पेंदैश्वलता । तयोरन्तरगतेन तयोरुनमूलनं परमद्यन्वशेषकम् । पूतनायां मुखसम्यन्धो-ऽपि स्थितः । शकटे पादाग्रमात्रम् । अर्जुनयोस्तदपि न । किन्तु परम्परया द्रसम्बन्धः । उत्-खलेन वृक्षयोः सम्बन्धः । रज्या चोलुखलस्य । भगवता च रज्याः । यदि बलेन कृतं स्याद्रज्ञ्यो-टनं प्रथमं भवेत् । अल्पनलत्वात् । उल्लालस्य वा । भगवत्सम्बन्धे विचारिते सर्वेषां वा । तत्रा-उप्युन्मूलनं न सम्भावितम् । तिर्यगञ्चनस्य दृढमूमौ मध्यभङ्गहेतुत्वात् । इदमपि पूर्ववत्परत्रद्यात्वसा-धकमिच्छाशक्तिसाधकं च।एषा हि मगवतो ठीठा ज्ञानिकये इच्छा च। इतरेया न भाव्यमिति सर्वत्राऽग्रिमश्लोकेषु केचिद्योजयन्ति । वस्तुतस्त्वत्रैव । अग्रे सम्बन्धबोधकपदाभावात् ॥ २७ ॥

एवं ठीठां विनिरूप्य इसितं निरूपयति---

यद्वै वजे व्रजपशून् विषतोयपीथान् बालानजीवयद्नुयहदृष्टिष्ट्या । तच्छुद्धयेऽतिविषवीर्यविलोलजिह्नमुचाटियण्यदुरगं विहरन् हृदिन्याम्॥२८॥

यसै वर्जे व्रजपश्चिति । यद्यस्मात्कारणाद्वजे गोष्ठे व्रजपश्चत् व्रजस्पान्यालकान् पश्चि । स्वकीयान्य । विषतोयपीयान् विषतोयस्य पीयं पानं येषाम् । यया सोमपीयेन मृत्युव्रस्ता अमरा भवन्ति । तया विषतोयपीयान्पजीवयत् । पश्चन्यालांश्वाऽजीवयदित्येकः पक्षः । अनुग्रहृदृष्टि-वृष्ट्येति साधनम् । तस्या यमुनायाः शुद्धये । अतिविषवीर्येण विलोला जिह्ना यस्य । तं कालियं विहरत्नेवोश्वाटियण्यन् । अत्रेकारलोपश्चान्दसः । उत्ताटियण्यतीत्यर्थः । नुममावो वा । विहरत्नुवाटियण्यव्यविषयदिति सम्बन्धः । अत्र पश्चपालजीवनमनुत्रहृदृष्टिवृष्ट्या साधनेन कार्यं निरूपितम् । इदं त्वल्यालीकिकम् । विहरणं च गरुद्धादिमिरपि सिद्धं भवति । योगिनोऽपि हि दृष्ट्या जीवयन्ति । उपसर्गनिपातसहितादटधातोर्वा आटियण्यदिति लङ्कियातिपत्तौ । यदा तं द्रीकरिष्यति तदा अजीवयन्त् । अन्यया जीवितमप्यजीवितमेव । हास्यार्थमिदं चरित्रं भवति । वयं कृष्णं पालयिष्याम

इत्येषां बुद्धिः । तद्य स्पष्टमेव तान् पालयित्वा खयं तत्र प्रविष्टः कथमेते पालयिष्यन्तीति । पश्चान्तानिकिश्वित्करान् दृष्ट्वा इसतीति । अथवा । पश्चान्पालानिति ये पशुक्त्याः पाला आधिदैविकास्तान्जीवयत् । ते द्यपरीधिनः कालन इताः । भगवद्भक्तानां विष्पानहेतुत्वात् विषतोयस्य पीयं पानं येभ्य इति । कालस्तानेव असति नतु भगवदीयान्निरपराधिनः । मण्डूकादेषो मृतप्राया वृष्ट्योद्वच्छन्तीति द्येष्ट्रेष्टित्वम् । तेष्वनुत्रहो बद्धन्तवोधकः । न द्यान्य आधिदैविकेष्वनुग्रहकरणसमर्थः । यदेतन्त्र भाव्यमिति च संयोजना सङ्गच्छिते । लीकिकसाधनेषु मन्नादिना विषं द्रीङ्गत्य पश्चाजीवनं प्रसिद्धम् । अत्र सविषाणामेव जीवनं भगवत्कार्यमिति कश्चित् । हास्यमात्रत्वे न काचिचिन्ता ॥ २८ ॥

इसितं निरूप्य ईक्षणं निरूपयति-

तत्कर्म दिञ्यमिव यन्निशि निःशयानं दावाग्निना शुचिवने परिद्ह्यमाने । उन्नेष्यति व्रजमितोऽवसितान्तकालं नेत्रे पिधाय्य सबलोऽनधिगम्यवीर्यः॥२९॥

तत्कर्म दिन्यमिवेति । तस्य भगवतः कर्म दिन्यमिव । दिवि भवं दिन्यं अठौकिकम् । इवेतीन्द्रादीनामप्यश्वस्यम् । यहावाभिना ग्रीष्मसम्बन्धिनि वने परिद्रह्ममाने सित तन्मध्ये निश्चि निःश्वयानं अजमुन्नेष्यित ततोऽन्यत्र स्थापिष्यिति । इतः अस्मात्स्थानात् । इतो हेतोर्वा । अवसितः अन्तकाठो येन । अस्माकमयमन्तकाठ इति त्रजस्थैविंचारितम् । इदं हि चरित्रं दावाभिविमोचकं वारद्रयनिष्पन्नम् । काठीयहदसमीपे, मुझाटब्यां च । तत्रैकभ्न नेत्रे पिधाय्य मुझाटवी त्याजयित्वा समानीताः । अन्यत्र तु निश्चि निःश्यानमिति । अन्यानि साधारणपदान्युभयत्र । ईक्षणमपि दिस्तं वेत्रद्रयेन अन्यते । तस्मात्सङ्गटादुन्नेष्यतीत्युभयत्र साधारणम् । उन्नयनं हि देवार्थं प्रयक्करणम् ।
तथैते स्वार्थं रिक्षताः । अभिपानं महाधर्मः अन्यत्र नयनं च । यदत्राऽभिपानं न निर्दिष्टं तत्युनः
प्रश्नव्यावृत्त्यर्थम् । अन्यया कथमिं पीतवानिति प्रश्नः स्थात् । अत एव दिव्यमिवेत्युक्तवान् । नतु
सक्तपम् । देवगुमं चैतत् ॥ २९ ॥

एवमीश्वणं विनिरूप्य उद्ययत्वं निरूपयति---

यहीत यद्यदुपवन्धममुख्य माता शुल्बं सुतस्य न तु तत्तदमुष्य माति । यज्नुम्भतोऽस्य वदने भुवनानि गोपी संवीक्ष्य शक्कितमनाः प्रतिबोधिताऽऽसीत्

गृहीलेति । इदं हि चरित्रं भगवतो नद्यत्वबोषकम् । अन्यतु योगमञ्चमण्यादिभिरिष सिर्झ्-तीति नैकान्तिकं भगवत्वसाषकम् । यथैतचरित्रद्वयं भगवत्त्वं साधयति तथा भाष्ये निरूपितमिषक-रणद्वयेन । न हि यः सर्वात्मको न भवति थेन रूपेण स हि तेन बन्धनं नाऽईतीति युक्तम् । यदेव बन्धनार्थं उपबन्धं रखुं गृङ्खीत गृङ्खाति तत्तदेव अमुष्य बन्धने न माति । भगवत एवाऽऽ-धेन्तयोविधमानत्वाद्वद्ववोऽपि योजिता एकंभिव भवन्ति । तस्य च परिदृश्यमानमुद्रं सर्ववस्तुषु बस्तुस्वरूपमेव । आधन्तयो म विधमानं । तस्मादमानं युक्तम् । किञ्च । यस भगवतो जुम्भमाणस्य

३ रूपेन वेति स. २ तस्य मुक्ताविति स. ३ पूर्ववद्रद्वापरत्वं स. ४ इस्तपादाभ्यां स. ५ इतरयर्जुनैति स. ६ काठीयं घ. ७ शुचाटयिति स. ग. ८ पि दृष्टेगित स. ग.

९ अपराधिना कांक्रेन.घ. २ मण्डूकादयो हीति ख. ग. ३ सङ्गच्छन्ते ख. ग. ४ तान्यत्र घ. ५ तत्रैव नेत्रे क. घ. ६ साधारणान्युअयत्र ग. ७ तिर्दिष्टं पुनः स. ग. ८ सिझ्यति नैकान्तिकं स. ग. ९ वन्तयोषां विवेति क. ग. घ. ९० एकमेदेति स. ग.

मुखे मुननानि संवीक्ष्य शक्कितमनाः प्रतिबोधिताऽप्यासीत् । इदं हि चरित्रद्वयं विश्वाधारत्वमनुभव-सोहकत्वं च । यः सर्वेषु मृतेषु तिष्ठन् सर्वाणि मृतान्यन्तरयतीत्यन्तरः । स हि गोकुछे तिष्ठन् गोकु-ठमन्तः स्थापयति । न चैतन्मायिकम् । श्रुतिसिद्धत्वात् । यशोदायाश्च तत्राऽप्यनुभवात् । विचारे-णाऽपि "अधो अमुख्येव समाऽभेकस्ये"ति वाक्याद्वधधर्म एवाऽयम् । अस्तु वा तत् । तदा-नीमेव शक्किता प्रतिबोधिताऽप्यासीत् । पुत्र एवाऽयं ममेति ज्ञातवती । नद्यनुभवस्य स्मृतिसंस्कारा-जनकत्वं मगवन्मायाव्यतिरेकेण सम्भवति । अयमेव हि भगवत उल्लासः । जृम्भा च भगवतैव जनिता मुखविकासहेत्वर्थम् । अतो निमित्तान्तरेऽपि मुखविकासे जगत्प्रदर्शनं तदैव हि प्रतिबोधनम् । प्रयमेप्रदर्शने तु सुविस्मितेलेवाऽध्यायसमाप्तिः । "वैष्णवीं व्यत्तनोन्माधामि"ति तत्रैवोक्त-त्वात् । एवं चतुर्भिः स्रोकैः चतुर्भूर्तेर्भगवतः सङ्गर्षणा-निरुद्ध-प्रद्यम्-वासुदेवनिर्णय उक्तः । सर्वे वा सर्वत्र ॥ ३० ॥

एवगुलासं निरूप भ्रुवं निरूपयति । भ्रूशब्देन हि मगवत्कृतं फलगुच्यते । "तद्भविजृम्भः परमेष्ठिधिषण्यमि" ति वाक्यात् । तत्फलं दुःखाभावसुखरूपम् । दुःखस्य परमा सीमा नरकादिः । सुखस्य परमा सीमा वैकुण्ठाख्यम् । तदुभयं भगवान् साधनरहितेभ्यः करोतीति विचारेण भगवत्वम् । तदुभयं भगवान् साधनरहितेभ्यः करोतीति विचारेण भगवत्वम् । तत्र दुःखाभावद्वयमाह—

नन्दं च मोक्ष्यति भयाद्वरुणस्य पाशाद्रोपान् बिलेषु पिहितान् मयसूनुना च। अह्यापृतं निशि शयानमतिश्रमेण लोके विकुण्ठमुपनेष्यति गोकुलं सम्॥३१॥

नन्दं च मोक्ष्यतीति । भयात्सर्परूपात् वरुणस्य पाशाच । उभयशाऽपि नन्दो रक्षितो कैते यात्रायां प्रवृतः । अनेनाऽन्ये धर्मा अस्वधर्माः । भगवद्धमां एव स्वधर्माः । अतो भगवानात्मा । तस्मात्परमक्षेत्यविवादम् । नन्दं चेति चकारो यशोदाया उद्धारं कृत्वा नन्दस्थाऽपि समुद्धारं कृतवानित्युक्तसमुचयार्थः । नन्द एव वां वारद्वयं मोचित इति । वरुणस्य पाशाद्वद्वयं तस्मात् । अन्येपामपि दुःखद्रीकरणमाह—गोपान् बिलेषु पिहिलान् मयस्नुना चेति । मयस्नुर्व्योन्मासुरः । स हि गोपरूपः समागतो बालकान्मेषायितान्नीत्वा गुहायां स्थापितवान् । तत्र च तेनैव मार्गण पातालगमने विलानि सन्ति । तत उक्तं—विलेषु पिहिलानिति । सर्पादयो वा तत्र निहितान्नयेयुरिति बिलपदम् । चकारादन्येऽप्युपद्रवा अनुक्ताः स्वयम्द्धाः । एवं दुःखाभावमुक्ता परमसुस्वमाद्द—अह्वयापृतमिति । अहि दिवसे आपृतं लौकिकिकित्यया व्याप्तम् । निद्या रात्रो व्याप्तम् । एवमहोरात्रं परलोकसाधनरहितं स्वमेव वैकुण्ठं व्यापिवैकुण्ठं उप समीप एव नेष्यति । स्विकट एव मायाजविनकां द्रीकृत्य तत्रैव वैकुण्ठं नीतवान् । इदं चरित्रं न योगस्य, न मायायाः, न कालस्य, न मण्यादीनाम् । अतो त्रद्धचरित्रमेवै-तत् । नयने हेतुः स्वमिति । आत्मत्वेन मगवांस्तत्यरिगृहीतवान् ॥ ३१ ॥

एवं युवं निरूप्य मङ्गं निरूपयति-

गोपैर्मखे प्रतिहते वजविष्ठवाय देवेऽभिवर्षति पशून् कृपया रिरश्चः । धर्त्तोच्छिळीन्ध्रमिव सप्त दिनानि सप्तवर्षो महीध्रमनघैककरे सळीळम् ॥३२॥

गोपैर्मस्व प्रतिष्ठत इति । पूर्वसिद्धफलस मेन्नोऽत्र निरूप्यते । मखेन रक्षा । मखमनेन क्रेशः । देवताप्रीतिश्च मखफलम् । नियतफललं च तस्य निरूप्य तत्र्यतिघात उच्यते । मोपाः सर्वदा मखं कुर्वन्ति । तैरेव कृत्वा भगवांस्तं मखं दूरीकृतवान् । तस्मिन्मखे प्रतिहते रक्षकत्वात्तदमाने देवे अभिवर्षति ब्रजनाञ्च आरुषः । अनेन देवताप्रीतियोगफरुमिति निश्चितम् । समर्थावरुम्बन एव मर्यादा त्यक्तव्येति सुचितम् । तदा कृपया रिरक्षुभेगवान् जातः । तदा सप्तवर्षः सप्तदिनानि महीत्रं गोवर्द्धनमेककरे सठीठं धृतवान् । अनचेति सम्बोधनमुक्तविश्वासाय । धर्ता धरिष्यति । उच्छि-लीन्म्रमिवेति भाराभावाय । वर्षाकाले हिं उच्छिलीन्भ्रोद्गमः । अलौकिकवर्षात्वादलौकिकोच्छिली-न्ध्रोद्रम इतीन्द्रो बोधितः । सप्तदिनानीति सप्ततन्तुर्यञ्जो बाधितः सप्तदिनानि दुःखं प्रयच्छतीति । यत्रैव धर्मवाधो दृश्यते तत्रैव सप्तदिनान्युच्यन्ते । निवैत्त्यं चेहुःखं तदा सप्त दिनानि निरन्तरं दुःखं भवति । अग्रे निवर्त्तते । अनिवर्त्त्यं चेत्सप्तम एव दिवसे मवति । स्वयमपि सप्तवर्षः । सप्तथा परिच्छित्रं कालमतिकान्तवान् । अत एव सप्ततन्तुमखमङ्गः अन्यया फलं च । मर्यादा हि साङ्गेन वेदेन जन्यते । अङ्गानि षट् । आत्मा चैकः । अयं च संवत्सरः प्रजापतिः स साङ्ग-वेदप्रवॅर्तक इति तमतिकम्य पश्चात्सप्ततन्तुमतिकान्तवान् । कालस्य भगवदवच्छेदकत्वाभावात्सप्तधर्म-वैष्टनमेव सप्तवर्षत्वम् । अयं च धर्मः सप्तमो भङ्गात्मकः । एककर इति एकां क्रियाशक्ति स्थापित-वान् । "तैरयं साध्यतां मख" इति वचनात् । अन्यथा तथैव गोवर्द्धनं स्थापयेत् । सस्री-लिमिति । वस्तुतस्तु यागस्य तथात्वाभावाद्भगवतैव तथा संपादनाद्भगवदिच्छयेव गोवर्द्धनः स्थितः । हस्तस्त केवलं शास्त्रार्थत्वाय प्रदर्शितः। तथापि निरोधोपनासैर्दुःखावश्यकत्वं मत्वा तन्निराकरणाय ठीलां कृतवान् । सां हि वेणवादनरूपा भवति । सप्तरन्त्रेरमृतपूरकः । तथा सति **प्राणान्युदय-**निःश्रेयसफलसिद्धिः । अतो निरोधदुःलमुण्वासदुःखं वा न जातमित्यर्थः ॥ ३२ ॥

एवं भन्नं विनिरूप्य संसूचनं निरूपयति--

क्रीडन् वने निशि निशाकररिशमगौर्यां रासोत्सुकः कलपदायतमूर्च्छितेन । उद्दीपितस्मरुकां व्रजभृद्धधूनां हर्त्तुईरिष्यति शिरो धनदानुजस्य ॥ ३३ ॥

की डन् वने निर्शाति । भगवतो हीदं संस्चनं खरूपफलार्थे । सम्यक्तं चाऽनिष्टनिवृत्तिमिष करोतीति । गोप्यो हि तत्र निदर्शनम् । ता एव हि मगवन्तं प्राप्तवतः । तत्सम्बन्धि चरित्रमेव मगवन्तां फलस्चकम् । वने वृन्दावने । निश्चि राज्याम् । लौकिकवैदिकिकियायां निवृत्तायां लोकेऽपि विनिवृत्ते तदा क्रीडित । तदाह—क्रीडिन् वने निर्शाति । तिव्वित्तिका मिक्तरेव । अत एव निशाकरः । तस रश्मयो भक्तिप्रकाराः मनोरूपखादंस्य चन्द्रस्थ तदिच्छाविश्चेषाः । तै रिश्मिमिगौरी रिज्ञिता सर्वनिवृत्तिः । तादृश्येव निवृत्तिर्भगवत्कीडाहेतुः । अतएव भगवान् रासो-स्कः । रासो नाम रसेन पूर्णः पदार्थोऽन्यसम्बन्धरिहितः । स हि विधार्यमाणे प्रियाबहुक्षीकर्तृको नृत्यविशेषो भवति । तत्र भोगो वा । केवलं शङ्काररसामिनिविष्टः । यथा भक्तगुणसौन्दर्थामिनिविष्टः । तदा अन्तः रसेन पूर्णस्तद्रसाविर्भावार्थं कलपदायतमूर्च्छनां कृतवान् । सा हि मूर्च्छनाऽन्येषां हृदये

९ प्रथमदर्शने स. २ परमेक्ष्मेति क. घ. ३ वतयात्रेति स. ग. ४ वा नास्ति स. ५ कियाव्यातं स. य.

१ मन्नो निकप्यते घ. २ हि नास्ति छ. ३ निवर्त्यते चेदिति छ. ४ अवर्तित इतिर्ति क. घ. ५ सप्तवर्षवेद-नमेदिति क. ६ स्वापयेद । अत्र तैर्य साध्यतामिति वाच्यमिति विशेषः छ. ग. ७ स हि वेशुवादनस्मो स. ८ मन्ने निक्रप्येति ग. ९ रूपत्वादस्य तदिच्छेति ग.

रसार्थं विवरं करोति । तस्मिश्च विवरे-भगवत्सम्बन्धाभावेन रसपूरणाभावात्तदर्थं भगवत्स्मरणात्मकः स्मरः प्रविष्टः । स हि विषयाभावाद्रोगत्वेन पर्यवसितः । सर्वो हि रसपूरकः स्वविषयमप्राप्य बुभुक्षा-दिवद्रोगतामापद्यते । अन्यथा देहनाशं मृत्युं वा न कुर्यात् । अनेन तासां मुल्योऽधिकारो निवारितः । भगवद्विषयकस्य कामस्य भगवद्धर्मप्रवेशाभावात् । अत एव तादशीनां भगवत्सम्बन्धप्रतिबन्धकः कामाधिष्ठांतृदेवतारूपः । अर्थाधिष्ठात्रीदेवताया धनदण्याया भ्राता । अनुजल्वात्सोऽपि तादशः । स तासां प्रतिबन्धको जातः । एवमपि सित भगवान् स्वेच्छ्या प्रवृत्त इति व्रजभृद्धभूनां हक्तुः शक्क्षचूङ्स्य शिरो हिष्यिति । गुणत्रयाविष्टानामेव तादशरोगरूपकामसद्भावे तत्प्रतिबन्धो भवति नतु गुणत्रयातिते मगवत्यासक्तानामतस्तस्य शिरो हतवान् । कठा अव्यक्तमधुरा अनिव्यक्तपरमानन्दप्रतिपादकाः शब्दब्रह्मरूपाः स्वराः । तेषां पदं स्थानं गीतादि । तथाभूतानि वा पदानि । वाक्यार्थस्य तत्राऽप्रयोजकत्वात्पदानामेव तत्र स्वातच्यम् । आयतमूर्च्छनं दीर्धमूर्च्छनम् । मूर्च्छना हि सङ्गीते प्रसिद्धा स्वराणाम् । तस्य आयतत्वं सर्वचित्तप्रवेशयोग्यरूपता । मूर्च्छतश्चाव रसान्तरम-विवेकादिकं वा नोत्पत्स्यत इति सूचितम् । उदीपितो यैथाऽग्निद्दिति तथा स्मरेण तास्तयाभूता इव जाताः । अतएव स्मरस्य रोगत्वम् । व्रजभेव विभ्रतीति न तद्धर्तृणां रक्षकत्वम् । वधूत्वात्तासामेवा-ऽतिश्चीमावेन प्रतिबन्धकनिवृत्त्यभावः सूचितः । अतएव स हत्ती जातः । एवं भगवान् मुख्याधि-काराभावेऽपि स्वछक्षणं फछं प्रयच्छतीति गोपिकासम्बन्ध्वरितं संस्चकं भवति ॥ ३३ ॥

एवं संस्केनं निरूप्य भ्रिभावं निरूपयित भूर्यनुग्रहं वा द्वाम्याम्—
ये च प्रलम्बाखरद्र्दुरकेश्यरिष्टमछेभकंसयवनाः कुजपौण्ड्काद्याः।
अन्ये च शास्त्रकपिवस्वलदन्तवऋसप्तोक्षशम्बरिवदूरथरुक्मिमुख्याः॥ ३४॥

ये च प्रलम्बेनि । एते सर्वे दैत्या दैत्यांशराजानश्च भगवता हतास्तदीयं निलयं वैकुण्डं गताः । ये च पुनः शलम्बादयो बलभद्रादिभिईतास्तत्रापि ये भगवन्मुखारिवन्दं परयन्तः शणान् जहुः पार्याश्चप्ता धर्मयुद्धेन हतास्तेऽपि वैकुण्डमेव गताः । अन्ये ये शलम्बादयस्ते अदर्शनं गताः । अन्यत्ते शक्ततौ लीना इत्यर्थः । अथवा । श्रथमस्त्रोकोक्ता मृरिरूपं शकृतिमेव गताः । तस्या व्यापकत्वाद्ध्रित्त्वम् । द्वितीयोक्ता भगवन्तं गता इति । अथवा । उमये एते आवेशिनः शकृतिं गताः । अभिमानिनस्तु तदीयं निलयं गता इत्यर्थः । खरो धेनुकः । दर्दुरः कश्चिदन्यो यथा वकस्तया सोऽपि । वक एव वा जलवासात् । वकद्दुरेति पाठे अधासुरो वा दर्दुर इति केचित् । अरिष्टो वृष्मासुरः । महाश्चाण्रादयः । इमः कुवलयापीडः । यवनः कालयवनः । यवना वा मुकुकृन्दात्समातस्य ये मशुरायां हताः । कुजो नरकासुरः । पौण्डको मिथ्यावासुदेवः । आदिश्वन्देन काशिराज-श्मृतयः । एते स्वभावत एव हताः । न तु देवान्तरवरपुष्टाः । अतो वरपुष्टत्वविशेषणेन अन्यत्वम् । ते च शाल्वादयः । कपिर्दिविदः । स रघुनाथमकोऽपि तद्भक्तक्रपि दुःसङ्गादतः । शम्बरस्तु मायाशतवित् । अत्रेव वा बल्वलः । सोऽपि यञ्चविष्ठकर्तृत्वादपीणामप्यश्वस्यत्वाद्वरसिद्ध इति ज्ञातन्त्यम् । सप्तोक्षाः वलीवर्देषु प्रविद्य दैताः । ते हि भगवत्र्यर्शमात्रण हताः । अत एव तदर्य सस-

रूपाणि कृतवान् । ते हि त्रिपुरनदेकक्षणे वध्याः अन्यथा अवध्या इति । बलीवर्दा एव पश्चाद्वा मृता इति । अन्ये वा सप्त बलीवर्दाः । विदूर्थो दन्तवक्षश्चाता । रुक्मी शालकः स मुख्यो येषां विन्दान् जुविन्दादीनाम् । एते बेकैकशो भगवता सह युद्धे तद्भात्पुत्रैर्वा हताः ॥ ३४ ॥

अतः परं निमित्तान्तरेण भगवत्सारध्ये युद्धे हतानाह-

ये वा मृथे समितिशालिन आत्तचापाः काम्बोजमत्स्यकुरुकेकयसृज्जयाणीः। यास्यन्त्यदर्शनमलं वलपार्थभीमव्याजाह्वयेन हरिणा निलयं तदीयम्॥ ३५॥

ये विति । एतेषां भगवतैव सह युध्यमानत्वात् द्वेषभावात्र मुक्तिर्युक्तापि । अन्ये तु निमित्तान्तरेण हता इति ये वेत्यनादरः । समितिशालिनो युद्धे पराक्रमवन्तः । सप्तम्या अलुक् । अत एव मृथे सङ्ग्राम् आत्तवापाः । धर्मनिष्ठता सूचिता । काम्बोजादयोऽणीन्तास्तत्तदेशक्षत्रियाः । दशाणीं वा अर्णाः । सृक्षयाः पाष्ट्यालाः । सृक्षयाच्या इति पाठे धृष्ट्युम्रप्रभृतयः । एकेकश उभयपक्षेऽपि हताः । अन्यथा पाण्डवानामर्थे मृतानां मुक्तिने स्थात् । प्रथमतः अदर्शनं गताः । यावद्भगवानत्र स्थितस्तावद्दष्टा भूत्वा अत्रेव स्थित्वा भगवता सह गता इत्यधः । अत्र प्रलम्बो बलभद्रेण हतः सरश्च । मलयवना यथायथम् । शम्बरः प्रद्युने । रुग्मी चं बलभद्रेण । काम्बोजादयो भीमादिभिः । अत्र सर्वत्र बलपार्थभीमा इति तेष्ट्राविष्टस्य भगवत एव नाम । परं व्याजेन । बलपार्थभीमेति व्याजाह्रयानि यस्य । एतद्धननं भगवचिरत्रम् । आत्मत्वात् । अत्यव हननादिकमनुक्त्वेव तैद्वहे गमनं निरूपितम् । "जातः कंसवधार्थाये"त्यादि तु द्वयमानाभिप्रायं कत्यान्तराभिप्रायं वा ॥ ३५ ॥

एवं भूर्यनुष्रहं निरूप्य चिन्तामयं निरूपयति—

कालेन मीलितदृशीमवमृश्य नॄणां स्तोकायुषां स्वनिगमो बत दूरपारः। आविर्हितस्त्वनुयुगं स हि सत्यवत्यां वेदहुमं विटपशो विभजिष्यति सा ॥३६॥

कालेनेति । भगवतो हि चिन्ता व्यासरूपा । व्यासो हि चिन्तया सर्ववेदार्थं विनिश्चित्य भग-वत्स्वरूपं लोकेम्य उपिदशति । कालेन द्वापरादिना मीलिता आच्छादिता दृष्टिर्पेषां एतादशानां नृणाम् । स्वनिगमो दूरपारः आकलयितुमशक्य इति स्वयमाविर्भूतः । अनुयुगमिति वेदहुमं विटपश्चो विभिज्ञिष्यतीत्मनेन सम्बध्यते । प्रतिद्वापरान्तं वेदविभागः । अतः पुराणान्यप्येकस्य चतुर्युगस्य व्यवस्थां कथयन्तीति स्चितम् । विटपश इति वेदानां विभागे कृत्रिमत्वशङ्कानिवृत्त्यर्थम् । शाखास्त्ररूपं तु निषन्धे निरूपितम् । एकस्या भगवन्मूर्तेः स्वरूपप्रतिपादको वेदराशिः शास्ति । वेदस्य दुमत्वमिप पूर्वं निरूपितम् । स्मेति प्रसिद्धे । तस्मादत्र बहु न वक्तव्यमिति भावः ॥ ३६ ॥

इदानीमेतं निरूपयति-

देवद्विषां निगमवर्त्मनि धिष्टितानां पूर्भिर्मयेन विहिताभिरदृश्यमूर्भिः । लोकान् व्रतां मतिविमोहमतिप्रलोभं वेपं विधाय बहु भाष्यत औपधर्म्यम् ३७

९ विष्ठात्री देवतेति ख. २ देवतारूपाया इति ख. ग. ३ पितोऽप्रियंथेति ख: ४ संसूचनामिति ख. ५ मात्रे-गैवेति ख.

१ व नास्ति स. २ इया यस्येति स. ग. ३ तद्भृहगमनमिति ग. ४ थियामिति पाठः स. ग. ५ रूपाचिन्तयेति ग.

देवदिषामिति । एषो(?) बुद्धः साम्प्रतं विद्यमानत्वात् । तस्य स्वरूपमिदमेव यदिदानी वर्तते । अनेन वृक्षणोऽपि निरूपणसमयः कलिरेवेति । वेदमार्गिवरोधेन येषां करणमण्वपि । ते हि पाषण्डिनो ज्ञेया वेदार्थस्य विनिन्दकाः। देवद्विषां दैसानाम् । ते हि देवान् द्विपन्ति । अनेन देवप्रार्थनया दैत्यमोहनार्थं बुद्धावतारं इति सुचितम् । निगमवर्त्भनि धिष्टितानां वेदप्रतिपादितमार्गे व्यवस्थितानाम् । यद्यपि वेद एव दैत्यव्यामोहनार्थं बहुव उपाया निरूपिताः । तथापि सामान्यत एव वेदवैमुख्यार्थमयमवतारः । घिष्ठिता अधिष्ठाय स्थिताः । वयमेव वेदप्रवर्त्तका इति लोकानां व्यामोहार्थे आत्मानं वैदिकत्वेन ज्ञापित्वा समागतान् व्यामोहयन्तीत्वर्थः। पूर्भः त्रिपुररूपाभिः । अदृरयमूर्भिः । मूर्माया । अतएव 'स्नियां क्तिन्नि'ति मूर्पिरिति मवति । मायाकार्यं किचिदित्यर्थः । अदत्या मूर्यासु ता अदत्यमुँरः ताभिः पूर्भिस्त्रिपुरैः । ता एव हि मयेन विहिताः कृताः प्रेरिता वा। अनेन मार्गद्वयमपि ते नाशयन्तीति सचितं वैदिकं लौकिकं च। अनेन सर्वथा तन्नाशः कर्त्तव्य इति मगवदवतारहेतुर्निरूपितः । किश्व । न केवलं लोकहननमेव देवद्रोहाचरणम् । यज्ञाध-करणबोधनेन आत्मन एव वैदिकत्वेन देवत्वसम्पादकत्वं च । तथा चाऽयथा मृष्टिनिंरूपिता भवति । तयोः खरूपतो नाशे पुनस्तथैव भवन्तीति बुद्धिव्यामोह एव कर्त्तव्यः । अतो मतिविँमीहं कृतवान् । अत्यन्तं प्रठोभो यत्र । अल्पेनैय साधनेन बहुफलनिरूपकं शास्त्रं कृतवान् । वेषं बुद्धवेषम् । अहं सर्वज्ञ इत्यात्मानं ख्यापियत्वा तेषां हृदयवात्तीमुक्तवा विश्वासमुत्पाद्य विषरीतोपदेशनं मतिविमोह-नम् । मतिविमोहेनेन सहितो मतित्रलोभो वा । तथा सति विद्यमानाया मतेविमोहोऽन्यथाकरणम्-विद्यमानायाश्राठमार्गभूताया उत्पादनमिति । औपधर्म्य पाषण्डधर्मान् ॥ ३७॥

श्रीसुनोधिनी ।

एवमेतं निरूप्य ईश्वरं निरूपयति---

यह्यालियेष्वपि सतां न हरेः कथाः स्युः पापिण्डिनो द्विजजना वृपला नृदेवाः। स्वाहा स्वधा वषडिति सा गिरो न यत्र शास्ता भविष्यति कलेर्भगवान् युगान्ते३८

यर्द्धालयेष्वपीति । वहिः सर्वत्र मगवत्कथा युगान्तरेषु स्थिताः । ततो द्वापरादिषु सतामाल-येषु । किलप्राचुर्ये सतामप्यालयेषु हरेः कथा न भविष्यन्ति, तदा शास्ता कल्किरूपेण भविष्यतीति । कित्रुगस्याऽऽरम्भ एव परीक्षिति भगवानाविष्टः किलिनिग्रहं कृतवान् । तथापि तथा न निगृहीतः किः । भगवद्भीणां प्रवर्त्तमानत्वात् । ते हि कितमलसंहतिकलनाः । न केवलं भगवद्धर्माभाव एव किन्तु वैदिकोऽपि धर्मो गत इति निरूपयति । धर्मो हि जन्यते बाह्मणेः । पात्यते राजभिः । ते उमये नष्टाः । पापण्डिनो द्विजजना जाताः । पापण्डधर्मानेव कुर्वन्ति बोधयन्ति च । नृदेवा राजानश्व श्रद्धा एव जाताः । तत्रापि वृपमेव ठान्ति आददत इति वृपठाः । म्लेच्छा इति यावत् । धर्ममेव खयं गृह्धन्ति नाशनार्थम् । कुर्वन्ति वा प्रमाणनाशनाय । ते हि नृणां देवाः पूज्याः । अनेन पाल्याः पालकाश्चे उभये दुष्टा इति ज्ञापितम् । किञ्च । धर्माभासोऽपि गतः । सर्वत्र विधि-च्छलरूपेणाऽनुकरणेन धर्माभासानेव कुर्वन्ति । तत्र देवादीनां सान्निध्याभावात् यागाभावेऽपि स्वाहादिशन्दाः श्रूयन्ते । तेऽपि यदा न श्रूयन्ते तदा भगवानवतीर्ण इत्याह—स्वाहा स्वधेति ।

स्वाहेति होमाः, स्वधेति श्राद्धानि, वषडिति यागाः । राजसतामससात्विका एते । स्मेति प्रसिद्धाः । जिर इत्यर्थामावः । यत्र गृहेषु देशे वा । एवं कल्क्यवतारे हेतुत्रयम् । भक्तयभावः, धर्माभावः, आभाम-धर्माभावो वेदामावो वा । अनेन सत्ययुगे त्रयं प्रवर्तियष्यतीति ज्ञापितम् । युगान्ते चतुर्यगसमाहा । भगवानिति तस्मित्रवतारे सर्वभगवद्धर्माविभीवः ॥ ३८ ॥

एवं सर्वमेवान्तर्यामिणं सर्वधर्मसहितमुत्यत्या विचार्य "यावरमनो धारणयाऽवतिष्ठत" इत्यंशं विचारविष्यन् भगवतो माहात्म्यमाह--सर्गे तपोऽहमिति त्रिभिः।

सर्गे तपोऽहमृषयो नव ये प्रजेशाः स्थानेऽथ धर्ममखमन्वमरावनीशाः। अन्ते त्वधर्महरमन्यवशासुराद्या मायाविभृतय इमाः पुरुशक्तिभाजः॥ ३९॥

एतादशभगवन्मुतिध्यानेन मनसोऽवस्थाने हेत्भगवन्माहात्म्यम् 🕈 न हि महान् बहुकाल तिष्ठति । अन्यवस्थितमनसा वा महान् चिन्तनीयो भवति । सम्यवस्फ्रणाभावनाऽपराधप्रसङ्गात् । महतश्च धारणात वैक्कव्यं मवतीति प्रकारत्रयेण निरूपणम् । तत्र प्रथमं महान् सर्वदां न तिष्ठतीत्यत्र को हेत्रित्याकाङ्कायां से हि न सर्वदैकरूपः स्वगुणैः कालभेदेन नानाविधो भवतीति सर्वदा तस्य नैकरू-पेणाऽवस्थानम् । तदाह । सर्गे सृष्टिनिमित्तं भगवानेतावन्ति रूपाणि करोतीत्याह । तपः । अहं ब्रह्मा । ऋषयो नव मरीच्यादयः । ये प्रजेशाः प्रजोत्पादने समर्थाः । गुणत्रयेण मृष्टिरिति त्रयो निरूपिताः । ऋषय इति वेदा वा । तथा सति चैतुर्मृत्तिः मृष्टिं करोतीति । तत्र तपो वासुदेवः । "यस्य ज्ञान-मयं तप" इति । प्रजेशाः सङ्कर्षणरूपाः । ऐश्वर्यं हि तत्र प्रतिष्ठितमिति । मृष्टयपेक्षया स्थाने वह-कार्यमिति तत्र पञ्च रूपाणि निरूपयति । स्थाने मर्यादापाठनार्थम् । अधेति भिन्नकमे । धर्मः प्रथमोऽनिरुद्धः । मखो यज्ञः । धर्मो ह्यत्राऽऽचाररूपः प्रमाणशन्दश्रवणानन्तरभाविनी प्रवृत्तिः । मखस्तु प्रयत्नव्यङ्गचो भगवद्रपोऽनन्तम् तिः । उत्पत्तौ यो वेदो गृहीतस्तदर्थोऽत्र साङ्गो गृहीतः । मनुर्धर्मप्रवर्त्तकः । तदन्तरस्य सद्धर्मत्वात् । अमरा देवास्ते स्वर्गपरिपालकाः । अवनीशा राजानी मुमिपालकाः । सहारे ततोऽप्यधिकापेक्षायामप्यनादरेण निरूपयति—अन्त इति । संहारार्थम-धर्मः । हरो यज्ञप्रतिपक्षः । मॅन्युवशाः सर्पादयो मनुप्रतिपक्षाः । असद्रशाः असुरा देवप्रतिपक्षाः । आदिशब्देन भूमौ नाशकाश्चीरव्याघादयः । तेषामसुरपक्षपातित्वात्तदादित्वम् । ननु कथमेवमनेकरूपत्वं भगवतस्तत्राऽऽह--मायाविभूतय इति । मायायै विभूतयः मौयायां मायायाः मायया वा । माया हि पूर्व निरूपिता । इयं जगत्कारणभूता । स हि यदा जगद्रपेण भवति । भगवतो वा निमि-त्तत्वमापद्यते तथाऽऽक्रतिसमर्पणाय । भगवतो वा सेवार्थमुत्कृष्टानि साधनानि सम्पादयति । भगव-त्कर्नुके वा जगति करणत्वमापद्यते । तदा तन्निमित्तमेतावन्ति रूपाणि मगवान् करोति । अन्यथा तस्याः करणत्वादयो नोपपद्येरन् । नन्वतेषु समागतेषु तस्याः कार्य नोपपद्यते । तत्राऽऽह--पुरु-दा कि भाज इति । सर्वभवनसम्थीया मायाया एकस्मित्रपि कार्ये सर्वसामस्या विद्यमानत्वात्सर्वे कार्यमेकदैव स्यात् । विलम्बे कारणाभावात् । भगवदिच्छाया निमित्तत्वेऽपि तस्या अदृष्टरूपाया निया-मकान्येतानि रूपाणि, बोधकानि वा । एतेषां नियतसामध्यीन पूर्वीक्तदोषः ॥ ३९ ॥

१ ब्रह्मणापीति स्त. २ मूर्तिरिति स्त. ३ अदृश्यमूर इति स्त. ४ व्यामोह्मिति स्त. ५ विमोह्नेति क. स्त. ६ न्यथाकरणे अवियेति ख. ७ थ मार्ग इति झ. ८ ते नृणामिति ग. ९ च नास्ति क. स.

१ ध्याने मनस इति स. २ स न हि सर्वदेति ग. ३ चतुर्मति सृष्टि ग. ४ मन्यवंसा इति स. ५ थीरेति क. ग. ६ माबायां नास्ति ग. ७ तस्येति ग.

एवं मगवतः प्रतिक्षणं नानारूपत्वादेकविधा धारणा न तिष्ठतीति याविदत्युक्तम् । एवं महान् बहुकालं न तिष्ठतीति निरूपितम् । इदानीं अव्यवस्थितमनसा वा महान्न चिन्तनीयो भवतीतीमं पक्षं विशदयति--

विष्णोर्नु वीर्यगणनां कतमोऽर्हतीह यः पार्थिवान्यपि कविर्विममे रजांसि । चस्कम्भ यः खरहसाऽस्खलताऽऽत्रिषृष्टं यस्मात्रिसाम्यसद्नादुरुकम्पयानम्४०

विष्णोर्त वीर्यगणनामिति । सर्वेषामेवाऽव्यवश्यितमनस्त्वात को वाऽईतीत्युक्तम् । मनम एव तत्राऽसामर्थ्याद्योग्यताऽपि नाऽस्तीत्यक्तम् । जीवस्य तपोयोगादिभिः सामर्थ्यवृद्धावपि मनसो वा सहायबाहुत्ये स्वाभाविकधर्मस्याऽनिवृत्तत्वादत्यन्तं ब्रह्माऽपि न समर्थ इति तमप्त्रत्ययः । जगदा-द्यर्थे सामर्थ्ये वर्त्तमानेऽप्यत्र भगवतः सर्वाशधारणे न सामर्ध्यमित्याह—इहेति । नन्वेवं रूपेण मनसा ज्ञानजननान्निश्चितपदार्थनीयकत्वे तत्रापि सामर्थ्यं भविष्यतीत्याशक्काऽऽह---नु इति । एत-दिप वितर्केणोच्यते नत् निश्चितम् । सामध्यें हेतुमाह—यः पार्धिवानीति । कार्यसृष्टौ समर्थ-जीवानां गणनायां यः मृष्टचिममानी ब्रह्मा । यत्र सहायतामापन्नानि तत्त्वानि ब्रह्माण्डं जनयन्ति स रजोरींणाधिष्ठाता कतमः । तेन हि पूर्वमस्मिन्त्रद्धाण्डे ये जीवा उत्पाद्यन्ते तेषां भोगादृष्टेन संस्कृता-न्परमाण्न् महाराशेरुद्व बह्माण्डोपादानापरोक्षज्ञानेन भगवदिच्छयैव तादशसामध्येन बह्माण्डमृत्पा-द्यत इति परमाणुगैणनसामध्याद्वैलक्षण्यज्ञानाच त तथात्वेनाऽऽशङ्क्य निराकरोति । विवेचनार्थं कवि-पदम् । रजांसीति दुर्रक्ष्य सक्ष्मंत्वात् । तादशस्याऽप्यसामध्ये हेतुः—चस्कम्भेनि । इयत्तापरिमान णवन्तो हि गुणा गणयित् शक्यन्ते विवेचियतुं वा । भगवतस्त्वेकोऽपि गुण इयत्तारहितः । मनसोऽपि स्यूलत्वात्, निग्वयवस्वाचाऽसङ्गित्वाच । तदाह । आत्रिपृष्टं त्रह्मलोकमभिव्याप्य । अस्खलता स्वरं-इसा असाधारणवेगेन सर्वागम्येन वा । उरुकम्पो यानेषु यस्मिम्तादशं त्रिष्टष्ठं सर्व च । ततः त्रिसा-म्यसदनाद्गुणत्रयसाम्यावस्थसत्यलोकात्सर्वमित्यर्थात् । उरुकम्पर्यानं वा । चस्कम्भ उपर्येव स्तम्भित-वान् । तस्मात्पातकेन गुणेन रक्षणमशक्यिमिति मनसोऽप्याकलनाभावादियत्ताभावः । संख्यापरिच्छे-दामावस्त्वग्रे वक्ष्यते ॥ ४० ॥

एवं महद्भणा अव्यवस्थितमनसा आकलयित्मशक्या इति धारणयेत्युक्तम् । धारणा हि यथा-कयिकन्मनसा परिकल्प्य क्रियत इति । महतश्च धारणाद्वेक्तव्यं भवतीत्यवतिष्ठत इति यदुक्तं तदर्थ महत्त्वं निरूपयति---

नाऽन्तं विदाम्यहममी मुनयोऽयजास्ते मायावलस्य पुरुषस्य क्रुतोऽपरे ये। गायन् गुणान् दशशतानन आद्दिवः शेषोऽधनाऽपि समवस्यति नास्य पारम् ४१

नाऽन्तं विदामीति । अहं ब्रह्मा सर्वदा भगवद्गणानामेवाऽभिव्यञ्जकजगत्कर्ता । यावजन्म कार्याणि कुर्वन्निप पुत्रद्वारा कारयन्निप स्वतिरोभावे स्वस्य वाऽन्यस्य वा विनियोगादन्तं न विदामी-त्यर्थः । मुनयोऽपि तथा । योगोऽपि मदन्तर्गतमेव फल साध्यतीति सुतरां त्वदग्रजा मत्युत्राः सन-कादयो मरीच्यादयो वा । ते हि मदंशमूता मदपेक्षया अल्पमेव विषयीकुर्वन्तीति । तेषां गणनेच्छा-

निवृत्ती हेतुमाह — मायाचलस्येति । क्षणमात्रेण मह्याण्डकोटिजननसमर्याया मायाया अपि बलं यस्मात् । किन्न । पुरुषस्य मायाभर्तुः । मगवदाहितमेव हि तेजः सा जनयतीति । कुतः अपरे कालादयः । तेषामपि भगवश्रेष्टारूपत्वात् । अस्मदादयो वा । पुरुषापेश्वया अपरत्वे कालादयः । स्वापेक्षया त्वस्मदादयः । अस्मदादीनां प्रथमत एव अनन्तत्वज्ञानानिवृत्तावपि शेषो वेदामिमानिनी देवता । सहस्रवदनः सहस्रप्रकारेणैकं पदार्थं वक्तुं क्षकः । अत एव आदिदेवः । तत्प्रतिपा**षा एव हि** सर्वे देवाः । यावान् भगवान् तद्वातिरिक्तसर्वरूपः शेषः । सृष्टेरनादित्वात्तत आरम्य गणनायामप्य-चाऽपि नाउन्तं समवस्यति एतावन्तोऽग्रे गणनीया इति । अनन्तत्त्वात्सृष्टेरग्रेऽपि । अत बाह्-नाऽस्य पारमिति । अस्य गुणस्य । भगवतो वा । बहुन् गुणान् गणियतुं प्रवृत्त एकस्याऽपि पारं न गतवानिति वा। एवं सर्वथा भगवतो महत्त्वं निरूप्य धारणाया अशक्यत्वात् यावदिति निरूपितम् ॥ ४१ ॥

नन्वेतादृशस्त्रे भगवतः क्षणेमपि धारणा न स्यादित्याशस्याऽऽह-येपां स एव भगवान् दययेद्नन्तः सर्वात्मानाऽश्रितपदो यदि निर्व्यलीकम्। ते दुस्तरामतितरन्त्यथ देवमायां नैयां ममाऽहमिति धीः श्वश्वगालभक्ष्ये॥४२॥

येषामिति । सर्वमार्गप्रवर्तकत्वाद्भगवतो मोक्षदातुः अवश्यं धौरणा प्रवर्त्तनीयेति यान् पुरुष-विशेषानात्मीयत्वेन गृह्णाति तेषां धारणायोग्यतेत्याह—दययेदिति । तेषामपि न साधनत्वेन तथात्वसम्यादनं किन्तु दययैव । स एव भगवानिति । यः सर्वमार्गप्रवर्त्तकः । न तु गुर्वादी-नामपि कियाँ । भगवत्त्वात्स्वेच्छया तथा करणम् । अनियमेन करणप्राप्तोवतिद्वःखिल्वेन दीनत्वे दयया तानेव योजयतीति दयायाः करणत्वम् । सर्वेषु च दयाभावः अनन्तत्वात् । तथा सत्य-न्येषां गुणानामुपमर्दात्सर्वमुक्तया सृष्टेर्रन्तवत्त्वे भगवतोऽनन्तस्वं भज्येत । नन् तथाविधानां कि धार-णामांत्रेण स्वयमेव तथा फलं प्रयच्छित्वत्याशस्य साधनेनैव सर्व भगवान करोतीति साधनसपदिश्वति--सर्वात्मनाऽऽश्रितपद इति । भगवद्याया ज्ञापकं धारणम् । तस्मिन् सति भगवदिन्छानुगुण्या-दन्यानि साधनानि सिद्धि प्राप्यन्तीति सर्वभावेन भगवत्त्रेपतिः कर्त्तव्या । तदाह । सर्वात्मना आश्रितः पादो यैः । व्यठीकं कापट्यं फेंठसम्बन्धो वा । सर्वात्मत्वेन फेंठार्यस्याऽपि मजनस्य प्राप्तत्वान्निर्व्यठीकमिति तन्निषेधः । तेषां फलसिद्धिमाह्-ते दुस्तरामिति । नयाऽऽश्रयणान-न्तरम् । पूर्वमेव दुस्तरत्वादयशब्दो मध्ये निरूपितः । अथवा । ते दुस्तरां मोडिकां मायां तरन्ति। तदा भगवद्भक्तिर्ज्ञानसिद्धिर्भवति । अथ तदनन्तरम् । देवमायां देवस्रेपस्य भगवतो योतनात्कारणाद्वा ऋडाद्यर्थं वा या माया तामाधिदैविकी पश्चात्तरन्ति । भगवति सायुज्यं प्राप्नवन्ती-त्यर्थः । तेषां तरणेऽभिज्ञानमिदानीमाह—नैषाभिति । एषां अशृगालभक्ष्ये न ममेति । इदमिन-ज्ञानं तरणे । स एव तरिष्यतीति ज्ञातन्यम् । अहं ममेति दौर्जन्यं न यस देहादौ । सर्वत्रैव हि महत्कार्येऽभिज्ञानेनैव प्रवृत्तिः । "अह्नां विधान्यामि"त्यत्रोक्तम् । श्रशृगालमस्य इति पर्यवसाने-नाऽन्यदीयत्वनिश्वयार्थमुक्तं तत्तस्य पर्यवसितं फलम् । अन्यानि त्ववान्तरफलानि । तथा

१ रजोगुणोभिष्ठातेति ख. २ गणकेति ध. ३ स्त्रत्वादिति घ. ४ कम्पमानं क. ५ अव्यवस्तिति खः 4 महन्तमेवेति स.

९ वेदा इति स्त. २ क्षणमात्रमपीति स्त. ३ धारणीया स्त. ४ कृपा इति स. ५ प्राप्तावपीति स. ६ सप्टेरम्तत्वे इति मः ७ भारणमात्रेणेति मः ८ प्रयच्छतीति सः ५ प्रतिपत्तिः सः १० फकं बेति सः १९ फलस्यार्थस्यापि स. १२ देवरूपां देवस्येति म.

देहस्य खोपयोगोऽवान्तरफलमेव । तस्मात्खोपयोगोऽपि देहादेर्न मुख्यं फलम् । अतः फैलार्थे यत्नो न कर्तव्य इति हेत्रपि स्चितः । श्रन्थगालेति ग्रामारण्ययोर्भक्षका उपलक्षिताः । तेन यत्राऽयं देहस्तिष्ठति तदाश्रयाः सर्व एव गृह्यन्ते । तेन मत्स्यादीनामपि परिग्रहः। अथवा । तादशस्य नाऽपमृत्युसम्माननेति प्रामारण्यभेदेन तावेव भक्षकौ । ताभ्यामुपरोधान्न काकादीनां प्रवेशः । बहुधा विनियोगसम्भवादुपलक्षणमेवेति निश्चयः ॥ ४२ ॥

एवं "यावन्मनोधारणयाऽवतिष्ठत" इति सुनिरूपितम् । "एकैककोऽङ्गानि धियाऽ-नुधारयेदि"ति निरूपयति-वेदाऽहमङ्गेति चतुर्भिः।

वेदाऽहमङ्ग परमस्य हि योगमायां यूयं भवश्च भगवानथ दैत्यवर्यः। पत्नी मनोः स च मनुश्च तदात्मजाश्च प्राचीनवर्हि ऋभुरङ्ग उत्र ध्रवश्च ॥४३॥ इक्ष्वाकुरैलमुचुकुन्दविदेहगाधिरघ्वम्बरीवसगरा गयनाहुषाद्याः। मान्धात्रलकेशतधन्वनुरन्तिदेवदेवव्रतो बलिरमूर्त्तरयो दिलीपः॥ ४४ ॥ सौभर्युतङ्कशिबिदेवलपिप्पलादाः सारस्रतोद्धवपराशरभूरिषेणाः। येऽन्ये विभीषणहन्मदुपेन्द्रद्त्तपार्थाष्टिषेणविदुरश्चतदेववर्याः ॥ ४५ ॥

तत्र त्रिविधा भक्ताः श्लोकत्रयेण सङ्गृहीताः । भक्तभक्तास्त्वेकेन । एते हि भगवदंशधारकाः । एतादश्चत्व एकांशधारणासिद्धिः । पूर्वीधिकारे सम्पन्ने उत्तराधिकारार्थं प्रयत्नः कर्तव्य इति । प्रयमं बद्धा । अन्तिमः शुकः पक्षी । तत्र प्रथमं शुकाधिकारे सम्पन्ने तदनन्तरं क्रमेण ब्रह्मपर्यन्तमधिकारा भवन्ति । इदमेव पादादित्वेनोच्यते । अथवा । चरणसेवा ब्रह्मण एव सिद्धा । स एव हि तचरण-क्षालनादिना पूजां विधाय गङ्गामुत्पादितवान् । हसितं शुकादयो भगवतश्चित्ररूपाः । तत्र प्रथमं परमसात्त्विका निरूपिताः। तदनु राजसास्तामसाश्च । भगवज्ज्ञाने भक्तिमार्गस्य मुख्यत्वात भक्ता एव गण्यन्ते । तत्राऽऽपाततः कित्रित्खरूपमहं वेद । परमस्य पुरुषोत्तमस्य । योगमायां जगजननार्थ-माज्ञापितां मायाम् । सा हि प्रथमतो ह्याज्ञाकारिणी । तस्याः स्वरूपे ज्ञाते भगवान् ज्ञातो भवति । तद्वारैन हि होके भगवदाविभीवात् । ब्रह्मा जानातीत्यत्र गुणानां सृष्टिहेतुत्वात्सर्वगुणसिद्धये ब्रह्मा सर्व करोतीति हेतुर्हिशब्देन सूचितः । मायाया आधिदैविकत्वज्ञापनार्थं योगपदम् । आध्यात्मिकत्वमिति केचित् । यूर्यं नारदेन सहिता मरीच्यादयः । भवश्य महादेवः । एते त्रयः सात्त्विकादयः । भवस्य भगवत्तं मक्तिविरुद्धाचारस्याऽभक्तत्वबोधनव्यावृत्त्यर्थम् । ज्ञाननिष्ठान् सनकादीन् गणयत्येकरूपेण-अथ दैत्यवर्थ इति । अनेन दैत्यवर्थः सनकादिरेवेति विचारितम् । अन्यथा राजसेषु गणनीयः स्यात् । दैत्यवर्यः प्रहादः । अथेति भिन्नप्रक्रमं प्राप्तः । भक्तमुख्यत्वात् । मनोः पत्नी शतहत्वा निरू-पिता । कैायमित्यत्र स्त्रीलिङ्गस्य प्रथमनिर्देशात् । सर्वत्र चकारास्तदीयानां संग्राहकाः । तदात्मजाः प्रियवतोत्तानपादावाकृतिदेवहृतिप्रस्तयः। ऋभुर्विष्णुपुराणे प्रसिद्धः। अङ्गो वेनपिता। उतेति ध्रवसिद्धिः स्पष्टेति । इक्ष्वाकुप्रभृतयो राजसाः । नाहुषो ययातिः । यदुप्रभृतय आदिशब्देनोच्यन्ते । मान्धात्रा-दिरन्तिदेवान्तैः सहितो देवव्रतो भीष्मः । एकवद्भावो वाऽनपुंसकश्च । सौभयीदयस्तदनन्तरभा- विनः । मत्स्यसङ्गादिना तथात्वम् । उतङ्को भारते प्रसिद्धः । पिप्पठादः कश्चित् । सारस्वतो दर्भाचिः । उपेन्द्रदत्तः परीक्षित् । पार्योऽर्जुनः । अन्ये च यथाययं प्रसिद्धाः ॥ ४३ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥

तेषां फलमाइ—

ते वै विदन्त्यतितरन्ति च देवमायां स्त्रीशूद्रहुणशबरा अपि पापजीवाः। यद्यद्भुतक्रमपरायणशीलिशिक्षास्तीर्यग्जना अपि किम् श्रुतधारणा ये ॥ ४६॥

ते वै विदन्त्यतितरन्ति चेति । तां मायां ज्ञात्वा तामेव तरन्तीति । अस्मदादीनामपि तरणोपायमाह—स्त्रीशृद्धद्वरणशावरा अपीति । तामसेषु स्नियः सात्त्वक्यः । श्रूद्रो राजसः । हणस्तामसः । शबरादयस्ततोऽप्यधमाः । पापेनैव जीवन्तीति पापजीवाः । एते विदन्ति तरन्ति च । यदि अद्भुतऋमस्य भगवतः परायणाः सेवकाः तेषां यदि श्रीठेन शिक्षिता मवेयुः । अद्भुतः क्रमः पादविक्षेपः क्रियाशक्तिर्यस्येति भगवतः सामान्यतः परायणत्वं यस कस्यचित्सुरुभम् । तस्य परायणास्तु क्षणमात्रमप्यन्यचित्ता न भवन्ति । अन्यथाऽद्भतन्नमत्त्वाद्भगवानन्यत्र गच्छेत् । तेवामपि न वचनमात्रेण शिक्षितं प्रयोजकं किन्तु शीलेन सह । यथा ते भगवत्परास्तथा चेत्तदाज्ञया तेऽपि भवन्ति । किञ्च । स्त्रियादिषु नासम्भावना कर्तव्या । यतस्तिर्यग्जना अपि मुक्ता भवन्ति । यथा नामादिपाठनेन शकादयः । श्रुतधारणाः श्रुतार्थालोचनसमर्थाः । तस्मादंशतो ज्ञाने सर्व एवाऽ-धिकारिणः । सर्वथा ज्ञाने न कोऽपि । भगवद्भक्तसङ्गाभावे त न किञ्चिजानन्ति ॥ ४६ ॥

एवमेकैकशो धारणस्य सक्तप्रात्तर्त्या विनिक्तप्य "जितं जितं स्थानमपोद्य धारचेदि"त्य-साऽर्थमुलस्या विचारयति—शश्वदिति द्वाभ्याम् ।

शश्चत् प्रशान्तमभयं प्रतिवोधमात्रं शुद्धं समं सदसतः परमात्मतत्त्वम् । शब्दो न यत्र पुरुकारकवान् कियाथों माया परैत्यभिमुखे च विलजमाना॥४०॥ तदे पदं भगवतः परमस्य पुंसो ब्रह्मेति यद्विदुरजस्रसुखं विशोकम्। सध्यङ्गनियम्य यतयो यमकर्त्तहेतिं जद्यः खराडिव निपानखनित्रमिन्द्रः॥४८॥

स एव भगवदंशः खाधीनो भवति यः खात्मत्वेन खयमेव स्फाति । अन्यथा बुद्धाः व्यवस्था-पितस्तदपगमेऽपगच्छेत् । पादादीनां च खरूपमेतदेव । तत्र प्रथमं पादखरूपे विचारितेऽन्यरख-यमेव ज्ञासतीति ठक्षणेन प्रथमं पादम्बरूपं निरूपयति—तद्भै पदं भगवतः परमस्य पंस इति । दशु धर्मा भगवतश्ररणारविन्दे निरूपिता दश्कीलारूपाः । तथा सति प्रत्येकावयवे दश-ठीठा उक्ता भवन्ति । तत्र भगवर्चरणारिवन्दं कीद्दशिमत्यपेक्षायां यस्तर्वदा तचरणारिवन्दं । यन्त कदाचित्तन्न । अनेन कालेन भगवत्स्वरूपं निर्धारितं कालापरिच्छित्रं तदिति । यत्कालेन परिच्छित्रं तन्न तत् । प्रशान्तं गुणत्रयक्षोभरहितम् । सत्त्वस्याऽपि दयादिना क्षोभात्तदभावाय प्रश्नन्दः । एवं त्रेर्यप्रेरकयोरपरिच्छेदो निरूपितः । इदानीं सर्वपरिच्छेदकस्य कालसाऽऽत्रापरिच्छेदकत्वमाह— अभयमिति । भयरिहतम् । एवं संसारभर्गभावनिरूपणेन दोषाभावमुर्कत्वा खरूपमाह---

१ पराचें इति स. २ गुणप्रसिद्धय इति स. ३ निमक्रममिति स. ४ कार्यमिलानेति ग. ५ ध्वे फलसिद्धिरिति स.ग.

९ मुत्पत्त्वा निरूप्य स. ग. २ अगवतश्वरणारविन्दं ग. ३ क्षोमनात् स. प. क्षोमणादिति व.

**??**2.

प्रतिबोधमात्रं शुद्धं सममिति । त्रतिबोधमात्रमनुगर्वेरूपम् । मात्रशन्देन प्रमानप्रमाणप्रमेय-सम्बन्धो निवारितः । त्रितयसम्बन्धरहिता या त्रमा तद्भगवत्पदमित्वर्थः । मात्रपदेनैव शुद्धताया उक्तत्वात् श्रुद्धमानन्दरूपम् । समं सद्रूपम् । एवं सचिदानन्दरूपमित्युक्तं भवति । अस्य पदस्य सर्वेच्यवहारातीतत्वं वदति चतुर्भिविशेषणैः । व्यवहारोऽपि हि चतुर्द्धा भवति । प्रपञ्चत्वेन आसी-यत्वेन शन्दत्वेन शन्दार्थत्वेन च । तत्र व्यवहारातीतत्वमाह—सदसतः परमिति । कार्यकारण-भावात्परम् । प्रकृतेर्वा । आत्मीयो न भवतीति आत्मय्यवहारोऽपि नास्तीत्याह । आत्मनस्तत्त्वं परमार्थस्वरूपम् । व्यवहारस्तत्कृतस्तदन्यस्मिन्भवति । आत्मनः सिद्धत्वान्न तत्र व्यवहारः। शान्दिकं व्यवहारं निराकरोति—शब्दो न यत्रेति । भगवत्पदे कर्मत्वाद्यभावान्न कारकत्वम् । अफियारूपत्वात् तदच्यक्र्यत्वाद्वा न धात्वर्थत्वम् । अप्रयत्नरूपत्वान्न प्रत्ययार्थत्वम् । अनेन शैन्दे प्रधानरूपत्वामावे नामाख्यातार्थत्वाभावाद्वपसर्गनिपातार्थत्वं दरादेव निवारितम् । कारकवानः कियार्थ इति । नामारूयातयोः सम्बन्धकथनाद्वाक्यार्थोऽपि न भवतीत्युक्तम् । भगवदाज्ञया माया-व्यवद्दार्यत्वे जीवानामिवाज्ञानादिनिवृत्तिद्वारा व्यवद्दार्थत्वं स्थात् । तदपि नास्तीत्याद् माया परैति दूरादेवापगच्छति । तस्यौ गमने हेतुः—विल्ज्जमानेति । इयं चरणदासी । ज्ञानरूप-त्वाच भगवतः । इयं मोहिका । अत एव तस्या जनव्यामोहकत्वं भगवान् जानातीति । ये वा अभि-मुखाश्वकाराद रूपिश ज्ञानिनो भक्ताश्च तत्र सर्वत्रैव विल्जमाना । विशेषतो लजा अंशतोऽपि कार्योकरणं द्योतयति । एवं दशभिर्विशेषणैर्भगवत्पदं लक्षयित्वा तस्य प्रसिद्धिमाह—द्वाह्मेति यद्भि-द्वरिति । यद्भगवत्पदं सर्ववेदान्तविचारका ब्रह्मेति विदुः । तस्मिन्नेव ब्रह्मणि ईश्वरत्वेन कश्चिदुद्र-च्छेत्तदा स भगवान् । पूर्वीक्तं तु पदम् । स एव चेन्नियामको भवेत्तदा परमः । तत्पदम् । स एव चेद्भोक्ता तदा पुमान् । एवं विचारेण भहाविदोऽपि बहोति तद्भदन्ति । एवं तस्य प्रसिद्धिमक्त्वा तस सहजं फलमाह—अजस्मसुखं विशोकिमिति । परमानन्दो दुःखाभावश्र फलं तदुमयरूपं तंदित्यर्थः । तत्र साधनान्याह--सध्यङ्नियम्येति । सम्यगश्चतीति सध्यद्भनः । यदात्मानं संसारेऽश्वति तादशं मनो नियम्य । तद्भावं तस्य दूरीकृत्येत्वर्थः । इदमान्तरं साधनम् । यहिःसाधन संन्यासः । तदाइ- यतय इति । एवं दोपाभावप्रभृति फलपर्यन्तं पदं निरूप्य विजितार्थी विचा-रितः । जितं जितं स्थानमपोद्धेति विचारयति । तत्र जितानां स्वाधीनीकृतानां पदानां न परित्यागः । तथा सति पूर्वप्रयासवैयध्यापत्तेः । किन्तु जितं स्थानं भगवचरणारविन्दाश्रयभूतं साधनसमुदाय-मपोद्य द्रीकृत्येत्याइ । ससाधनस्य पदस्य जितत्वालदं स्थापनीयम् । साधनं त्यक्तव्यमित्यर्थः । नन्त्रस्य लागस्य किं प्रयोजनं तत्राऽऽह—धारयेत्परम्परमिति । अग्रिमावयवस्त्राधीनीकरणार्थ-मुत्तरोत्तरसम्बन्धिनां धारणिमिति दृष्टान्तेन स्पष्टयति—स्वराडिव निपानस्वनिम्नमिति। यथा स्वराद स्वर्गापिपतिर्मेघादीनां स्वामी । निपानस्वनित्रं कृपसननसाधनं क्रदालादि त्यजति । एवं भगवत्पदप्राप्त्यर्थे कृतानि क्षुद्राण्यपि साधनानि पदमाहात्म्यात् महाफलत्वेन पदे सम्पन्ने पूर्वमञ्जाना-रक्षुद्रपदार्थसाधकानि सङ्गृहीतानि त्यजतीत्यर्थः । स्वराद साधकानि तु गृह्णात्येव । एव्युत्तरत्र सर्वांशे फले निष्पन्ने इन्द्रो मूला परमैश्वर्य प्राप्य सर्वमेव त्यजतीति मावः ॥ ४७ ॥ ४८ ॥

एनमुरेशाध्याये निरूपितस्य गगवत्स्वरूपस्थोत्यन्या विचारमुक्ता साधनाध्याये "अकामः सर्व-कामो वे"ति वाक्ये तदेव सरूपं पुनः फलसाधकत्वेनोक्तम् । तमंशमत्रोत्यन्या विचारयित— स श्रेयसामपि विभुर्भगवान् यतोऽस्य भावस्वभावविहितस्य सतः प्रसिद्धिः । देहे स्वधातुविगमेऽनुविशीर्यमाणे व्योमेव तत्र पुरुषो न विशीर्यतेऽजः ॥४९॥

स श्रेयसामपि विभुरिति । स वस्तुतः स्वतः परमपुरुवार्थरूपः । एतादशोऽपि यदि कश्चित्कामयते स्वर्गादिकमपि तदपि प्रयच्छति । यतः सर्वेपामपि श्रेयसां फलानामयमेव विभुः समर्थ उत्पादियतुं दातुं च । यतोऽयं भगवान् परमानन्दरूपोऽपि षड्गुणान् विभर्त्तीति । तत्र हेत्माह । यतः अस्य जगतः भावस्वभावविहितस्य सतो भगवतः सद्रशादेव प्रकर्षेण सिद्धिरूत्पत्तिः । सर्वमेव हि जगहिरूपम् । एकं भावविहितमन्यत्स्वभावविहितम् । भावो धात्वर्थः किया तदभिव्यक्त्यो वा । तेन निष्पद्यते किञ्चिजगत् । सामान्यकियाभावः । तद्विकाराः भाव-विकास उत्पत्त्यादयः । तेन ये केचनोत्पद्यन्ते प्राप्यन्ते अभिव्यज्यन्ते ना ज्ञायन्ते ना ते सर्वे भाव-विहिताः । ये तु नित्यनिरतिशयादिरूपा अक्षरकालादयस्ते स्वभावविहिताः । तेषां स्ररूपमेव भावः कियादिरूपस्तेन निहिताः । स्वतःसिद्धा इत्यर्थः । एवं कियातः स्वतश्च सिद्धाः सर्वे ब्रह्मणः सद्रूपा-देव प्रसिद्धाः रुम्धसत्ताकाः । अन्यस्य सत्संपादकत्वाभावात् । तस्माद्भगवानेव सर्वफरानामुत्पादको दाता चेति युक्तम् । एवं स्वैरूपादिफलान्तं भगवस्वरूपं विचार्य फलदानप्रस्तावे फलं कस्येत्या-काङ्कायां तचेत्फलं भगवत एव भवेत्तदा विचारप्रवृत्तिवैयर्ध्योपतिरिति जीवस्य फलमिति वक्तव्यम् । तत्र जीवो नाम कः पदार्थ इति जिज्ञासायां यो देहवान् स जीव इति ठोकवेदप्रसिद्ध्या देहसम्बन्धी जीव इति निश्चीयते । तत्र सिन्नयोगिश्रपृथ्वे देहेन सह उत्पद्यते । देहे लीयमाने विलीयत इति मन्त-व्यम् । अन्यथा पृथगपि तस्य प्रतीतिः स्थात् । "अञ्गरीरं वाव सन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशत" इति देहाभावे न कोऽपि पुरुषार्थः सिद्धातीति देहान्वयन्यतिरेकानुविधानादस्मिन्नेव देहे यदात्मनः फलं तत्फलं नाउन्यदिति मतं निराकरोति—देहे स्वधातुविगम इति । अयं हि देहो नाउऽत्मा । किंत्वात्मन आवरणरूपः । तत्सम्बन्धेनैव तस्य सुखदुःखजननात् । "नित्यः सर्वगतः स्थाणु-रि"ति वाक्येन तस्य सर्वगतत्वादिश्रवणाच । तस्माद्यथा घट आकाशपरिच्छेदकस्तथा देहोऽप्या-त्मपरिच्छेदकः । एवं यथा नोत्पत्तिस्तथा देहनाशेऽपि न तस्य नाशः । तथा च यदाकदाचित्तस्य फलं फलमेव । देहस्तु स्वधातुविगमेन विशीर्यते । तस्योत्पादका ये धातवः संस्कृतभूतावयवाः । अन्नादयस्तु तदुपप्टम्भकाः । ते हि धातवः खसमवेतं फलं जनयित्वा कृतार्थाः सन्तो निवर्त्तन्ते तदा तैः सह जातो निवर्तते । तथाऽयमात्मा देहेनं सह जातः । यथा देहो धात्रिः । तस्मात्फले न काडप्यनुपपत्तिरिति ॥ ४९ ॥

उक्तमर्थमुपसंहरति---

२ स्कं. ७ व्य. ५० छो. ]

सोऽयं तेऽभिहितस्तात भगवान् विश्वभावनः । समासेन हरेर्नाऽन्यदन्यसारसदसञ्च यत् ॥ ५०॥

मनुभवस्वरूपमिति स. २ व्यवहारो हीति स. ३ शब्देनेति ग. ४ तस्या अपगमने इति स. ५ दनुव-शाश्रेति स. ६ तदा स परम इति स. ७ तद्वदिलर्थः स. ८ सहाज्ञतिति स.

९ वा नास्ति सः. २ सर्वेषामुत्पादक इति गः. ३ स्वभावादीति सः. ४ ते भातव इति सः. ५ न देहेनेति गः.

मीसबोधिनी ।

एवं सङ्क्षेपविस्तराभ्यां निरूप्य शास्त्रमुपसंहरति--

इदं भागवतं नाम यन्मे भगवतोदितम्। सङ्गहोऽयं विभृतीनां त्वमेतद्विपुठीकुरु ॥ ५१ ॥

इद्मिति । यदिदं मया निरूपितं तद्भागवतम् । भगवता श्रोक्तं भगवत्फलकं भागवतं नाम । तत्र तृतीयार्थमाह — यन्मे भगवतो दितमिति । यन्मे मछं भगवता उदितं ख्यमिति । अस्मा-देतोः इदं भागवतं नाम । ननु भगवता हि खरूपं सर्वमेवोपवर्णितम् । तत्कथमेतावदेवेत्याशक्काऽऽह—सङ्क्रहोऽयमिति । अयं विभूतीनां सङ्क्रहः सङ्कोचः । सङ्क्षेपविस्तंरौ छथिकारानुसारेण निरूप्येते । तत्र त्वमुत्तमोऽधिकारी । अतस्तुभ्यं सङ्क्षेपण निरूपितम् । त्वं त्वन्येपामर्थं एतद्विपुठीकुरु विखरेण वर्णय ॥ ५१ ॥

विस्तारकथने हेतुः-

यथा हरो भगवति नृणां भक्तिर्भविष्यति । सर्वात्मन्यखिलाधार इति सङ्कल्प्य वर्णय ॥ ५२ ॥

यथा हरी भगवतीति । माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुद्दर्सवतोधिकस्रेहस्य भक्तित्वान्माहात्म्यज्ञानव्यतिरेकेण तस्या अनुद्यान्माहात्म्यज्ञाने विस्तारकथनस्य हेतुत्वान्माहात्म्यज्ञापनेन भक्तिजननार्य
विस्तारो वक्तव्यः । किं बहुना । यथैव भक्तिर्भविष्यति तथैव वक्तव्यः । अनेनाऽधिकारानुसारेण
पदार्या वक्तव्या इत्युक्तम् । ननु निरूपितेऽपि माहात्म्ये सम्बन्धाभाँवात्कथं भक्तिर्भविष्यति ।
"आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवती"ति श्रुतेरात्मेव परमप्रेमाश्रयः । अन्यत्र तु तदुपाधिकं प्रेम । तद्भगवति कथं निरुपाधिकं प्रेमेत्याशक्त्याऽऽह—सर्वात्मनीति । अयं भगवान
सर्वेषामात्मा । यथा सर्वात्मत्वं तदुपादितम् । एवमात्मत्वेन स्नेहविषयत्वं प्रतिपाद्य पुत्रादिसर्वविध्यस्नेहप्रतिपादनार्थं मगवत्कृतसुपकारं दर्शयति—अन्विस्ताधार इति । सर्वेषामाधारमृतो भगवान
सर्वप्रकारेण । अतस्तिसमञ्जितः स्नेह इति । यदा होकेभ्यो भगवद्वणा विस्तरेण वक्तव्यास्तदा
फलान्तरं नोदेश्यं किन्तु भगवद्यक्तिरेव सर्वेषां भवत्विति मनसि निश्चत्य गुणा वक्तव्या इत्याह—
इति सक्कर्ण्यति । वर्णय । एकैकं पदार्थं बहुभिः प्रकारैः कथयेत्यर्थः ॥ ५२ ॥

नतु विखारकथने तेषां मवति भक्तिः । मम किं खालत्राऽऽह— मायां वर्णयतोऽमुष्य ईश्वरस्याऽनुमोदतः ।

र संकं ८ व. १ छो. ]

श्रुण्वतः श्रद्धया नित्यं माययाऽऽत्मा न मुद्यति ॥ ५३॥

श्रीमद्रष्टभाचार्यचरणविरचिता !

मायां वर्णयत इति । एषा हि मगवतो माया । सर्वसामर्थ्यानामेव वर्णनीयत्वात् । दश-विधलीलानां भगवच्छक्तित्वात् । मायां वर्णयत आत्मा न मुद्यतीति सम्बन्धः । नतु मायावर्षने-ऽन्तःकरणस्य मोहो भनेत्र त्वमोह इति । तत्राऽऽह—अमुख्य ईश्वरस्य मायामिति । बन्येन वर्ण्यमानां वा अनुमोदतः । सम्यङ्किरूप्यत इति वस्तुतः शृण्वतोऽपि । यद्यपि मुख्यं फलं मक्ति-स्तदमावे अन्तःकरणस्य मायया मोहस्तु सर्वथा न भवति तस्मालोकोपकारार्थं स्तार्थं च श्रवणादिकं कर्त्तव्यमिति सिद्धम् ॥ ५३॥

इति श्रीभागवतसुषोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभद्दात्मजश्रीवल्लभदीक्षितविरचितानां द्वितीयस्कन्धे सप्तमोऽघ्यायः ॥ ७ ॥

## अष्टमोऽध्यायः ।

---

एवं निर्देशिभजममुत्पत्त्या च विमशीनम् । इयं सिद्धं विराइब्रह्मरूपयोस्तस्वनिश्चये ॥ १ ॥ उपपत्त्या विमशेस्तु त्रिभिरच निरूप्यते । आक्षेपसिद्धान्तफलैः सोपपस्तिक्षिषा यतः ॥ २ ॥ अष्टमे सन्दिहानस्य प्रभ आक्षेपगर्भितः । राज्ञो निरूप्यते प्रभास्तन्मूला अपरेऽपि च ॥ ३ ॥

उक्तप्रकारकस्यूलस्यमरूपाक्षेपे सर्वानुपपत्तिर्भविष्यतीत्याशक्कां वक्तं कैयायां प्रोत्साहयति धड्डिः— अस्यणा चोदित इति ।

#### राजोवाच ।

ब्रह्मणा चोदितो ब्रह्मन् गुणास्त्यानेऽग्रुणस्य च। यस्मे यस्मे यथा प्राह नारदो देवदर्शनः॥१॥

पूर्वाच्यायान्ते त्वमेतिह्रपुलीकुर्वित्युक्तम् । तत्सङ्क्षेपश्रवणेनैव यदा महती मक्तिरूत्यवते तदा विस्तरे किं मविष्यतीति परमादरेण पृच्छति—ज्ञस्मक्रिति सर्वञ्चत्वाय सम्बोधनम् । ज्ञसणा त्रेरितो नारदो मगवद्वणकथनार्थं यस्मै यस्मै यथा त्राह तेत्कथयेत्यत्रेण सम्बन्धः । अगुणस्य च

९ उदितमिदौदि स. २ विखरी अधिकारेदि गः ३ सस्यन्धात्मभावात् इ. घ. सम्मानामांवात्कवामिति स.

५ तवेंबालिति ग. तेवां मिक्सेंबतीति स. २ दोषो भवेदिति ग. ३ निर्दार्थ भवनं स. ४ प्रकारस्य व. ५ कववेति क. व. ४६ मोदित इति मुक्त्यास्ययोः गः, ७ एवं पूर्वेति ग. ८ निर्दार्थनेति म. ९ तथा कववेति थ.

गुणास्थाने । स्क्ष्मरूपं त्वगुणम् । चकारात्स्थूहरूपं च । तस्य गुणानामुत्कर्षवीधकधर्माणामा-स्थाने कथने कथनार्थं ब्रह्मणा नोदितः । नानाधिकारेण वर्णनीयत्वाच्यस्मै यस्मै यथा प्राहे-त्युक्तम् । अन्यथा कस्मै प्राहेत्येव ब्रुयात् । तस्य तथा कथने सामर्थ्यमाह—देवद्शीन इति ॥ १॥

नन्वनेन भवतः कोपयोगस्तत्राऽऽह---

प्तद्वेदितुमिच्छामि तत्त्वं वेदविदांवर । हरेरद्भुतवीर्यस्य कथा लोकसुमङ्गलाः ॥ २ ॥ कथयस्य महाभाग यथाऽहमखिलात्मिन । कृष्णे निवेद्य निःसङ्गं मनस्त्यक्ष्ये कलेवरम् ॥ ३ ॥

एतद्वेदितुमिच्छामीति । इदं हि तत्त्वं कीदशे अधिकारे कीदशं वक्तव्यमिति । ज्ञातव्यं चैत-त्स्वाधिकारार्थं परबोधनार्थं च । नन्वेतन्मया कथं ज्ञातव्यं, मया तु स्वाधिकारेण ज्ञातव्यमित्या-श्रशाऽऽह—वेदविदांवरेति । वेदे हि स्वाधिकारेणाऽन्याधिकारेण च पदार्था निरूप्यन्ते । ते च सर्वे त्राक्षणैर्ज्ञीयन्ते । वसन्तादयः कालाः। यथर्घ्याधानमग्राः। अश्वमेधादयः कतवः। पुनःस्तोमादयश्च नैमित्तिकाः । तथैतदपि शास्त्रं सर्वाधिकारेण प्रवृत्तं तत्तद्धिकौरमेदेन पदार्थान्निरूप-यति । वेदानुसारेण च तत्तद्धिकारानुसारेण व्यवस्था । तत्सर्वं वेदविद्विज्ञीयत इति सम्बोधनम् । एवं पूर्वीकार्यसम्बन्धिप्रश्रमुक्त्वा स्वाभिष्रेतं प्रश्नान्तरमाह हरेर द्वृतवीर्यस्येति सार्देन । हरेः कथाः कथयस्त । आत्मनेपदेन स्वार्थमेपि तद्भविष्यतीति ज्ञापितम् । ननु सर्वदुःखद्दर्तुर्भगवतः कथाः सर्वपुराणप्रसिद्धास्तत्किमद्य विशेषकथनेनेत्याशक्काऽऽह-अद्भतवीर्यस्येति । न हि भग-वचरित्रं सुगमम् । अन्यथा करोत्यन्यथा च सम्पद्यते । तस्मात्स्वरूपतः पर्यवसानतश्च नानारूपत्वा-द्भगवद्भणा विविच्य ज्ञातव्याः । किञ्च । भगवत्कथा लोकसुमङ्गलाः । किञ्चिद्भन्त पुरुषमात्रं सुमङ्गलं भवति यथा रक्षावन्धनं अलङ्कारा वा । किञ्चिह्हमङ्गलं यथा गृहालङ्काराः । किञ्चिद्वंशस्य यथा पुत्रजन्म । कित्रिद्धामदेशानां यथा रक्षा वृष्टचादिर्वा । कयास्तु सर्वलोकसुमङ्गलाः । प्राणिनां भुव-नानां च परमकल्याणं कुर्वन्ति । महाभागेति सम्बोधनं । तवैर्वतादशार्थकथनेऽधिकारो नत्वन्यस्य । अन्ये तु भगवता तुच्छफलेऽधिकृतास्त्वं तु महाफल इति सम्बोधनम् । पूर्वे यथाधिकारेण वक्तव्य-मित्युक्तत्वान्मभैतादशोऽधिकारोऽस्ति तत्र यदुचितं तदुक्तव्यमित्यभित्रायेण खाधिकारमवस्थाभित्रेतयुक्तं निरूपयति—यथाऽहमखिलात्मनीति । मम मनोरथ एतावान् । यदैहिकामुन्मिकसर्वविषयेभ्यो मन आकृष्य एकत्र भगवत्येव निवेश्य पश्चात्प्राणांस्त्यजामीति । एतस्मिञ्जन्मन्येतावस्कर्त्त्र्यम् । एवं कृते यद्भविष्यति तद्ये निरूपियव्यति । नन्वेतत्सुलमं नाऽत्र शास्त्रमपेक्ष्यते । दृष्ट एव कृष्णो मनम महतां खाधीनमतः कृष्णे निवेश्यतां किं विलम्बेनेत्याश्रक्षाऽऽह—अखिलात्मनीति । कृष्णोऽस्माभिर्ज्ञातोऽप्यज्ञातोऽस्ति । परिच्छिन्नो वा ज्ञातः । स हि सर्वात्मना सर्वात्मत्वेन ज्ञातव्यः । तच्न पूर्वं वृत्तम् । "तं यथायथोपासते" इति श्रुताबुपासनानुसारेण फलस्योक्तत्वात्सर्वं फलं तदैव भवति यदि सर्वित्मत्वेनैवोपास्यते। अन्यवा त्वकृत्स्रो भवेत् । तद्धैतांनमूरवाऽवती "ति च सर्वतो

रक्षा च सिद्धाति । न केवलं साधारणं मनो भगवति निवेशनीयम् । तथा सत्वशुद्धमन्धः अशुद्ध-भेव फलं मवेत् । तस्माध्या मनो निःसङ्गं भवति । यथा बाऽसम्भावना-विपरीतभावनान्धुदासेन सर्वोत्मकत्वं इदये स्फुरति तथोपायो वक्तव्य इत्यर्थः ॥ २ ॥ ३ ॥

मनसो निवेशने अभिमं कार्य स्वयमेव सेत्सतीत्याह— श्रुण्वतः श्रद्धया नित्यं ग्रुणतश्च स्वचिष्टितम् । कालेन नाऽतिदीर्घेण भगवान् विशते हृदि ॥ ४ ॥

शृण्वतः श्रद्धयेति । यदा यस्मिन् यस्य मनो भवति कामान्नेरणया वा तेदा तं शृणोति कीर्त्तयति च । श्रद्धा च तत्रोत्पवते । अतः श्रवणादिनिर्वाहकं मनोनिवेशनस् । श्रद्धा हि श्रवण-कीर्त्तनयोरङ्गम् । दीर्थकालादरनैरन्तर्येण कियमाणस्यैव श्रवणादेः फलसाधकत्वात् । तदा दीर्थकाल्ये नैरन्तर्यं च नित्यपदेनोच्येते । गृणातश्चिति चकारात्स्मरणादिकमपि सङ्गृहीतम् । धैर्मिन्यतिरेकेण धर्माणां प्रवेशामावात्स्वगुणैः सह भगवान् श्रीप्रमेव प्रविशति हृदयमिति । स्वानां यत्रोऽयं सगवान् श्रमगवतैव शास्रस्याऽस्य कृतत्वात् ॥ ४ ॥

ततः किमत बाइ---

प्रविष्टः कर्णरन्ध्रेण खानां भावसरोरुहम् । धुनोति शमलं कृष्णः सलिलस्य यथा शरत् ॥ ५ ॥ धौतात्मा पुरुषः कृष्णपादमूलं न मुश्रिति । मुक्तसर्वपरिक्केशः पान्थः खशरणं यथा ॥ ६ ॥

प्रविष्ट इति । कीर्तनेऽपि अवणस्य विद्यमानस्वात् मुखस्य गुणिनगर्मनहेतुत्वात्कर्णरन्भेणेत्युक्तम् । रन्ध्रशन्दः प्रवेशहेत्वर्यः । एकवचनमंतिसावधानअवणार्थम् । यतो ठोके सावधानअवणे एकैव कर्ण-शष्कुठी व्याप्रियते तदेन्द्रियमेकमुखमेव भवति । स्थानामिति कृतात्मनिवेदिनाम् । न केवछं इदयमात्रे प्रविश्वति । किन्तु भावसरोरुहे । भावो रितरिति केचित् । धातुसामान्यार्थः सत्तारूपो मग-वानित्यपरे । कारणरूपस्त्वविनाशीभावः । स निर्नत्तरअवणेन इदयरूपो जात इति । स चेत्युनर्भस्त्या विकाशं प्राप्तः सरोवररूपो मवति । साधनरूपभक्तिः अवणादिना कमछं भवति । तदेव हि मगवदासनं गृहं च मगवतः । तदा तत्र प्रविष्टो मगवान् शमछं सर्वमेव धुनोति । यद्यपि पापक्षयः सर्वोऽपि पूर्वमेव जातस्त्रयापि शमछं तिष्टति । शं अछं यस्मादिति शमछम् । ऐहिकामुष्मिकफछानि शंश्रव्ये-नोच्यन्ते शमादयश्च । केवछपुण्येन च भोगाभावात्तत्र नान्तरीयकपापसहितमेव पुण्यं मोगसाधनमिति तस्मिन् मूठमृते पापे विद्यमाने वैराग्यं कदापि न भवतीति तदा तद्वगवान् द्रिक्रोति । नतु शमा-

९ चोदित इति स. २ ज्ञातव्यमित्याश्रद्धयेति ग. ३ दिशकारेणेति ग. ४ प्रश्नसम्बन्धमिति न. ५ मिष मिनि ध्यतीति ग. ६ तत्करोतीति ग. ७ च कत्याणमिति ग. ८ सर्वत्वेनेति घ. ९ तदैनानिति स.

<sup>ी</sup> जनसा अञ्चलिति क. स. २ तत्रिति ग. ३ धर्मव्यतिरेकेनेति स. प. ४ निर्गमने हेतुत्वादिति क. प. ५ मणीति स. ६ स्ननिरन्तरेति क. घ. ७ पापक्षयः पूर्वभेवेति ग.

दिसायकस्याऽपि गतत्वात् ज्ञानामावे कथमंग्रिमकार्यसिद्धिति । तत्राऽऽइ—कृष्ण इति । सदानन्दरूपो मगवान् स्वयमेव पुरुषार्थरूपो न ज्ञानादिसाधनमपेक्षत इत्यमं । अत्र दृष्टान्तेन स्पष्ट-यित सिलिलस्य यथा दारदिति । सरःशब्देन यत्सिलिलं तदत्रोच्यते । यथा शरिदलेव दृष्टान्तः । यथा लौकिकं जलं शरदा निर्मेलं कियते न तु वर्षासु कथमपि निर्मेलं भवति । तथा प्रेमरूपं यज्ञलं तदिप मगवता निर्मेलं भवतीत्वर्थः । यदाऽन्तःकरणं सर्वदोषरिहतं भवति तदा नीरोगः पुरुषः कृष्णपादम्लं न मुत्रति । न हि कश्चित्रीरोगः सदानन्दं त्यजित । तस्य ग्राहक आत्मेव नीरोगः । यथा बसुक्षाऽन्नस्य । जत एव मगवानन्तःकरणस्य आत्मेत्येव नाम धृतवान् । अतः स तदेकप्राहकः दोषवशादन्यान् गृद्धाति । यथा चक्षुः । तदा मक्तिमार्गानुसारेणेव मनः पदार्थान् गृद्धातिति कृष्णपादमूलेति पदम् । मूलपदेन चाऽयं सर्वोऽपि विलासस्तन्मूलक इति ज्ञापयिते । ततो व्यापिवेकुण्ठे श्रीकृष्णचरणारिवन्दे तद्रसामृततृतः सुखेन तिष्ठतीति फलितम् । परावृत्तिशङ्का तु नास्ति मुक्तपरिक्रेशत्वात् । अविद्यादिवशादेवाऽहरहर्मक्षलोकं गता अपि निवर्तन्ते । परिशन्देन तत्रापि क्रेश-शङ्का निवारिता । सर्वपदेन स्वाभीष्टसिद्धा नान्तरीयकोऽपि क्षेशो निवारितः । पन्थाः केवलमार्ग-दर्शी । शरणं गृहम् । स्वशन्देन पराधीनक्रेशो निवारितः । भगवदधीनत्वेन क्रेश इति शङ्का दृष्टान्तेन निवारिते ।। ६ ॥ ६ ॥

एवं स्वार्थ मनोनिवेशनोपायं पृष्ट्वा सन्दिग्धान्साधारणानन्यान्पृच्छत्यसम्भावनादिच्युंदासार्थम्— यद्धातुमत इत्यादिभिः । अत्र पूर्व पदार्थत्रयं निरूपितम् । भगवतो रूपद्वयं फलार्थं जीवश्च । तत्र जीवे एकः प्रश्नः । स्क्ष्मे भगवति निःसन्दिग्धं पदार्थानां निरूपितत्वात् विशेषतो बुद्धागोचर-त्वाच शक्कैव नोदेति । स्र्युले रूपे तु सर्वे प्रश्नास्तद्याथात्म्यज्ञापकाः । तस्मात्प्रश्रद्वयम् । अत एवो-त्तरे अध्यायद्वयमेव । तत्र जीवे सन्देद्दात्पृच्छिति—

# यद्धातुमतो ब्रह्मन् देहारम्भोऽस्य धातुभिः। यद्दच्छया हेतुना वा भवन्तो जानते यथा॥ ७॥

यद्घातुमत इति । अयं जीवो वस्तुतोऽधातुमान् घातुसम्बन्धरहितः । धातवः पूर्वदेहसम्पा-दका निरूपिताः । तैः सहाऽस्य नाऽदष्टद्वारकः सम्बन्धः । प्रयमसृष्टौ तदमावात् । अनादित्वे मगवच्छास्रविरोधात् । किस्र । असङ्गश्चत्या नाऽयं वस्तुतः सम्बन्धते । मगवदिच्छापक्षे हिता-करणादिदोषाः । तस्मात्केनाऽप्युपायेन धातुसम्बन्धनिरूपणस्याऽशक्यत्वात्त्रश्चः । अस्यिति सम्बोधनं तदुपादानोच्छेदकपरिज्ञानार्थम् । अस्य जीवस्य देहारम्भः । यदच्छया भगवदिच्छया। अकर्मात्पश्चेण वा । हेतुना वा अनाद्यविद्यादिना वा । अत्र निर्णयो वक्तन्य इत्यर्थः । परमार्थे बहुवादिवित्रतिपतित्वाद्भवन्तो यथा जानते तथा वक्तन्यमित्यर्थः ॥ ७॥ जीवस्य देहसम्बन्धः कथमिति प्रश्नार्थः । ईश्वरस्याऽपि देहसम्बन्धः किमर्थ इति । इन्छ्या देह-ग्रहणं तु सम्भवति । परं किमर्थमितीमं प्रयोजनप्रश्नं वक्तुं, देहसम्बन्धस्थिरीकरणे कार्यहेतुकमनुमानं प्रमाणत्वेन निरूपयति—

> आसीचदुद्रात्पद्मं होकसंस्थानहक्षणम् । यावानयं वे पुरुष इयत्तावयवेः पृथक् ॥ ८ ॥ तावानसाविति प्रोक्तः संस्थावयववानिव । अजः सृजति भृतानि भृतातमा यद्नुप्रहः ॥ ९ ॥

असी शतुद्र रात्पद्मिति । प्रतिष्ठामात्रतं त्वस्य नाऽस्तीत्याह् । ठोकानां संस्थानमेव ठश्वणं विह्नं थस । ठोकिस्थित्यर्थमेव पद्मोत्पत्तिः । अनेन ठोकिस्थितिठश्वणस्य कार्यस्य विद्यमानत्वात्तद्वाधार-पद्मकारणत्वेन शरीरसिद्धिः । नच तत्साकारमेव ब्रह्म केवठमाविर्मृतमिति मन्तव्यमिति शङ्गां वारयति—यावानयं वे पुरुष इति । अयं प्राकृतः पुरुषो यावान् करचरणाद्यवयवैः यावत्यरिमाणवान् तावानसावपि । यदि तस्याऽऽविभावस्तदा अस्याऽपि सङ्गातस्य तथात्वे सति तस्य तिरोमावे फठा-पुपतिस्तदवस्था । इयत्ता एतावत्त्वं हस्तद्वयं पादद्वयमित्यादि । पृथक् देहात् अन्योन्यं ब्रह्मणो वा । तथा भगवतोऽपि देहः तावान् तावत्प्रमाणकस्त्वया निरूपितः । नचु सहस्रोविष्ट्र बाह्मोऽयं निरूपितः कयं प्राकृतवद्वविष्यति । तत्राऽऽह—इवेति । यद्यपि बाह्यदीनां सहस्रं निरूपितं तथापि बाहुत्वान्नातिरिच्यत इति प्राकृततुत्यता । किन्न् । नाऽयं देहरूपः किन्तु देहाद्यतिरिक्तः । ब्रह्मणः प्रसादहेतुत्वान् । तदाह—अजो ब्रह्मा । यदनुग्रहः यस्याऽनुग्रहयुक्तः । अनुग्रहादेव मृतान्तिस्वम् । व्यष्टीनामात्मा । मृतानि व्यष्टिरूपाणि स्वति ॥ ८ ॥ ९ ॥

अस सामर्थास स्वतस्त्वशङ्कां वारयति-

दहरो येन तद्रृपं नाभिपद्मसमुद्भवः ।
स चाऽपि यत्र पुरुषो विश्वस्थित्युद्भवाप्ययः ॥ १० ॥
मुक्त्वाऽऽत्ममायां मायेशः रोते सर्वग्रहाशयः ।
पुरुषावयवेळोंकाः सपालाः पूर्वकल्पिताः ॥ ११ ॥
लोकेरमुष्याऽवयवाः सपालेरिति शुश्रुम ।
यावान् कल्पो विकल्पो वा यथा कालोऽनुमीयते ॥ १२ ॥
भूतभव्यभवच्छव्द आयुर्मानं च यत्सतः ।
कालस्याऽनुगतिर्या तु लक्ष्यतेऽण्वी बृहत्यपि ।
यावत्यः कर्मगतयो यादशीर्द्विजसत्तम ॥ १३ ॥

दृहको येनेति । तस्य स्वकारणभूतस्य नारायणस्य रूपं येन प्रसादेन दृध्ये । प्रसादादेव नायि-

९ सिक्सतीति स. २ तदेति ग. व. ३ करण आत्मन्येव स. ४ मूळेतीति पदमिति ग. ५ मुक्सविपरि-क्रेशत्वात् स. म. ६ सामीप्रधर्वसिक्सा स. सर्वसिदीः ग. ७ मनोन्युदासार्व ग. ८ स्थूल्क्स्पे त्विति ग. ९ दोष इति स. ९० पक्षे नवेति स.

१ जुपपश्चिम्बन्सा अ.

पद्मे समुद्भवो यस्य । एवं अग्राण उत्पत्तिस्थिती भगवदनुत्रहेणैवेति निरूप्य तस्य शयनमपि तस्मिन्नेव रूप इति प्रतिदिनमुद्रमनतिरोभावाभ्यां तदनुग्रहस्तर्रिमस्थिर इति ब्रह्मणः श्रयनं निरूपयति । स चाऽपि ब्रह्माऽपि यत्र रोते तत्र ब्रह्मणो माहात्म्यमाह । विश्वस्य श्वित्युत्पत्यप्यया यस्मात् । पूर्व भूतानां सृष्टिरेवोक्ता । इदानी प्रलयान्ताः सर्वे भावविकारास्तत एवेति विशेषः । आत्मनो मायां सर्वकरणसामर्थं निशायां तत् त्यक्त्वा शेते । निशा पुनस्तत्त्यागादेव भवति । तथा करणे हेतुः--मायेश इति । मायाया नियन्ता । तस्या नियमनार्थमेव तां त्यजतीत्यर्थः । पतिरूपत्वं वा ईश-त्वम् । तथा सति कार्यावस्थां तां त्यक्त्वा तया सह क्रीडार्थं शेत इत्यर्थः । मायात्यागे वा सामर्थ्यं बोध्यते -- मायेश इति । नियामकस्त्वन्तर्याग्येवेति कथमस्य मायेशत्वम्? तत्राऽऽह---सर्व-गुहाशय इति । सर्वेषां गुहास हृदयेषु आशयः स्थानं यस्य । अन्तःकरणप्रेरणं वा । तस्मात्सर्वा-न्तर्यामित्वान्मायेशत्वम् । तस्मात्तस्य देहसम्बन्धः किमर्थ इति प्रश्नः । सचाऽपीति वा नारायण एवोच्यते । यत्र प्रलयजले रोते प्राकृतवत्तस्याऽप्यवस्थानां विद्यमानत्वात्तस्य देईवत्त्वम् । एवं जीव-वद्यणोर्देहनिमित्तं पृष्टा शुकवद्यवाक्ययोरवान्तरवैठक्षण्यं दूरीकर्तुं पृच्छति—पुरुषावयवैरिति । "**भूर्लोकः कल्पितः पद्मामि**"ति वाक्यात्पुरुषावयवैर्लोककल्पना निरूपिता । त्वया पुनः "पातालमेतस्य हि पादमुलमि"ति वाक्यालोकैरमुष्याऽवयवा निरूपिताः । तत्र निर्णयो वक्तव्य इत्यर्थः । यद्यपि भवतां ब्रह्मणश्च एकवाक्यतैव तथाऽस्माभिः श्रुतमिति स सन्देहो निवार-णीय इत्युक्तं शुश्चम इति । अतःपरं तदनुगुणा एव पदार्थाः पृच्छयन्ते—यावान् करूप इति । कल्पः प्राकृतः । विकल्पो वैकृतः । यस्मिन् कल्पे त्रह्मा उत्पद्यते यत्र च प्रतिवश्यते तेषां प्रमाणं स्वरूपं चै वक्तव्यमिलर्थः । कालानुमानज्ञानं घटिकापरिज्ञानम् । यथा वक्ष्यति "द्वादशार्द्धपलो-न्मानिमे"ति । यावान्यथेति यथायोग्यं सूर्वत्रैवाऽनुपज्यते । तेन भूतभव्यभवच्छन्दो यावान् यथेति वाक्यं भवति कालस्य विशेषणम् । भूतः भवयः भव च्छव्द इति । भृतं भव्यं भवत् एते शब्दा यस्मात्स कालः कथमन्मीयत इति पूर्वेणैव सम्बन्धः । मतादिपदानां प्रयोगनिमित्तं स्वरूपं प्रच्छयत इति वा । आयुषः परिमाणं यत्तद्वक्तव्यमित्यग्रेण सम्बन्धः । सतो देवतिर्यञ्जानुष्यादीनाम् । सत इति पदं विद्यमानत्वधर्मं सूचयति । अनेनाऽऽविर्भृतः कः कियत्कालं तिष्ठतीति प्रश्नः सङ्गच्छते । अन्यथा वैन।शिकप्रक्रियाया अनङ्गीकारात्सर्व एव कालः सर्वस्य।ऽऽयुर्भवेत् । प्रश्नान्तरमाह—काल-स्याऽनगतिरिति । कालस अनु अग्वी गतिः वृहती च । अणुः कालो महान् कालश्च कथं ज्ञायत इत्यर्थः । स्वभावतः कालो न ज्ञायते किन्तु कार्यद्वारा । इदमिदानीमिति कार्यद्वारा । सैव कालसाऽनुगतिः कार्ये गच्छति तदनुवर्त्तनम् । तत्र स्थूलसूक्ष्माणां कार्याणां नित्यत्वात् । अवान्तरा-णार्मनियतकाललात् । कालसाऽनुगतिर्यो तां कथयेलर्यः । सूर्यगला तां वक्ष्यति । नतु कालस भेदा एव न सन्तीत्याशक्याऽऽह—या तु लक्ष्यत इति । सर्वत्र इदानीमिति प्रतीतेः पदार्था-नुवृत्तिः कारुस्य रुक्ष्यते । अन्यथा आकाशादिवत्तस्याऽप्यभिरुापो न स्यात् । तस्यो अण्यी वृहत्यपि । क्षणमात्रेण गतो महता कालेन गत इति । तथा च कालानुगतिरस्ति परं तत्र नियामकं वक्तव्यमिति प्रश्नः । कर्मणां नानाविधानां गतयः प्रवृत्तिप्रकाराः नानाविधयोनिसम्पादनेन सुखदुःखप्रदानेन च

यावत्यो यादशीरिति परिमाणप्रकारौ प्रश्नविषयौ । क्रिजसत्त्वमेति सम्बोधनं महत्या कर्मगत्येति ॥ १०॥ ११॥ १२ ॥ १३॥

श्रीमद्वलभाचार्यचरजविरचिता !

#### तज्ज्ञानावश्यकत्वं सूचयति-

यस्मिन्कर्मसमावायो यथा येनोपगृह्यते । ग्रणानां ग्रणिनां चेत्र परिणाममभीष्सताम् ॥ १४ ॥ भूपातालककुब्च्योमग्रहनक्षत्रभृभृताम् । सरित्समुद्रद्वीपानां सम्भवश्चेतदोकसाम् ॥ १५ ॥ प्रमाणमण्डकोशस्य वाद्याभ्यन्तरभेदतः । महतां चाऽनुचरितं वर्णाश्रमविनिश्चयः ॥ १६ ॥ अवतारानुचरितं यदाश्चर्यतमं हरेः। युगानि युगमानं च धर्मा यश्च युगे युगे ॥ १७॥ नृणां साधारणो धर्मः सविशेषश्च यादृशः। श्रेणीनां राजपींणां च धर्मकृच्छेषु जीविनाम् ॥ १८॥ तस्वानां परिसङ्ख्यानं रुक्षणं हेतुरुक्षणम्। पुरुषाराधनविधियोंगस्याऽऽध्यातिमकस्य च ॥ १९ ॥ योगेश्वरैश्वर्यगतिर्लिङ्गभङ्गस्तु योगिनाम्। वेदोपवेदधर्माणामितिहासपुराणयोः ॥ २० ॥ सम्प्रवः सर्वभूतानां विक्रमः प्रतिसङ्कमः। इप्टापूर्त्तस्य कामानां त्रिवर्गस्य च यो विधिः ॥ २१ ॥ यो वाऽनुशायिनां सर्गः पापण्डस्य च सम्भवः। आतमनो वन्धमोक्षौ च व्यवस्थानं खरूपतः ॥ २२ ॥ यथाऽत्मतन्त्रो भगवान् विकीडत्यात्ममायया। विस्रज्य वा यथा मायामुदास्ते साक्षिवद्विभुः ॥ २३ ॥

यसिकिति । यस्मिन्त्रभैसमांवाय इति प्रश्नान्तरम् । गुणानां सत्त्वादीनां परिणामं देवति-यैद्यानुष्यादिरूपं अभीप्सताम् । गुणिनां कार्याणां गुणसमुदायरूपाणां मध्ये । यस्मिन्कर्मसर्माथायः । कर्मणां शुक्रलोहितकृष्णानां समवायो मेठनिमत्येकः प्रश्नः । शुक्कं कर्म देवेष्वेव । कृष्णं पातालवा-सिनाम् । अन्तरिश्वाथानां वा । सर्मावायो मनुष्येष्विति वश्यते । किश्च । यथा कर्मसमवायः कि

९ स्थित्युद्धवाष्यया इति ख. २ देहत्विमिति ग. घ. ३ च नास्ति ग. घ. ४ सर्वशानुपञ्यते ग. ५ सक्षं चेति ग. ६ तेनेति स. ग. ७ अनुगतिः ख. घ. ८ मनियमित ग. ९ तथा अण्डीति स. ग.

९ परिणाम ण. २ यस्मिन्धर्मसमवाय इति ख. ३ कर्मणीति धे ४ समवाय इति ख. ग. ५ दैवेष्पिति ख. ६ समवाय इति ग. ९८

गुणानां समशो मेलनं न्यूनाधिकभावेन वा । किश्व । येन कर्मसमवायः । केन वा कर्माणि योज्यन्ते उपगृद्धन्ते स्वीक्रियन्ते । जीवेन भगवता कालादिना वा । गुणिनामपि परिणाममभीप्सतामिति कथनार्थं गुणगुणिनोः सह निरूपणम् । यथा देवावतार इन्द्रावतार इति । भूपातालादीनां तदोकसां च सम्भवः यथा यावानिति प्रश्नः । अण्डकोशस्य प्रमाणं ब्रह्माण्डं कियत्प्रमाणकमिति । कोशशन्देन पत्राणां विकाशाभावात् पत्रस्थानीयहोकपरिमाणमपि होकानामुपर्यधोभावोऽपि निरूपणीय इति सचि-तम् । बाह्यतः कियत् । आन्तरतः कियत् । यथाऽन्तरप्रमाणं वक्ष्यति सूर्याण्डगोलयोर्मध्ये कोट्यः स्युः पञ्चविदातिरि'ति । "तथा बाह्यं दशोत्तरैरि"ति । महतां सताम् । तेषामनुचरितं मक्तिः । चकाराज्ज्ञानिनाम् । विपरीतं वा । वर्णानामाश्रमाणां च विनिश्चयः आचारतः खरूपतश्च । अवताराणामनुचरितम् । तत्रापि यदाश्चर्यतमं कालियदयनगोवर्द्धनोद्धरणादि । यगानि कानि कियन्तीति । युगमानं संवत्सरभेदेन । नृणां साधारणो धर्मः सत्यवचनादिः । सविशेषः यागादि-सहितः । श्रेणीनामेकशिल्पोपजीविनाम् । राजपींणां राजानो भूत्वा ये ऋषयः । यथा मन्वादयः । तेषां सापारणी धर्मी विशेषधर्मश्च कथनीयः । धर्मकुच्छुषु धर्मसङ्कटेषु । आपत्स्वत्यर्थः । जीविनां केवल-जीववतां धर्मकरणासमर्थानां को धर्म इति प्रश्नः । तत्त्वानां प्रकृत्यादीनाम् । परिसङ्ख्यानं गणना । सांख्यमिति यावत् । तेषामेव लक्षणं व्यावर्त्तको धर्मः । तेषामेव हेतुपूर्वकं च लक्षणं तथात्वं तस्य कुत इति । पुरुषाराधनविधिः भगवत्यरिचर्याप्रकारः । तथा योगस्य विधिः । योगविशेषस्या-**ऽऽध्यात्मिकस्य च विधिः । योगस्त्वष्टाङ्गः साधारणः । आध्यांत्मिकस्त श्रवणमनननिदिध्यासनैर-**धिकः । चकाराद्राजयोगादीनां ठक्षणं कथयेति प्रश्नः । योगेश्वराणामेश्वर्यगति यथा कर्दमस्य । लिङ्गभङ्गस्तु योगिनाम् । लिङ्गशरीरस भङ्गः । यथा "न देहं बुव्धे गतम्"। "देहं तु तस्रचरमः स्थितमुत्थितं वे"ति । वेदाश्रलारः । उपवेदाश्रलार आयुर्वेदादयः । धर्माण धर्मशास्त्राणि । इतिहासो भारतादिः । पुराणं बाह्यादि । एतेषां लक्षणं परिमाणं च वक्तव्यमिति प्रश्नः । सम्प्रतो नाशः । यावान् यथेति प्रश्नः । सर्वभृतानां महतां भौतिकानां च विक्रमः पराक्रमः । कार्यकरणं भूतानामेव । प्रतिसङ्कमः कारणेऽनुप्रवेशः पूर्ववत् । इष्टं यागादि कर्मरूपेण किय-माणम् । पूर्ते खातादि । तयोरेकफलत्वात्सहप्रयोगः । कामानां अन्येषां काम्यकर्मणाम् । अथवा । कामानां विषयाणां यो भोगप्रकारः सः विधिः के विषया भोक्तव्याः के नेति । त्रिवर्गस्य धर्मार्थ-कामारूयस्य । स्वतन्त्रपुरुर्षार्थपक्षेण त्रिवर्गनिरूपणान्न पौनरुत्तयम् । एतेषां स्वरूपमुत्तरत्र वक्ष्यंति । विधिः प्रकारः। नित्यनैभित्तिकादिविधयो वा । यश्राऽतुशायिनां सर्गः । अनुशायिनो जीवविशेषाः । ये भगवच्छयनमनु शेरते त्रेठोक्यकर्मानुवर्तिनः । दैत्याः ज्ञानिनश्च तदनुवर्तिनश्च नाऽनुशायिनः । अन्ये जीवास्त्वतुशायिनः । अनुशायिनां यः सर्गः स यावान् यादश इति प्रश्नः । पाषण्डस्य वेद-मार्गविरोधिनः । चकाराद्विधर्मादेः सम्भव उत्पत्तिर्यादश इति प्रश्नः । आत्मनो जीवस्य अनुशायि-व्यतिरिक्तस्य वन्धमोक्षौ ज्ञानिनां मोक्षो दैत्यानां बन्ध उभयमुभयेषामिति वा प्रश्नः । व्यवस्थानं स्वरूपतः । बन्धमोक्षन्यतिरेकेण आत्मा कथं तिष्ठति कीद्यप इति प्रश्नः । अस्योत्तरं-"अद्य-रीरं वाव सन्तमि 'ति भविष्यतीति । भगवान वा अत्र ब्रह्माण्डे अवतीर्णः स्वतन्त्रोऽपि यया आत्ममायया विक्रीडित । अवतीर्य मगवान् कयं क्रीडितीत्यर्थः । अथवा । वैकुण्ठेऽन्यत्र वा कयं

क्रीडतीति । मायासम्बन्धे कीदशं मगवचरित्रमित्यर्थः । मायां विसञ्य वौ यया मगवानुदास्ते । साक्षिरूपं हि सर्वं पत्रयत्युदासीनं साङ्क्षचसिद्धान्तगम्यं तदेकं मगवतो रूपम् । तद्दन्मुरुरूपमप्या-होस्विक्रेति प्रश्नः । उमयकरणसमर्थत्वात्यन्देह इति विश्वरित्यनेनोक्तम् ॥ १४–२३ ॥

एवमत्यन्तोपयोगिनः प्रश्नान्निरूप्य सामान्यतोऽन्यान्युच्छनुपसंहरति--

# सर्वमेतच भगवन् एच्छतो मेऽनुपूर्वशः । तत्त्वतोऽर्हस्युदाहर्त्तुं प्रपन्नाय महामुने ॥ २४ ॥

सर्वमेत्रकेति । एतत्प्वीक्तम् । चकारादपृष्टमि । भगवन् भवान् पृच्छतो मे ममे कार्यार्थन् । अनुपूर्वशः प्रश्नानुपूर्व्येण । यथाजिज्ञासमत्र प्रश्नाः कृताः । कमेणोत्तरे तथा तथा चित्तं समाहितं भवतीत्यानुपूर्व्येणेव वक्तव्यमित्युक्तम् । अस्मद्भिकारानुसारेण वा न वक्तव्यं किन्तु तत्त्वतः । अनेन मतान्तराण्यपि व्युदस्तानि । यद्यपि ममाऽधिकारो नास्ति अवणे तथापि त्वमुदाहर्तुमर्द्दसि । श्रोतुर-प्यधिकारोऽपेक्ष्यत इति चेत्तत्राह—प्रपन्नायेति । प्रपन्नाय हि सर्वं वक्तव्यम् । नचैतदुपचारवचनम् । तद्भवानेव जानातीत्याह—महामुन इति । मुनिरन्तःकरणस्थितं जानाति । महामुनिस्तु माव्यमपीति । मम यत्तत्त्वज्ञानं भाव्यं मम या वा प्रपत्तिस्तदुभयं भवान् जानातीति सम्बोधनम् ॥२४॥

ननु सर्वे मुनयः । सर्वे च सर्वज्ञाः । ते च नानाविधवक्तारः । यथा तेषां पश्चिकं प्रामाण्यं तथा समाऽपि भविष्यतीति न शङ्कनीयम् । तदाह—

## अत्र प्रमाणं भगवान् परमेष्ठी यथाऽऽत्मभूः। परे चेहाऽनुतिष्टन्ति पूर्वेषां पूर्वजैः कृतम्॥ २५॥

अद्य प्रमाणं भगवानिति । प्रमाणशन्दः अवाधितज्ञाने वर्तते । वाधयोग्यन्यतिरिक्ते वा । तत्सम्बन्धी यः प्रमाता गमाकरणं वा प्रमाविषयो वा तत्सवि प्रमाणमित्युच्यते । केचितु प्रमाणशन्दं नानार्थमाहुः । तत्र येषां ज्ञानप्रमाणयं न व्यभिचरति उत्पत्तिप्रभृत्यामरणं ते प्रमाणशन्दं नोच्यन्ते । यथाऽस्मिन्नथें वेदव्यतिरिक्ते प्रमेये यथा आत्मभः प्रमाणम् । यथा ऋषीणामन्योन्यं विरोधाः, न तथा कस्यचिद्षि व्यवाक्ये । तत्य परमप्रामाण्ये हेतुः—आत्मभूतित । परमेष्ठीति । परमे तिष्ठ-तिति । उत्पत्त्या स्थित्या च भगवत्पर इति तत्प्रामाण्यम् । एवं मगवानिष प्रमाणमित्यर्थः । नतु केवलं भगवद्यनेन कथं प्रामाण्यं भविष्यति, जायमानं वा कथं सर्वजनीनं भविष्यतीत्याश्रक्षाह—पर चेहाऽनुतिष्ठन्तीति । परे च मत्तोऽपि ये महान्तः अधिगतपरमार्थास्तेऽपि त्वदुक्तेऽयें विश्वासं कुर्वन्त्यनुतिष्ठन्ति च तं पदार्थम् । इह अस्मिन् भक्तिमार्गे । तेषामिष पूर्वेषां पूर्वजैः कृतम् । व्यदुक्तोऽर्थः सर्वेरेवाऽनुष्ठितः सर्वेरेव कियते । अतस्त्वद्वाक्यं सर्वत्र प्रमाणम् । अथवा अस्माकं साक्षाद्भगवानेव प्रमाणम्। परे अन्ये तु स्वपूर्वेषामिष ये पूर्वजास्तैर्यत्वतं तदेवाऽनुतिष्ठन्ति । चस्त्वर्थे । न तु प्रमाणं किञ्चिद्विवारयन्ति । अस्माक तु त्वदुक्ते न सन्देह इत्यर्थः ॥ २५ ॥

९ धिक्यमावेनेति ग. २ परिणामसपीति ख. ३ यथा वाद्यतिति ग. ४ अध्यात्मिक इति घ. ५ तत्रेति ग. ६ पुरुषार्यक्षेपणाहिति ग. ७ वरुमते इति ख. ग. ८ वरुमतीति ख.

१ वा नास्ति ग. २ सामध्योदिति ग. ३ मस्कायांथमिति आ. ४ मोत्तरेणिति ग. ५ प्रतिपत्तिरिति ग. ६ झानमिति स. ग. ७ भवद्वचनेनेति इ. म.

किश्र ! त्वद्वचनादेव जीवामि । अन्येथा मरणमेव स्थात् । तक्षकारूयमहाभयस्य श्रुतत्वात् । तदाह--

## न मेऽसवः परायान्ति ब्रह्मन्ननशनादमी । पिबतोऽच्युतपीयूपमन्यत्र कुपिताद्विजात् ॥ २६ ॥

न मेऽसवः परायान्तीति । मे असवः प्राणाः अनशनादिष ने परायान्ति नाऽपगच्छन्ति । अस्मिति सम्बोधनं तज्ज्ञानाय । अनशनं हि प्राणनिवारकम् । असीति वाधितप्राणानां प्रद-र्शनम् । राजत्वादेकेनैवोपवासेन क्रिष्टः । अगमने हेतुमाह—पिबतोऽच्यृतपीयूपिमिति । अच्युतस्य सम्बन्धि कथारूपं पीयूषम् । अच्युत एव वा पीयूषम् । अनेन स्वस्योत्तमाधिकारो घो-तितः । ननु यथेदममृतं क्षुपं निवारयति तथा शापमपि निवारयिष्यतीत्याशक्काऽऽह-अन्यन्न कुपिताद्विजादिति । अनेन कथामृतेन सर्व एव प्राणोपघातका निवर्तन्ते । परं यः कुपिताद्विजात् तक्षकाख्यो यः प्राणोपघातकः स न निवर्तते । अन्यथा स कोपस्तमेव द्विजं नाशयेत् । मृत्युना ह्याकान्तः कोप एकं सर्वथा नासयित । तत्र ब्राह्मणमरणापेक्षया स्वमरणमेव वरमित्यस्मत्कामनया सर्वनिवारकमपीदममृतं तन्न निवारियष्यतीत्यर्थः ।

एवमापाततः प्रश्नार्थो निरूपितः । अस्याऽध्यायस्य विमर्श्नमध्यपातात् विमर्श्नोपयोगी कश्चन पदार्थो वक्तव्यः । तत्रोपपत्तिविमर्शस्योपकान्तत्वाद्वपपत्तिश्चिद्धपत्वादाक्षेपसिद्धान्तफलेषु प्रथममाक्षेपो वक्तव्यः। स सर्वाक्षेपकश्चेत् श्रोतुरिधकारं प्रच्यावयेदिति सप्ताध्याय्यां यत्प्रमेयं निरूपितं तत्र सम्मतस्य पर्यव-सानपर्यन्तं खबोधं निरूप्य यत्रैव पर्यवसानज्ञानं तद्यथाश्रुतमाक्षिपतीति पूर्वपक्षाध्यायोऽयमिति मन्तन्यम् । अन्यथा पूर्वाध्यायानां खर्सं वा वैयर्ध्यमापादयेत् । प्रश्नेतावत्त्वं चाऽसङ्गतं स्मात् । अनन्ता एव प्रश्नाः कर्त्तन्याः स्युः । ते आक्षिप्यन्ते । अन्ये च पर्यवसितार्यकथनेन स्वबोधविषया जाता इति बोध्यन्ते । अन्यथा शृण्वत इत्यादिश्लोकैनिंक्तिपतं प्रमेयं ग्रुकेनाऽनिक्तिपतिमत्यप्रामा-णिकं स्वात् । गुरोर्वा शङ्कामुत्पादयेत् । तस्मात्सप्ताध्याय्येवात्र पूर्वपक्षेण विचार्यते । तत्र प्रथमं श्रोत-व्यादीनीति स्रोकत्रयेण साधारणाधिकारं निवार्थ अभयमिच्छतां य उपायः कथितः सोऽनुपपन्नः । ब्रह्मणा नानाधिकारेण प्रमेयवक्तर्व्यत्वोपदेशात् । तदाह-ब्रह्मणा नोदित इति । इदमेव हि तत्त्वम-धिकारभेदेन सर्व निरूपणीयमिति। अतः केषाञ्चिद्धिकारः केषाञ्चित्राऽऽधिकार इति पक्षो न सम्भवति। "सर्वेऽधिकारिणो हात्र विष्णुभक्तौ यथा नृषे"ति वाक्यविरोधश्च । अतः—एतद्वेदितु-मिच्छामीति वचनम् । यदप्युक्तं केवलं भगवान् श्रोतच्य इति । तदप्यनुपपन्नम् । अङ्गतवीर्यसैव श्रोतन्यत्वात् । अन्यथेदं वक्ष्यमाणं फलमतुषपन्नं स्वात् । चरित्रमात्रत्वे भगवान् स्वभावत एव प्रविष्ट इति कस्याऽपि संसारो न स्यात् । शास्त्रवैफल्यं च । तदाह—हरेरद्भृतवीर्थस्येति । अङ्क-तवीर्यस्य कथा अद्भुतवीर्यरूपाः । तथा सति अवणादीनां दृष्टमेव द्वारं स्वात । अन्यया स्वदृष्टकस्पना प्रसज्येत । दोषाणां प्रतिबन्धकत्वाच न फलम् । "गुणानुषक्तं व्यसनाय जनतोरि"ति वाक्य-विरोधश्व । तदाइ—यथाऽहमस्विलात्मनीति । अवणादिना मगवति मनोनिवेशने अस्मिन् जन्मन्येतानदेव फलम् । जन्मान्तरे त्वन्यत् । यदुक्तं अल्पेनैव कालेन कार्यं सिद्धातीति । तदप्यसङ्ग-

तम् । दृष्टीपाये मगततो बहुकर्तव्यत्वात् । तदाह--श्रुण्यतः इति । खार्यं तु मनोनिवेशनमेव । अत एव निर्धार्य वदति—स्यक्ष्ये कलेवरमिति । ततो भगवान् मनसा गृहीत इति जन्मान्तरे मगवत्सेवीपयिकं शरीरं निष्पादयित तदानीं स्वानामिति भविष्यति भावसरोग्रहत्वं च । यहिःस्थित-सैवाउन्तः प्रवेशने कार्यसिद्धिन त्वन्तः स्थितेन कार्यम् । यथा दार्विश्रना । तदाह—विज्ञात इति । अन्यथा प्रक्रियान्तरे रागाभावी जन्मशतेऽनापि न स्यात् । शरीरेन्द्रियाणां गुणकार्यत्वात् । असां प्रक्रियायां तु प्रकर्षेण आग्रहेण प्रविष्टः शमलं धुनोति । तदा च शिथिलावयवत्वे मूलवन्यात्प्रच्यावे गुणैरेवाऽप्रिमकार्य स्यात् । अतो धुनोतीत्येवोक्तम् । तदा द्वितीयमभयं भवति । न भयं यस्मादिति अभयरूपो मगवान् मनसा प्राप्तः । अतो मृत्युगृहीतशरीराद्यभावात् न विद्यते मयं यस्येति द्वितीयं फलति । सिद्धान्तफलैरित्रिमदैश्वमस्कन्धार्येऽवगते न भयमस्मादिति भयनाश्चक एव स्वयं मविष्यति । तद्वक्ष्यति—"मृत्यवो नैव घक्ष्यन्ति मृत्यूनां मृत्युमीश्वरिम"ति । अन्यया प्रथमपञ्च एव पर्यवसाने गुरोरश्रयोजकता स्यात् । तस्मादेतस्येव त्रयं भवति । यदप्युक्तं जीवानां स्वभाविक्रयया-उनयों भवतीति । तदप्यसङ्गतम् । जीवानां किं खभावत एव देहादिसम्बन्ध ईश्वरेच्छया वेति । आदे सर्वेषामेवाऽनिर्मोक्षप्रसङ्गः । द्वितीये न ते पर्यनुयोगमईन्ति । भगवतैव तथा सम्पाद्यमान-त्वात् । एतदभित्रेत्याह— यद्धातुमत इति । यदप्युक्तं श्रोतव्यं मगवद्भिशेषणचतुष्टयं सर्वात्मा मगवान् हरिरीश्वर इति । तदप्यसङ्गतम्। तदाह-आसीचदुदरात्पद्मभिति । सर्वोत्मा मगवान् श्रोतव्यत्वेन निरूपितः। तस्योदराच पद्मजननं निरूपितम्। पद्माधारत्वेन तैस्य पद्माद्भिज्ञत्वात् जगतः पद्माधारत्वात् सर्वात्मत्वं नोपपद्यते । औपचारिकप्रयोगस्तु न फलजनक इति सिद्धम् । किन्न । भगवत्वं च नोपपद्यते । तदाह-याचानयं वै पुरुष इति । प्राकृततुल्यत्वादित्यर्थः । हरित्वं च नोपपद्यते । तदाह—अजः स्ट्रजतीति । भगवदनुत्रहमपि प्राप्य यतोऽयमजः सर्वमूतजातं स्जति। महति कर्मणि व्यापृतोऽतिखिन्नः । मृतात्मा च जायते तत्तत्स्वभावं प्राप्नोति । एतदेवाऽप्रे वक्ष्यति-"शयानो बहुचिन्तये"ति । ईश्वरत्वं च नोपपद्यते । तदाह सः चाऽपि यत्र पुरुष इति । अस्याऽपि शक्ततुत्यत्वं जगत्कार्यव्याष्टेतत्वं मायाग्रहणपरित्यांगक्केशः शयनं गूढस्थानस्थितिरिति । यदप्युक्तं पातारुमेर्तस्यत्यादि । तदप्यसङ्गतम् । तदाइ—पुरुषाचयवैरिति । जन्योन्यविरोधा-दुमयमप्यसङ्गतमिति भावः । यदप्युक्तं इन्द्रादयो बाह्व आहुरिति । तदप्यसङ्गतम् । कल्पभेदानां विद्यमानत्वात् प्रतिकल्पमिन्द्रादीनां नानात्वात् बाहूनामनियतत्वापत्तिः । अधिकारश्चन्दत्वेऽप्यधि-कृतानां भेदात् स दोषस्तदवस्यः । इन्द्रत्वधर्मस्याऽवाहुत्वात् । यदप्याहुरित्युक्तं प्रमाणं । तदप्य-सङ्गतम् । विकल्पानां विद्यमानत्वात् । विकल्पा युगभेदाः । मधकल्पान्तरकल्पा वा । उमयेषा-मपि प्रतिकल्पं भिन्नत्वान्न बाहुप्रमाणयोर्व्यवस्था । किश्व । यदप्युक्तं कर्णौ दिश इति । दिशामस्यव-श्चितत्वात्कर्णत्वं नोपपद्यते । दिशस्तु सूर्येण क्रियन्ते । "सूर्येण हिं विभज्यन्ते दिश" इति वाक्याधत्रोदेति सा प्राचीत्यादि । अतः काठानुमापके सूर्ये विचार्यमाणे दिशो न सन्त्येव कृत-स्तासां कर्णत्वम् । व्यवहारस्त्वीपचारिकैरपि भवति । पदार्थनिर्णयस्तु नैवंविधः । यदप्युक्तं श्रोत्र-ममुष्य शन्द इति । तदपि नोपपद्यते । कालभेदेनैव शन्दानां प्रवृत्तत्वात् । तदाह---भूतभव्य-भवच्छव्द इति । एते होकदा न प्रवर्तन्त इति श्रोत्रं नियतं न स्वात् । शब्दविशेषस्य श्रोत्रत्वे त

श्रीमद्वलमाचार्यचरणविरचिता ।

र स्कं. ८ व. २६ छो. ]

१ न गान्तीति भः २ क्षुभामिति घः ३ खस्य वैयर्घ्यमिति गः ४ वक्तस्योपवैद्यादिति सः ५ निवेशे-ऽस्थितिते सः

१ तदा सानामिति च. २ दशस्कन्धेति घ. ३ तस्य नास्ति घ. ४ प्रयोजकस्तु घ, ५ न्याष्ट्रतस्य छ. s स्वातः क्रेस इति च. ७ मेत्स द्वि पादेखादि च. ८ द्वि नासि च.

₹8₹

सर्वे रूपत्वमुपसं हियमाणमसङ्गतं स्यात् । यदप्युक्तं नासत्यदस्त्रौ परमस्य नासं इति । अश्विनीकुमार-योरायुर्वेदप्रवर्तकत्वं वक्तव्यम् । तदाऽऽयुषः स्वरूपं विचारणीयम् । किं भगवदत्तमायुः प्राणिनां नियतमनियतं वेति । उभयथाऽपि नासत्ययोरप्रयोजकत्वम् । अतः स्वत आयुर्माने विचार्यमाण विश्वनयोरेवाऽनिरूप्यत्वात् नासिकात्वं दूरे । एवं घाणोऽस्य गन्धो मुखमित्रिरिद्धं इति । गन्धश्रा-ऽग्निश्च त्रिक्षणावस्थायां । अतः कालस्याऽनुगतिः स्थूला वा सूक्ष्मा वा यदि विचार्यते तदा गन्धासी दौश्र न सङ्गच्छन्त इत्यर्थः । किश्र । चक्षुरमृत्यतङ्गः पक्ष्माणि विष्णीरहनी उमे चेति पूर्ववत् । यतः कर्मगतिषु विचार्यमाणासु केनचित्कर्मणा सूर्यस्य परावृत्तौ सूर्यानन्तत्वे च दिनरात्रिव्यवस्थायाः सूर्यगतिकृतत्वात् तस्याश्च कर्मरूपत्वात् । भगवज्ञक्षुरेव नोपपद्यते न वा पक्ष्माणि । यादशीरिति तस्यै-वाऽवान्तरभेदः । किञ्च । यदुक्तं तद्भृतिजुम्भः परमेष्ट्रचिष्ण्यमिति । तद्पि कर्मसाध्यमेव । तदाइ—यस्मिन कर्मसमावाय इति । अयं बह्या गुणानां गुणिनां च कर्मसमावार्य उक्तः । तत्र का मगवद्भविज्ञम्भा । एतेनैव आपोऽस्य तालु रस एव जिह्नेत्याँक्षिप्तमेव । अनेन यानि कानि गोठकलेन निरूपितानीन्द्रियत्वेन च तानि सर्वाण्याक्षिप्तानि वेदितव्यानि । किञ्च । आपोऽस्य तालु इत्यारम्याऽसुरानीकवर्य इत्यन्तेनोक्ताः पदार्था विशेषसामान्यविचारेण गतार्था भविष्यन्तीति विशेष-पदार्थानाधाराधेयभावापत्रान् दशपदार्थान्निरूपयति — भूपातालेति । एतेषां दशपदार्थानां स्वकार्यस-हितानां विचारे ऋयमाणे सामान्यतो ब्रह्माण्डे च विचार्यमाणे ब्रह्माण्डमेवाऽऽयाति। न भगवान भग-बदवयवा वा केनाऽपि प्रकारेण सङ्गच्छन्ते । तस्मात्सिद्धं ब्रह्माण्डं द्रीकृत्य पुरुषत्वकल्पना व्यर्थेति मावः । असुरानीकवर्ये इत्याक्षिपति सहतां चाऽनु चरितमिति । ब्रह्माननित्यादि वर्णाश्रम-षिनिश्वयेत । यदक्तं नानाभिधाभीज्यगुणोपपेत्र इति । अत्र यो यज्ञो निरूपितो भगवत्कर्मत्वेन तस्याऽप्राकृतत्वान्नित्यत्वाच पूर्वोक्तदोवसम्बन्धाभावात्तदेकसुपपद्यत इत्याशक्क्य नवपदार्थविचारेण तदिष प्रत्यक्तं भविष्यतीति नवपदार्थान्युच्छति-अत्रतारानुचरितमिति द्वाभ्याम् । यागो हि देवतो-देशेन द्रव्यत्यागात्मकः । तत्र देवता द्रव्यं किया चेति त्रयं देशादयः पडङ्गानि एवं नव । तत्र देवता मगवदवतारेण विचारिता भैवति । स चाऽवतारो ठोक इति ठौकिकः । युगानि तु विचारणीयानि । तेषु विचारितेषु द्रव्यमपि निराकृतं भविष्यति । यथा "यज्ञवास्त्वभ्यवार्यन् ते पद्भ्यन् पुरोड।शं क्रमेश्रतं सर्पन्तमि"ति । एतत्कर्म कदा । युगेषु वा युगेभ्यो भिन्नकाले वा । युगविशेषे चेत्ततः पूर्व द्रव्याभावाधागी न स्थात् । एवमन्यत्राऽपि । युगमाने च विचार्यमाणे यागानामन्यथात्वात्ति-यैव न सङ्घच्छते । यथा त्रेतामुखे यज्ञोत्पत्तिः । किन्न । युगधर्मः कारुः । नृणां साधारणो धर्म इति देशः । सविशेषो यादश इति द्रव्याणि गुणभेदभिन्नानि द्विधा निरूपितानि । श्रेणीनामिति कर्त्तारः । राजघींणामिति मन्नाः । धर्मकृच्छेष्विति कर्माणि । अत एव परसु धर्मप्रयोगोऽङ्गत्वस्यापनाय । यदप्यक्तं इयानसावीश्वरिवग्रहस्थेति । तदपि तत्त्वविचारेण प्रत्याख्यातं भविष्यति । तत्त्वानामेकदेशेन ब्रह्माण्डनिर्माणम्। तत्र "न यतोऽस्ति किश्चिदि"ति वचनमनुषपन्नं स्यात्। अतःपरं द्वितीया-ध्यायारमः । तत्रादावेव यदुक्तम् एवं पुरा धारणयेति । तदसङ्गतम् । तत्त्वानां लक्षणिवचारेण । लक्षणं तेषां सृष्टिकर्रणसामर्थ्यम् । तस्यैवाऽसाधारणधर्मत्वात् । तस्मिन् ज्ञाते तदंशैरेव बद्धाणि प्रविष्टैः कार्यसिद्धेस्तस्य ज्ञानादीनां वैयर्थ्यापत्तिः । यदपि शान्दस्य हि ब्रह्मण एष पन्धा इत्यादिभिर्वेराग्य-

पुरःसरं खिचे स्थितं भगवन्तं चिन्तयेदिति । तर्देषि तत्त्वानां हेतुपूर्वकळक्षणे विचार्यमाणे पूर्ववद्भ-विष्यति । तत्र चित्तस्य महत्तत्वरूपत्वान्महति विद्यमान एव भगवांस्तत्र भवतीति स्वचित्ते कः सिद्धः । श्रीतमनश्च सिद्धिस्तत्र द्रापास्ता । "चित्तं तन्महद्वात्मक्रमि"ति हेत्त्रक्षणम् । यदप्युक्तं केचित्स्वदेहान्तर्हृदयावकाश इति । तद्पि पुरुषपूज्यां विचार्यभाणायां "मनोमयी मणिमयी"ति वाक्यान्मानसी मूर्तिः सा । स कथं भगवान् भवेदिति । स्थूलस्क्मधारणा-सिद्धार्थ योगद्वयं निरूपितम् । तदपि योगखरूपे विचार्यमाणे चित्तवृत्तिनिरोधत्वादसङ्गतमेव भविष्यति । यदप्युक्तं स्थिरं सुखं चाऽऽसनमास्थितो यतिरिति । तदप्यसङ्गतम् । जीवत एव योगिनः सर्वेहोकगमनसम्भवात् किं मरणेन । यथां कर्दमस्य । ऐश्वर्यपदेन चाऽर्जुनादयोऽप्यनेनैव देहेन स्वर्गं गताः परिष्रहीताः । यद्धक्तं आनन्दमानन्दमयोऽवसान इति । तद्पि योगिनो लिङ्ग-मङ्गे विचार्यमाणे असङ्गतं भवति । यदप्युक्तं भगदान् ब्रह्म कात्रुर्येनेति । तद्पि वेदविचारे क्रिय-माणे असङ्गतं भवति । यदि भगवानात्मा । सिद्धमेव तस्मिन् प्रेम । उपदेशश्च व्यर्थः । नाडित चेत्रेम तदा न स आत्मा । अज्ञानादात्माप्यात्मत्वेन न ज्ञात इति चेत्परात्मवत् । तदाप्यात्मत्व-मेवोपदेष्टन्यम् । न च प्रेमार्थं यत्नः कर्तव्यः । यदपि कामनाभेदेन देवतान्तरभजनमुक्तं तदपि वेदा-दिविचारे असङ्गतमिति तृतीयादिः । वेदे हि तदर्थमन्यदेव साधनं निरूपितमिति । भक्तयर्थनिरूपणं त् भक्तिनिराकरणेनैव निराकृतम् । यदप्युत्पत्त्या विमर्शनमुक्तं तदपि सम्प्रवादिविचारेण निराकृतं भविष्यति । यदिदं जगत् प्ररुवं यास्यति प्रवृद्धं वा भविष्यति कारणे वा लीनं भविष्यति । तदा कि भगवतः सकाशादुत्पत्त्या । स्वत एवोत्पद्यतां अन्यथा वा । विशेषाभावात् । यदपि यज्ञादीनां स्बरूपनिर्वाहार्थं मगवदवयवकल्पना निरूपिता । सापि इष्टापूर्त्तादिविचारेण निवारिता भवति । ठौकिकैरठौकिकैर्वा पदार्थेयोंगे निष्पन्ने भूतसंस्कारे आत्मसंस्कारे वा भगवत्संस्कारे वा फलतो वा न कश्चिद्विशेषः । भगवदीयत्वादेस्त्वन्यथैव सिद्धेः । यदप्युक्तमात्मानं स्वतीति, तद्प्यनुशान यिनां सर्गे विचार्यमाणे निराकृतं भविष्यति । यतस्ते भगवद्भिरुक्षणा वक्तव्याः । यदप्यक्तं तत्त्वं परं रूपंवदस्तरूपिमति । तदपि पापण्डधर्मे विचार्यमाणे निराकृतं भविष्यति । दैत्यानां व्यामोह-नार्थे पाषण्डोत्पत्तः । दैत्याश्च के भगवानन्यो वा । भगवांश्चेत् सापि भगवछीलेति पाषण्डत्वमेव न स्यात् । मिक्तरिप निराकृता भवति । पाषण्डत्वे ऽपि स्थिरीभृते न दैत्यानां भगवत्त्वम् । यदप्युक्तं कर्णकषायशोषानिति । तदप्यसङ्गतम् । चिदात्मनो बन्धमोक्षौ विचार्येते । बन्धो भगवदिच्छया मोक्षश्च । तत्र किं कर्णकषायशोषणेन । भिन्नतया चाऽवस्थाने निरूपिते सर्वमेव साधनं व्यर्थ स्थात् । भगवद्रप्रस्वात्तस्य । अवतारवर्णनं च व्यर्थम् । भगवतो मायायां क्रीडनमेव तादशमिति सर्वमेव जगदवतारो भवति किं विशेषेण । मायापरित्याँगे अवतारहीलामपि परित्यजेत् । यदप्यक्तं स्वमेत-द्विपुलीकुर्विति । तदपि न वक्तव्यम् । यथा भनान् भक्तिरसेन वदति तन्ति कस्यचित्रेरणया । प्रामाण्यं च त्वय्येव सिद्धम् । तदाह-अन्न प्रमाणिमिति । यद्ध्युक्तं मायां वर्णयत् आस्मा न मुद्यतीति । तदप्यल्पमसङ्गतं च । यतो मम प्रायेणाऽपि प्राणा न गच्छन्ति श्रूयमाणमपि तक्षको मक्षयिष्यति ॥ २६ ॥

१ परमेष्ठिधिष्यं इति ख. २ समवाय इति स. ३ त्यादिक्षिप्तमेवेति स. ४ विशेषस्येति प. ५ मिधोप-पन्नमिति स. ६ मबन्तीित स. ७ वायं ते पत्यत पुरोडाशमिति स. ८ कारणेति स.

९ तदपीति नास्ति स. १ स्वात्मनथेति स. ३ वदेति स. ४ वा नास्ति व. ५ रूपमिति स. ६ वायस्थाने स. ७ सामे वा स.

\$88

एवं पूर्वपक्षे कृते भगवनमादीत्म्ये स्थिरीकृते ग्रुकस्य सन्तोष एव जातो न कोष इत्याह— सूत उवाच ।

स उपामन्त्रितो राज्ञा कथायामिति सत्पतेः। ब्रह्मरातो भृशं प्रीतो विष्णुरातेन संसदि ॥ २७ ॥

स उपामित्रित इति । स शुकः । उपामित्रितः । "उपामस्रयन्त राज्येन पितरो यमि"त्वत्र तदर्थनिद्धीरात् । इति एवंप्रकारकयायाम् । युक्तिपूर्वं भगवद्भणा निरूपणीया इति । तथा सति भगवतो महत्सुखं भवति । सत्पतित्वात् । तथा सैति निःसन्दिग्धो भगवछीछा-प्रत्ययो भवतीति भगवत्तोषहेत्रयं प्रश्न इति भावः । तत्राप्ययं ब्रह्मरातः ब्रह्मणा वेदेन रक्षितः । अस्मदर्थे युक्तिमयं कथयिष्यतीति । अत एव भृशं प्रीतः । मम जन्मसाफल्यं जातिमिति । राजा च विष्णुरातः । विष्णुना एतदर्थमेवाऽयं संरक्षितः । यदयं क्षोदपूर्वं निःसन्दिग्धं मां ज्ञास्यतीति । अत एव खजन्मसाफल्यार्थं सभायामेव पृष्टवान् ॥ २७ ॥

एवं युक्तिपूर्वकं भगवत्कयायां वक्तव्यायां ठौकिकी युक्तिरप्रयोजिकेत्यप्यतिरूपं भागवतमेवोक्त-वानित्याह--

> प्राह भागवतं नाम पुराणं ब्रह्मसम्मितम् । ब्रह्मणे भगवत्त्रोक्तं ब्रह्मकल्प उपागते ॥ २८ ॥

प्राह भागवतं नामेति । पुराणमिति प्रमाणम् । ब्रह्मसम्मितमित्युक्तिसहितम् । नन् कति मागवतानि सन्ति । बहुषु स्थलेषु भिन्नप्रकारेण भागवतकथनाच्छङ्का । तत्राऽऽह—जन्माणे भगवता प्रोक्तमिति । विषयात्मकं तु भागवतमनेकथा । विभर्यात्मकं तु देशा । तत्रीत्पत्तिप्र-कारेण निरूपितं ब्रह्मणा नारदायोक्तम् । उपपत्तिप्रकारेण तु ब्रह्मणे भगवता प्रोक्तम् । अत्र स्थले भागवते सर्वे प्रकारा उपनिवध्यन्ते । भागवतप्रवृत्तेरनेकथात्वज्ञापनाय । तत्राऽन्यस्य पदार्थस्य ब्रह्मणा स्वयमेव ज्ञातत्वाद्भपत्तिः परं वक्तव्या नान्यदिति वक्तं ब्रह्मकल्प उपागत इत्युक्तम् । ब्रह्मकल्पे समागते । तत्र हि शब्दत्रहाण एवं सर्वोत्पत्तिः । या उपपत्तिभीगवते वर्तते ॥ २८ ॥

ततोऽन्यविषयोऽपि प्रश्न इति भागवतात्रृथगेव तं परिहृत्य पश्चाद्भागवतोपपत्तं वक्ष्यतीत्याह्-

यद्यरपरीक्षिद्यभः पाण्डूनामनुष्ट्छति । आनुपूर्वेण तत्सर्वमाख्यातुमुपचक्रमे ॥ २९ ॥

यचन्परीक्षिदिति । पाण्डूनामृपभः भगवद्भक्तानां मध्ये मुख्यः । यद्यद्नुपृच्छति पूर्वोक्तहेतु-प्रश्नादिरूपम् । आनुपूर्व्येणेव तत्सर्वं वक्तुमुपकमं कृतवान् । यथाकाङ्कमुत्तराणि दत्तवानित्यर्थः । चकारादधिकामपि युक्तिमुक्तवानिति भावः ॥ २९ ॥

इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवलभदीक्षितविरचितायां द्वितीयस्कन्धे अष्टमाऽध्यायविवरणम् ॥ ८ ॥

र एकं. ९ अ. १ स्रो. ] श्रीमद्वलमाचार्यचरणविरचिता ।

## नवमोऽध्यायः ।

---

नवमे तुत्तरं प्राह जीवब्रह्मखरूपयोः। सन्देहवारकं पूर्वकथनस्याऽपि वस्तुताम् ॥ १ ॥ पारम्पर्यकथा चाऽस्य द्वाद्ध्यौधिक्यवगम्यते । नाऽन्यथेत्यस्य सन्देहनाञ्चानाय निरूपिता ॥ २ ॥

अन्येषां सन्देहानां जीवब्रह्मसन्देहम् लत्वात्त्रथमं जीवसन्देहं वारयति—आत्ममायामृत इति त्रिभिः । यत्तेनोक्तं यदधातुमतो ब्रह्मन्निति । अस्य जीवस्य देहसम्बन्धः कथमिति । जीवत्वं कय-मिति अन्यशब्देन प्राप्तम् । तत्र जीवत्वे जाते बहवो हेतवो भविष्यन्ति देहसम्बन्धे इति प्रयमं जीवत्वमुपपादयति--

## श्रीशुक उवाच ।

आत्ममायामृते राजन् परस्याऽनुभवात्मनः । न घटेताऽर्थसम्बन्धः स्वमद्रष्ट्ररिवाऽञ्जसा ॥ १ ॥

आत्ममायामृत इति । तत्र सदानन्दरूपो भगवानेककोटिनिविष्टः । चिद्रप्रश्राऽपरः । तस्य मांया द्विविधेति पूर्व निरूपितम् । तत्र चिद्रपस्य मांया व्यामोहिका । सा खपुरुषं व्यामोहियत्वा जीवतामापादयतीति । जीवतीति जीवः केवलं प्राणधारणप्रयत्नवान् । स हि मायया व्यामोहितो च्याकुलः सन् सदानन्दकृतसृष्टी यः सूत्रात्मक आसन्यो दशविधप्राणरूपस्तमवलम्ब्य तिष्ठति तदा जीव इत्युच्यते । "जीव प्राणधारण" इति धातोः कर्त्तरि अच्प्रत्ययः । बोधरूपोऽप्ययमानन्दरूपस पृथरभृतत्वादानन्दार्थं तया व्यामोहितत्सम्बन्धादानन्दो भविष्यतीति शुद्धा तया सम्बध्यते । अयं च विभागो "बहु स्यां प्रजायेये"तीच्छया । इच्छाडपि सर्वभवनसमेथे स्वरूपमेव धर्मरूपेण भवत् इच्छारूपेणाऽपि भवति । तत्र सदंशस्य कियारूपा शक्तः । चिदंशस्य व्यामोहिका माया । आनन्दरूपस्य जगत्कारणभूता । एतन्नितयरूपा शक्तिः सन्निदानन्दरूपस्य भौवत्वतलादिवाच्या । तथा भगवतो भावस्तु खरूपादेव निर्मितात् । न च सर्वदा भवतीति शक्कनीयम् । आपादकहेतुम्-तस्य कालस्याऽभावात् । जाते पुनः काले तसीव नियामकत्वाच सर्वदा मविष्यति । पूर्वमेव जातत्वात तत्सक्ते इच्छादीनामपि जातत्वादिच्छादयस्तदंशभृतास्तान् सदैकरूपान् स्थापयन्ति । तथा च तस्या अंशं परिगृह्वाति मगवानिच्छारूपम् । स एव कामः "सोऽकामयते"ति श्रुत्युक्तः । तया कृत्वा . भेदरूपया सिंबदानन्दा धर्माः खयं भिद्यमानाः खाश्रयमि भिन्दन्ति । तदा स भगवान् सर्वतः-पाणिपादान्तो भवति साकारतां चाऽऽपद्यते । भिन्नोऽपि तया मिलितः अभिन्न इवाऽखण्डो मवति । तद्पेक्षया कार्यरूपस्याऽल्पत्वात् । तानि त्रीण्यपि रूपाणि पूर्णश्चन्देनोच्यन्ते । अत एव सद्रप्रस्य कार्ये प्रत्येकपर्यवसायित्वम् । "प्रजायेये"तीन्छ्या उत्कर्षापकर्षरूपेण जाताः। तत्र आनन्द

15

१ न्महारमनेति सा. २ इतीति एवमिति घ. ३ युक्तिपूर्वकमिति सा. ४ सतामिति सा. ५ पूर्वकमिति सा. ग. ६ अप्रयोजकेति घ. • प्रकारेण कथनादिति ग. ८ विमर्शत्मकमिति ख. ९ एवोत्पत्तिरिति च.

९ शुद्धाधिको स. २ मायापीति स. ३ या माया सेति स. ४ समर्थसरूप इति स. ५ मादः त्वतस्रादः गाच्यः स. ६ मिनितत्वादिति स.

िरुका ५ अ. २ छो.

उत्कृष्टः । तदेतरी तं सेवमानी जाती । तत्रश्च तयोर्धमी ज्ञानिक्रये भगवच्छक्तिरूपे जाते । तदा स आनन्दो ज्ञानिकयाशक्तिमान् जातः । तदा चिदंशस्य शक्तिरानन्दे गतत्वात् ज्ञानधर्भस्य तं व्यामोह-यति तदा तस्य जीवत्वम् । सदंशस्तु कियाशक्तेर्गतत्वादव्यक्ततामापद्यते । पश्चानमूरुमृतकियांशाभिः कियाभिर्ययाययमभिन्यज्यते । पश्चात्तस्यां तत्कृतधर्मे वा तिरोमूते स्वयमपि तिरोभवति । तदा तस्यां मुलेन्छया जातः शन्दोऽभिन्यक्त एव तिष्ठति जीवभगवद्भद्भिषु । जीवे भगवति वा । एवं चिद्रपोऽपि ज्ञानशक्त्यंशभृतैर्ज्ञानैरभिन्यज्यते तिरोभवति च । प्रयत्नस्तु तस्याऽपराधीन इति स जीवग्रहणार्थं सर्वदा तिष्ठति । स चेद्रगवांस्तस्मै तां पूर्णा ज्ञानशक्ति प्रयच्छेत् तदा तां मोहिकां मायां त्यजति । प्रयत्नं च त्यजति । खरूपे चिद्रपे चाऽवतिष्ठते । अपराधीनश्च भवति । जगस्कर्तृत्वं त न भवति । तैस्य सा माया शक्तिर्न भवति । उत्कर्षोऽपि न भवति । आनन्दस्यैवोत्कृष्टस्वात् । हीनता स्वापाततो वर्तते। आनन्देन सह मिलितस्त्वानन्दोऽपि भवति। स चेत्स्वधर्भेण सङ्गृह्णीयात्। इयं प्रक्रिया सर्वश्रुतिवाक्यानुरोधेन श्रुतार्थापत्तिसिद्धा सर्वत्रैवोपयुज्यते । अन्यया प्रक्रिया तु वाक्यानि बाघते । जीवभेदं त्वग्रे निरूपिष्यामः । एतदेवाऽऽह—आत्ममायां आत्मनः खस्य चिद्रपस्य मायां व्यामोहिकामृते । अस्य चिद्रूपस्य । राजिङ्गिति सम्बोधनं राजसरवातव स्वरूपाज्ञानमिति दयां बोधयति । व्यामोहानन्तरमेव देहसम्बन्ध इति तादशं विशेषमाह--अनुभवातमन इति । वस्त-तस्त्वतुभवात्मा परं सामर्थ्यं भगवति गतमस्ति यतो व्यामोहो भविष्यति । अन्यथाऽर्थसम्बन्ध इव न्यामोहोऽपि न भवेत् । न्यामोहन्यतिरेकेण केवलशक्तयभावेनार्थसम्बन्धो निरूपयितमञ्जयः । सहजराक्तिश्व सा। तस्या दोषत्वेन पर्यवसानं हीनभावात् । जीवस्य सामर्थ्यलाभेऽपि तस्या हीन-भावापँगमः पृथाभूताया न भविष्यति । तया व्यामोहे तु अर्थेन देहादिना सम्बन्धः सुखेन घटते । मोहितसाऽर्थसम्बन्धं दृष्टान्तेन स्पष्ट्यति—स्वमद्रष्टरिवेति । निद्रया न्यामोहितो मगवत्कतां मायिकीं एष्टि पश्यत्यभिमन्यते च । निद्रायाः सर्वत उद्गमाभावात् मूलभगवन्मायया कृत्वा सा शीघं तिरोभता भवति तदा स जागर्ति । एवं खप्तदृष्टान्तेन तस्य न्यामोहं निरूप्य दार्ष्टान्तिके विशेष-माह-अञ्चलति । सामस्त्येन । स्वप्नकोटयोऽत्र मध्ये भवन्ति । इदं त्वेकमेव जन्मकोटिष्वतु-वर्तते ॥ १ ॥ -

एवं तस्याः सम्बन्धमात्रं निरूप्य कार्ये निरूपयति-

षहरूप इवाऽऽभाति मायया बहरूपया । रममाणो गुणेष्वस्या ममाहमिति मन्यते ॥ २ ॥

बहरूप इवेति । सा ह्याभासमूर्रुमाया बहुरूपा भवति । तथा सम्बद्धोऽयं स्वयमि बहु-रूपो भनति । इचेति वचनं तस्याः सम्यक्खरूपसमर्पकाभावात् । तदा आनन्दार्थे तस्या गुणेषु रममाणः । तस्याः गुणान् गृहीतुनिच्छुः । ममाहमिति । ममेति गुणेषु । अहमिति माया-याम् । सम्बन्धप्रतिपादकावेतौ शन्दौ तस्य स्वरूपेऽर्थं समर्पयतः ॥ २ ॥

एवं तस्याः कार्यमुक्त्वा तत्परित्यागोपायमाह-

यहि वाव महिम्नि खे परस्मिन् कालमाययोः। रमेत गतसम्मोहस्त्यक्त्वोदास्ते तदोभयम् ॥ ३ ॥

यहिं वाबेति । यहिं कदाचिन्मृतमृतस्य इच्छावशात् । वाबेति निश्चयेन । स्ते महिन्नि खस महिमरूपे भगवति आनन्दे । गुणक्षोभककालस मोहिकाया जगत्कर्तृकाया मायाया निब-न्तरि । तयोः कार्ये खेच्छया द्रीकृत्य प्रसन्नतया स्थिते यदि रमेत । तत्रापि मगवानेनं प्रति सर्वज्ञा स्वमाहास्म्यं न बोधयतीति तस्य स्वामित्वे यदि सन्देहं न कुर्यात्, तदा गतसन्देहं उमयं त्यवि । न्यामोहिकां मायां, गुणान्, तत्कार्यं देहादिकं वा, ममाहिमिति मावं वा त्यनत्वा उदास्ते तस्ता-मासक्ति न करोति तदा निस्तार इति भावः ॥ ३ ॥

एवं जीवसन्देहं परिहृत्य नगसन्देहं निवारयति-आत्मतस्यविद्युद्धवर्धमित्वारभ्य व विम्रह्मति कर्डिचिदिसन्तेन-

> आत्मतत्त्वविशुद्ध्यर्थं यदाह भगवानृतम् । ब्रह्मणे दर्शयन् रूपमध्यलीकव्रताहतः॥ ४॥

अत्राडिप मुक्तिरस्माभिः प्रकियया निरूपितैव । स्वरूपमेऽनाग्रे निरूप्यते । तत्र प्रथमं ज्ञान णोऽपि देहसम्बन्धाजीवतुस्यै इति यह्षणं सर्वोत्मकत्वातुषपत्तिर्वा तदत्र निराक्रियते । आस्मनस्तन्तं ययार्थं रूपं तस्य विशुद्धर्थम् । ठौकिकानां ज्ञानेन ठौकिकमावेनाऽन्यथा प्रतिभौनलक्षणां अदि दरीकृत्य विशेषशुद्धि सम्यग्बोर्थेठक्षणां जनयितुम् । यदाह । न केवलं वचनं किन्तु ऋतं सलं स्वसाऽऽनन्दरूपं त्रष्ठणे प्रदर्शयन् यदाहेति सम्बन्धः । प्रदर्शने कथने च हेतः-अवधारिक-ब्रताहत इति । निष्कपटवर्तेन आहतः सेवितः सन्तुष्टी वा ॥ ४ ॥

एवं भगवद्भवनं वक्तव्यत्वेनोपक्षिप्य सन्तोषार्थमव्यलीकवतं मध्यमे निरूपयति-स आदिदेवो जगतां परो गुरुः खधिष्ण्यमास्याय सिस्क्षयेक्षत । तां नाऽध्यगच्छद् दशमत्र संमतां प्रपञ्चनिर्माणविधिर्यया भवेत् ॥ ५ ॥

स इति । नियमविशेषे व्रतशब्दः प्रवर्तते । सत्वत्र सर्वेन्द्रियाणां प्राणस्य च सर्वेविषयपरित्याज-नेन निरोधारमकः । स चेरखरूपतः फलतश्रीकविषयो भवति तदा निर्ध्यलीकः । अयं च महा मह-वदर्थं सृष्टिं करिष्यामीति सङ्गल्य पश्चारसाधनान्यालो चियतुं प्रवृतस्तानि साधनानि सगवदांत्मनि भगवदिच्छानुसारेण कार्यं कुर्वन्तीति यादशनयं चिकीर्षति तादशं मगवतो नाडभिन्नेतमिति ते पदार्था न स्फरिताः । तदा सन्निकर्षाभावाचिद्विपयकः साक्षात्कारो न जात इत्याह—स महा । यतोऽयं स्वयमेव प्रसिद्धः । तस्मात्प्रसिद्धस्याऽन्यस्याऽभावात्र ततः सन्देहनिवृतिः । आदिदेव इति देव-तान्तरोपासनापि निवारिता । गुरुरप्यन्यो नास्ति यतस्तद्वपदेशेन वा कार्यं विद्धाति । यतोऽयमेव

१ तस्या इति खः २ तं ग्रहीयादिति सः ३ भावोपगत इति सः. ४ अनर्थेनेति सः. ५ सर्वदोद्भमेति इ. सः. ६ मायास्या बहिति घ.

१ सन्देड: अवभिति ग. २ तस्यता इति ग. ३ भावनेति य. ४ बोधनकक्षणामिति ख. ५ दात्यका-नीवि स. व. ६ वमेन प्रसिद्ध हिंद स. व.

\$86

सर्वसाऽपि गुरः । तीर्थाद्याश्रयणमपि नाऽस्तीत्याह्—स्विध्ण्यमास्यायेति । अयवा । सर्वे-रेतैर्विशेषणैरहमेव महान् किं ममाऽन्येन साधनेनेति मङ्गलादिकमप्यकृत्वा केवलं सिरक्षया स्रष्टु-मिच्छ्या साधनान्येक्षत । तदा पूर्वोक्तन्यायेन साधनोपिष्यत्यभावात् तादशं नाऽध्यगच्छत् । आलो-चनादिकं त्वनुमानतर्कोदिक्तपं प्रकृतोपयोगि न भवति । उपादानगोचरापरोक्षज्ञानस्यैव साधनत्वात् । तदाह्—प्रपञ्चनिर्माणविधिर्यया भवेदिति । यया दशा प्रपञ्चस्य निर्माणमुत्पादनं तत्र विधिः प्रकारो यया मवति तां न प्राप्तवानित्यर्थः ॥ ५॥

प्रकारः सर्वोऽपि ज्ञानेनैव सम्पायते तदा तमेवाऽर्थं चिन्तयामास । यथा भगविदन्तया भग-वान् प्रत्यक्षो भवित तथा साधनचिन्तया साधनान्यपि प्रत्यक्षाणि भविष्यन्तीति । अनेन यः साधन-मेव चिन्तयित न तु साधनसाधनं स भ्रान्तो भवतीति ज्ञापितम् । तदा भगवान् मदर्थमयं प्रयासं करोतीति तस्मै साधनसुपिद्षृत्रान् । तद्भगवन्मुखनिर्गतं वाक्यं मन्नक्षपिति मन्नोद्धारप्रकारेण तन्निक्षपयित—

स चिन्तयन् इयक्षरमेकदाऽम्भस्युपाशृणोद्विगीदितं वचो विभुः। स्पर्शेषु यत् षोडशमेकविंशं निष्किञ्चनानां नृप यद्धनं विदुः॥ ६॥ निशम्य तद्वकदिदक्षया दिशो विस्टोक्य तत्राऽन्यद्पश्यमानः। स्विष्ण्यमास्थाय विसृश्य तद्धितं तपस्युपादिष्ट इवाऽऽद्धे मनः॥ ७॥

स चिन्तयन्त्रित । पूर्वोक्तप्रकारेण स ब्रह्मा चिन्तयन् । अम्मसि जठमध्ये ठीनो यथा वदति तद्वाक्यमिव द्व्यक्षरमुपाशृणीत् । द्वे अक्षरे यस्मिन् पदे तादशमेकं पदमशृणीत् । तदपि द्विर्ग-दितं वारद्वयमुचारितम् । अनेन पदभेदो निवारितः । पदनित्यता च निरूपिता । तदा द्विरुक्तं पदं वाक्यरूपं जातमिति वच इरयुक्तम् । नतु व्याकुलिश्रन्ताकुलितश्र कयं जल उत्पन्नं तं शन्दमधीदि-पुरस्तरेण निर्धारितवांस्तत्र। ५०६ — विभुरिति । अक्षरद्वयस्योद्धारमाह — रपर्शेषु यत्पोदशमे-कविदामिति । खराणां द्विरूपता । खतत्रता इतरप्रधानाङ्गता च । तत्राऽक्षरदयस खतश्रतया निरूपणात्साङ्गमेव स्पर्शेद्वयं भवति । तत्रापि प्रथमातिकमे कारणाभावादकारसहितं भवति । तत्र कादयो मानसानाः स्पर्शाः पत्रविंशतिः पत्रवर्गात्मकाः । तत्र चतुर्थपत्रमयोरादिवणी पोडशैकविंश-रूपौ मनतः। तकारपकारावित्युक्तं भवति। तत्र सान्कस्यैवाऽर्यसम्धेकत्वात् निर्णयार्थे तदर्यमाह— निष्किश्वनानामिति । अद्युजनकतापस्य क्रच्हादेस्तपधात्वर्थस्वात्तज्ञ्जापकाऽस्प्रत्ययाभावेऽपि धातुमात्रं लक्षणयाऽर्धपरमित्यभित्रेत्याऽऽह । न विद्यते किञ्चन येषाम् । किञ्चित् तापसा निवारकम् । अर्तः स्वरक्षितस्य पदार्थस्य प्रतिबन्धकनिवृत्तरावश्यकत्वात् तपःकर्त्तारो निष्किञ्चना एव भवन्ति । तदाह—निष्किश्वनानां धनमिति। नृपेति सम्बोधनं तस्य धनस्य माहात्म्यदर्शित्वात । चिद्धित प्रसिद्धम् । सर्वप्रकारेण तद्रक्षणीयमिति धनम् । धनकार्यकर्ज्तलाद्धाः । तत्र प्रमाणमाह-विद्विति । यतो लोक तपोधना इति प्रसिद्धाः । तद्धि पदमवश्यं स्पष्टवणीत्मकमिति न वायुजल-सम्बन्धादुल्यते किन्तु वक्रा केनचिदुक्तमिति निश्चित तद्वकृदिदक्षया दिशो विलोक्य तत्राऽन्यम- परयमानः खयं तु नोक्तवानिति ज्ञात्वा अन्यं चाऽपरयन् तदन्वेषणार्थं खठान्तरेऽपि गत्का परितो वा अमणं विधाय । पुनः खिषण्यमास्थाय वकृष्विन्तां परित्यज्य पदं विचारितवान् । तत्र पदचतुष्टयमध्ये आख्यातमेव तद्भवतीति निश्चित्याऽन्यस्य तादग्ररूपाभावाहोद परसीपदम्च्यम्- पुरुपैकवचनं द्विरुक्तमिति निश्चित्य लोडधेविचारे विध्यादिष्वर्थेषु प्रथमातिक्रमे कारणामावात् विध्यर्थं एवाऽयमिति निश्चित्य आज्ञैय विध्यर्थं इति परोक्षापरोक्षमेदेन कियाया लिङ्लोटोविधानात् । प्रयम्परोक्षापरोक्षमेदेन च प्रथमपुरुषमध्यमपुरुषयोविधानात् भवच्छन्देऽच्याज्ञापरोक्षत्वचोषनात् । प्रत्यम्वत्या प्रत्यक्षं मां परयन् मदग्रे तपः कुर्विति तपस्युपादिष्ट इव तपित मन आदचे ॥ ६ ॥ ७ ॥

तदा तपः कृतवानिति---

दिव्यं सहस्राव्दममोघदर्शनो जितानिलात्मा विजितोभयेन्द्रियः। अतप्यत साऽखिललोकतापनं तपस्तपीयांस्तपतां समाहितः॥ ८॥

दिच्यं सहस्रान्द्रमिति । सन्तापजनका योगज्ञानप्राणाः । तस त्रयमपि सम्पद्ममिति वर्क्कं त्रयं विशेषणतया निरूपयति । अमोच्चर्क्तं इति ज्ञानम् । अथवा । यस्तेन पदार्थनिर्धारः कृतः स तस्य इति वा निरूप्यते । जितानिलात्मेति योगजनितस्तपैः शुद्धिर्वा । विजितोमयेन्द्रिय इत्यपि । जितोऽनिल आत्मा अन्तः करणं येन । विशेषण जितानि ज्ञानकर्मेन्द्रियाणि येन । अतप्यत आहारपरित्यागेन प्राणनिरोधेनाऽऽत्मानं संतप्तं कृतवान् । तदा तस्मिन् विद्यमाना लोकाः संतप्ता जाताः । यथा धर्मण वस्त्रशोषणे जाङ्यं गच्छिति तथा लोकानाम् । तदाह—अखिल्लोकतापन-मिति । अखिललोकस्य तापनं यस्मात् । तपिस सहजा ये दोषाः क्रोषग्लान्युद्धेगाद्यस्ते तस्य व जाता इति तदर्थं विशेषणं तपतां मध्ये अतितपीयानिति । समाहित इति सावधानः फले । यथा पाचको रसनिष्पति ज्ञाता पश्चान्न तपति । तदर्थं च दत्तदृष्टिर्भवति । तथाऽयमपीलर्थः ॥ ८॥

एवं कियमाणे फलं जातमित्याह—

तसे खलोकं भगवान् समाहितः संदर्शयामास परं न यत्परम् । व्यपेतसंक्षेशविमोहसाध्वसं खदृष्टविन्निविचेरिभष्टतम् ॥ ९॥

तसी खलोकिमिति। स हि भगवदर्थ एष्टिं कर्तुं विचारयति। भगवांस्त्वेतादशे लोकं तिष्ठति न द्वेतादशे मद्वश्वन्यः। अतस्तस्य गर्वपरिहारार्थं खलोकं प्रदर्शितवान्। अन्यया आत्मानमेव प्रदर्शयत्। कृत्रिमवैकुण्ठसं लक्ष्म्या अधिकृतत्वात् खलोकपदेन व्यापिवैकुण्ठसंवोच्यते। यद्यपि तमेव प्रदर्शयति तथापि तत्प्रदर्शनं न भगवतः किञ्चित्कार्यं अनयति किन्तु तस्यैव भक्तिजनकम्। अत आह—तस्मा इति। भगवानिति प्रदर्शनसामप्यार्थमुक्तम्। अन्यया तद्देरयं कथं दृश्यं भवेत्। समाहित इति। भगवानिति प्रदर्शनसामप्यार्थमुक्तम्। अन्यया तद्देरयं कथं दृश्यं भवेत्। समाहित इति। सहिं तदृष्टे योजयित्वा लोकं प्रदर्शयव्यये खहिः प्रयक्षरणार्थं यथां तदृष्टचैकं न प्राप्नोति तथा सावधान इत्यर्थः। लोकस्य वा तिरोभावस्वभावात्तदृष्टिस्पर्शेऽपि यथा न तिरोहितं भवेत् तदर्थं वा सावधानः। परं कृतिमवैकुण्ठात्। प्रश्चस्त्र्पं वा। प्रश्चत्वेन हरेः

९ तथा साधवान्यपीति ख. २ मगवता ख. भगवान्सार्थमयं ग. ३ मुपदिष्टमिति ख. ४ तक्रिरक्तमिति ग. ५ समर्पकत्वादिति ख. ६ अन्तःस्वेति ख.

९ वक्तिकारमिति च. २ इसमिति च. ३ जनिततप इति च. ग. ४ तरहरूषं अवेत् च. ताहवं व. ५ वचा अवेति च. व. ६ तदर्वं साववात इति च. ग.

रफ्लों स्रोकत्येन तर्दुद्भव इत्यक्षरेरूपं वा । न यत्परमिति । न विद्यते यतः परमुक्तृष्ट-मन्यत् । अक्षरस्वाऽप्यनेकषा प्रदर्शनसंभावनयाऽप्येतदुक्तम् । तस्य गुणातीतत्वकयनार्थं गुणा-साधारणपर्मान्निवारयति—क्यपेनिति । विशेषणाऽपेताः संक्षेशादयो यस्मात् । सम्यक् क्षेशा अविद्यादयस्तमसः । विशेषण मोहो रजसः । साध्वसं सत्त्वस्य । साधु रस्यते श्विष्यतेऽनेनिति साध्वस्य । सर्वस्यादेवाऽकार्यात् साधुस्तेन भयेन पृथक् क्षियत इति । व्यवहारेणाऽपि तस्य सगुणत्वं निवारयति—स्वदृष्टविद्विरिति । स्वस्येव स्वस्मिन् वा दृष्टं दर्शनमात्मञ्चानं तद्विद्वः । क्ष्वविद्विरेव तत्रापि स्तोत्रेण व्यवह्वियत इति न कद्वात्वक्षतिः । तद्वाराऽन्यव्यवहारोऽपि मविष्यतीत्याशक्ष्य विशेवण सुधैरित्युक्तम् । अभितः स्तुतिः सर्वोऽपि परिकरस्तादश इति ॥ ९ ॥

एवं गुणकार्यं निवार्य गुणानपि निवारयति—

प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मिश्रं न च कालविक्रमः। न यत्र माया किमुताऽपरे हरेरनुत्रता यत्र सुरासुरार्चिताः॥ १०॥

प्रवर्त्तते यश्रेति । यत्र लोके रजस्तमश्च न प्रवर्तते । सत्त्वं च न ताभ्यां मिश्रम् । अनेन शुद्धं सत्त्वं तत्र प्रवर्त्तत इति ज्ञापितम् । तदपि त्रक्षत्ववाधकमिति चेत् । न । वासुदेववदक्षरस्ता-उप्युद्भवे शुद्धसत्त्वस्याऽऽधारत्वेनाऽपेक्षितत्वात् । अन्यथा निराकारे साकारता न सम्पर्धेत । ताव-ताउपि न तस्मिन् गुणसम्बन्धः । औकारसमर्पणार्थमेव तत्सम्बन्धात् । यथा प्रतिकृतिसम्बन्धः पित्तलादीनाम् । तथापि प्रतिमादौ तदाकृतिन्यतिरेकेण न तत्राऽन्यो धर्मोऽस्ति । न च तत्राऽन्त-र्वहिः पित्तलस्य व्यतिरेकेणाऽन्यः पदार्थो विद्यते । तस्माद्रहस्वमविरुद्धम् । सम्बन्धश्च मगवदिन्छ-येति न तहतो दोषः। अक्षरस्वरूपं च निवन्धं निरूपितम् । किञ्च। गुणास्तत्रैव भवन्ति यत्र तत्क्षोभकः कालो मत्रति । अन्यया तेषां स्थितिर्व्यर्था स्थात् । कार्यार्थमेव हि तेऽङ्गीकियन्त इत्य-मित्रायेणाऽऽह---न च कालविकम इति । कालसाऽपि तत्र विक्रमो नास्ति । कालस्तु वर्तते सत्त्वत् । अन्यया कदाचिदेव कथमिव्यॅज्येत । आनन्दांशतिरोभावः सत्त्वमात्रेण तम्ब हीति निरूपणाचिद्रपं तदित्युक्तं भवति । गणितश्राऽऽनन्दस्तत्रोपपद्यते । अतो मोहिका माया तत्र सम्भविष्यतीत्यत आह-न यत्र मायेति । माया द्यानन्दार्थे परिगृद्धते । अक्षरम्य च सामर्थं न मगनता गृहीतम् । "एतस्याऽक्षरस्य प्रशासने गार्गी"त्यादिश्रतेः । "ते ये दातं प्रजापतेरानन्दाः । स एको ब्रह्मण आनन्दः दित च । तसादस्य साठोक्य एद ब्रह्मभावः । अतस्तस्य तत्रत्यानां च मायाकार्याभावान्न तत्र व्यामोहिका माया । यत्र मायैव नास्ति तत्र किमुतापरे बद्धा जीवाः । नतु भगवत्सेवकानां पराधीनत्वादिभिर्वन्धसम्भवात्कयं ते निषिध्यन्त इत्यत आह—हरेरनुव्रता यत्रेति । हरेरनुँ पश्चाद्भतं येपाम् । यथा हरिम्तथा ते । अनशनात्मकं श्ररणागतपालनात्मकं व्रतं येषाम् । यथा मगवानुद्रच्छति सर्वोद्धरार्थम्, तथा तेऽपि होकेम्यो मत्त्रयुपदेशार्थं स्वावेशेन मक्तिजननार्थं चाऽऽविर्भवन्ति । किञ्च । यत्र वैकुण्ठे ते विद्यमानाः सुरा-सुरार्चिता भवन्ति । सत्त्वरजःपरिणामा ह्येते । तमसन्तत्र सम्भावनैव नाऽस्ति । यदि ते राजसास्ता-मसा वा भवेयुस्तदा ताद्दशैर्राचेता न भवेयुः । न ह्युत्कर्षाभावे समानैरर्चनं सम्भवति । असुरा

अप्याविर्मृतेन मगवता सह युद्धार्थमागताः कियत्काठं मगवत्सम्बन्धे परमं सुस्तमतुम्य पश्चात्परा-जिता अपि कदापि तादशसुखस्याऽननुभवात्तत्र नित्यसम्बन्धे।न् स्तुवन्ति धन्या एत इति । साक्षादपि पूजनं प्रह्लादादिभिः । सुरैस्त्वावरणत्वेन पूज्यन्त एव ॥ १० ॥

ंश्रीमद्वलभाचार्यचरणविरचिता ।

तेषां भगवजुल्यरूपं निरूपयितुमनुवर्णयति---

इयामावदाताः शतपत्रलोचनाः पिशङ्गवस्नाः सुरुषः सुपेशसः । सर्वे चतुर्बाहव उन्मिषन्मणिप्रवेकनिष्काभरणाः सुवर्चसः । प्रवालवेड्सर्यमृणालवर्चसः परिस्फुरस्कुण्डलमोलिमालिनः ॥ ११ ॥

इयामाबदाता इति। भगवतः षोडशुगुणाः प्रसिद्धाः । सचिदानन्दानां प्रत्येकं पत्र गुणाः सम्-दायस्यैक इति । तत्र भगवत्सेवकानां दश गुणाः । अक्षरस्य सचिद्रपत्वात् । तान् दश गुणान्निरूप-यति—इयामाबदाता इति । लोकत्वेन तदुरमान्नाऽत्र स्यामादीनामुपपत्तिर्वक्तव्या । स्यामाश्र तेऽवदाताश्च । इन्द्रनीलमणिवत् । मध्यन्दिनसवितृमण्डलमध्यवत् । यथा वीतार्विषोऽग्नेनीलोपका-शो(?) चिंसतद्भद्धा । एवं शुद्धरूपता निरूपिता । सौन्दर्य निरूपयति—शतपत्रलोचना इति । कमलनयनाः । एवं स्वरूपतस्तुल्यत्वमुक्त्वा सामम्यापि तुल्यतामाह्—पिदाङ्गवस्त्रा इति । सर्वे पीताम्बराः । सूर्यमण्डलस्याऽपि श्यामावदातत्वात्तस्य यथाऽशीतला रुक् तद्वन्न मवति । न वा चन्द्रस्रेवाऽल्या रुक् । किन्तु सुरुचः । शोभना रुचो येषाम् । न च तद्दर्शने घटादिवद्विषयसंस्कारैकं तेजोऽपेक्ष्यते । किञ्च । सुपेदासः अतिकोमठाः । रूपं गन्धश्च दाब्दश्च रसश्च स्पर्दा एव च । सत्त्वस्पैते पञ्च गुणाः सर्वोत्कृष्टा निरूपिताः । चिदंशस्याऽपरे पञ्च सर्वोत्कृष्टा भुजादयः । सर्वे चतुर्वाहवः । धर्मार्थकाममोक्षास्तेषां हस्तप्राप्ता इति निरूपणार्थे चतुर्भुजल्बम् । उन्मिषन्तो मणिप्रवेका मण्युत्तमाः निष्कादिपदकाद्याभरणेषु येषाम् । यद्यपि गृहादिष्वरुद्धारा भवन्ति तथापि पदकादयश्रेतनानामेव । सुवर्चसः । वर्चश्रेतनकान्तिः । यथा महापुरुषाणां दिव्यस्रीणां वा तदेव वर्चःश्रन्देनीन्यते । सुष्टु वर्चो येपाम् । सर्वोत्तमदेहकान्तयः । सर्वेषामेकरूपत्वं प्राप्तं विशेषेण निवारयति—प्रवालवैद्वर्यमृणालयर्चस इति । यथा प्रवालेभ्योऽन्तःस्निग्धा गौरकान्तिर्निर्ग-च्छति तथा तेभ्योऽपि दयामावदातेभ्यो गौररूपा कान्तिर्निर्गच्छति । ते बहुभिर्विषयैर्भगवद्गक्तिकर्त्ता-रस्तथात्वं बोधियतुं तत्र तादशकान्तिमन्तो भवन्ति । एवं वैदूर्यस्य स्निग्धार्धपीतस्यामच्छविकान्तिः । वततीर्थादिभिः सेवया च ये पूर्वं भक्ताः ये ज्ञानन भक्तास्ते मृणालवर्चसः । एवमेकरूपत्वेऽपि पूर्व-कृतभक्तिप्रकारभेदादनेकरूपास्त इति निरूपितम् । परमोत्साह्युक्तास्त इति तेषामन्तःकरणधर्मनिरूप-णार्थं विशेषणान्तरमाह । पॅरितः स्फुरतां कुण्डलानां मौलीनां च या मालास्ता विद्यन्ते येषु । कुण्डल-परिभ्रामणेन मुकुटपरिभ्रामणेन च सोत्साहभगवत्परिचर्याकर्त्तार इति भजनानन्दस्तेषु निरूपितः ॥११॥

एवं तत्रत्यानां भगवत्सेवकानां निर्दोपत्वमुक्ता ठोकत्वाय वैकुण्ठस्य गुणानाह—भाजिष्णु-भिरिति द्वाम्याम् ।

भ्राजिष्णुभिर्यः परितो विराजते लसद्विमानावलिभिर्महासमाम् । विद्योतमानः प्रमदोत्तमाद्यभिः सविद्युद्भावलिभिर्यथा नभः ॥ १२ ॥

१ तदुद्धम इति च. २ खरूपं नेति च. म. ३ आकारस्थेति ख. ४ व्यव्यते इति क. व. ५ इरेः पचादिति च.

१ संबद्धा इति ख. संबद्धानिति ग. २ वक् येषामिति ख. ३ संस्कारकतेज इति व. ४ परिस्कुरतामिति व.

सेवकानां सगवतश्च कैमेण विषयानन्दो निरूप्यते । तत्रापि मगवान् प्रथमं सेवकानेव सानन्दान् करोतीति तेषामेव विषयानन्दिन्रूपणम् । विषयेषु तावद्वला इति तदाषारेषु विमानमिति खस्य च परिञ्जोनमितीश्वरक्वतभयामाव इति चतुर्भिर्गुणैर्विषयोत्कर्षः । अन्नादीनां तु दोषाभावे प्रवेशः । रसा-दीनां त्वेतदङ्गत्वम् । तदाह । श्राजिष्णुभिः कान्तिमद्भिर्विमानाविलिभिर्विमानपिक्किमयों लोकः परितो विराजते । वैकुण्ठशोभाषायकानि विमानानि भगवतैव निरूपितानीति न तत्र कापि शक्का । लस्नित्ति सर्वोत्कृष्टानि । महात्मनामिति सर्वज्ञानाम् । परिच्छेदं परित्यज्य पूर्णत्वं वा प्रापितानाम् । किन्न । प्रमदोत्तमाद्यभिः । प्रमदोत्तमास्तेषां भोगहेतवः । अन्यथा भोगरागो न भवेत् । किन्तु विषयक्रतरागेणैव रागवत्त्वमिति भगवदिच्छयैव तथात्वमिति निरूपितम् । तासां कान्तिभरयं लोको विद्योतमानः । लोकापेक्षयाऽपि तासामितकान्तित्वं निरूपितं भोगार्थमेव । तासामिप कान्तिः पुरुपसहितानामेव न केवलानामिति द्यान्तेनाऽऽह—यथा विद्युत्सहिताभिरम्रावलिभिर्मेघपिक्किमिनेभ साकाश्चं सर्वतो व्याप्तं तद्विदित्यर्थः ॥ १२ ॥

एवं सेवकानां महामोगमुपपाद तत्र भगवतो महामोगोपपादनार्थं रुक्ष्मीमनुवर्णयति—
श्रीर्यत्र रूपिण्युरुगायपादयोः करोति मानं बहुधा विभृतिभिः।
प्रेक्कं श्रिता या कुसुमाकरानुगैर्विगीयमाना प्रियकर्म गायती॥ १३॥

श्रीर्यत्रेति । यदा भगवान स्वशक्तिरूपेणाऽऽविर्भृतस्तदा शक्तीनां मध्ये श्रीः प्रथमा । सा श्रीर एव बलवत्पूर्व स्थिता । यदा भगवान् प्रभुत्वेनाऽऽविभृतस्तदा साऽपि भोग्यत्वेनाऽऽविभृता भार्येव । तदाह—रूपिणीति । साऽपि सचिद्रपा खार्थम् । तस्याः शरीरं तु ब्रह्मानर्न्दरूपम् । अत एवोरुगायपादयोर्विभृतिभिर्मानं करोतीति । सा द्यक्षरस्याऽऽनन्दरूपा । अक्षररूपौ च पादौ । अतः सा स्वात्मचरणावेवाऽऽनन्दयुक्तौ करोति । इदमेव हि सन्माननम् । उरुगायेति । उरुभि-र्मन्नेर्गीयत इति । "तद्विष्णोः परमं पदम्" । "विष्णोर्नु कं वीर्याणी"त्यादि "त्रेघोरु-गाय" इत्यादिभिः सर्वेश्वत्यर्थ उरुगायः पुरुषोत्तमः । तस्य तु चरणावक्षरमिति निरूपितम् । बहु-धेति पश्चिभरेव गुणैर्भक्तया च । एवं तस्या मगवदर्थमानन्दरूपायाः प्रयोजनमुक्त्वा स्वार्थं चिद्र-पायाः प्रयोजनमाह - प्रेह्नं श्रितेति । या ठक्ष्मीः प्रेह्नं हिन्दोलां श्रिता तत्रोपविश्य सर्वथा चित्त-निवृत्त्वर्थं कुसुमाकरानुगैर्वसन्तसेवकैर्ध्रमरैः स्वयं गीयमानाऽपि । सर्वावयवस्थितपुष्पाद्यामोदार्थं समा-गता अमरा बहुकालं निकटिश्यत्यर्थं तां वस्तुतो गायन्ति । खयं तु भगवत्कर्माणि गायति । अन्य-याऽश्वरे हीना स्यात् । अत एव साक्षात्सम्बन्धाभावाय प्रेड्सं श्रिता । तस्यात्रयव्यावृत्त्यर्थं सैव गुणान् गायति । तत्रत्यः कुसुमाकरः फलपूर्वावस्थारूपः परमनिवृत्त्यात्मा । तस्याधिष्ठात्र्यो देवता एनामा-नन्दरूषां स्तुवन्ति । खस्याऽपि फलरूपत्वात् । अनेनाऽक्षरकृतं भयं व्यावृत्तम् यतस्तदीया मन्यन्त इति । यदा मानावसरो नास्ति तदा स्वरक्षार्थ प्रियकर्माणि गायति । एकवचनं तु स्वोद्धाराभि-प्रायम् ॥ १३ ॥

एवं भोग्यरूपां तां निरूप्य तस्या भोक्तारं भगवन्तं निरूपयति-

द्दर्श तत्राऽिखलसास्वतां पतिं श्रियः पतिं यज्ञपतिं जगत्पतिम् ।
सुनन्दनन्दप्रवलाईणादिभिः स्वेपार्षद्मुख्यैः परिसेवितं विभुम् ॥ १४ ॥
भृत्यप्रसादाभिमुखं दगासवं प्रसन्नहासारुणचारुलोचनम् ।
किरीटिनं कुण्डलिनं चतुर्भुजं पीताम्बरं वक्षसि लक्षितं श्रिया ॥ १५ ॥

दद्दी तन्त्रेति । पूर्वोक्तमपि सर्व ब्रह्मा दृष्टवान् । ठोकस्य प्रदर्शितत्वात् । तत्र स्थितं भगवन्तं सर्वसामग्रीसहितमनुवर्णयति । तत्र सचिदानन्दरूपो भगवान् यदाविर्भतस्तद्भवणे तत्तत्त्रयोजनपरि-ज्ञानार्थमेव । तत्र प्रथमं सर्वे ये सात्वता भगवत्सेवकाः देवा धर्मपराः सात्त्विकाश्च त्रयाणामपि पतिः । अनेन यदा कदाचिद्भगवानवतरित तदैतेषामेव कार्यार्थेऽवतरतीित ज्ञापितम् । किञ्च। श्रियः पति लक्ष्म्याः पतिम् । यदा भगवान् स्वभोगार्थं जगत्करोति तदा सर्वे लक्ष्मीरूपमेव करो-तीति बोधितम् । अनेनाऽवतारेषु भोग्या लक्ष्मीरूपा एवेति । खरूपत आवेशती वा । किन्न । यज्ञानां पतिर्भगवान् । यदा भगवान् वेदान् करोति तदा खस्य भोगौर्थं करोति । अनेन सर्वे यज्ञा भगवदर्या एवेति । किन्न । जगतः पैतिर्भगवान् जगद्यकरोति तत्तन क्रीडार्थमेव करोति । तस्येव पतित्वात् । वैक्रण्ठे पुनस्ते मूर्तिरूपाः सचिद्रपा इति ज्ञापनीर्याः । अखिलसास्वताः लक्ष्मी-र्यज्ञो जगन्नेति चत्वार एते भगवद्भोग्याः । एतद्नुप्रवेश एव भगवति सम्बन्ध इति सर्वत्र ज्ञेयम् । अत एव निरोधे जगत्सीत्वतयज्ञलक्ष्मीरूपाः पूर्वलीलासमसङ्ख्ययाऽऽभिर्मृतिंभिरच्यायार्थाः सन्तो भगवद्गोगायोपयुक्ता निरूपिताः । ते चत्वारो मूर्तिरूपाः भगवता परिगृहीता मझणे प्रदर्शिताः । किश्व । सुनन्दनन्दादयो भगवद्गतिरूपाः । ते सल्येन सहिताऽष्टविधाः अवणाद्यविष्ठातारः । पार्षदाः सर्वे तद्धिष्ठिताः श्रवणादयः । तत्र चत्वारो नामतो गणिताः । होके त एव श्रमविष्य-न्तीति । तत्र सुनन्दनन्दप्रवलाः कीर्त्तनैश्रवणस्मरणात्मकाः । श्रवणादयो वा विपर्धयेष । चतुर्यस्तु अर्हणरूपः । नामसामान्यात्स एव गृह्यते । आदिशब्देन चाउन्ये । एतेषु सिदेख पुनर्वेकुण्ठे गतानामितरसिदिक्कीपिता । विश्वं प्रमुरूपम् । एवं सर्ववेष्टितोऽपि मृत्येम्य एव प्रसार्द दातुमिममुखः सर्वापेक्षया भृत्या एव प्रिया इति । अनेन सहजप्रसादो भृत्येषु । अन्येषु त धर्मार्थकाममोक्षरूपेषु चतुर्षु क्रमेण प्रसादः । तत्र धर्मी यज्ञः, अर्थो जगत् , कामो लक्ष्मीः, सन्त इति, भृत्या मिक्तिरिति, पत्र पदार्था निरूपिताः । पत्रानां भोगो नियामकत्वं च । विशेषस्तु भृत्य-प्रसादाभिमुखत्वम् । किञ्च । अन्येषु चतुर्षु सर्वेषु वा हगासवं हगेव आसवी मादको यस । मग-वता दृष्टा आत्मानं न स्मरन्ति । अनेन ज्ञानस्य यत्प्रपञ्चविस्मारकत्वं तद्भगवदृष्टिरूपसैव नाऽन्य-स्येति स्चितम् । एते पदार्था नद्याणो बोधार्थं निरूप्यन्ते मूलोपपत्तिरतादशीति । अयवा । भृतेत्व प्रसादः कामिषु माद इति । किश्र । प्रसन्नहासारुणचारुलोचनम् । प्रसन्नो यो हासस्तव्यक्तं अरुणवर्ण चारु मनोहरं लोचनं यस । भगवति हासः प्रसन्नः । हासो हि जनोन्मादकरी माया निरूपिता । इयमागन्तुकशक्तिरन्यैव । सा हि प्रसन्ना स्वकार्यकरणेऽतिसगर्या । तेन मगवन्त्रायया

९ कमेण नादित थ. २ झातमिति ग. ३ यथा इति ख. ४ आविभूतः झक्कीनामिति ख. ग. ५ सा चेति ख. ग. ६ सक्ष्ममिति ख. ७ निरूपयन्तीति ख. ८ कर्मामीति ख.

९ दिनिः पार्षवेति च. २ श्रियः पतिः लक्ष्म्याः पतिरिति क. ग. घ ३ वहसोगार्यनेवेति ख. ग. ४ पतिर्भवान् ख. ग. ५ झापनार्थः स. झापनार्चे ग. ६ जगत् सत् यहेति ख. ७ कीत्ताः शवनेति ख. ८ पखद्व स्रोग इति खः

३ ला. ९ व. १८ छो. ]

सुतरामुन्मत्ताः सन्तो बद्धणः कार्यतामापत्स्यन्त इति स्चितम् । अरुण इत्यारिक्तमा अत्यप्रकाशः । तदेव चारु मनोहरम् । जगद्धि आपाततो ज्ञातं सुखकरं भवति । न तु सर्वथा ज्ञातमञ्चातं वा । ज्ञातोत्तमत्वे पुनर्भगवन्नेत्रनिष्ठे । कालवशादेव ज्ञातः समीचीनश्च भवतीति ज्ञापितं न तु सर्वथा- ज्ञातः कश्चित्समीचीनो वा भवतीति स्चितम् । किच । भगवानाधार आधेयश्च । तत्र पञ्चानामाधारोऽन्येषामाधेय इति । तत्राऽऽधाररूपाणि पञ्च गणयति—किरीदिनं कुण्डिलेनं चतु- र्भुजं पीताम्बरं वक्षासि लक्षितं श्रियेति । किरीटं शिरिस धार्यम् । कुण्डले कर्णधार्ये । ततोऽध्याचत्वास्ताचत्वारो सुजाः । ततोऽध्याचत्वात्पीताम्बरम् । एवं ये भगवदवयवभूता लोकास्ते चतुर्भूर्ते- र्भगवत आश्रिता इति । तावता सर्वमेव कार्यं मगवदाश्रितमिति ज्ञापितम् । एतावता विरौद्भगवानिति मधा बोधितः ॥ १४ ॥ १५ ॥

आधेयं निरूपयति-

अध्यर्हणीयासनमास्थितं परं वृतं चतुःषोडशपश्चशक्तिभिः। युक्तं भगैः खैरितरत्र चाऽधुवैः ख एव धामन् रममाणमीश्वरम्॥ १६॥

अध्यहंणीयासनमास्थितमिति । अधि अधिकं अईणीयं सर्वेरेव धर्मादिभिः पूज्यम् । तत्सम्बन्धेन वा पूज्यम् । तादशमासनमौस्थाय स्थितम् । तद्धिष्ठातृदेवताच्युदासायाऽऽह - पर-मिति । तेभ्य उत्तमम् । नियन्तारं ना । मुख्यं तदक्षरात्मकम् । अक्षरं हि होकात्मकमास-नात्मकं चरणात्मकं चेति । आधिभौतिकमाध्यात्मिकमाधिदैविकमिति । तस्याऽशाः पञ्चविश्वति-तत्त्वानि । तान्यप्रे निरूपिषयन्ते । पीठांशत्वेन च । तदाह—वृतं चतुःघोडशपश्चशक्ति-भिरिति । तत्र चत्वारः प्रकृतिपुरुषमहदहङ्काराः प्रथमावरणरूपाः चतुर्देलकमलवत् । ततः षोडश एकादशेन्द्रियाणि पश्चतन्मात्राश्चेति द्विनीयावरणम् षोडशदलकमलवत् । ततः पश्चिमिर्म-हाभूतेर्वृतम् । एवमावरणत्रयं निरूपितम् । तान्यतिकम्य यो भगवत्समीपे गच्छति स गच्छति । एवं सर्वतत्त्वसहितमक्षरमासनिमिति निरूपितम् । किञ्च । युक्तं भगः स्वैः । ऐश्वर्यादयः पहुणा मुर्तिमन्तो भगवन्तमाँवेष्टच तिष्ठन्ति । ते चैश्वयीदयो भगवदेकनिष्ठा नाऽन्यत्राऽऽविष्टा भवन्ति । इतरत्र च पार्षदादिषु अधुवैः । चकाराद्राजादिष्यपि । एतावता भगवच्छब्दप्रयोगः सर्वत्र । तथापि ंध्रवा ऐश्वर्यादयो मगवत्येव। अध्रवास्त्वन्यत्र । तेन तरतमभावेनैव भगवत्त्वम् । अनेन "ब्रह्म वेद असीव भवति"। "यो यच्छ्द्रः स एव सः"। "स आत्मानं यच्छती"ति सर्वे पदार्था व्याख्याताः । अतः असाधारणानि भगवत्येव । मुक्तापेक्षयाऽपि भगवान् महानिति ज्ञापितम् । न हि तदानीं कृपया जाता ऐश्वर्यादयो नित्या भवन्ति । एवं सर्वसामप्र्यां विद्यमानायामपि स्वस्मिन्नेव रमते । आनन्दमंयत्वात् । नतु सुखानुभवः फलम् । खस्यत्वानन्दत्वेऽप्यर्तुभावाभावात्कयं भोग-स्तत्राऽऽह-धामिति। तेजोरूपे प्रकाशके स्वस्मिन्। अप्रकाशे हि ज्ञानं प्रकाशकमपेहँयते। ेन तु खप्रकाशे । अनेन जीवानां भगवान् भोग्य इति पक्षो व्युदस्तः । एवमपीश्वरं नियन्तारम् । यद्यपि खस्य कापि रमणापेक्षा नास्ति तथापि सर्वनियन्ता ॥ १६ ॥

तहर्शनाहादपरिष्ठतान्तरो हृष्यत्तनुः प्रेमभराश्रुलोचनः । ननाम पादाम्बुजमस्य विश्वस्य यत्पारमहंस्येन पथाऽधिगम्यते ॥ १७॥

एवं सर्वसन्देहनिवर्तकं मगवत्त्वरूपं दृष्टा तद्दर्शनेन य आहादः जानन्दानुमवेन यः सन्तोषः तेन परिष्ठतमन्तरं यस तादशो मूला ननामेत्यमेण सम्बन्धः । तपो हि किश्चित्कामनार्थं करोति । - तया च कामनया इदयं साकाङ्कमपूरितं तिष्ठति । तदानन्दानुमवेन फलरूपेण कामितापेक्षयाऽप्य-धिकफलःचादन्तःकरणं परिष्ठुतम् । यथा महापूरे सर्वमेव गर्चजातं पूर्णं सत् उच्छितितं मवति । तया मर्मणोऽपि चित्तं जातमिलार्थः । अत एव तस्याऽग्रे वचनासामर्थ्यम् । किञ्च । अन्तःपूर्ण ् आनन्दो बहिरप्युद्रत इत्याह—हृष्यस्तनुरिति । तदा ज्ञानशक्तिरप्यानन्दे निममा न फठान्तरं बोधयतीति ज्ञापितुं प्रेमभराश्चुरुरेचन इत्युक्तम् । प्रेममरेण जातानि यान्यश्रुणि तानि लोचनयोर्यस्येति । पूर्वं भगवति प्रेमं स्थितं तदाधारे परिष्ठते ततो निर्गतं सन्नेत्रयोद्यानजनकत्वात्तन परिचयमिव त्राप्य तद्वारा जरुरूपेण निर्गतमिति । भरो भारः । भाराकान्ते खेदो भवखेव । तदाह । त्रेमभरेणाश्रृणीति । स्वभावतो न स्रवन्तीत्वश्रुत्वम् । तदा कर्त्तव्यान्तराभावात् ननाम पादाम्बुजिमिति मिक्तिप्रकारेण । अस्येति पूर्वोक्तरूपस्य नवाणोऽपेक्षितरूपस्य । अपेक्षामेव बोधयति-विश्वस्त्रिगिति । विश्वं सजतीति । नन्वेवं दर्शने नमनमेव कुतः कृतवान् सायुज्यं कुतो न प्राप्तवानितीयमपि शङ्का निवारिता । यतोऽयं विश्वकृत् । अधिकारित्वान्न प्राप्तवानिति भावः । नतु चरणारविन्दस्य तुल्यत्वात् समर्थत्वाचाऽधिकारे कुतो न सायुज्यमत आह—यत्पार-महंस्येन पथाऽधिगम्यत इति । परमहंसमार्गेणेव दृष्टं चेत् तदैव पादाम्बुजं प्राप्यते । नतु प्रकारान्तरेण दृष्टं सायुज्यहेतुर्भवति ॥ १७ ॥

एवं नमनं कृत्वा ब्रह्मणि तूष्णीम्भूते किश्चिदपि वक्तुमसमर्थे खयमेव भगवांखदमीप्सितमुक्तवा-नित्याह—

तं प्रीयमाणं समवस्थितं तदा प्रजाविसर्गे निजशासनाईणम् । वभाष ईपत्सितशोचिषा गिरा प्रियः प्रियं प्रीतमनाः करे स्पृशन्॥१८॥

तं प्रीयमाणिमिति । यत्र साधनमगीिपतं फलं च तत्र प्रकारान्तरव्यावृत्त्यर्थे प्रारम्धफल-सिद्धर्थमेव तस्य प्रोत्साहनम् । अन्यथात्वे तु भगवतस्तूष्णीम्भावः । प्रसन्नत्वाद्यथाभिरुषितदानम् । अत्र तु साधनमि स्वोपिद्दिष्टमिति तस्या वरयाचनप्रेरणम् । अन्यथा खाभिरुषितमात्रत्वे निर्वन्धेव करणे पदार्थञ्चानेऽप्यन्यथाकरणमापद्येत । अतः स्वयं खेन्छासमानविषयां तदिच्छामुत्पाद्य तद्वारेणैव खाभिरुषितं करिष्यामीति भगविद्च्छया ब्रह्मणस्तूष्णीम्भावः । भगवत्याविर्भते वस्तुभाद्यात्यात्य-स्वन्धाद्वा अभिरुषितार्थसिद्धिद्वेतुत्वाद्वा भगवद्यंनेन प्रीयमाणः परमप्रीतियुक्तो बद्धा । सम्यक् चाऽव-स्थितो नतु तपसा क्रिष्टः । अन्यथा आञ्चापि न देया स्वात् । दोषरिहतो वा । तदेत्युमयत्र सम्बन्धः । पूर्व क्रिष्टोऽपि तदा न क्रिष्टः । अत एव तदैव प्रजानिर्माणार्थं निजाञ्चाकरणसमर्थः । एताद्यं ब्रह्मणं ज्ञात्वा खरूपयोग्यतामवगत्य तस्य सहकारियोग्येतासम्पादनाय वमावे उक्तवान् । माषणमेव प्रयोजनं न मवतीति वाचः करणतामाह—गिरेति । मगवद्रपे दृष्टे उत्तमे साऽिषकारे

९ भगवान्विराहिति स. ग. २ मास्थितं अधीति ग. ३ मावेश्येति घ. ४ अनजुभवादिति ग. अनुभवादिति स. ५ प्रपेक्षत इति स. ग.

९ ब्रह्मकिसमिति स. २ बोतवतां संपादिवतुमिति स.

िर स्कं. ९ अ. १९ छो.

सम्पन्ने मगनद्वाक्यात्तत्वज्ञानमेव भविष्यतीत्याश्चर्याऽऽह-इषित्सत्वज्ञोचिषेति । सर्ववस्तव बस्तुस्वरूपं यत् तदंशानार्थं मोह इति ईषत्पदेनोक्तम् । यद्यपि तदेव महत् तथापि महाण इच्छा-मात्रेणैतद्भविष्यतीति तत्कार्थस्याऽत्यत्वम् । स्मितमपि मन्दहासस्तस्याऽपि ज्ञानम् । परं न फल-पर्यवसायि । भवत्वस्य वस्तुस्वरूपज्ञानं तथापि यत्तस्य फलं तदिदानीं मा भवत्विति स्मितम् । फले-Sपि मोक्षलक्षणमेव फलं मा भवतु सर्वज्ञत्वमलौकिकते जस्त्वं भवत्विति शोचिषेत्युक्तम् । स्मिते एव शोचिर्यस्येति । स्मितैमिव वा । यदसाधारणं स्वकत्तेत्र्यं तदन्येन न कर्त्तत्व्यमित्याशक्क प्रियेण तदपि कर्त्तव्यमिति प्रियमित्युक्तम् । तस्य प्रियत्वं भगवतः सम्बन्धात् स्वभावतो वा यदि स्यात् तदा शींस्र विरुद्धेतेति त्रह्मगतं सेहं स्त्रिहे हेतुत्वेन निरूपयति—प्रिय इति । "ये यथा मां प्रप-चन्त्र" इत्ययमर्थः स्चितः। भगवद्वाक्ये भगवन्मन उत्पादकमिति तस्याऽप्रसादे वागप्यप्रसन्ना सात्। तथा च "जत त्वः पइयन्न ददर्श वांचिमि"तिवद्वसणी वाक्यार्थप्रतीतिर्न सात्। अत आह--प्रीतमना इति । प्रीतं मनो यस्य । स्वकार्यं ब्रह्मणा जन्यत इति । करे स्पृदा-किति कियाशक्त्याधानम् । ज्ञानशक्तिस्त् वाक्यात् एवमभयसम्पन्नं स्वाभीष्टं करिष्यतीति॥ १८॥

मनसो बहिरस्वातच्यात् वाचमाह---

145

## श्रीभगवानुवाच--

त्वयाऽहं तोषितः सम्यग्वेदगर्भ सिस्टक्षया।

चिरं भृतेन तपसा दुस्तोषः कृटयोगिनाम् ॥ १९॥

त्वयाऽहं तोषित इति । सृष्टचर्यं तपःकरणे भगवतो वरदानं कुत्रीप्युज्यत इत्याशङ्क्य तेन तपसा बहमेव प्रीत इत्याह । अयमेवाऽस्मिन् शास्त्रे मुख्यः सिद्धान्तः । यो मगवत्कर्त्तव्यं करोति महता प्रयत्नेन स मुख्यः । यस्त भगवत्सेवां करोति स मध्यमः । यस्त स्वार्थ भगवन्तं सेवते सोऽधम इति । नदाण त्वाद्यः पक्षः कृत इति भगवानतित्षः । तदाह सम्यगिति । कथं नसणाज्यमर्थी ज्ञात इति तत्राऽऽह—वेदगर्भेति । वेदा गर्भे यस्य । वेदानामिदमेव तात्पर्यं यद्भ-गवत्कार्यं कर्तव्यमिति। अत एव सर्वत्र-"प्रजापितरकामयत प्रजाः सृजेयेति"। "ऋतयो वै प्रजाकामाः प्रजां नाऽविन्दन्त तेऽकामयन्त प्रजार सृजेमहि प्रजामवरुम्धीमहि मजां विन्देमहि प्रजावन्तः स्यामे"ति । "अग्निहोत्रं जहोति"। "यदेव किञ्च यज-मानस्य स्वं तस्यैव तद्रेतः सिश्चति प्रजनन" इति । अन्यया हौिककार्थपरत्वे वेदानामन-वादकत्वेनाऽप्रामाण्यं स्यात् । अत एवाऽऽपाततो ये वेदज्ञास्ते नेममर्थं जानन्तीति तद्भावत्त्वर्थं गर्भ-पदप्रयोगः । तत्र द्वि वेदाः स्थिराः खुद्धौ तु त्रिक्षणावस्थायिन इति । सिस्क्षयैवाऽहं तोषितः । तत्रापि तदर्यं महान् हेशः कृत इति सुतरामेवाऽहं तुष्ट इति हेत्वन्तरमाह—चिरं भृतेन तपसेति। यद्यपि सिस्धासम्बन्धन्यतिरेकेण केवलतपसा तोषो न भवति । तथा सति सिस्क्षा तत्रैवाऽकं भवति । तथापि मुख्या सेति पृथग्घेतुत्वंम् । तपस्तु सन्तापात्मकं सकुदेवोत्पद्यते । तदेव यदि श्रयनेन तिरोमानमप्रापयत् श्रियते तदोत्कर्षो भवति । विरम्य विरम्य प्रारम्भस्त प्रथमतुल्य एव । अम्यासेन संस्कारः परं वर्दते न तु फलम् । अतस्त्रह्मावृत्त्यर्थमाह—चिरं भृतेनेति । एकमेव तपो मध्ये प्रयत्नान्तररहितं सङ्गातस्य शोषकत्वेनाऽधिकारं सम्पाद्यत् तोषहेतुर्भवति । सामर्घ्यव-शेषं वा । अतो दीर्घकालधरणैकवचनानि तपसि युक्तानि भवन्ति । केवलतपसैव भगवत्तोषमाशक्का प्ररोचनार्थमेव भगवान्वदतीति ब्रह्मणो बुद्धि परिहर्तुमाह-दुस्तोष इति । तपोधारकत्वेन योगो-Sपेक्ष्यते । तपःस्वरूपं चाऽग्रे वक्ष्यते । अतो ये भगवत्कार्यं न कुर्वन्ति ते तपस्विनो न भवन्ति । तेषां योगे तपसोऽभावात् शून्य एव स योगस्तपःसहित इति भ्रमाद्भासते । अतस्ते कूटयोगिन इत्यु-क्तम् । तेषां दुःस्तोषः दुःखेन तोषो यस्य । योगस्य निर्वन्धात्मकत्वात् ते स्वात्मानं पीडयन्तीति तद् यया निर्वन्धेन सन्तोषः। यथा प्रायोपवेशिनः ॥ १९ ॥

्रष्वं स्वसन्तोषमुपपाद्य वरार्थं प्रेरयति--

## वरं वरय भद्रं ते वरेशमभिवाञ्छितम् । ब्रह्मन् श्रेयःपरिश्रामः पुंसां मद्दर्शनावधिः॥ २०॥

वरं वरचेति । अन्यकामनयैव कार्यं कर्त्तव्यमिति भगवदिच्छा । वरस्तु स्वकामितपदार्थः । कामनया च नाश इति न शङ्कनीयमित्याह-भव्नं त इति। वृतेऽपि वरे मदर्थमेवोपयोगासव न कापि चिन्ता । अतस्तव भद्रमेव । वरेदामिति । वरस्तु भगवत्स्वरूपावधिः । तत्राऽन्यसाऽसामर्थ्य-मतोऽहमेव वरेशः । अन्ये तु वराभासेशाः कूटयोगिवत् । तत उक्तमभितो वान्छितभिति । सर्वशा वरत्वेन प्रतिपन्नम् । नन् पूर्वकृततपसा भवान्त्रसन्नः । एवं पुनस्तपसाठमीप्सितार्थसिद्धिरपि भवि-व्यति । किं वरेण ? तत्राऽऽह--- ब्रह्मन् श्रेयःपरिश्राम इति । ब्रह्मन्निति सम्बोधनमुक्तार्थ-सम्बोधाय । श्रेयोनिमित्तं यः परिश्रामः स तु महर्शनमेवाऽवधिर्यस्य तथोक्तः । पुंसामित्यन्येषामपि। मच्छन्देन च पुरुषोत्तमोऽभिष्रेतो न त्ववतारः। तेन तृतीयस्कन्धे "मूचस्त्वं तप आतिष्ठे"ति-वचनं न विरुद्धम् । तस्य पुरुषावतारत्वात् । एवमन्यत्राऽपि ॥ २०॥

नन्वन्यथाऽर्थे सिद्धे ईश्वरप्रार्थना न कियते । लोके हि कष्टेनाऽपि पदार्थाः साध्यन्त इत्याशस्य न प्रकारान्तरेणाऽयमर्थः सेत्स्यतीति वक्तं पूर्वं जाता अपि पदार्था न केवछं तपसा जाताः किन्तः मदिच्छयेत्याह---

## मनीषितानुभावोऽयं मम लोकावलोकनम्। यदुपश्चत्य रहिस चकर्थ परमं तपः ॥ २१ ॥

मनीषितानुभावोऽयमिति । मनीषितस्य अनुभावः । मभैवैषेच्छा यदयं वैकुण्ठं पश्यत्विति । अन्यथा अक्षरात्मकस्य चक्षषा दर्शनमुपायसहस्रेणाऽपि न भवति । "पराश्रि खानि व्यक्तण-त्स्वयम्मृति"ति अतेश्व । बहिः स्थितोऽपि पदार्थो योग्य एव गृह्यते नाऽयोग्यः । न हि योगिनो-ऽपि चक्षुषा आकाशं पश्यन्ति । सामर्थ्याधानमप्यर्वाक्पदार्थेषु न त्वक्षरेऽपि वा । नतु मनीषि-तेऽपि कथमेवम् । तपस इच्छायाश्य भगवच्छक्तित्वेन तुल्यत्वात् । तत्राऽऽह-अनुभाषोऽय-मिति । न केवछं मनीषया शक्तितुल्यत्वादिदं कार्यं किन्तु तस्या अनुसावः । सर्वासां शक्तीनां

९ स्मितमेवेति स. २ स्मितमेवेति स. ३ शास्त्रे विबुध्येतेति स. ४ सेहहेतुत्वेनेति ग. ५ सन्तुष्ट इति स. ६ प्रारम्भः प्रवमेति सः

९ इयलोपे इति स. २ भरणेति स. ग. ३ परिश्रमः इ. स. प.

मध्ये इच्छाञ्चित्तिरुक्तृष्टा । सर्वमूलत्वात् । अन्यास्तु तत्साध्याः । अतस्यस्या एवाऽयमनुमावो मम लोकस्य वैकुण्ठस्याऽवलोकतं दर्शनम् । नन्वेवं सित तपो व्यर्थे स्यात् । तया सित पूर्वमेव कथं न दर्शनं लोकस्य । अत इच्छोत्पादकत्वेन साक्षादर्शनहेतुत्वेन वा तपोऽवर्थं वक्तव्यमित्याश-क्याऽऽह—यदुपश्चुत्येति । तपो हि मयैवोपदिष्टं। यतस्तपतपेति मद्राक्यं श्रुत्या । रहिस एकान्ते । उभयत्रैतिदृशेषणम् । परमं तपश्चकर्थं । पूर्वत्र विशेषणत्वे एकान्तवचनत्वात्तत्वयनं विश्वासाय । उत्तरत्र तु गुप्ततयेव तपःकरणं कीर्त्तनेन क्षरणशक्काभावाय । परमिनित खरूपतः फलतमोत्कृन्षम् । इदमपि मनीवितानुभावरूपम् ।। २१ ॥

नन्वेवं सति मनीषा अप्रयोजिका तपसः कृतत्वादित्याशक्काऽऽह-

. 846

## प्रत्यादिष्टं मया तत्र त्वयि कर्मविमोहिते। तपो मे हृद्यं साक्षादात्माऽहं तपसोऽनघ॥ २२॥

प्रत्यादिष्टमिति । कर्मणा विमोहितः कर्मविमोहितः । सृष्टीच्छया व्याप्तते नहा प्रयोजनसन्देहेन विमोहितः किं खार्थं परार्थं वा कर्त्तव्यमिति । तदा कर्मजनितमोहव्यावृत्यर्थं तप उपिष्ट्षं न तु कार्यार्थम् । कार्यविलम्बस्तु मोहाभावार्थः । एवं तपःप्रयोजनमुक्त्वा तपःस्वरूपमाह नियो मे हृद्यमिति । यथा भगवान् पशुणस्तथा तपोऽपि पशुणम् । तथा सित तस्य पशुणत्वे ज्ञाते तपसैव कार्यं भविष्यति किं भगवतत्याशङ्का निवृत्ता भविष्यति । तपसः पशुणानाह । तपो मे हृद्यमन्तरङ्का शक्तः । हृद्यमेव वा । साक्षादिति उपचारनिवृत्तिः । "यस्य ज्ञानमयं तप" इति श्रुतेः । ज्ञानात्मकत्वं हृदयस्येव । मद्दृद्यस्वं तस्यैश्वर्यम् । किश्व । अहमेव तस्यारमा । मदात्मकत्वं तस्य वीर्यम् । यद्यपि भगवान् सर्वस्याऽऽत्मा तथापि न स्वरूपात्मत्वमत्र विविश्वतं किन्तु कार्यात्मत्वम् । ततश्च यत्किश्चिदहं कर्षु शक्तस्तत्सर्वं तपसाऽपि भवति । अतोऽवतारवद्रपान्तरं तप इत्यर्थः ॥ २२ ॥

नतु तथापि न भगवतुल्यता तपसो जगदकर्तृत्वादित्याश्चरः उत्पत्तिस्थितिप्रठयकर्पृतं तसा-ऽऽह सुजामीति । विभर्मि तपसा विश्वमित्यन्तेन ।

## सृजामि तपसेवेदं यसामि तपसा पुनः । विभिन्ने तपसा विश्वं वीर्यं मे दुःसहं तपः ॥ २३॥

यद्यपि करणत्वं सष्टयादौ, तथापि "स्वच्यापारे हि कर्तृत्वं सर्वश्रेवाऽस्ति कारक" इति न्यायेन कर्नृत्वमि । एवं सक्पगुणकार्याणि तस्य निक्तिपतानि । तथा सित मगवतस्त्रस्य वा वैयर्थन् माशक्कांऽऽह—वीर्यमिति । तपस्तु मम पराक्रमो धर्मक्तपः । न हि कार्यसाधकधर्मेण धर्मी धर्मो बाऽन्ययासिद्रो मवति । आश्रयस्य प्रयोजकस्य चाऽवश्यमपेक्षणात् । अतस्तपसो मद्रपत्वात्पूर्वमिष स्या स्वस्कर्षमेवोपदिष्टम् । परमेतावान्विशेषः । किश्चिन्मम स्वरूपं किययाऽभिन्यज्यते किश्चिन्द्वानेनेति । तपस्तु कियया । तस्माद्यत्वपसा जायते मदुपित्रष्टेन तन्मयैव जायत इति वैरुक्षण्यार्थं बाऽतीवाऽऽप्रहः कर्त्वव्यः ॥ २३ ॥

ं एवं सोपपत्तिकवरप्रार्थनायामाञ्चत्रो त्रद्या आज्ञापने प्रतीतं दोषं परिद्वत्य वरं प्रार्थयते—अगवन् सर्वभूतानामित्यादि पश्चिमः ।

#### ब्रह्मोवाच ।

चत्वारोऽयीः प्रार्थनीयाः । दोषपरिहारार्थं चाऽऽद्यः । तमाह्-हे भगवन् । पूर्वं सहसा भगवद्श-नेनाऽऽगतसाध्वसोऽसमर्थो जातः । इदानी भगवद्वाक्येन स्पर्शेन च सावधानः सोपपत्तिकं वदति---भगविश्विति सम्बोधनं खरूपपरिज्ञापकम् । त्वं हि सर्वान्तरात्मा सर्वेषां हृदयं जानासि । अतो यन्ममाऽभिन्नेतं तत्तव ज्ञातमेव । तथा च ज्ञातृज्ञापनं पिष्टपेषः । तथापि याचितमेव देयमिति यदि । अथवा । न ज्ञायतेऽस्य तत्त्वं किमित्येवमाह भगवानिति । तस्मिन्नपि पक्षे भगवदाज्ञा कर्त्तव्येति प्रार्थनमावश्यकम् । तद्वस्यति-तथापीति । सर्वभूतानामध्यक्षः । सर्वकार्येषु प्रेरको निया-मको वा । यथा लोके कर्माध्यक्षस्तथा भगवान् सर्वाध्यक्षः । अनेन भगवदाज्ञान्यतिरेकेण न कस्याऽपि कोऽपि धर्मोऽन्तर्वहिर्वोत्पद्यते । अतः कामनाऽप्युत्पन्ना त्वयैवोत्पादितेति तत्पूरणमपि त्वयैव कर्तव्यमिति न मन भारः । स्वपुत्रान् हि सर्वे एव पुष्णन्ति । किञ्च । गुहामवस्थितः हृदया-काशमधिष्ठाय स्थितः । अतः सर्वं तव विदितम् । किन्नः । चिकीर्षितमपि भवानः वेदः । यतो-Sप्रति रुद्धेन कालादिभिः प्रतिरोधो यस ज्ञानस्य नास्ति । कार्यबोधने उत्पत्तौ वा प्रत्यासत्त्यर्थे वा केना-Sप्यंशेन प्रतिरोधो नास्ति । अतो ज्ञातत्वात् ज्ञानोत्पत्तिस्थान एव विद्यमानत्वादिच्छायां श्रीत्पाद-कत्वाद्भगवता न प्रष्टव्यं न वा वक्तव्यं तथापि तवाऽऽज्ञापरिपालनार्थं कथयिष्यामीत्याह - तथा-पीति । परमेकमेव प्रार्थ्यते । याचितं देयं न तु युक्तमयुक्तं वेति विचारणीयम् । तदाइ--नाथितं नाथयेति । "नाथु" याञ्जायाम् । अतो नाथितं याचितम् । नाधय प्रयच्छ । अवस्य-दाने हेतु: हे नाथेति । खामी हि सेवकेम्यः प्रयच्छ्येव । अनन्यगतिकत्वात्तेषाम् । एवं प्रार्थ-यित्वा प्रथमं द्वयं प्रार्थयते-परावरे यथा रूपे इति । ममाऽयं महानः सन्देहः कस्त्वं परः कोऽपर

९ भावः क्रोकस्पेति ग. १ विशेषणं त्वेकान्तेति स. ्३ मदारमकं तस्पेति ग.

<sup>3</sup> योदकत्वादिति व.

विषयो जगद्रपः । तथा सित तिसन् जगित यथा शिक्षोचिता तथा कुर्तित्यर्थः । प्रभाववा शिक्षां प्राप्य यथोचितं मया कर्त्तव्यम् । यथा फलकादावित्यालकशिक्षायां गुर्वादिरेव प्रथमतोऽस्यां लिखित तदुर्येव वालकस्तयाऽङ्गुलिचालनं करोति । इस्ते धृत्वाऽङ्गुलिचालनं गुरोः प्रयासाधिन्यजनकं भवति । फलके तु सुगमम् । संस्कारेण इदये तदुलेखापेक्षया जगत्येव तदुलेखनं सुगमं ममाऽपि हितकरम् । अद्याऽपि मानेन पदार्थकर्तारो न वध्यन्ते । तथा अहमपि भगवता येन प्रकारेण निष्यादितं जगत्तेनैव प्रकारेण सिक्रयामपि तत्र सम्पादिष्याम्यप्रे शिक्षार्थम् । नन्वेवं करणे आलसं भवति, ज्ञात्वा करणे त्वनालस्यमत आह—अतिन्द्रतः इति । तन्द्रामप्राप्ते एवाऽद्वं करियामि । युक्तोऽपमर्थः । गगवता शिक्षिते न कस्यचित्तन्द्रा मवति । ननु किमित्येवं प्रार्थिते १ तत्राऽऽह—नेहमान इति । प्रजासर्गमीहमानो निष्पादनार्थं व्याप्टतः यस्य शिक्षणस्य मगवतो वा सनुप्रहान्ने वध्येयम् । अन्ययाकरणादेव बन्धः । वैषम्यनैर्घृण्ये प्रजासर्गे मगवतस्ततो बन्धः । शिक्षायां तु नाऽस्य वैषम्यं न नैर्घृण्यम् ॥ २४ ॥ २५ ॥ २६ ॥ २७ ॥ २८ ॥

एवं कियायां शिक्षां प्रार्थियत्वा तथाकरणे यो दोषस्तदभावं च प्रार्थयते— यावत्सखा सन्द्युरिवेश ते कृतः प्रजा विसर्गे विभजामि भोजनम् । अविक्कवस्ते परिकर्मणि स्थितो मा मे समुन्नद्धमदोऽजमानिनः ॥ २९ ॥

यावत्सः खेति । सखा सस्युर्यावत्करोति तथा भगवान्मां कृतवान् । मम पुरस्कारं वा । किमतो यधेव तत्राऽऽह--प्रजाविसर्गे विभजामि भोजनमिति। यदा सल्युः स्तसाम्य-मापादयति सखायं खसमानं करोति । वस्तुतिश्रदानन्दयोः समानता । तत्र मगवानानन्दो अधा चिद्रपः। एवं वस्तुतः सख्येऽपि कियाज्ञानशक्ती भगवत्येव सिद्धे इति । इदानीं भगवान् किया-**इानादिभिः खसमानं कृतवान् । तदा सर्वशित्तिसम्पन्नो विविधसर्गे प्रजाः विभजामि । सरवरज-**स्तमोगुणमेदेन, ऐश्वर्यादिधर्मेषु उचावचभेदेन, धर्मादिपुरुषार्योपयोगिभेदेन च प्रजा विमजामि । तेषां भोजनं भोग्यवस्तुंनि च विभजामि । प्रजासृष्टिसमय एव वा तेषां भोजनं विभजामि । यदान्यव तथा ते त्वया कृत इति नास्ति तथापि अर्थात् यावत्सखा सरूयुरित्युक्ते करोतीति प्राप्यते । तथा इवेति पदेनाऽपि तावलाप्यते । अतो न न्यूनता । केचितु याविद्वमजामीति योजयन्ति तावनमदौ मा समुन्नद इति सम्बन्धं च वदन्ति । तत्रापि तावदित्यध्याद्दारस्तुल्यः । कालावच्छेदेन च मदा-भावप्रार्थनाऽयुक्ता । ततोऽपि किमत आह । ते परिकॅर्मणि अविक्रवश्व स्थितः त्वत्सेवारूपे आंब्रा-रूपे वा कर्मणि स्थितः । एवमिते त्रयः पदार्थाः । सस्येन तैच्छक्तिलामः । प्रजादिविभागसाम-र्थ्यम् । तव सेवायां चाऽविक्कवः अवैक्रव्यम् एतप्रयं यद्यपि गुणमृतं तथापि मादशस्य तुष्करवा-दोषरूपं भवति । अतिकाभिदोषैरजमानिनः अहं न कस्माजातोऽतोऽज एवाऽहमिति । अगवत्स-काशास्त्राक्षा एते गुणा दूरे । मगवतः सकाशास्त्रस्य जन्माऽपि न मन्यते । तादशस्य सम्यगुन्नदो मदो भवति । स मे भा भवत्विति प्रार्थना ॥ २९ ॥

९ किन्त्वित क. स. २ लोकप्रसिद्धमिति स. ३ शिक्षायां वेति स. ४ नापेश्यत इति स. ५ मात्रेणेति घ. ६ मावमास्त्रकाव इति स.

<sup>ा</sup> प्राप्त इमेरी चा. २-नचेति चा. २ वस्तुंचेति क. चा. ४ परिकर्मणे इति चा. ५ एवनेवेति चा. ६ तक भक्तीति चा. २९

\$ \$ \$

[ २ स्कं. ९ ज. ३२ छो.

एवं परावरञ्चानं, क्रीडाज्ञानं, शिक्षा, गर्वामावश्चेति चत्वारः प्रार्थिताः । तत्र कमाच्छानद्वये छोकद्वयम् । शिक्षायां चतुः छोकी । अनेनैव गर्वामाव इत्यन्तिमः छोकः । एवं सप्तमिः छोकैश्च-तुर्णामुक्तरं मवति । तत्र प्रथमं ज्ञानद्वये उत्तरमाह—

## श्रीभगवानुवाच ---

## ज्ञानं परमगुद्धं मे यद्विज्ञानसमन्त्रितम् । सरहस्यं तदङ्गं च ग्रहाण गदितं मया ॥ ३०॥

शानिमिति । मे पुरुषोत्तमस्य यज्ञानं, तत्परमगुद्धं वक्तव्यं न मवति । यादशं मां परयसि तादश एवाउद्दं पुरुषोत्तमः । इदमेव ममाऽऽदिरूपं अन्तिमं रूपं च । इदं मदन्यः कोऽपि न जानाति । अतो मयैव गदितं सामान्यतो निरूपितं त्वं गृद्दाण । भगवद्वद्धौ सिद्धं मगवद्धणञ्चाना-वताररूपं मगवज्ञानं गृहाणेत्यर्थः । भगवतो हि ज्ञानं गदितमपि कृपाव्यतिरेकेण न प्राप्यत इति सिद्धवत्कारेण दददाह—गृहाणेति । उपदेशपूर्वकं म्रक्षणे ज्ञानं दत्तवानित्यर्थः । तस्य ज्ञानस्य परिकरमाह—यद्विज्ञानसम्मन्वितमिति । विविधं ज्ञानं विज्ञानम् । अस्याऽनुमवस्य जातत्वा-दसीव ज्ञानरूपत्वाद्विज्ञानं नाऽनुभवः किन्तु अखिलसात्वतां पतिमित्यादि पतिचतुष्टयज्ञानं विज्ञानं तेन समन्वितं ज्ञानम् । तस्य रहस्यं सुनन्दनन्दादिवेष्टितत्वम् । भैक्तिरिति यावत् । तस्याऽङ्गं 'भृत्यप्रसादामिमुखिम''त्यादिभिनिक्पितानि प्रसादादीनि । चकारस्त्वनुक्तसर्वसमुख्यार्थः । किं बहुना । यत्किज्ञित्त्वया वैकुण्ठे दष्टं तस्य सर्वस्य ज्ञानं तव भवत्वत्यर्थः ॥ ३०॥

द्वितीयं ज्ञानमाह---

# यावानहं यथाभावो यद्रूपगुणकर्मकः। तथैव तत्त्वविज्ञानमस्तु ते मदनुप्रहात्॥ ३१॥

यावानहमिति । प्रमाणतो यावानहं परिमाणतोऽपि । यथाभावः यादशो मम कारणम्तो भावः सर्वकार्यकरणाय सर्वशक्तिरूपः । यावन्ति रूपाणि गुणाः कर्माणि च यस्य । यानि वा गुणादीनि । एतदपि पूर्ववत् । तदाह—तयैव ते मदनुप्रहातत्त्वविज्ञानमस्तु । तत्त्वतो विशेषेण ज्ञानं सर्वेषां याथार्थे तव स्फुरत्वित्यर्थः ॥ ३१॥

एवं ज्ञानद्वयं निरूपियतुमशक्यत्वात्त्रिरूपणे वा ब्रह्मणो हृदये स्फुरणासम्भवात् स्वयमेव दत्त्वा शिक्षार्थः चतुः स्रोकीमाह—

## अहमेवाऽऽसमेवाऽघे नाऽन्यचत्सद्सत्परम् । पश्चादहं यदेतच योऽवशिष्येत सोऽस्म्यहम् ॥ ३२ ॥

अहमेवाऽऽसमेवाऽय इति । याद्यपूर्व भगवान् जगत्करोति तैच्छिक्षायां प्रार्थितम् । तत्रा-ऽऽह । अहमेव तहरो जातः नाउन्यदिति । अन्यथाभानं च मन्माययेति । जडे देहादौ मध्ये जीव-

१ अन्तिमकोक इति क. २ भगवद्भक्तिरिति ख. ग. ३ तदिच्छायामिति ख. ग. ४ मायेतीति ख.

प्रतीतिम घटादावाकाशप्रतीतिवत् । आधाराधेयभावो बाह्याम्यंन्तरभेदंहेतुमाऽहमेवेति । स्वरूपतो मूलमूतं जगत् । प्रतीतिनो मायारूपं अनुप्रवेशको जीवं इति सर्व जगत्सर्वप्रकारेणाहमेवेति ह्यात्वा स्वस्तरूपमि तथा ज्ञातव्यम् । इयमेव शिक्षा । एवं मद्रपो मृत्वा मद्रपं चेजगत्करोति तदा गर्वी न मवतीति तद्भेतुमृतो मोहोऽपि न भवतीति पश्चक्षोकानामर्थः । तत्र सर्व जगत्कथं भगवानित्याका-द्वायां तजलॉनिति हेतुं विस्तरेण वदति । मृष्टेः पूर्व अहमेव । "एको नारायण आसीझ ब्रह्मा न च शहर:।" "वासुदेवो वा इदमग्र आसीप्त ब्रह्मा न च शहर" इति श्रुतेः सृष्टेः पूर्वमहमेव । किञ्च । मत्तोऽपि पूर्वमिति नाऽऽशङ्कनीयम् । यथा जगतः पूर्वमहं मत्तोऽपि पूर्वमन्यदिति तदैवं भवेत यदि कदाचिदप्यहं नाऽऽसम्। ततु मम् न सम्भवति। सद्र्पेणैव निरूपणात् । "सदेव सौम्येदमग्र आसीदेकमेवाऽद्वितीयमि"ति श्रुतेरासमेव । अप्रे सहेः पूर्वम् । ''असद्वा इदमग्र आसीत्ततो वै सद्जायते''त्यादीनां पश्चात् प्रतीयमानजगतः पूर्वमेतादशक्ष्येणाऽनवस्थितत्वप्रतिपादकत्वात् । अन्यया असतः सत्ताबोधकत्वे विरोधः । "नाऽसतो विचते भाव" इति वाक्यात् । "नाऽसदासीन्नो सदासीसदानीमि"लादेस्तु स्यूलस्स-🚽 कार्यपरत्वम् । ''आपो वा इदमञ्रे सलिलमासीदि''ति त्ववान्तरकल्पाभिप्रायेण । आपो नाना-विधानि जलानि इदं तत्कार्यं च जगत्सर्वं सलिलं प्रलयोदकरूपमेवाऽऽसीदित्सर्यः । "अरुयक्ता-दीनि भूतानी"ति तु अव्यक्तरूपं बद्दीव । ठीनत्वकल्पकस्य पश्चादेव सिद्धेः पश्चादेव पूर्वछीनत्वं सिघ्यति । न पूर्वम् । अनेन "प्रकृतिं पुरुषं चे"त्यपि निरस्तम् । मतान्तरत्वात् । "आसी-ज्ज्ञानमधी हार्थ" इति वान्यविरोधाद । "तम आसीदि"ति तमोऽपि बहीव । सर्वतः सुप्तत्वेन साम्यात्। न प्रकृतिः। "किमावरीवः क्रहकस्य दार्मिक्षि"ति कार्याश्रयप्रयोजनाभावात् तस्याः कार्येकोन्नेयस्वरूपाया अभावात् । एयमन्यान्यपि वाक्यानि तत्तद्भावप्रकारेण बोधयन्ति पूर्वमेकरूपे भगवति न बाधकानि भवन्ति । अत् एव श्रुतिसिद्धत्वादन्यानि तत्काले निषेधति—नाऽन्यदिति । सदसतोः श्रुतौ पूर्वसिद्धत्वेऽपि न तयोरन्यत्वम् । तदाह-सदसदिति । सच्छन्देनाऽसच्छन्देन च ब्रह्मेवोच्यत इत्यर्थः । "योऽस्मात्परस्मात्पर" इति परश्रन्देनापि न काठादिरुच्यते । किन्त्व-हमेव । तस्मारपूर्वमहमेवेति सिद्धम् । अभावास्त्वनमते तिरोभावातिरिका न भवन्तीति तस्य च भग-वच्छक्तित्वात "पूर्वपद्धे"ति न्यायेन शक्तिधर्माणामपि तदोईतत्वाभावेन कालस्याऽपि निरूपण-समय एव तथावचनात्प्रकृतितुल्यत्वेन भगवानेक एव सिद्ध इत्यविवादम् । किश्व । पश्चादहं । सर्व-भवनसमर्थात्स्वरूपादेव चेष्टावस्त्रादुर्भावः कालस्य पश्चाद्वणरूपेण शक्तिरूपेण च पश्चात्कार्यरूपेण । "स आत्मान" खयमक्करते"ति श्रतेः । असतः सत्तानङ्गीकाराच । यदेतदिति परिदृश्यमानं सर्वम् । चकारादपरिद्यमानमप्रसिद्धं च । अनेन जीवा अपि सङ्गृहीताः । स्यमेतचेति पाठे जीवजडात्मकं सर्वमहमेवेत्यर्थः । अयं मुख्यो ब्रह्मवादः । ननु पदार्थविरोधे शन्दो न प्रमाणम् । भगवांश्व सर्वदोषरहितः । विकारादयश्च दोषाः । सर्वशुन्दे सङ्गोचाभावादुपदेश्याभावः शास्त्रो-च्छेदश्च । प्रयोजनाभावात् हिताकरणादिदोषप्रसक्तिः । पुरुषोत्तमत्वाभावश्च । तस्मादनेकदोषदृष्ट-त्वाद्रबवादोऽनुपान इति चेन्मैवम् । प्रत्यक्षादृष्टविषये पदार्थाः श्रुतिबोधिताः । परस्परं विरुद्धास्ते नैकशेषं भजन्ति हि। उभयोर्वेदिकत्वेन कः स्याद्त्र नियामकः।विवार-

१ बाह्यान्तरेति इ. घ. २ मेवे हेतुरिति स. ग. ३ जीवक्पमिति स. ग. ४ जळानीति स. ग. ५ गुप्तत्वे-वेति व. ६ पावाः भावादिति स. ७ तदोद्गमत्वेति स. ग. ८ मुख्ये इति स.

काणां बुद्धिस्तु सोषजीव्या श्रुतेः सदा। कियाविद्यापरस्वे तु विकल्पेनैकवाक्यता। दुष्टोऽप्याश्रीयते पक्षो विकलपारूपः श्रुतेर्वलात्। तथैव भगवदूपं यथा इस्तादयः प्रथक्। यथा सर्वाविरोधः स्यात्तयैवाऽत्र विचारणम्। सर्वरूपसमर्थत्वमतो ब्रह्मणि गीयते। अन्यथा प्रतिभानं यदुचनीचादिभेदतः। तद्भानं तस्य कर्सा च हरिरेय तथाविधः। यत्किञ्चिद्द्वणं त्वत्र दूष्यं चाऽपि हरिः स्वयम्। विरुद्धपक्षाः सर्वेऽपि सर्वमन्त्रैव शोभते। योऽविश्वष्यते सोऽस्म्यहमिति। उद्भतस्य सर्वस्य तिरोभावप्रापणे यत्तिरोम्तं न भवति, तिरोभावस्तदाश्रयो वा, अंशभेदेन वा तदप्यहमस्मीत्यनेन सर्वा एव कियास्त-द्विषयाऽहमिति ज्ञापयति॥ ३२॥

एवं तज्जलानिति हेतुं विविच्य सर्वमारमैवेति प्रमेयं विनिश्चित्य प्रमाणवैयर्थ्यमाशक्का प्रवृत्तिसक्को-चपरत्वात् गुणदोषविषयत्वात् सोऽप्येका भगवछीलेति मायां निरूपयति—

> ऋतेऽर्थं यत्त्रतीयेत न प्रतीयेत चाऽऽत्मनि । तद्विचादात्मनो मायां यथाऽऽभासो यथा तमः ॥ ३३ ॥

ऋतेऽर्थमिति । यद्वस्त खरूपे अन्यथा प्रतिभासते तत् आत्मनां जीवानां वैयामोहिका या माया पूर्वं निरूपिता तस्याः कार्यम् । सा हि जीवं व्यामोहियत्वा तत्सम्बन्धिनमन्तः करण बुद्धादिकमपि न्यामोहयति । तया न्यामोहिता बुद्धिः पदार्थानन्यथा मन्यते । न तु पदार्था अन्यथा भवन्ति । बुद्ध्यर्थमेव हि प्रमाणानि साधनानि च । कानिचिद्धद्धिजनितदोषनिवर्त्तकानि । कानिचिद्धणा-धायकानि । माया च द्विधा भ्रमं जनयति । विद्यमानं न प्रकाशयति । अविद्यमानं च प्रकाश-यति देशकारुव्यत्यासेन । तदाह-अर्थमृते यत्प्रतीयेत न प्रतीयेत च । अर्थादर्थः । अर्था न प्रतीयते । अर्थमृते प्रतीयत इति । तस्मात्पदार्थानां याथात्म्यज्ञापनार्थं प्रमाणमित्युक्तं भवति । ननु वस्त्वेव कुतो न तथास्तु । कैश्रिद्वादिभिर्जगतो मायिकत्वस्वीकारादिति चेत् । भवेदेतदेवं यदि विचारे पर्यवस्यति । प्रमाणभूतो वेदः "सर्वे स्वत्विदं ब्रह्मीवे"त्याह । ब्रह्मविदां प्रतीतिरपि तया । म्रान्तप्रतीतेस्तु नाऽर्थनियामकत्वम् । अन्यया भ्रमदृष्ट्या गृहीतं जगद्भमेरूपमेव स्पातु । अतो विषये विषयता काचिरस्वीकर्त्तव्या यया दृष्टिः सविषया भवति । अन्यथा पदार्थीनां स्थिरत्वा-द्धमदृष्टिर्निर्विषया स्यात् । अतोऽन्यत्रैव सिद्धभ्रमिर्मायया पुरास्थिते विषये समानीयते । दृष्ट्यनुरोधि-त्वात्तस्याः । अतो यथाऽधिकारं जीवसृष्टिं पुरस्कृत्य व्यामोहिकया मायया व्यत्यासेन पदार्थाः सम्पा-द्यन्ते । एवं सर्वत्र जगति सा बुद्धिभ्रमं जनयति अन्यत्राऽन्यविषयतां सम्पादयति । विषयता मायाजन्या । विषयो भगवान । मायायामेव विषयतारूपं भगवतः स्वरूपं प्रकटितमिति । तदपि न निःखमावम् । आत्मशक्तित्वान्मायाऽपि न निःस्वभावा । चिद्विलासत्वाद्वद्धेः परं तामेव न्यामोह-यति यावन मश्रभावः । सा हि भगवदीयैः सर्वेरेव पदार्थेविरुध्यते । ते हि मगवद्भिषयकं ज्ञानं जनयन्ति । अतो विषयताजनितं ज्ञानं भ्रान्तं विषयजनितं प्रमेति । एवं यथा जगति, आरम-न्यपि तथेत्याह—चाऽऽत्मनीति । आत्मिन च विद्यमानं न प्रकाशयति । अविद्यमानं प्रकाशः यति । नतु सर्वजनीनप्रतीत्यनुरोधेन जगद्रपोऽयं विषयो बद्यणो भिन्न एव कृतो नाडक्रीकियते तत्रा-

**ऽऽह—तक्षियोदारमनो मायामिति । यस्मात्कारणादविद्यमानमेव बोधयति विद्यमाने न** बोधयति तस्मात्कारणातां मायामेव विद्योत् । न हि विषयश्यक्षुर्वा जडं नियतस्वमावमन्ययाप्रतीति-हेतुर्भवति । तत्र दशन्तमाह—यथाऽऽभासो तथा तम इति । ययो द्विचन्द्राद्यामासे माययैव जन्यते । न त प्रतीत्यनुरोधेन चन्द्रद्वयं कल्प्यते । एवं विषयताऽपि मायया जन्यते । बुद्धिस्तु चिद्धिलास इति न मायाजनिता । अन्यथा ब्रह्मविदोऽपि बुद्धिस्त्या स्मात् । ततः सर्व-विष्ठवः । सा च विषयता द्विधाँ । आच्छादिकैका । अन्ययात्रतीतिहेतुःशाऽपरा । सा उमयविषान 5पि माययैव जन्यते यथाऽऽभासः । ननु मायायाः कथमेवं पदार्थजनकत्वम् । स्थामोहजनकः त्वमेव तसाः । न च विषयातिरिक्ता विषयता कचिद्रपठन्थेत्याश्रञ्जाऽऽह-यथा तम इति । यथाऽन्यकारः पदार्थस्तेजोऽभावे जन्यते । यत्रैव तेजोऽभावस्तत्रैवाऽन्यकारं जनयति भाषा । इयमेव व्यामोहिका । अत एव दिवाभीतान्त्रति नाउन्धकारं जनयति । ते तु तेजोऽमावमेव गृह्वन्ति । तेषां दृष्टेः कोमळत्वाद्वरुत्रतेजो दृष्टिप्रतिबन्धकं भवति । तद्भावे सुखेन विषयान् गृह्वन्ति । अस्स-दादीनामपि तेजो न विषयसंस्कारकं । न वा चक्षुषः । किन्तु तेजोऽभावे मायया तमोजननात सैव दृष्ट्या विषयीक्रियते न त विषयः। अतस्तमोनिवृत्त्यर्थमेव तेजः। तथैव लोकप्रतीतिः। सा च विषयता चक्कषा गृहाते । विषयाद्वित्रतया स्वात्मसात्कियते । परिश्रमणे तथा सिद्धेः । "यथा हि भानोरुदयो त्रचक्षपामि"ति वाक्ये चक्षुःसम्यन्धिन एव तमसो नाशकत्वम् । न तु स्वमावत एव किश्चित्तमः । अन्यथा स्पर्शेनाऽपि ज्ञाने तत्प्रतियन्धकं स्यात् । स्पर्शेन वा तद्वद्वीत । तम इति चोपलक्षणम् । आदर्शे च मुखं जनयति । न च परावृत्तं चक्षुर्भुखमेव गृह्वातीति मन्तव्यम् । तथा सति दर्पणान्तरे सामासस्य प्रतीतिर्न स्यात् । न चेदमेव मुखमुभयत्र प्रतिबिम्बत इति वाच्यम् । असम्युखदिकानामपि प्रतिबिम्बदर्शनात् । अयमेव वा आभासः । तस्माद्दपेणे मुखजननवतेजो-SमावेSन्धकारजननवन्माया मोहितपुरुषबुद्धावपि विषयताद्वयं जनयतीरार्थः । तत्रैका महरूपतां न प्रकाशयति । एका तु जगद्रपा विषयता । तदुभयन्यावृत्त्यर्थं सर्वाणि प्रमाणानीति भावः ॥ ३३ ॥

एवं प्रभेयं प्रमाणं च निरूप्य विषयं निरूपयति--

## यथा महान्ति भृतानि भृतेषृत्वावचेष्वनु । प्रविष्टान्यप्रविष्टानि तथा तेषु न तेष्वहम् ॥ ३४ ॥

यथा महान्ति भूतानीति । वेदेन हि प्रकारद्वयेन पदार्था निरूप्यन्ते—साकारो निराकारः, सावयवो निरवयवः, पूर्णः परिच्छित्र इत्यादिप्रकारेण । तदुभयमि यथा विषयो भवति तद्वभिद्र-मारम्यते । अन्ययैकपक्षो विषयता स्यात् । तथा सित वेदानामंग्रतोऽप्रामाण्यं मवेत् । अतः सर्ववे-दप्रामाण्यसिर्द्धये उभयविधो विषयो निरूप्यते । यथा महान्ति म्तानि आकाशादीनि मृतेषु घटा-दिषु उशावचेष्वनेकरूपेषु स्थूलस्स्मदीर्घहस्तवक्रज्वीदिभिन्नेषु कारणत्वेन प्रविद्यानि, पुनरतुप्रविद्यानि भवन्ति, ततोऽप्यप्रविद्यानि भवन्ति । तथा अहं सर्वत्र कारणभूतः सर्वत्राऽनुप्रविद्योऽपि न कारणमूतो नाऽनुप्रविद्य इत्यर्थः । तेष्विति पुनर्वचनं वाक्यद्वयविधार्यम् । अन्यथा नकारः पूर्ववाक्य एव सम्भप्यते । कारणं हि कार्येऽनुप्रविशति । कार्यं च कारणे समवेतमुत्यवते । अन्यथा पटस्य निरा-

१ मोहिकाय इति व. २ अमद्र्यमिति व. १ जीवदृष्टिमिति क.

१ तद्विन्यादिति क. व. ३ द्वियेषित ग. ४ प्रतितिवापरेति ग. ५ हानेनेति ख.
 ६ तिवे उनविति ख. ७ विद्यानि चेति स. ग. ८ वोषनाविति ख. ग.

. 111

बारतबोलिकः स्वात् । तथा सित नोलबेत । उलधमानं वा सर्वत्रोलधेत । यथा वटो भगवाने यथा अब्दः । कुम्भकारकृत्या प्राकृत एव घट उत्पचते । विषयतावत् । ननु मगवद्रपः सिद्धत्वात् । श्रन्दोऽपि ताल्नोष्टपुटव्यापारेणोत्पद्यमानः सर्वत्रैव श्रोत्रेषुत्पद्यते । एवं निराधारः पटोऽपि भवेत् । तया सति तन्त्वाघारतयोत्पन्ने पटे यदि तन्तवो न प्रविशेयुस्तदा पटे तन्तप्रतीतिर्न स्यात् । जायमाना वा प्रान्ता स्थात् । अवाधितत्वाच न प्रान्ता । शुष्का तु युक्तिः कापि पदमलगमाना स्वयमेव भ्रान्ता भवति । अत एकसीवाऽऽधारत्वमाधेयत्वं चं कारणकाले कार्यकाले च व्यवस्थितं भवति । एवं महामृतेषु त्रयम् आधारत्वं, आधेयत्वं, विशेषत आधेयत्वमिति । तदाह—प्रविष्टान्यप्रविष्टा-मीति । अथवा । महामृतेषु पञ्चधा कारणत्वेन पूर्वमेव तत्र विद्यमानत्वेन महामृतत्वेन चेत्यप्रवेश-श्रोधा । कारणप्रवेशवस्त्रवेशत्वेन पृथक्प्रवेशत्वेन च प्रवेशो देधा । तथा तेष्विति पश्चधाऽपि । नै तेष्विति पुनः पत्रधा । एवं भगवति दश्चधा भवति । तथा सति सर्वत्र जगित भगवान् दश्विधली-लायक्ती दशधा ज्ञातव्यः ॥ ३४ ॥

एवं प्रमेयं प्रमाणं विषयं च निरूप्य निरूप्यान्तरशङ्कां वारयन् त्रिष्वप्युपपत्तिं वदति-पतावदेव जिज्ञास्यं तत्त्वजिज्ञासनाऽऽत्मनः। अन्वयव्यतिरेकाभ्यां यत्स्यात्सर्वत्र सर्वदा ॥ ३५ ॥

एताबदेव जिज्ञास्यमिति । निरूपणं तु जिज्ञासानुरोधेन । जिज्ञासा तु त्रिष्वेव न तु शास्ता-न्तरवत् षोदश्या । तस्यात्मोपयोगामावात् । आत्मार्थमेव हि जिज्ञासम् । तदाद्व-तत्त्वजि-**क्षासुनाऽऽत्मन इति ।** प्रमेयं ज्ञानम्, प्रमाणं वैराग्यम्, विषयो दश्वविषठीठामक्तिः । आत्मन-स्त्वेतावदेवोपयुज्यते । अन्यतु देहाद्यर्थम् । एवं निरूप्याऽऽन्तरं निराकृत्य त्रिष्वप्युपपत्तिमाह— अन्वयव्यतिरेकाभ्यां यतस्यातसर्वत्र सर्वदेति । अन्वयव्यतिरेकाभ्यामिरयुपपतिः । यदि-त्यादि त्रयमुद्देश्यम् । तत्र संवी भगवान् कथमित्याकाङ्कायामन्वयव्यतिरेकाभ्यामिति । सर्वत्र भगव-तोऽन्वयोऽस्ति । घटः सन् पटः सन् भासत इति श्रियमिति च सर्वत्रेवैकस्याऽन्वयः । अन्यया एकशन्दानुवृत्तिः प्रतीत्यनुवृत्तिर्वा न स्यात् । विशेषेणाऽतिरिन्यत इति व्यतिरेकः । घटादिम्यः किमतिरिच्यते । घटस्तु घटान्नाऽतिरिच्यते तथा पटः पटात् । किन्तु सद्दटादप्यतिरिच्यते पटादपि । एवं सर्वत्र यत्सर्वे सत्सर्वस्मादतिरिच्यते तद्वस्त्रैव । नन्वेकमेव क्रिस्त्रत्वसाधकमस्तु कि द्वाभ्यामिति-चेन्न । अन्वयेन ब्रह्मत्वं न सिद्ध्यति । जगति जगतोऽप्यन्वयात् । यद्यपि घटादेर्घ्यतिरिच्यते जग-त्तथापि जगतो न व्यतिरिच्यते । खपुष्पादिकं तु जगतो व्यतिरिच्यते परं नाडन्वेति । सत जगतो व्यतिरिच्यते । भगवतोऽपि सत्त्वात्कारणस्याऽपि सत्त्वात् । अतो यस्याऽन्वयव्यतिरेकौ तदेव सर्वम् । किंच । यत्सर्वत्र स्यात् । यदा सर्वदा देशकाली यस्य परिच्छेदकौ न भवतः । तत्राप्यन्वयव्यतिरे-काम्याम् । माया द्यान्वयेन परिन्छिद्यते । न हि मायाविषये आमासे सदन्वयोऽस्ति । न चाऽऽमासः संतो न व्यतिरिच्यते खस्यैवाऽसत्त्वात् । भगवांस्तु मायायामप्यस्ति । अतिरिक्तेऽपि । एवं कालेऽपि। विषये घटे सत्कारणम्, सत्कार्यम्, सदाधारः, सदीधेयम्। सत्त्वेऽप्यतिरिक्तता । न हि मृदेव षटः । तदा मृदवस्यायामपि धटत्रतीतिः स्यात् । घटशब्दप्रयोगश्च । एवं कार्ये सर्वदा पञ्चधा

मगवानन्वेति । पश्चभा चे व्यतिरिच्यते । घटो हि पटादिग्यो व्यतिरिच्यते । कारणादपि व्यति-रिच्यते । घटान्तरादपि व्यतिरिच्यते । आविर्मावात्तिरोमावात्र व्यतिरिच्यते । घटसः द्याविर्माव-स्तिरोमावसः। अत एकस्मिन्घटे आविर्मावतिरोमावाभ्यां दश्चना भगवानस्ति । एवं सर्वत्र दश्च-ठीलायुक्तो मगवान् । अनेन ध्वरूपं मगवान् । देशप्रतीतिस्तु मायिकी । कालप्रतीतिस्तु ठीलया । एवं देशकालवस्त्वपरिच्छिन्नं देशकालवस्तुरूपं चाठहमेवेति । एतावदेव जिज्ञास्यम् । इदमेवोपपत्या विचारितम्। उत्पत्त्या च। "पुरुष एवेद" सर्वम्" "वितस्तिमधितिष्ठती"ति। उदेशे च "न यतोऽस्ति किञ्चित" "प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तिमि"ति च । एवं गगवतो **त्रक्षणः शिक्षा निरूपिता । त्रक्षरू**पं जगज्ज्ञातव्यं जगतो व्यतिरिच्यत इति न तत्राऽऽसक्तिः कर्त्तव्या । एकस्मिकपि पदार्थे सर्वेलीलासहितो मगवानस्तीति च देशकालवस्तुरूपः सन् देशकालवस्तुरूपो व्यतिरिच्यत इति ॥ ३५ ॥

एवं शिक्षां निरूप्य गर्वामावे एतदन्यन्धानमेव कारणमित्याह-

एतन्मतं मैमातिष्ट परमेण समाधिना। भवान् करुपविकरुपेषु न विमुह्मति कर्हिचित् ॥ ३६ ॥

एतन्मतमिति । सर्वं भगयान् । अन्ययाप्रतीतिर्मायया । सर्वत्र भगवान् सर्वत्रीलासहितः सर्व-दोषविवर्जित इति एतन्मतं मम भगवतः । इदं हि भगवच्छास्नं मम आतिष्ठ । यशः तत्तन्मतातु-सारिणस्त्रत्र तत्र प्रतिष्ठितास्तथा भवीनप्यस्मिन्मते प्रतिष्ठितो भवतः। अतः कृतकी बहव उत्पत्स्यन्ते ते सर्वेऽतुभवेनैव दरीकर्त्तव्याः । तदाह-परमेण समाधिनेति । समाधिश्वित्तेकाम्यम् । सध्म-दृष्ट्येतज्ज्ञातव्यम् । आपाततो दृष्ट्या विचारेण वा नैतन्मतं ज्ञातं मविष्यति । ज्ञाते त्वस्मिन्महाक-ल्पेऽवान्तरकल्पेषु च सृष्टिश्रलययोर्न सुद्धति । किञ्च । किष्टिंचिदपि न सुद्धति । कदाचिदपि साया तं न व्यामोहयति । अस्य मतस्य मायायाश्च विरोधात् । तत्रैव माया यत्रैवैतन्मतं नास्तीत्यर्थः ॥ ३६ ॥

एवमुपदिश्य यत्कृतवांस्तदाह---

२ सक. ९ म. ३७ छो. ]

श्रीशुक उवाच---

संप्रदिश्यैवमजनो जनानां परमेष्टिनम् । पश्यतस्तस्य तद्रपमात्मनो न्यरुणद्वरिः ॥ ३७ ॥

संप्रदिष्टयेविमिति । एवं सम्यक्त्रकारेणाऽनुभवारूढपर्यन्तं खमतमुपदिश्य खयं तिरोदधे ग्र-श्वतः । ननु सर्वरूपो भगवान् सर्वप्रतिर्कृतिवत् तत्कथं न स्थापितवान् । तथा सति सृष्टिः सगमा भवति १ तत्राऽऽह—अजन इति । न जनः अजनः । जनाह्यतिरिक्तः । इदं हि रूपं न विश्व-रूपं किन्त तस्माद्धातिरिक्तं तस्याऽऽधिदैविकम् । अत एतद्धानादेव कार्यं नत्वेतदृष्ट्वा कर्त्तव्यम् । अप्रतिकृतिरूपत्वात् । जनस्तु जनस्य प्रतिकृतिर्न त्वजनः । तर्हि कथमयं जनसृष्टि ज्ञास्यति ? तत्रा-**55ह---जनानां परमेछिनमिति ।** जायन्त इति जनास्तेषां परमो नियामको भावः । यतस्ते

१ सम्बान्यस्य इति घ. २ च नास्ति ख. ३ न पुनरिति ग. ४ सर्वत्रेति ग. ५ स्वन्पपत्तिवृति स. ग. ६ ब्रह्म सामकमिति ग. ७ तत इति ग. ८ सदाधेवमिति नास्ति सा

१ व नास्ति ग. २ तिष्ठवेति ख. ग. ३ समातिष्ठेति पाठः ख:- ग. ४ मगवानपीति ग. ५ वनैतिस्ति ख. ६ प्रकृतिवदिति च. ग. ७ हनेतदृष्टपेति ध. ८ अनद्ष्टिमिति ख.

[२ एकं. ९ व. ३९ को.

जायन्ते तिष्ठन्ति तद्धीनाश्च मवन्ति तस्मिन्यदे तिष्ठतीति परमेष्ठी जनोत्पादनायधिकारी । तस्यदं स्वं ध्यानेनोपयोगि न तु साक्षात् । तादश्चिमीणे त्वस्य न सामर्थ्यम् । यतः परयत एव तस्य तद्रप्रं न्यक्णत् बावृतवान् । नतु परमकृपातुः किमिति तद्रप्रमावृतवान् १ तत्राऽऽह—हरिति । त्रष्रणो जनानां च सर्वदुःखद्त्ती । अतो निर्वन्धनिवृत्त्यर्थमुपसंहतवानित्यर्थः ॥ ३७ ॥

ततो यजातं तदाइ--

अन्तर्हितेन्द्रियार्थाय हरये विहिताञ्जलिः । सर्वभृतमयो विश्वं ससर्जेदं स पूर्ववत् ॥ ३८ ॥

अन्ति हित्र यार्था येति । इन्द्रियाणामर्थ इन्द्रियार्थः । अन्ति हित्र साउसाविन्द्रियार्थं । भगवान् सर्वेन्द्रियातीतोऽपि खेन्छ्या भक्तेन्द्रियाणामर्थक्षणे जातः । सर्वेषामपि भगवानर्थ इति सुतरां भक्ताश्रयाणामिन्द्रियाणां चेतनस्रष्टिपक्षे तेषामेव सुत्त्यर्थं, जढपक्षे तद्विष्ठातृणां कृतार्थत्वाय भगवानर्थो भवति । एवं सित ब्रह्मणः समष्टित्वात् तस्य तदंशानां व्यष्टीनां च निरिन्द्रियत्वं स्थात् । अतस्तेषां दुःखनिवृत्तये पूर्वमिन्द्रियार्थोऽपि सिन्नदानीमन्तिहितः इन्द्रियाविषयो जातः । एवंभवनं ब्रह्मण उपकारायेति ज्ञापयति इर्य इति । अत एव विहितोऽखिन्देनं । विशेषेण हितोऽखिनिक्तिं यस्य । भगवां खेत्रीवेभ्य उपकरोति तदा जीवैः स उपकारोऽखिन्ता ग्राह्मः । अयमेव जीवानां विहितः । नत्वन्यः कश्चनोपकारः सेवा वा भगवतः कर्तु शक्या । भगवत्स्वरूपस्य दृष्टत्वात् । इद्मेव तेषां बहु यद्भगवता कियमाणं न निषेषेन्ति । शास्ततो विहितोऽपि श्रह्मणा स्वयमप्यनुष्ठित इति विहितः कृत इत्यर्थः । ततो भगवदुक्तार्थानुसन्योनेन स्वयं सर्वभृतमयो जातः । आत्मनोऽपि तथामावस्य विहितत्वात् । भृतशब्देन प्राहुर्भृतमात्रमुच्यते । भगवदाञ्चया वा यावत्प्राहुर्भृतं तत्सर्वे ब्रह्मणि प्रविष्टमिति वा । तदनन्तरं विश्वं स्रष्टवान् । तदा आत्मस्रष्टेवेषस्यं न भविष्यति । अत एव ब्रह्मीं सः पूर्ववदेव जातः । जगच पूर्ववदेव कृतवान् । यथा भगवता सष्टं, यथा वा स्वेनैव सष्टिमिति ॥ ३८ ॥

एनमुपदेशं कार्यपर्यवसायिनं निरूप्य तस्रोपदेशस्य प्रचारमाह—
प्रजापतिर्धर्मपतिरेकदा नियमान्यमान् ।
भद्रं प्रजानामन्त्रिच्छन्नाऽऽतिष्ठत्स्वार्थकाम्यया ॥ ३९ ॥

प्रजापतिरिति । यया खयं भगवदुपदेशेन कृतार्थः एवं सर्वे कृतार्था भवन्त्विति प्रजानां भद्रमन्विच्छन् तेषामधिकाराभावमाशक्का, अधिकारसम्पादने अशिकामप्याशक्का, पित्रा कृतं पुत्राणौ- मर्थे भवतीति "यस्मिन् जात एतामिष्टिं निर्वपती"ति श्रुतौ तथा सिद्धत्वात् खयं तद्ये नियमान् यमां भाऽऽतिष्ठत् कृतवान् । तत्र विहित एव धर्मः पुत्राणामर्थे भवतीति प्रकारान्तरमाह— प्रजापतिरिति । यथा पतिकृतं भार्योयै भवति तथा प्रजानामपि भविष्यतीति । नन्वेतदिरि स्रीपर- भेव न त्वन्यपरिमत्याशक्का धर्मनियामकत्वेन यथा धर्म प्रेरयेत्तथा तत्र गच्छेदिति स्वयं कृत्वा प्रजाम्यो दत्तवानिति श्रापितुमाह—धर्मपतिरिति । एकदिति । निश्चन्ततादशायां भावार्यश्चीने प्रेचरण-

. १ बानां चेति ग. २ रचित इति ग. ३ निवेषयन्तीति च. ४ त्रक्तवर्व इति म. ५ त्रकारनिति च. घ. ६ इते इति च. ७ प्रतार्वे इति च. ५ त्रकारनिति च.

काले वा । नियमा अन्मक्षादयः । यमा अहिंसादयः । इन्द्रियान्तःकरणनियमनमेव यमनियमान्त्रमक्त । यथेन्द्रियाणि लेकिकिकियायां प्रवृत्तानि ततो नियम्य वैदिकिकियापाणि कियन्ते । एवः मन्तःकरणमपि लेकिकिकानिवयम्य वैदिके ज्ञाने योज्यते । तदुमयमपि मद्या प्रजानामर्थे कृतक्षान्तियर्थः । नन्वेवं मद्याणो निर्वन्धे को हेतुस्तत्राऽऽह —स्वार्थकाम्ययेति । स्वस्य अर्थः प्रयोजनी मिति यावत् । "एतन्यतं मम्याऽऽतिष्ठे"ति भगवदाज्ञया मतेऽवस्थितः कर्त्तव्याः । सा ज्ञ प्रचारणादेव भवति । अतः प्रचारणार्थं तथा कृतवान् । किञ्च । "न पतिश्व स स्यादि"ति वाक्यात् प्रजानां कृतार्थन्तामावे स्वस्य तत्यतिस्वमनर्थायेति स्वार्थमेव तथा कृतवानिसर्थः ॥ ३९॥

तस्य तया करणं फलपर्यवसायि जातमित्याह-

तं नारदः त्रियतमो रिक्थादानामनुव्रतः । शुश्रृषमाणः शीलेन त्रश्रयेण दमेन च ॥ ४० ॥ ।

तं नारद इति । तं प्वोंक्तधर्मवन्तम् । नारं द्यति खण्डयतीति नारदः । ददातीति वा । नराणां जीवानां समूद्दो नारम् । नारदो हि सर्वेषां जीवानां जीवमावं दूरीकरोति । नारायणस्या-ऽऽधारमृतं हृदयं वा सम्पादयति । अतो नारदोऽत्राऽधिकारी । किञ्च । प्रियाय पुत्राय तेदेयमिति नारदो रिक्यादानां पुत्राणां मध्ये प्रियतमो भवति । रिक्यं धनमाददत इति रिक्यादाः । रिक्यं हि बहुविधम् । तत्रेदं मताख्यं परमं रिक्थम् । अतः प्रियतम एवाऽईति । यथाऽयं प्रियतमस्त्रयेव रिक्य-मिति । किञ्च । न केवलं प्रीतिविषयः किन्त्वनुव्रतः अनु पश्चाद्वतं यस्येति । सेवक इत्यर्थः । सेवको हि स्वामी यत्करोति तदनुगुणं सर्वं करोति । अतो ब्रह्मणा यत्कर्त्तव्यं तत्र साधकोऽयम् । किञ्च । ग्रुश्रूषमाणः सेवां कुर्वाणः । ग्रुश्रूषाभिरताय देयम् । तस्येव च फलति । ग्रुश्रूषाऽपि न स्वेच्छ्या कर्त्तव्या किन्तु शिलेन । यथा स्वामिनः शीलं भवति स्वमावो भवति । तद्रोचकेन वा स्वस्येव सुस्व-मावेन विह्तिमित् तदेव भवति । तद्रिप न साहङ्कारेण कर्त्तव्यं किन्तु प्रश्रयेण विनयेन । विनी-तस्येव हि सेवा फलपर्यवसायिनी भवति । किञ्च । दमेन इन्द्रियदमनेन । इन्द्रियलोलुपेन कृतं शङ्कोत्पादनाच प्रसादहेतुर्भवति । क्कारादन्येऽपि स्तुत्यादयः प्रजापितिवोषहेतवः परिग्रह्मन्ते । सा सेवा न स्वतो धर्मरूपा नारदेन कियते । किन्त्वतरश्चेषा ॥ ४० ॥

तदाह--

## मायां विविदिषुर्विष्णोर्मायेशस्य महामुनिः । महाभागवतो राजन् पितरं पर्यतोषयत् ॥ ४१ ॥

मायां विविदिष्ठरिति । मायेशस्येति सम्बन्धिनिर्देशान्माया जगत्कारणभूता गृह्यते । नतु व्यामोहिका । स हि पूर्व माययेव तथा भगवान् भवतीति ज्ञातवान् । पूर्वकस्ये तथैव जातत्वात् । एतावानेवाऽत्र विशेषः कचित्कदाचित्कारणत्वेन तां स्वीकरोति कदाचित्रेति । उभयथाऽपि पदार्थे न कोऽपि विशेषः । बुद्धिगम्या च सा भवति प्रष्टुं च शक्यते । व्यवहारस्तु केवले ईश्वरे अयुक्तः

१ समेति भगविति ग. २ जीवानां नास्ति स. ३ नारदोऽधिकारीति घ, ४,वैतदिति ग. ५ इहमिति स.

२ स्कं. १० अ.. १ स्हो. ]

अशक्यश्च । अतो विश्णोर्व्यापकस्य त्रितयपरिच्छेदरहितस्य मायां त्रितयह्रणां सर्वत्र करणभूतां स्वांश-मायया मोहिकां दशत्रकारहेतुभूतां च । तदाह—मायदास्यिति । मायां नियमयतीति मायायाः करणता । महासुनिरिति अत्यन्तं मननशीतः । स हि द्वितीयां मायां जानाति । अतस्तामिष निवर्त्तयितुं योग्यो भवतीति तथोक्तम् । मुनिरेव स्वहितं जानाति । महामुनिस्तु परमहितम् । किञ्च । महाभागवत इति दशविधलीलाश्रवणाधिकारी । अत्र राजिक्तिति सम्बोधनं भवानिष तादश्च इति ज्ञापनार्थम् । पिनरिमिति विश्वासाय । परितस्तोषणं फलपर्यवसायि ॥ ४१ ॥

ततः किमत आह---

तुष्टं निशम्य पितरं लोकानां प्रपितामहम् । देवर्षिः परिपप्रच्छ भवान्यन्माऽनुपृच्छति ॥ ४२ ॥

तुष्टं निर्देशस्येति । निर्देशस्य ज्ञात्वा । शमस्य ज्ञानपरत्वमुक्तम् । तस्योत्कृष्टत्वं सम्यग्ज्ञाने भवति । प्रश्नयोग्यतार्थमाह—पित्रस्मिति । न केवलं स्वार्थमः, किन्तु सर्वार्थमित्वाह—लोकानां प्रपितामहिमिति । "अनुद्विष्टिन हि भाव्यं पितुः पुत्रेण ।" अतः पिता मां चेच्छिक्षयेन्मया पुत्रप्राया लोकाः शिक्षणीया इति वक्ष्यतीत्यपि ज्ञातवान् । देवऋषित्वादेवानामप्यु-पास्यं मन्नं यः पश्यति स ब्रह्मणो हृदयं जानातीत्यविवादम् । परितः प्रश्नः ससाधनः । यथा त्वया पूर्वपक्षेण पृष्टं तथा तेनाऽपि पृष्टमित्याह—भवान्यनमाऽनुपृच्छतीति ॥ ४२ ॥

तदा तस्याऽर्थत्रयं पूर्वमेव ज्ञातिमति सर्वसन्देहिनवारकं तृतीयमेवोक्तवान् । तदाह्-

तस्मा इदं भागवतं पुराणं दशलक्षणम् । प्रोक्तं भगवता प्राह प्रीतः पुत्राय भृतकृत् ॥ ४३ ॥

दशस्यभाह—भागवतिमिति । मगवता प्रोक्तं भगवत्त । तानि लोकप्रसिद्धानि । तक्कान्वस्थभाह—भागवतिमिति । मगवता प्रोक्तं भगवत्स्वस्थं प्रतिपाद्यमिति । अनेन प्रथमसिद्धान्तोऽपि कथितः । पुराणमिति लोकप्रतीतिसिद्धन्त्वात् द्वितीयोऽपि । इदमिति स्वप्रतीतिसिद्धमन्त्रस्या निर्दिश्चित । अनेन चतुर्थोऽपि कथितः । अनेन चतुर्थोऽपि कथितः । अनेन चतुर्थोक्तेक्तं सिद्धान्तचतुष्ट्यमपि कथितः । नन्तेतद्भृदं प्रमसमाधिगम्यं कथमुक्तवान् । अत आह—प्रीत इति । पुत्रत्वादावश्यकमपि । ननु मायाद्यानार्थं स प्रवृत्तो मायिक्ती भगवलीलां तस्सा अनुक्त्वा किमिति सिद्धान्तं कथयित । तत्राऽऽह—पुत्राचेति । अमार्गणाऽपि गच्छन्पुत्रो निवार्यते । मार्ग एवोपदिश्यत इति । किञ्च । सर्वाण्येव भूतान्ययं करोति । अतः सर्वार्थमेतद्वारा प्रकाशितवानित्याह—भूतकृदिति ॥ ४३॥

त्रसणोऽभिन्नेतमंपि कृतवानित्याहरू

नारदः प्राह मुनये सरस्वत्यास्तटे नृप । ध्यायते ब्रह्म परमं व्यासायाऽमिततेजसे ॥ ४४ ॥ नारदः प्राहेति । व्यासस्य तौद्दाश्रवणयोग्यतायै चत्वारि विशेषणानि । तत्र श्रयमं चतुर्थयोन्यता । मुनिहिं स्वस्वरूपं भगवत्वेन ध्यायति । दश्कीलापरिज्ञानार्थं परमग्र ध्यायत इति । यस्तु पुरुषोत्तमं ध्यायति ॥ हि तस्य दश्चियां लीलां ज्ञातुं शक्कोति । व्यास्तायिति । वेदविस्तारकर्तृत्वेन सर्वशुद्धानुरोधित्वात् व्यामोहिकां मायां ज्ञातुं शक्तः । अभितन्तेजस इति भगवत्स्वरूपं ज्ञातुं शक्तः । अलीकिकं हि तेजो महाज्ञाने श्रयोजकं भवति । महाज्ञानसाध्यं हि तत् । तथामृतमत्र मगनवञ्ज्ञाने उपयुज्यते ॥ ४४ ॥

एवं परम्परामुक्त्वा सामान्यतः सर्वद्षणानि परिद्वत्य प्रश्नत्वेन पृष्टानर्थानिरूपवितुमाइ-

यदुताऽहं त्वया पृष्टो वैराजात्पुरुषादिदम् । यथाऽऽसीत्तदुपाल्यास्ये प्रश्नानन्यांश्च कृत्स्नराः ॥ ४५ ॥

यदुत्ताऽहमिति । उतेति दूषणव्यतिरेकेण केवलं प्रश्नरूपेणाऽपि पृष्टम् । तदपि पृष्टे मया वक्तव्यमिति तदुपाख्यासे । तत्र प्रश्ने सामान्यित्रशेषभेदेन रूपद्रयम् । तत्र सामान्यं रूपं वैराजान्युरुषात्कथमेतज्ञातमिति । विशेषस्तु तत्तद्वेदेन । तदाह—प्रश्नानन्यांश्चेति । अन्यानिस्यनेन तदुपयोगिनोऽपि ये अन्यऽपृष्टाः । सर्वमेतचेति चकारेण तेऽप्युच्यन्ते । चकारेण ततोऽप्यन्ये अन्यरिष कृताः । कृत्स्वश्च इति एकेकः प्रश्नो बहुधा निरूप्यत इत्युक्तम् ॥ ४५ ॥

इति श्रीभागवतसुनोधिन्यां श्रीठक्ष्मणभद्दात्मजश्रीवद्यभदीक्षितविरचितायां द्वितीयस्कन्धे नवमोऽच्यायः ॥९॥

# द्शमोऽध्यायः ।

इत्याक्षेपसमाधाने निरूप्य हरिजीवयोः। उपपत्त्या तयोरेव रूपदेहाविहोदितौ ॥ १॥ दशधा ज्ञायते रूपं हरेरन्यक्रिधा मतम्। आध्यौत्मिकादिभेदेन ग्रुणतः कर्मतोऽपि हि ॥ २॥

एवं पूर्वाच्याये उपदेशे पदार्थचतुष्टयं निरूप्य तृतीयव्यतिरिक्तानां पक्षाणां श्रुत्यादिषु प्रसिद्धत्वौ-तिद्वित्तारमनुक्त्वैकस्मिन्पदार्थे दश ठीठा अठीकिका इति ताः खरूपतो ठक्षणतम् निरूपयति । यद्यपि ते ठीकिका दश पदार्था बहिर्भुखतया पुराणान्तरेषु सिद्धास्त्रयाप्यत्र भागवते ते न भवन्ति । किन्त्वेत इत्याह—

> श्रीशुक उवाच--अत्र सर्गो विसर्गश्च स्थानं पोषणमृतयः। मन्वन्तरेशानुकथा निरोधो मुक्तिराश्रयः॥१॥

९ कारणभूतामिति स. २ निशाम्येति स. ३ सक्पप्रतिपाद्यमिति स. ४ मेवेति स. म.

१ ताहराखीटाश्रवणेति ग. २ अच्यात्मिकेति क. ग. व. ३ त्वातत्तद्विस्तार्गर्मात ग.

[२ स्कं. १० अ. २ श्वो.

अन्त्रेति । अत्र मागवते । बात्रयान्ताः सर्गादयो दश्च पदार्था निरूप्यन्ते । अत्र सिद्धान्ते वा । एतेषां दशानामर्थस्तत्तत्त्कन्धे विस्तरेण कैययिष्यते । तथापि सामान्यतो निर्रूप्यन्ते । तत्राऽशरीरस्य विष्णोः पुरुषश्ररीरस्वीकारः सर्गः । पुरुषाद्रश्रादीनामुत्पत्तिर्विसर्गः । उत्पन्नानां तत्तन्मर्यादया पाठनं स्थानम् । स्थितानार्मेभिवृद्धिः पोषणम् । पुष्टानामाचार ऊँतिः । तत्रापि सदाचारो मन्वन्तरम् । तत्रापि विष्णुमक्तिरीशानुकथा । मक्तानां प्रपत्रामावी निरोधः । निष्प्रपत्रानां खरूपलामी मुक्तिः । मुक्तानां त्रबास्तरूपेणाऽवस्थानमाश्रय इति । प्रत्येकपदार्थे तु सर्गः कारणत्वेन तत्र मगविस्थितिः । विसर्गः कार्यत्वेन पूर्वमेव तत्र विद्यमानत्वम् । पटे तन्तुषु सिद्धे हि तन्तवः पटे प्रतीयन्ते । स्थानं सर्वनस्तुषु वस्तुस्वरूपेण मूलरूपेण च तत्तन्मगीदारूपम् । पुष्टिः कार्यसिद्धर्यं सर्वसमर्थस्य तत्र प्रवेशः । असञ्जानिनः प्रतीतिसिद्धार्यं तत्र तादशलीलाप्रदर्शनम्तिः । एवं पञ्चधा मगवद्नवयेन सर्व-वस्तुषु भगवछीला । व्यतिरेकेणाऽपि पश्चधा । तत्र कारणाद्भित्ररूपेण घटरूपेमिन्नभावेन सतां धर्म-हेतुः प्रापिश्वकोऽपि विधिविषयो भवतीति स्वरूपाद्मातिरिक्तो मन्वन्तराणि । स एव पुनर्भक्तिविषय-त्वेन अगवत्सेवैकरूपेण धर्मेण ठौकिकवैदिकव्यतिरिक्ततामापद्यत इतीशानुकथारूपो भवति । स एव पुनर्टोंकिकवैदिकमक्तानां खरूपेच्छ्नां परित्यागरूपेण पूर्वोक्तान्निरुणद्वीति निरोधरूपो मवति । तादशोऽपि सन्नात्मानं परित्याजयित्वा तानपि तादर्शस्त्रस्मात् परित्याजनरूपो मवतीति मुक्तिरूपो म्वति । घटादिषु वा मगवतोऽसङ्गोदासीनरूपता मुक्तिः । आश्रयस्तु नव प्रकाराणामपि स्वरू-पाणामाघारो मनतीति । एतदञ्चाने सर्वाण्येव शास्त्राणि व्याकुलानि मनन्ति । अतो भागवतशास्त्रं सर्वोद्धारकं सर्वनिर्वाहकं च ॥ १ ॥

नन्वत्र दश्च पदार्थाः कथं निरूप्यन्ते ? शास्त्रमेदप्रसङ्गात् । एकस्मिन् शास्त्रे द्योकं प्रतिपादं नतु समप्रधानतया बहुनि प्रतिपाद्यानि भवन्तीत्याह-

> दशमस्य विशुद्धार्थं नवानामिह लक्षणम् । वर्णयन्ति महात्मानः श्रुतेनाऽर्थेन चाञ्चसा ॥ २ ॥

दशमस्य विद्युद्धर्थिमिति । दशमोऽत्राऽऽश्रयः । तस्य विशेषेण शुद्धिः । सर्वत्रैव हि पदार्थे दश धर्माः सन्ति मगवद्रपाः । तत्रैको श्राह्मोऽन्ये तु त्याज्याः । तत्र ते यदि न निरूपिता भवन्ति श्राह्मत्याज्यविवेको न भवति । अतो यावदूरं गुणसम्बन्धः स त्याज्यः । भगवदाश्रये व्यमिचारा-पत्तेः । वनन्याश्रयभङ्गश्च । तत उत्तरीर्त्तरा एते धर्मा भवन्तीति यः पर्यवसानेऽवशिष्यते स श्राह्म इति तुषादिवदाश्रयावरकत्वेनैते धर्माः प्रतिपाद्यन्ते । अत एतैर्निरूपितैराश्रयः पदार्थान्तरात्स्पष्टः ग्रदो निरूपितो भवति । अत एतेषामपि स्वरूपज्ञानार्थं ठक्षणानि निरूपणीयानि । तदाइ--- छक्ष-णिमिति । यथा गोः सास्रा असाधारणो धर्मस्तया सर्गादीनां छक्षणमत्रोच्यते नतु स्वरूपम् । सक्तपं त्वप्रे वक्ष्यामोऽप्रिमस्कन्धेः । तेषां ठक्षणमेतदित्यत्र प्रमाणमाह--वर्णयन्तीति । तेषां मगवत्त्वात्त्रक्षसणमत्येन वक्तुमशक्यमित्यत आह महात्मान इति । महानात्मा अन्तःकरणं येषाम् । अन्तःकरणे भगवचरणारविन्दविक्रमो यदा तदा महत्त्वम् । तदैव हि मगवत्स्वरूपाणि ज्ञातानि मवन्ति । ननु मगवान् प्रमेयं तत्सामर्घ्येन ज्ञातं प्रमेवबरुमेव मवति नतु प्रमाणस्थेत्यत बाह-श्वतेनाऽधेनेति । यः सर्वत्र वेदादौ पदार्थः श्रुतः स सर्वोऽपि मगवदीय इति "सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती"ति वाक्यात् । "शत १ श्रुकाणि यत्रैकं भवन्ति । सर्वे होतारो यत्रीकं भवन्ती"ति श्रुतेः । अनुप्राहकप्रमाणश्रमेयानामेकपर्यवसानविधानात् यत्र त्रयोऽप्येते पर्य-वस्यन्ति स बाश्रयः । एते त्रयोऽन्योन्यप्रवेशान्तव सर्गादीनां त्रक्षणरूपा भवन्ति । तत्र सर्गादिष् प्रमेयं ठक्षणम् । कारणप्राधान्यात् । पुष्टचादिषु प्रमाणम् । ईशानुकयादिषु ज्योतीपीति । अर्यादेते विठासतो धर्मतश्च । प्रलयोऽपि अहन्ताममतारूपस्य ईञ्चानुकथया लक्षणम् । सङ्घातस्य प्रलयो नि'-रोधः । न मुक्तजीवानां ब्रह्मणि प्रवेशलक्षणया । तस्माच्छ्रतेनैवाऽर्थेन चकौरात्तत्साधनयुत्तया च वर्णयन्तीत्वर्यः । तत्राऽप्यश्वसा सामस्त्येन । नत् क्रिष्टकरपनया किन्त्वार्जवेनैव ॥ २ ॥

तानि रुक्षणान्याह—

भूतमात्रेन्द्रियधियां जन्मसर्ग उदाहृतः। ब्रह्मणो ग्रुणवेषम्याद्विसर्गः पौरुषः स्मृतः ॥ ३ ॥ स्थितिर्वेक्कण्ठविजयः पोषणं तदनुग्रहः। मन्वन्तराणि सद्धर्म ऊतयः कर्मवासनाः ॥ ४ ॥

मृतमान्त्रेन्द्रियधियामिति । भूतानि महाभूतानि । पत्र तन्मात्राणि च । शब्दादीनि पत्र । इन्द्रियाणि दश । धीर्बुद्धिः अन्तःकरणात्मिका चतुर्द्धा । एवं चतुर्विशतितत्त्वान्युक्तानि मवन्ति । तेषामि कारणत्वेन त्रयो गुणाः । तेषां वैषम्यात् गुणत्वेनाऽऽविमीवात् । तेषामि कारणं नवा । अतः परम्परया अष्टाविद्यतिभेदा भवन्ति । तेषां जन्म सर्गः । सर्गोऽपि द्विविधः । प्रत्येकं समुदायेन च। वैषम्यं च चतुर्विधं भवति । ते हि प्रत्येकं विषमाः समुदायेऽनापि विषमा भवन्ति । त्रिविध एव वा । एवं सर्गस्रयसिश्चतुर्सिश्चेद्रदिभन्नो वा भवति । विसर्गस्य लक्षणमाह—विसर्गः पौरुषः स्मृत इति । पुरुषाचे जातास्ते विसर्गशन्देनोच्यन्ते । तत्र प्रमाणं स्मृतिर्महताम् । पुरुषालोक-त्रयमेदेन तद्वेदा एकत्रिंगद्भवन्ति । "अष्टौ वसव एकादश रुद्रा द्वादशाऽऽदित्या" इति । स्थिति लक्षयति--वैक्रण्ठस्य विशिष्टो जयो यत्रेति । प्राकृतेषु चतुर्विशतिषा । जीवनस्य-भेदेन आत्मनि द्विधेति पिंडुंशतिभिन्ना । पुष्टि रुक्षयति तद्नुग्रह इति । तस वैकुण्ठस जितेष खाधीनीकृतेष योऽयमनुग्रहः तेषु मर्यादाँथी सप्त प्रयक्त्य शिष्टेष्वनुग्रहः । महाभूतेष्वा-त्मद्रये च नानुप्रहः । तत्र मर्यादैव । ऊतिसद्धर्मयोवीसनाधर्मरूपत्वात् धर्मजनिता वासनेति विष-रीततया रुक्षयति—मन्वन्तराणि सन्दर्भ इति । सतां धर्मस्विविधो भवति कायवान्धनोभिः कृतः । कायिको दश्चभा । वाचनिकश्च दश्चभा । इन्द्रियोपलक्षकत्वात् । मानसम्बर्द्धा । अन्तः-करणोपलक्षकत्वात् । इष्टं चिन्तयित, इष्टमानापोद्वापाम्यां विचारयित, इष्टमाशंसते, इष्टं करिष्या-मीत्यच्यवस्यति । एवमन्तःकरणे चतुर्द्धाः सद्धर्मः । सर्वेन्द्रिये सद्धर्मकरणम् । रेतोपाननिरोधेन

९ निक्प्यते इति कः निरूपियम्यते इति खः. २ निरूप्यते इति चः ३ मपीति खः. ४ क्रांकतीरिति मः. चः ५ रूपः धर्ममावेनेति क. ६ तादशस्त्रसादिति क. ७ उत्तरोत्तरमेत इति स. ८ बत्पनेवसान इति स.

९ निरोधेनमुकेति स. २ वकारात्वाधनेति स. ३ द्वेषेति क. घ. ४ मर्वादार्व प्रविधि स. ५ मनोमिः । तत्र काविक इति ग.

२ स्कं. १० ज. ९ स्तो. ]

\$68

धर्महेतुत्वं तयोः । आश्रयादानतृंशिश्रवननजाड्यतापनिर्वन्धद्रीकरणैः शन्दादिदाँनेन च सद्धर्मः श्रिते दश्या । एवं चतुर्विशतिभेदो भवति । ऊतीर्रुक्षयित—कर्भवासना इति । कर्मजनिता वासनाः कर्मवासनाः । तत्र शरीरस्य कर्मेन्द्रियाणां च सम्बन्धिनः सद्धर्मा वासनाजनकाः । नतु ज्ञानेन्द्रियान्तःकरणानाम् । अतः पश्चदश्चा भवन्ति ॥ ३ ॥ ४ ॥

ईशानुकयां लक्षयति —

## अवतारानुचरितं हरेश्चाऽस्यानुवर्त्तिनाम् । पुंसामीशकथाः प्रोक्ता नानाख्यानोपबृंहिताः ॥ ५ ॥

अवतारानुचरितमिति । ईशानुकथा द्विविधा । ईशस्य तदनुवर्तिनां च कथा । तदुभयं ठक्षयित । तत्र ईशकथामाह—अवतारानुचरितमिति । स्वभूतदुःखद्रीकरणार्थमाविभूतस्य भगवतश्चरित्रमीशानुकथा । अस्याऽनुवर्त्तिनामिति द्वितीयस्य ठक्षणम् । यथा भगवान् सर्वदुःखनिवारकस्तथा ये दुःखनिवारकाः ते तदनुश्चन्देनोच्यन्ते । तत्रेशस्य हरेरिति विशेषणात् दुःखद्री-करणं सुखप्रापणं चेति । अतो दुःखनिवारणे गुणभेदेन तदनुवर्तिनो नवधा भवन्ति । ईशस्याऽपि चरित्रं कर्मज्ञानमक्तिभेदैक्षिधा भवति । तथाऽनुवर्तिनोऽप्यविद्याठक्षणदुःखद्रीकर्तारो ज्ञानिन एक-विधा भवन्ति । एवं दुःखद्रीकरणे त्रयोदश भेदाः । सुखप्रापणे दशधा सर्वेन्द्रियसुखप्रापकास्तदनुवर्त्तिन एकश्च भगवानित्येवमेकादश उभये चतुर्विश्वतिः । तेषां प्रत्येकनिक्दपणार्थं नानास्त्यानोपश्चनिद्वता इत्युक्तम् ॥ ५॥

निरोधं ठक्षयति-

## निरोधोऽस्याऽनुशयनमात्मनः सह शक्तिभिः। मुक्तिर्हित्वाऽन्यथारूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः॥६॥

अस्याऽनुदायनिमिति। अस भगवतः अनु पश्चाच्छयनं शक्तीः शायियत्वा तद्वोगार्थं स्वस्य शय-नम् । अस्पेति पुरोवर्त्ता आत्मत्वेन प्रकाशमानोऽङ्गुल्या निर्दिश्यते । आत्मनो देहस्य । सहेत्युभयत्र । देहशक्तयो द्वासप्ततिभेदा नाडीरूपाः । स्वस्य श्रियाँदयो द्वादशः । शयनं च त्रिविधं जाग्रन्सप्तमुषु-प्तिभेदेन । अतः सप्ताशीति भेदा भवन्ति । मुक्तिं लक्षयिति—हिन्बाऽन्यथारूपं स्वरूपेण व्यव-स्थितिरिति । अन्यथारूपं तत्त्वरूपं तस्य परित्यागः स्वरूपमेकम् । अवस्था दिविधा सामान्य-विशेषभेदेन । उभयत्र लक्षणं मिलितम् । तत्रापि पूर्वं तत्त्वपरित्यागः । तत्त्वान्यप्टाविश्वतिः । एवमेक-त्रिशक्रेदा मवन्ति ॥ ६ ॥

बाश्रयं रुक्षयति—

आभासश्च निरोधश्च यतश्चाऽध्यवसीयते । स आश्रयः परं ब्रह्म परमात्मेति शब्द्यते ॥ ७ ॥ आभासक्षेति । आश्रयो द्विषः । शास्त्रमार्गेणाऽऽश्रीयत इति प्रपत्या, सायुक्वेन वा, उत्यतिस्थितिप्रलयेवं । कियया आश्रयण पश्रधा । ज्ञानेनाऽऽश्रयणमप्टधा । मनसो द्विःस्वमावत्वात्तसोभयत्र सम्बन्धः । अन्तःकरणानां पध्ये अहङ्कारस्य नाऽऽश्रयहेतुत्वम् । एवं त्रयोदश्या भवति । एवसपि राशिद्वयात्मको भवति कियाज्ञानभेदेन । तत्र प्रथमतः कियया आश्रयं प्रतिपादयित—
आभासक्षेति । आगास उत्पत्तिः । चकारात्तमश्र । आगासशन्देन च उत्पत्त्यादयः सर्वे । वस्तुतो
मायिकानामेव न स्वस्थिति विषयताया आश्रयत्वं बोधयित । निरोधस्त्योरेव । इदमाश्रयत्वं कर्षृत्वेन । तदेव कियया आश्रयत्वं भवति । आगासिनरोधानुत्पत्तिप्रलयो । अन्ये विकारा एतदन्तर्माविनः । पूर्वरूपपरित्यागो द्वितीयस्याऽऽदिमस्तथा । उभावेकीकृतो लोके वृद्धादिसिकदीरिताबिति । अध्यवसीयत इति । यतो भगवतः सकाशन्त्र केवलमेते विकारा जायन्ते
किन्तु प्रकाश्यन्ते च भगवतेव । चकारात्तेषु स्वभावोऽपि सम्पाद्यते । अतोऽस्ति माति प्रियमिति त्रयं
भगवत्कार्यं तत्कारणत्वेनाऽऽश्रयः । एतदेव तस्याऽधिष्ठानत्वम् । तदाह—स आश्रय इति । स
भगवानाश्रय इत्यर्थः । यतः सिन्दानन्दरूपत्वात्पूर्वोक्ता धर्मा भवन्ति । अयमेव भगवान् शासान्तरे नामान्तरेण व्यपदिश्यत इति सर्वसमन्वयार्थं नामान्तरमाह् । एरं त्रद्येति वेदे । परमात्मेति
स्रतौ । शब्दत एव । शब्दमात्रं भिद्यते । अर्थस्त्वेक एव । वेद्वतुर्मुखवर्णन्युदासार्यं परश्चन्दः ।
जीवव्युदासार्थं द्वितीयः ॥ ७॥

एवं कियाश्रयं निरूप्य ज्ञानाश्रयं निरूपयित—योऽध्यात्मिकोऽयिमिति द्वान्याम् । योऽध्यात्मिकोऽयं पुरुषः सोऽसावेवाऽऽधिदैविकः । यस्तत्रोभयविच्छेदः स स्मृतो ह्याधिभौतिकः ॥ ८ ॥

द्वानमग्रे निरूपियतुं द्वेयमत्र निरूप्यते । द्वेयं त्रिविधमाध्यात्मिकादिमेदेन । आत्मानमध्यध्यान्तमम् । आत्मा देहस्तमिष्ठाय ये तिष्ठन्तीन्द्रियान्तःकरणानि प्राणाश्य तेऽध्यात्मानः । तानिष्ठाय यस्तिष्ठति शारीर आत्मा स आध्यात्मिकः । सोऽयमेव पुरुषो यः श्रोतृवक्तृत्वेन व्यविद्वयते । यस्त्वेनतदन्तर्यामी स आधिदैविकः । अधिदेवानामिन्द्रियाधिष्ठातृदेवानां नियामकत्वेन तानिष्ठाय यः स्थितः स आधिदैविकः । सोऽप्ययमेव । एक एवेन्द्रियाणीन्द्रियाधिष्ठातृदेवां आऽधितिष्ठन् शन्दद्वयेनोच्यते । अतएव देवाधिष्ठानसामर्थ्यमन्तर्यामिण इति स एतस्याऽपि पूज्यत्वेन निरूप्यते । एकस्यैव उभयविध-विच्छेदकर्ता शब्दद्वयप्रवृत्तिनिमित्तम्त् आधिभौतिकः । मृतान्यिष्ठाय ये तिष्ठन्ति रूपादयस्तेऽधिन्तृतास्तत्समुदायोऽवयवी आधिभौतिको देहः । देहे विधमान एवेन्द्रियाभिमानित्विमिन्द्रियप्रेरकत्वं च । नोचेदेक एवाऽऽत्मा । अस्योभयविच्छेदकत्वे महतां स्मृतिः स्मरणं प्रमाणम् । तदाह—स्मृत इति ॥ ८ ॥

एवं ब्रेयं निरूप्य तिद्विषयकज्ञानाधारलेनाऽऽश्रयं निरूपयित—

एकमेकतराभावाद्यदा नोपलभामहे ।

त्रितयं तत्र यो वेद स आत्मा खाश्रयाश्रयः ॥ ९॥

१ प्राप्तियाच्यता इति सः १ दाने चेति घ. ३ कति लक्षयतीति क. कतिलक्षयतीति सः. ४ निवारिका इति क. ५ श्वादय इति सः श्रियात्रय इति घः

<sup>ा</sup> हान स्थित इति च. २ स्पृतिः प्रसाणमिति स.

एकमेकतरामाबादिति । त्रितयं तत्र यो वेद स आश्रय इति । नतु जीवोऽपि त्रितयं वेद । अन्तर्याम्यपि । अत आश्रयलक्षणमतिव्यापकमित्याश्चर्याऽऽह । एकं त्रयाणां मध्ये एक-तरस्य स्वातिरिक्तस्य अभावाद्धेतोः एकं नोपलभामहे किन्तु मावेनैवोपलभामहे । एकमप्यन्ययोमीवेन उपलम्यते नलभावेन । तदा "सापेक्षमसमर्थे भवती"ति न तेषामन्यतरिश्वतयं ज्ञातं शक्तः । अन्तर्याम्यपि खव्यापारे व्यापृतिश्चितयमध्ये प्रविष्टो न त्रितयं जानाति । यथा देहजीवयोश्चितयाञ्चानं सर्व-जनीनं तथाउन्तर्यामिणोऽपि ज्ञेयम् । एवं सति यश्चितयं वेद स आश्रयः । तस्य नामान्तरमप्याह— आत्मेति । वतति व्याप्रोतीत्यात्मा । वत एवाऽस्य ठीठात्वादात्मा विमृतित्वेन गणितः । "अह-मात्मा गुडाकेदो"ति । इदमेकं मगवती रूपम् । भगवानेव वा ज्ञानाश्रेयत्वे य आत्मत्वेन निरू-पितः । ननु तस्याऽपि स्वज्ञानाभावात् स्वाधिष्ठातृज्ञानाभावाच तस्याऽप्यन्य आश्रयः स्यादत् आह्— स्वाश्रय इति । स तु स्वात्मानमेवाऽऽश्रित्य तिष्ठति न तस्याऽऽश्रयान्तरापेक्षा । अनेन स्वप्रकाशः स इत्यक्तं भवति ॥ ९ ॥

एवं दश्च लक्षणानि निरूप्य त्रितयनिरूपणार्थ पूर्वोक्तं विराजमुपपत्त्या सह निरूपयति-पुरुषोऽण्डं विनिर्भिद्य यदादौ स विनिर्गतः। आत्मनोऽयनमन्विच्छन्नपोऽस्राक्षीच्छचिः शुचीः ॥ १० ॥ ताखवात्सीत्खसृष्टासु सहस्रं परिवत्सरान् । तेन नारायणो नाम यदापः पुरुषोद्भवाः ॥ ११ ॥

पुरुषोऽण्डमिति । "यावानयं वै पुरुष" इसत्र नामरूपे तस्याऽऽक्षिष्ठे जीवतुल्यत्या । तत्र जीववैठक्षण्यं निरूपित्तं स्वेच्छयैव तस्य नाम इन्द्रियाणि चेति जीवसाम्यं निराकरोति । तत्र प्रयमं नामनिरुक्तिमाह-प्रक्षोऽण्डमिति द्वाभ्याम् । पुरुषो विराट् । त्रह्माण्डं विनिर्भिद्य कटाहा-त्रथकुत्य नारिकेलगोलकवत् यदा विनिर्गतः खेसर्वकार्ये समर्थो जातः । अथवा । अण्डमेव वा भित्त्वा निर्गतः । तदा अण्डे न जलाद्यावरणव्यवस्था । पुराणान्तरानुरोधेन परमण्डे स्थित इति व्याख्यायते । वस्तुतस्त कटाइं विनिभिद्येव निर्मतः । अत एवाऽऽत्मन आश्रयापेक्षा । पूर्वमण्डमेवाऽऽश्रयत्वेन स्थितम् । तस्मिन् मये आश्रयान्तरमन्त्रिच्छन् अपोऽस्राक्षीत् । खयं ग्रुद्धो ज्ञानपूर्णी भगवदवतारः साश्रयं ग्रुद्धमेव सप्टवान् । सर्वस्थाऽपि श्रुद्धिर्जलेनेति जलं सप्टवान् । अपामपि ग्रुद्धिः फेनतरङ्गा-दिराहित्येन । ततस्तास्वेवाऽप्सु स्वसृष्टास्ववात्सीत् । न द्यन्य एवमपः स्रष्टुं तत्र स्यातुं वा शकोति । स्तप्ष्टास्तित्वनेनाऽपां महत्त्वेन स्तमहत्त्वं बोधयन् जीवायन्तराभावेन च तत्कृतं भयमशुद्धि च निवार-यति । अत्र वासस्तुर्ध्शीभावेन । सहस्रं परिवत्सरानिति । स नारायणावतारो अर्धेमानेन सहस्रपरिवत्सरमात्रं तिष्ठतीति ज्ञायते । शयनार्थं वा । सहस्रपरिवत्सरं शयनं कृत्वा पश्चात सृष्ठि करोति । एतावाम् कालः स्वदेहे निष्पाचमानानां सर्वेषां जीवानां सर्वनिर्वाहार्ये । एवं सति तस्य नारायणेति नाम जातमित्याह—तेन नारायणो नामेति । नारमयनं यसेति नारायणः । नन्त्रस बलमयनं तत्कर्यं नारायण इति । तन्नाऽऽह--यदापः पुरुषोद्भवा इति । यद्यस्मादापः पुरुष-शब्दवाच्यान्नरादेवोत्पन्नाः । पूर्वं हि पुरुषः । स एव नारायणपूर्वभावित्वान्नर इत्युच्यते । मगबदा-

श्रीमद्रष्टभाचार्यचरणविरचिता । २ स्क. १० व. १४ स्हो. ]

वेशात् । तस्माजाता आपः तेन नाराः । ता अयनं यस्येति भवत्येन नारायणः । एवं स्तनिर्मितेनैन कार्येण खस्य नामानि भवन्तीति न प्राकृततुल्यता ॥ १० ॥ ११ ॥

किम । अस्माद्पि हेतोर्न प्राकृततुल्यतेत्याह--

द्रव्यं कर्म च कालश्च खभावो जीव एव च। यद्नुग्रहतः सन्ति न सन्ति यदुपेक्षया ॥ १२ ॥

द्रव्यं कर्म च कालश्चेति । द्रव्यमधिभृतं महाभृतादि । कर्माऽच्यात्ममदृष्टादि । काल आधि-दैविको नियन्ता सर्वनिमित्तभूतः । स्वभावः परिणामहेतुः । जीवो भोक्ता । उ**पादानं निभित्तं अ** क्षोभको हेतुरेव च। भोक्ता चेति समस्तार्थे सप्तर्थाः कृपया हरेः। तदाइ-यद्तु-ग्रहत इति । एवकारेण जीवानां विशेषाकारेण भगवत्कृपाधीनत्वं बोधितम् । चकारादन्यान्यपि साधनानि दण्डादीनि भगवत्कृपयैव । सन्ति आविभूतानि तिष्ठन्ति । कार्यश्चमाणि च भवन्ति । अन्यशाञ्चक्तमेतानपक्षति । यथा व्याघः पशुम् । तदाह--त्र सन्तीति । नाजत्र मगवतः कीधोऽप्यपेक्ष्यते । किन्तुपेक्षामात्रेण।ऽन्यक्तैस्तानुपसंहरति । अनेन "यावान् करूप" इत्यादिषु ये काठादय आक्षिप्तास्ते सर्वे समाहिता ब्रेयाः ॥ १२ ॥

किञ्च । भगवाननन्तः कथं सष्ट्यादि करोतीति न शृह्वनीयम् । यतस्तस्य सष्टिप्रकार एवमित्याह-एको नानात्वमन्विच्छन्नित्यदिभिः।

> एको नानात्वमन्विच्छन् योगतल्पात्समुरिथतः। वीर्यं हिरण्मयं देवो मायया व्यस्टजिश्रधा ॥ १३ ॥

भगवानेक एव जले शयानोऽनेकरूपो भविष्यामीतीच्छां कृतवान् । ततः श्रयानस्तत्पाद्धत्यितौ यथा पुरुषः शय्यात उत्तिष्ठति । ततस्तस्य स्वात्मनो षद्दधेच्छायां तस्य वासुदेवस्य मायास्त्रा या मार्यो तथा हेतुभूतया तस्याः सन्निधिमात्रेणैव स्वस्मिन्नेव विद्यमानं चीजॉत्मर्कं वीर्यं सन्निदानन्दरूपं त्रिधा सद्रपचिद्रपानन्दरूपभेदेन त्रिधा अस्जत् ॥ १३ ॥

मेदत्रयमपि गणयति-

अधिदैवमथाऽध्यात्ममधिभृतमिति प्रभुः। यथैकं पौरुषं वीर्यं त्रिधाऽभिद्यत तच्छुणु ॥ १४ ॥

प्रथमतः अधिदैवं आनन्दांशभूतम् । अय तदनन्तरं अध्यात्मं चिद्रपुष् । ततः अधिभूतं सद्रपुष् । कयं कृतवानित्वपेक्षायामाह-प्रभुरिति । सर्वसमर्थः । इतिशन्दः प्रकारे । यथैतन्त्रयं निर्मितं तथाउन्येडपि प्रकारा निर्मिता इति । अनेन सर्वे त्रिविधा उत्तरिताः । प्रकारविशेवेणाडपि त्रैविध्यं बात निरूपयति-यथैकमिति । प्रकारव्यतिरेकेणेच्छयैव त्रैविष्यं मवति तयापि प्रकारेवाऽपि निरूप्यते । यथा एकमिश्वत । अखण्डस्य यथा मेदस्तया ऋण्वित्यर्थः ॥ १४ ॥

१ अयरवेनात्मरनेनेति स. २ स सर्वेति घ. ३ कार्यसम्यं इति स. ४ ब्रह्मभावेनेति स. ५ नारायणः पूर्वेति स.

९ कोबोडपेस्वत इति कः. २ अध्यक्तं तानुपेति सः. १ प्रकारमेवमिति वः. ४ जीवात्मकं वः. ५ आविदैव-मिति प. ६ शतमिति प.

तदेवाऽऽह—

अन्तःशरीर आकाशात्पुरुषस्य विचेष्टतः। ओजः सहो बऌं जज्ञे ततः प्राणो महानसः॥ १५॥

अन्तःशारीर इति । शरीरमध्ये हृदयस्थाने य आकाशस्त्रस्मादाकाशाद्धेतोः पुरुषश्चेष्टां कृत-वान् । निरंपकाशश्चेष्टितुं न समर्थ इत्यिकरणेऽप्याकाशस्य हेतुत्वम् । पुरुषस्य नारायणस्य । विचे-हृदः शरीरमध्य एव चेष्टां कुर्वतः । इदं तु तस्यैव शक्यम् । तदा तस्य चेष्टात इन्द्रियान्तःकरणदे-हानां सामर्थ्यानि जातानीत्याह—आजः सहो षष्ठं जज्ञ इति । ततः तदनन्तरं प्राणी जातः । तस्य प्राणस्य वायुत्वं निराकरोति—महानिनि । महत्तत्वांशभृतः स्त्रात्मा । न तु भौतिको वायुः । बन्येऽपि प्राणाः सन्तीति विशेषणमाह—असुरिति । सुरित्यनुकरणशब्दः श्वासवायुः । स न भवतीत्यसुः । भौतिकादितिरैक्त इति यावत् ॥ १५ ॥

भगवचेष्टामात्रेणैवेन्द्रियादिशक्तयः प्राणाश्च जाताः । तस्य प्राणस्य माहात्म्यमाह—

अनु प्राणन्ति यं प्राणाः प्राणन्तं सर्वजन्तुषु । अपानन्तमपानन्ति नरदेविमवाऽनुगाः ॥ १६॥

अनु प्राणन्तीति । पूर्वं राजसाहङ्कारात्प्राणादीनामुत्पत्तिकता । ते आधिदैविकैरूपाः । एते त्वाच्यात्मिकरूपाः । यं प्राणन्तमैनु प्राणन्ति कार्यं कुर्वन्ति । प्राणाः इन्द्रियाणि । तत्रापि न स्वरूप-स्थमनु किन्तु प्राणन्तमनु । कियाया अपि कियापेक्षा सूचिता । तदा तस्य सर्वत्रेव तथात्वं जातिमन्त्याह-सर्वजन्तुष्विति । आबद्धतृणस्तम्बेषु । अपानन्तमपगच्छन्तमनु इन्द्रियाण्यप्यपगच्छन्ति । तस्योपरुक्षकत्वं वारयित दृष्टान्तेन—सरदेविभिवाऽनुगा इति । राजानमनु सेवका इव ॥ १६ ॥

**एवं तस्य माहा**त्म्यमुक्त्वा ततोऽग्रे सृष्टिमाह--

प्राणेन क्षिपता धुनुडन्तरा जायते प्रभोः।
पिपासतो जक्षतश्च प्राञ्जुखं निरभियत॥ १७॥
मुखतस्ताद्घ निर्भिन्नं जिह्वा तत्रोपजायत।
ततो नानारसो जज्ञे जिह्वया योऽधिगम्यते॥ १८॥

प्राणेन क्षिपता क्षुन्तृडिति । प्राणः कॅरणम् । क्षिपता क्षेपयुक्तेन । अन्तः स्थितानि वस्तृनि मठादीनि क्षिपता इतस्ततो विक्षिपता । क्षुनृह अपिनिशेषानित्येके । मृत्युरित्यपरे । ऊष्मानिशेष इत्येके । मगवानेन नैश्वानररूपः क्षुनृह्युत्तिद्वयात्मकः । अन्तरा उदरमध्ये । ततस्तद्वशात् पिपासा जिष्टक्षा च जाता । ततो वहिः स्थितपदार्थान् जठात्र रूपान् । पिपासतो जक्षतश्य पातुमिच्छोर्भोक्तु-मिच्छोश्य । प्राक् पूर्वभागे । पुरुषेणैव हि विभज्यन्ते दिशः । मुखं विवरात्मकम् । निरिमद्यत भिन्नं जातम् । तथापि न स्फुटितमिव किन्तु द्वारमिव । तत्रैव मुखं विवरात्मके । तस्मादेव मुखादेतुमू-

तात् । तालु लोके जिहेति प्रसिद्धं तन्मध्ये निर्गतम् । उपर्यघो देवा अंग्रत एकीम्ताः पदीर्थादानार्ये तालुरूपेण निर्गता इत्यर्थः । तत्र जिहेन्द्रियं उपजायत आविर्भृतमित्यर्थः । तत इन्द्रियाश्विभित्तमृत्यन् तदनन्तरं वा । नानारसो अझे मधुरादिः । सर्वोऽपि विषयस्तत्र जायते कारणस्वतः । बहिःस्थितो वा तस्ये च्छावदातो जायते रसः । अनेनाऽन्नादीनामप्येषैव व्यवस्था ज्ञापिता । अन्तःस्थितिपक्षेऽपि तालुव्यापारेणैव तालुद्धारा क्षुनृदर्शामकं भवतीति मुखादिनिर्माणम् । उपदीका(?) गजादिवत् । बहिविषयपक्षे तु न सन्दैहः । रसाः शृङ्गारादयोऽपि भवन्तीति तद्भावस्ययंगाह्या जिह्या योऽधिगम्यत इति । अधिगम्यतं ज्ञायते, विषयतया स्वीकियत इति वा ॥ १७॥ १८॥

ततस्तस्मिन्नेव स्थान इन्द्रियान्तरं जातमित्याह-

विवक्षोर्मुखतो भूम्नो विह्नवींग्व्याहृतं तयोः । जले वे तस्य सुचिरं निरोधः समजायत ॥ १९ ॥ नासिके निरभियेतां दोधूयति नभखति । तत्र वायुर्गन्धवहो घाणो निस जिघूक्षतः ॥ २० ॥

विवक्षोरिति । वेदरूपां वाणीं वक्तिमिच्छोः । मुखतः विवरात्मकाद्धेतुमृतात् । मुस्नो व्यापक्षस्य वाकाश्चर्यस्य । मुखत इस्रेतस्य विशेषणम् । आकाश्च एव यतः शब्दो मवति । यथा तालुक्षपे विद्वा तिष्ठति तथा मुखमध्ये य आकाश्चर्यस्य न्यानिद्ध्यं तिष्ठतीत्यर्थः । तत्र प्रथमं विद्वर्देवता वाक् अस्ति । वर्गा वर्गादे विना निर्गच्छतीति तैतोऽत्र देवता प्रथमं निरूपिता । ततो वाक् इन्द्रियम् । ततोऽन्यत्राऽपि प्रथमं देवता पक्षादिन्द्रियमिति ज्ञापितम् । व्याद्धतं त्यारिति । तयोः सम्बन्धि व्याद्धतं वाग्व्यापारो देवताधिष्ठितेन्द्रियसध्यो न केवलसाध्यः । एवमन्यत्राऽपि । तत्यालनेनाऽन्त्रवांशुरुद्धतः । स चाऽन्तःपूर्णः क्षोमं जनयतीति तिज्ञवृत्यर्थं नासिके नासापुटे निरमिषेताम् । तस्य विद्याद्ययम् विश्वर्यान्तः स्थानवार्येव निमित्तत्वमाद्द — दोध्यति न मस्यतीति । नमस्यानवायुक्तिसम्बत्यन्तं कम्पमाने सित । अथवा नासिकायां चलनात्मको वासुरेव गोलकक्ष्यः । तत्र वायुर्देवता । गन्धं वहतीति गन्धवहो वायुर्धाणो वा । उभयोर्भष्ये विशेषणं गन्धस्य विश्वयस्त्रवीन्वकम् । प्राण इन्द्रियम् । नस्ति जिष्ट्रक्षतः इति । नासिका गोलकस्यानीया । गोलकामारक्ष्या वा । गन्धं विष्युक्षतः आधातुमिण्छतो मगवतः । निरमिषत उद्धतं जातं गृदीतुमिति यथायोग्वं कियाँ वतुसन्वेयाः ॥ १९ ॥ २० ॥

एवं मुखनासिके उपपाद अक्षिणी निरूपयित्माह-

यदात्मनि निरालोकमात्मानं च दिद्दक्षतः । निर्भिन्ने अक्षिणी तस्य ज्योतिश्चक्षुर्गुणमहः ॥ २१ ॥ बोध्यमानस्य ऋषिभिरात्मनस्तजिष्टक्षतः । कर्णों च निरभियेतां दिशः श्रोत्रं गुणमहः ॥ २२ ॥

<sup>🤋</sup> निर्विकासंबेष्टितुमसमर्थ इति स. २ दैविकभूताः घ. ३ प्राणमनु इति स. ४ कारणमिति स.

<sup>🤊</sup> पदार्थाकास्थिति व. २ झामकमिति व. ३ तत्रातो देवतेषि व. 😮 किवानुसम्बेगेति व.

यदास्मनि निरालोकमिति । आसीदित्यर्थः । आत्मा देहः । तत्र कीदशोऽहमिति यदा न श्चातवान् । कीद्शे च त्थाने तिष्ठामि । अन्यच स्वसम्बन्धिनं दिद्दक्षतः । अश्विणी निर्भिन्ने । चक्षरा-दीनामाठोकापेक्षा नाउस्तीति पूर्वमेवोक्तम् । तस्यं तु मायामोहो नाउस्तीति न मायाऽकृतप्रति-बन्धः । निरालोकस्त्वदर्शनकृतः । तत्र देवता ज्योतिः । सूर्य इति यावत् । सूर्यस्य ज्योतीरूपं आधिदैविकम् । आध्यात्मिकं तु मण्डलं सूर्यशन्दवान्यम् । किरणास्त्वाधिमौतिकाः । अतोऽत्र आ-भिदैविकमेवेति ज्योतिःशन्दप्रयोगः। चक्षुरिन्द्रियम् । गुणो रूपम् । पञ्चानां मध्ये रूपसैव प्रसिद्ध-स्वादेवतेन्द्रियाभ्यां गुणज्ञानं भवतीत्वर्थः । तदनन्तरं भगवन्तं महापुरुषं ऋषयो मन्नाः स्तोतुमारन्ध-बन्तस्तदा। ऋषिभिः स्तूयमानस्य साक्षात्त्वं परब्रह्मेति बोध्यमानस्य । आत्मनः पूर्वोक्तस्य । देहव्यावृ-स्यर्थे वा । तजिष्ठक्षतः तैरुच्यमानं स्वरूपं गृहीतुमिच्छतः । कर्णो निरमिधेतां गोलकरूपे । दिश्ली देवताः । श्रोत्रमिन्द्रियम् । गुणग्रदः शब्दग्रहणम् । शब्दस्य पूर्वसिद्धत्वात् ॥ २१ ॥ २२ ॥

एवं त्रीणीन्द्रियाणि द्विगोलकानि निरूपितानि । व्यापकमिन्द्रियमाह-

वस्तुनो मृदुकाठिन्यं लघुगुर्वुष्णशीतताम्। जिघूक्षतस्त्वङ्ग निर्भिन्ना तस्यां लोम महीरुहाः ॥ २३ ॥

**यस्तुन इति ।** वस्तुनो घटपटादेर्लध्वादीन् जिबृक्षतः त्वक् निर्भिन्ना । तस्यां लोम इन्द्रियम् । महीरहा देवाः । छघु स्क्ष्मम् । छघुरान्दो धर्मवाची धर्मिणमपि प्रचुरप्रयोगाद्वोधयति । तदभिष्रा-येण लाधवादिश्वन्दाः । अत एव चातुर्यादौ लाघवशन्दः । अत्र लघुशन्दः स्पर्शविशेषवाची । यथा सुस्मवार्थुस्पर्शः । मृदुत्वं तु गाढस्पर्शे नाऽवगम्यते । सर्वत्र स्पर्शविधाने लघुस्पर्श एव विधीयते कणीदिषु । काठिन्यं कठिनस्पर्शः पाषाणादिषु । मृदुस्तु कोमलः । पिन्छिलताऽपि तस्यैव भेदः पट्ट-वस्त्रादिषु । गुरुत्वमपि स्पर्शः । यद्यपि शास्त्रान्तरे भिन्नो धर्म उत्तोलनादिनाऽवगम्यते । तथापि सोऽस्मिन् शास्त्रे स्पर्श एव । स्पर्शसहितेनैव तोलनादिनाऽवगमात् । स्पर्शरहितं तोलनमनुमानम् । अन्यथा कारणे गुरुत्वस्याऽभावात् कार्ये कथं भवेत् । यहुत्वं तु महत्त्ववोधकमेव । न गुरुत्वयोध-कम् । केचित् शिथिलावयवयोगेन लघुत्वं शिष्टावयवयोगेन गुरुत्वमाहः । तद्प्यसङ्गतम् । स्पर्शा-तिरिक्तस्य संयोगस्य निरूपयितुमशक्यत्वात् । स्ष्टप्रमेव संयुक्तमुच्यते लोके । अन्यथा स्पर्शातिरेकेण चाण्डालादिसंयोगे प्रायिक्षत्तमन्यत्स्यात् । तस्मात्प्रशिधिलावयवसंयोगादिनिरूपणेऽपि लघुत्वं गुरुत्वं स्पर्श एव । स्ठेषस्त विभागाभाव एव । अनेनाऽपि संयोगो नाऽतिरिच्यते । संयुक्ता अप्यङ्गरुयश्चतस्रो मवन्ति। संस्रेषे तु न तथा यथा मिलिताङ्गुलेः। तस्मान्न स्पर्शातिरिक्तः संयोगः। न च गुरुत्वादयः। उष्णं ईषदुष्णस्पर्शः । अत्युष्णस्य स्पर्शायोग्यत्वात् । त्वचो दाहसम्भवात् । शीतता शीतस्पर्शः । अथवा । रुधुकाठिन्यं रुधुकठिनयोगीवः । रुष्यं काठिन्यं च । मृद्वाद्यन्ते तर्प्रस्ययः सर्वेत्रेव सम्ब-घ्यते । इन्द्रान्ते श्रूयमाणत्वात् । ततो मृदुत्वं गुरुत्वमुष्णत्वं शीतत्विमिति । यः शब्दो यद्धर्भपुरःसरेण भिंगि प्रवर्त्तते तस्य भावः स एव धर्मः । अतः शब्दप्रवृत्तिनिमित्तमेव भाव इति केचित् । सर्वत्रा-Sनुस्यूतः सत्तापरपर्यायः । तदंशा एव सर्वैः शब्दैरुच्यन्त इति सर्वशब्दवाच्यो भाव इति शास्त्रार्थः । अभावशन्देऽपि निषेधपूर्वको भावः प्रतीयते । अन्यया अभावो निःस्वभावः स्यात् । अत्र त्वगिन्द्रिये मेदद्वयमस्ति । कण्डूः स्पर्शेश्व तयोर्विषयः । बहिःस्पर्श एव कण्डूः । अन्तस्तु स्पर्शेऽपि । सच लोमशन्दवाच्यः कण्ड्रग्राहकः । तत्र महीरुहा देवाः । अधिष्ठानं तभयोरेकम् ॥ २३ ॥

द्वितीयमाइ---

र सं १० व. २५ छो.]

तत्र चाऽन्तर्वहिर्वायुस्त्वचाऽऽलब्धगुणो दृतः । इस्ती रुरुहतुस्तस्य नानाकर्मचिकीर्षया। तयोस्तु बलवानिन्द्र आदानमुभयाश्रयम् ॥ २४ ॥ गतिं जिगीयतः पादौ रुरुहातेऽभिकामिकाम् । पद्मां यज्ञः खयं हृव्यं कर्मभिः क्रियते नृभिः॥ २५॥

तत्र चाउन्तर्यहिर्वायुरिति । चकारेण त्वचो लोमव्यतिरिक्तस्थानमप्यस्यन्तरिति सचितम् । तत्र वायुर्देवता । अन्तर्बिहिरिति पूर्वदेवताया अधिकविषयत्वं सुचितम् । त्यचाऽऽलब्धगुण इति त्विगिन्द्रियेण स्पर्शग्रहणम् । अत्र देवतायाः प्राधान्यम् । अन्ययायोगे वायुग्रहणेन गृहीतं न स्यात । यह इति । अन्तर्विहिरावृतो वायुरित्वर्थः । अनेन वहिर्वायुर्न देवतेत्युक्तम् । एवं त्वचं निरूप्य ज्ञानेन्द्रियाणि समाप्य कर्मेन्द्रियाणि निरूपयति इस्ती रुइहत्तरिति । नानाकर्माण कर्तव्यानीतीच्छया । अत्र प्ररोहात्मकावेताविति शाखारूपत्वं सचितम् । एतयोरुभयोगीठकद्वयम् । तयोस्त गठवानिनद्रः । तयोईस्तयोर्वेलमिन्द्रियम् । इन्द्रो देवता । आदानं कर्म । उभयाश्रयं देवते-न्द्रियाश्रयम् । पूर्ववन्न देवताप्राधान्यम् । अभिकामिकां गतिं जिगीषतः पादौ रुरुहाते । पद्भवामि-तीन्द्रियम् । यज्ञो देवता स्वयमिति विष्णुः । अभिकामिका अभीष्टा नानादेशगमनेच्छाविषया । तादशस्य पादौ इस्ताविव शास्त्रारुपेण रुरुहाते । अपदानामपि गतिरस्ति । चतुष्पदामपि । तथापि द्विपदां यथा सर्वत्र गमनं न तथाऽन्येपामिति पादद्वयकामना । ननु विराद्पुरुषस्य स्थिरत्वात् किं पद्भगां कार्यम् । अस्थिरत्वे वा लोकेषु व्याकोपः स्यात् । रूपान्तरकल्पनायां च प्रक्रमविरोध इत्या-शुक्काऽऽह-स्वयं हव्यं कर्मिनः कियते नृभिरिति । इव्यस पुरोडाशादेभगवत्त्वं निह-प्यते—स्वयं हरुयमिति । तथा सति तस्याऽवश्यं फलसाधकलं वक्तव्यम् । यतः कारणाञ्चिमः कर्मभिस्तद्धव्यं कियते । तदेव पुरोडाशादिकं देवतोदेशेनाऽशौ प्रक्षिप्तं सत् यागरूपतामापच तं जीवं गृहीत्वा होकान्तरे गच्छति । तत्रावश्यं गत्यर्थं पादावपेक्ष्येते । अन्यथा जीवगतौ कर्मरूपतया वा गमनसाधकत्वे यत्र कचिद्रमनं स्थात् । न च तद्रशान्तरम् । असीव तत्राऽऽविष्टत्वात् । न वा एत-दिशिष्ठातुदेवता । तस्या अभावात । भावे वा तस्या एतदेकनिष्ठत्वात । यज्ञस्यैव हि स्वर्गबोधक-त्वात्। "सृती विचक्रमे विष्वङ्गि"ति वाक्याच । किन्न । भूमावेव यागो इविन्न कियते । पादी चेन्न भवेतां तद्र्या भूमिरेव न भवेत् । स्वर्गीदिगतिश्व । अतः स्वयमेव यज्ञः स्वयमेव हव्यं चेत्यभीष्टगतिसिद्ध्यर्थं पशुपुत्रस्वर्गादिभावापत्त्यर्थं पादावपेक्ष्येते । कित्र । यज्ञो हि पादयोर-धिष्ठात्री देवता । तदभावे सोऽपि न भवेत् । स च लोके प्रसिद्धः । तस्यालौकिकत्वेऽपि तदर्भ कियमाणपुरोडाशादेः प्रत्यक्षसिद्धस्याऽपलापाशक्तेः । अतो छोके नृभिर्द्रव्यात्मकयागकरणात् . ं तदन्यथानुपपत्त्या भगवतः पादौ वर्तेते इति सिद्धम् ॥ २४ 🕇 २५ ॥

९ बायुः स्पर्श इति सः. २ मत्युष्णस्पर्शेति सः

९ सात् । भग्तरित स.

**#34** 

आही वाग्लक्षणग्रेकं कर्मेन्द्रियं निक्तिपतम् । इस्तपादाविदानीं निक्तिपती । अविशेष्टे निक्तप-यति-निरभिचतेति द्वाभ्याम ।

- ´**श्री**सुरोपिनी ।

निरभिचत शिक्षो वै प्रजानन्दामृतार्थिनः। उपस्थ आसीत कामानां प्रियं तदुभयाश्रयम् ॥ २६ ॥

शिश्रो गोलकं तस्य रूपान्तराभावात्तदभावमाशङ्ग्य वे इति निश्चयमाह । कारणे चेत्रन्न स्थात् सद्भिजे कार्ये पुरुषादिषु तस्कयं भवेत् । अतस्तत्र सन्देही न कत्तेच्य इत्यर्थः । प्रजारूपो योऽयमा-नन्दः सम्भोगसुखं प्रजाजनको वा । प्रजा च आनन्दश्चेति अमृतं च वा । "प्रजामनु प्रजायन्ते तदु ते मर्त्याऽमृतमि"ति श्रुतेः । अमृतं मोक्षो वा । ऋणत्रयापाकरणसाध्यः । "नाऽपुत्रस्य लोकोऽस्ती"ति च । "अष्टांचीतिसहस्त्राणी"त्यादिवान्यान्यूर्धरेतसां प्रशंसापराणि । त्रैतिय-वृद्धानां तु वेद एव प्रमाणम् । अतो मोक्षो वा अमृतम् । त्रितयप्रेप्सोरिन्द्रियं निर्गतमित्यर्थः । उपस्थ इन्द्रियम् । कामानां प्रियं स्त्रीसम्भोगानां सम्बन्धि यत्सुखं तदुभयाश्रयं देवतेन्द्रियाश्रयम् । अथवा । कामानां स्थानं पूर्वोक्तमासीदित्यर्थः । कामो देवता । तदिभमानी इत्येक । काम एव देवतेति मुख्यः सिद्धान्तः । तदभावे केवलेन्द्रियेण सुखाजननं प्रसक्षसिद्धम् ॥ २६ ॥

अवशिष्टमाह---

उत्सिस्क्षोर्धातुमलं निरभियत वे गुदम्। ततः पायुस्ततो मित्र उत्सर्ग उभयाश्रयः ॥ २७ ॥

उत्सिम्क्कोरिति । धातूनां मलम् । धातवो हि त्वगादयो मजान्ताः । ते कालादिना निरन्तरं पच्यन्ते । अन्नादीनां तुं पोषकत्वम् । अतस्तत्योषणेऽन्नादिभिः कियमाणे रसस्य तत्र प्रवेशे योऽसारो भागोऽवशिष्यते तन्मलं न त्वन्नस्य । तस्य स्वकार्यकरणात् । अतो धातोरेव मलम् । गुद्रमिति पायु-स्थाने मांसविशेषः । स रोगादिना निर्गतः प्रत्यक्षो भवति । तदनन्तरं पायुस्तत्रेन्द्रियम् । मित्रो देवता । न हि सर्वमित्रव्यतिरेकेण तादशे कश्चिदेवो भवेत् । उत्सर्गः कर्म । उभयाश्रयः पूर्ववत् ॥ २७ ॥

एवं नवद्वाराणिं निरूपितानि । दशेन्द्रियाणां मध्ये त्रयाणां न द्वाराणि । उमयं त्वेकत्र । त्रयाणां द्वयं द्वयम् । एवमिन्द्रियाणां द्वाराणां च न समसङ्ख्या । अतो द्वारान्तरमाह प्राणादीनां नियाम-कत्वाय---

> आसिस्टक्षोः पुरः पुर्या नाभिद्वारमपानतः । तत्राऽपानस्ततो मृत्यः षृथक्त्वमुभयाश्रयम् ॥ २८ ॥ आदित्सोरन्नपानामासन् कुक्ष्यश्रनाडयः। नचः समुद्राश्च तयोस्तुष्टिः पुष्टिस्तदाश्रये ॥ २९ ॥

## निदिध्यासोरात्ममायां हृदयं निर्भिचत । ततो मनश्चन्द्र इति सङ्कल्पः काम एव च ॥ ३०॥

आसिस्टिक्षोरिति । मठं हि द्विविधम् । प्रत्यहं जायमानं प्रतिजन्मनि जायमानं च । तत्र प्रत्यहं जायमानस्य मठस्य परित्यागार्थे पायुः । सर्मपूर्णजन्मनि जायमानस्य देहरूपस्य मठस्य परित्यागार्थे नामिद्रीरम् । पुरः शरीराणि । पुर्याः शरीरात् उत्सिमृक्षोः नामिद्रीरं जातमिति सम्बन्धः । यथा आमरणं घातनोऽनुनर्त्तन्ते । तस्य पोषकमन्नं । मलं तु प्रसिद्धम् । एवं "बहु स्यामि"ति मगनदि-च्छामारभ्य मगवस्रवेशपर्यन्तं भगविचिदशस्य जीवस्य एकमेव शरीरमन्वर्तते । तस्य पोषकान्यन्यानि शरीराण्यन्नवत् अन्नमयानि । तानि भोजनवदुत्वत्तौ यद्यन्ते । मलपरित्यागवन्मरणे त्यज्यन्ते । प्राणी ह्यत्पादकः । अपानी मारकः । अतस्तद्वारमपानादुत्पन्नम् । तत्राऽपान इन्द्रियं मृत्युर्देवता । पृथक्तं प्राणापानयोर्निकेषो मरणात्मकः । तदुभयाश्रयमिति पूर्ववत् । नामिद्वारेण तच्छरीरं निर्गच्छति । तस्य नाभिद्वारेण वा प्रयत्नेन मलवदिदं शरीरं त्यजित । यथेदं शरीरं वहकालं तिष्ठति तस्य पोषादिकं जनयति । तथाऽन्नपानादिकमपि कियत्कालं स्थितमेव धातुपोषं जनयतीति अन्नपानानामादित्सः स्थापनेच्छुर्भगवान् जातः । ततस्तस्य कुक्ष्यत्रनाडय आसन् । तत्र कुक्षिगौलकमुदराभ्यन्तराकानः । अत्राण्यन्नस्थापनार्थमिन्द्रियाणि । नाड्यः पानार्थम् । नद्यः समुद्राश्व तयोर्देवते । नद्यो नाहीनाम् । अम्राणामुदरस्य च समुद्राः । अत एव चकार उभयार्थः । "नाडीर्नचो लोहितेने"ति वाक्यात । "श्चर् इभ्यामुदरं सिन्धुरि"ति च । तुष्टिराप्यायनम् । पुष्टिरेंहवृद्धिरन्नस्य । तुष्टिपुष्टी तदाश्रये इन्द्रियदेवताश्रये । आत्मनो मायां जगत्कत्रीम् । कीदृश्येषा कथमदृमेतत्श्रतिकृतिरूपो मविष्यामी-त्यात्ममायाया निदिध्यासनम् । तदा हृदयं गोलकं निरिभवत । ततो मनइन्द्रियम् । चन्द्रो देवता । सङ्कल्पो ज्ञानरूपः । कामः कियारूपः । मनस्त्रभयात्मकमित्युभयं कार्ये निर्दिष्टम् । सङ्कल्पस्य कार्ये काम इति तु ज्ञानस्य कियां प्रति कारणत्वेन । अतै एवेस्यवधारणे । चकारेणेन्द्रियानुरोधः ॥ २८ ॥ ॥ २९ ॥ ३० ॥

एवं सर्वस्य त्रैविध्यं निरूप्य गोलकानाम।विभौतिकत्वमिन्द्रियाणामाध्यात्मिकत्वं देवतानामाधि-दैविकत्विमिति समुदितस्य त्रिक्तपत्वम्। त्वगादीनां केवलान्नमयत्वेनाऽत्रैविध्यमाञ्चल त्रैविध्यमाह—

त्वक्चर्ममांसरुधिरमेदोमजास्थिधातवः। भूम्यप्तेजोमयाः सप्त प्राणो व्योमाम्बुवायुभिः ॥ ३१ ॥

त्वक्चर्ममांसेति । त्वगुपरितना । चर्म स्थूलम् । रुधिरसा पूर्वभावेऽपि मांसँमावाद्मयमतौ मांसनिरूपणम् । मेदो वृद्धादिषु प्रसिद्धम् । मजाऽस्थ्यन्तर्गता । अस्य प्रसिद्धम् । आय्वप्रसिद्धं तस्य मेदोमध्ये उन्तर्भावः । तदस्थामावरणरूपम् । एते सप्ताडिप तेजोबन्नमयाः । तदाह-भूम्यसे-जोमया इति । मुनिरन्नश्यानीया । पात्रभौतिकलेऽपि त्रिरूपलं कमात् । त्रिरूपा एव वा । प्राणस त्रैविध्यमाह-व्योमाम्बुवायुभिरिति । सर्वदेहव्यापकत्वेनाऽऽप्यायकत्वेन वायुखरूप-त्वेन च प्राणोऽपि त्रिविधो व्योमाम्बवायभिः ॥ ३१ ॥

९ संपूर्णे इति स. १ भगवति तदंशस्थेति स. १ अत एव । एवेति क. ४ मांधामायाविदि स.

इन्द्रियाणामपि त्रैविध्यमाह—

गुणात्मकानीन्द्रियाणि भूतादिप्रभवा गुणाः। मनः सर्वविकारात्मा बुद्धिर्विज्ञानरूपिणी ॥ ३२ ॥

गुणारमकानी न्द्रियाणी ति । त्रिगुणमयानी न्द्रियाणि सर्वाण्येव । अत एव लौकिकी प्रवृत्ति वर्म मिलजाने च जनयन्ति । अहङ्कारस्याऽपि त्रैविध्यमाह—भूतादिप्रभवा गुणा इति । मता-दिरहहारः । मृतादीनां प्रभवो यत्र । मृतादेवी प्रभवो येषाम् । बहह्रारस्य त्रैविध्यं स्पष्टमेव मृताद्या-दिभेदात् । भूतादिशब्देनाऽहङ्कार एव वा । तस्माद्वणत्रयोत्पत्तिः स्पष्टैव । तेन गुणजनकत्वेन त्रिगु-णत्वं स्पष्टम् । मनसोऽपि त्रैविध्यमाह—मनः सर्वविकारात्मेति । सर्वे हि विकारास्त्रिविधाः । तन्मयत्वान्मनोऽपि त्रिविधम् । बुद्धिरपि त्रिविधेत्याह—बुद्धिविज्ञानरूपिणीति । विविधं ज्ञानं विज्ञानम् । तत्रिविधमिति तद्रपिणी बुद्धिरपि त्रिविधा ॥ ३२ ॥

एवं सर्वस्य त्रैविध्यमुपपाद्य उपसंहरति-

एतद्भगवतो रूपं स्थूलं ते व्याहृतं मया। मह्मादिभिश्चाऽऽवरणैरष्टभिर्वहिरावृतम् ॥ ३३ ॥

एतक्रगवतो रूपिमिति । एतत्पूर्वनिर्दिष्टं सर्वमेव त्रिविधं सगवतो रूपं स्थूलो देहः । ते तुभ्यं त्वदर्थं मया व्याहृतमित्यर्थः । त्रिगुणत्वेन यन्निरूपेणं तत्तवाऽधिकारेण निरूपितम् । भगवतो हि रूपं सर्वेषामधिकारानुसारेण सर्वरूपत्वेन भासते। "तं यथायथोपासत" इति श्रुतेः॥ ३३॥

एवं राज्ञे त्रैविध्यं निरूप्य सूक्ष्मं रूपं ततोऽप्यूत्तमाधिकार्यथे अव्यक्तरूपं निरूपयति—

अतः परं सुक्ष्मतममव्यक्तं निर्विशेषणम् । अनादिमध्यनिधनं नित्यं वाद्यानसः परम् ॥ ३४ ॥

अतः परिमिति । मह्यादिसप्तावरणसहितात्स्थृलरूपात्परं व्यतिरिक्तमुत्कृष्टमेतन्नियामकम् । सुक्ष्म-तमं आकाशाद्यपेक्षयाऽप्यतिस्क्ष्मम् । तस्य रूपविशेषनिरूपणं न कर्तव्यम् । यतस्तदव्यक्तं केना-**ऽपि धर्मेण न प्रकटम् ।** ततस्तस्य विशेषाः प्रकटा भविष्यन्तीत्याश्चर्याऽऽह—निर्विशेषणमिति । सर्वविशेषणरहितम् । सर्वव्यावर्त्तकधर्मरहितमित्यर्थः । तस्योत्पत्यादिकं नाऽस्तीत्याह-अनादि-मञ्यनिधनमिति । आदिमध्यावसानरहितम् । नित्यं सदैकरूपम् । वान्यानसः परं सर्वेभ्यवद्दारा-तीतम् ॥ ३४ ॥

एवं स्यूलसदशं सर्वप्रकारेण सूक्ष्मिमिति निरूपितम् । उभयमप्युपसंहरति-

अमुनी भगवडुपे मया ते ह्यनुवर्णिते। उभे अपि न एइन्ति मायासृष्टे विपश्चितः ॥ ३५ ॥

असुनी भगवद्वपे इति । गया ते त्वदर्थमेवाऽनुवर्णिते पूर्ववत् । अस्माकं तु नाऽनेनोप-योगः । तदाह- उमे अपि न गृह्णन्तीति । तत्र हेतुः-मायासृष्टे इति । मायायाः कार्य-कारणक्रपायाः सम्बन्धेनैवंक्रपो जात इति । यतस्ते विपश्चितः साक्षात्स्वरूपज्ञातारः ॥ ३५ ॥

नतु तर्हि भगवान् कथमेवं रूपं करोतीत्याशक्याऽऽह-

स वाच्यवाचकतया भगवान् ब्रह्मरूपधृक् । नामरूपिक्रया धत्ते सकर्माऽकर्मकः परः ॥ ३६ ॥

स वाक्यवाचकतयेति । स भगवान् । वाच्यवाचकत्वं अनामरूपात्मनि नामरूपे विधाय तारशो मृत्या जगतः पालनादिकं करोतीति वाच्यवाचकतया खरूपाप्रन्युत एव शहरूपं सचिदा-नन्दं विम्रत् सर्वेषामपि जीवानां नामक्तपिकया धत्ते । नामानि क्तपाणि कियाश्व स्वसदशान्करोती-त्यर्थः । स्वयं च सकर्मा । न च पुनरेतादश एव । यतो वस्तुतोऽकर्मकः सर्वकर्मरहितः । सर्वेषां नियामकश्व । एताइशोऽपि सर्वानुत्पाद्यितुं त्रिगुणात्मकं अव्यक्तं च रूपं करोतीत्यर्थः ॥ ३६ ॥

नत के ते येषामर्थे खयं त्रिविधो जात इति । तत्राऽऽह-प्राजापतीनित्यादिमिश्विभिः-

प्रजापतीन् मन्न् देवान् ऋषीन् पितृगणान् पृथक् । सिद्धचारणगन्धर्वविद्याधसुरगुद्धकान् ॥ ३७ ॥ किन्नराप्सरसो नागान् सर्पान् किम्पुरुषानपि । मातृरक्षःपिशाचांश्च प्रेतभूतविनायकान् ॥ ३८ ॥ कृष्माण्डोन्माद्वेतालान् यातुधानान् महानिष । खगान् मृगान् पशृन् वृक्षान् गिरीत्रप सरीस्टपान् । द्विविधाश्चत्रविधा येऽन्ये जलस्यलनभौकसः ॥ ३९ ॥

एके प्रत्येकगुणप्रधानाः । एके मिश्राः । तत्र प्रत्येकान स्रोकत्रयेण गणयति । तत्राप्युत्तरोत्तरही-नता । प्रथमं प्रजापतयो मरीच्यादयो गुद्धकान्ताः सत्त्वापकर्षक्षाः । किन्नरादयो विनायकान्ता राजसाः । कृष्माण्डादयः सरीमृपान्तास्तामसाः । अन्ये तत्तक्रेदेषु मिश्रा इति तानेकेन गणयति--द्विविधा इति स्थावरजङ्गमभेदेन । चतुर्विधा जरायुजाण्डजस्वेदजोद्भिजाः । ये पूर्वोक्तादन्ये ते सर्वे सङ्करजाता इति द्वेयाः । तथापि स्थानतश्चेगुण्यं तदाह—जलस्थलनभौकस इति । जला-दयः स्थानानि येषाम् । तत्र जलस्या राजसाः । स्थलस्याः सास्विकाः । नभस्यास्तामसाः ॥ ३७ ॥ ॥ ३८ ॥ ३९ ॥

९ सर्वेत्रेविध्यमिति स. २ निरूपणं तवेति स.

<sup>•</sup> १ कार्यकरणेति स.

ंष्वं सारूपतः स्थानतम् सर्वेषां त्रैविध्यमुपपाद्य फलतोऽपि त्रैविध्यमाह—

क्रशलाकशला मिश्राः कर्मणां गतयस्तियमाः । सत्त्वं रजस्तम इति तिस्रः सुर-नृ-नारकाः ॥ ४०॥

क्रवालाक्रवाला मिश्रा इति । कर्मणां त्रिविधा गतिः सात्त्विकादिविभेदेन । सात्त्विकं कर्म श्चमफलं कुशलशन्देनोच्यते । तामसं कर्माऽऽशुभफलमकुशलशन्देनोच्यते । राजसं कर्मोभयफलं मिश्रशन्देनोन्यते । एवं कर्मगतयः कर्मसाधनफलप्रकाराखिविधाः । कुशलाश्राऽकुशलाश्र कुशलाकु-श्रुटाः । मिश्रा अभिन्नाः । कर्मणामिमा एव गतयो न त्वन्याः । तासां मूलनामान्याह — सत्त्वं रजस्तम इति । कुशलाकुशलमिश्राणामेतानि मृलनामानि । सत्त्वं कुशलनाम । तमोऽकुशलनाम । रजो मिश्रनाम । तत्कृतदेहा अपि त्रिविधा इत्याह । सुरनृनारकाः । सत्त्वं रजस्तम इति तिस्र इस्युगयत्र सम्बध्यते । सुराः सत्त्वम् । नरा रजः । नारकास्तम इति तिस्र एव । पशादयो नारकमध्य एव ॥ ४० ॥

ननु त्रिविचा एव गतय उच्यन्ते । प्रकारास्तु कोटिशो भवन्ति । तत्राऽऽह---

तत्राप्येकैकशो राजन भिद्यन्ते गतयस्त्रिधा। यदैवैकतरोऽन्याभ्यां स्वभाव उपहन्यते ॥ ४१ ॥

तत्राप्येकैकशो राजन्निति । बहवो मया त्रिविधा गणिताः । तेष्वेकैकशिक्षविधा ये प्रजाप-तयो गणितास्तेऽपि त्रिविधाः । ये वा सरीस्पास्तेऽपि । राजित्रिति सम्बोधनं पुरुषाणां नानाविध-स्वज्ञापनार्थम् । ननु कथमेकमनेकथा भवति ? तत्राऽऽह—यदैवैकतर इति । यदा एकतरः खमावः सान्त्विकादिः अन्याभ्यां स्वव्यतिरिक्ताभ्यां उपहन्यते बलवद्भश्वामिभयते । तत्र बलाभि-भवतारतस्येनैकस्याऽनेकरूपाणि भवन्ति ॥ ४१ ॥

एवं कार्यत्रैविष्यमुपपाद्योपसहरन् मगवतः सात्त्विकी ठीठां पाठनाख्यामुपपादयति---

स एवेदं जगद्धाता भगवान्धर्मरूपधुकु । पुष्णाति स्थापयन्नित्यं तिर्यङ्नरसुरात्मभिः॥ ४२॥

स एवेदमिति । स एव त्रिविधजगत्कर्ता तद्धै त्रिविधश्च । सृष्टमिदं जगत् भगवान् भग-शस्दवाच्यैः खगुणैः पाठनसमर्थेर्धर्मरूपपृक् । धर्मेण च स्थापयन् तत्तनमर्यादायां पुष्णाति अभिवृद्धं करोति । नित्यमित्युत्पत्तिक्षणमारभ्य अन्तपर्यन्तं प्रतिक्षणं पुष्णाति । तद्वपघातकासुराविर्भावे तिर्य-क्रस्यरात्मिकः त्रिविधैर्मत्स्यादिरूपै रामादिरूपैर्वामनादिरूपैश्व सर्वं जगत् परिपाठयतीत्पर्यः ॥ ४२ ॥

तृतीयां ठीठामाइ---

. AKE

ततः कालाभिरुद्रात्मा यत्स्ट्रष्टमिदमात्मनः। संनियच्छति कालेन घनानीकमिवाउनिलः॥ ४३॥

श्रीमद्रष्ठभाचार्यचरणविरचिता । इ स्कं. १० व. १६ छो. ]

कालाग्निकद्रात्मेति । कालः प्रलयकालः । तत्साधकोऽग्निः सङ्गर्षणमुखानलः । तत्राऽनले यो क्द्रइपंस्रिखिशिखं शूलमुत्तम्भयसुद्रतिष्ठत् तद्र्यो भूत्वा आत्मनः सकाशादेव यत्सष्टम्णीतन्तुवत् सिन्न-यच्छति उपसंहरति । कालेन करणेन । यथोत्पादने माया करणं पालने चाठवतारास्त्रया संहरचे कालः करणम् । उत्पत्त्यादिभिः संहारान्तैः कृतैरप्याधारे न किञ्चिद्विकृतता जायेत इत्यत्र दशन्त-माइ- चनानीकमिवाऽनिल इति । मेघानां सम्इं यथा वायुरपकर्षति । वायुनाऽपकृष्टा मेधा यथा न ज्ञायन्ते क गता इति तथा संस्कारं सर्वमेव नाशयतीत्यर्थः ॥ ४३ ॥

एवं भगवत्कृतानुत्पत्तिस्थितिप्रलयात्रिरूप्येदं भगवत्कर्तृकं जगदुत्पस्यादि नश्चवादिसम्मत-मित्याह---

इत्थम्भावेन कथितो भगवान् भगवत्तमाः। नेत्थमभावेन हि परं द्रष्ट्रमईन्ति सूरयः॥ ४४॥

इस्थरभाषेन कथित इति । हे भगवत्तमाः । राजानं बोधयितुमेवप्रकारेणाऽस्मामिर्जगदुरुति-स्थितिकर्ता भगवानुक्तस्तदाह—इत्थम्भावेन कथित इति । पूर्वीक्तप्रकार एवेत्यम्भावः । भग-वानिति तथा कथनेऽप्यदोषाय । स हि सर्वैः स्वाधिकारेण सुध्यते बोध्यते च । भगवस्तमा इति अत्यन्तमिकारिणः । भवदर्थं त्यग्रे निरूप्यते । तदाइ - नेस्थम्भायेनेति । परं मायातीतं भगवन्तं स्वत एव सर्वे पूर्वोक्तप्रकारेण सूरयो ब्रह्मविदो द्रष्टुं नाऽईन्ति ॥ ५४ ॥

तत्र हेत्रमाह---

नाऽस्य कर्माणि जन्मादौ परस्याऽनुविधीयते । कर्जुत्वप्रतिषेचार्थं माययाऽऽरोपितं हि तत् ॥ ४५ ॥

नाऽस्य कर्माणीति । अस्य जन्मादौ कर्माणि । मायानियन्तुः परस्य । नाऽतुविधीयते अतु-विधानं न कियते । परः सम्बन्धिरूपेण नाऽत्वविधानं करोतीत्वर्थः । कुत इत्यपेक्षायामाइ - माय-याऽऽरोपितं हि तदिति । जगद्भावादयः सर्वे व्यामोहिकमायाकार्यविषयतारूपाः । ते न मगव-स्कार्या इति तत्र कर्नृत्वादिना भगवदनुसन्धानं नास्तीत्यर्थः । तिहं किमिति निरूप्यते जगस्कर्नृत्वं मगवति ? तत्राऽऽह- कर्त्तृत्वप्रतिषेधार्थिमिति । प्रतीतं हि कर्नृत्वं प्रतिषेध्यं मगवांस्तु खरूपं पश्चाद इमित्येवोक्तवान् । न तु मया कृतिमिति । अहं वा जातिमिति । बुद्धिसौकर्यार्थमेव तथा निक-पितं मायया करोतीति स्वयमेव जायत इति । तज्ञत्वादित्यपि तदेव जः नतु तस्माजात इति । तस्मादुत्पत्त्यादिकत्पनाहीनं सर्वे त्रश्चेत्येव त्रश्चविद्विर्ज्ञातव्यं न तु कत्पनायुक्तम्। यतो नाययाञ्चो-पितं तत् ॥ ४५ ॥

एवं त्रश्चवादं कर्जुवादं च निरूप्य एतादशं रूपं भगवतः कस्मिन्कत्य इत्याकाङ्कायां त्रश्चकत्य इत्युत्तरमाह---

अयं तु ब्रह्मणः कल्पः सविकल्प उदाहृतः । विधिः साधारणो यत्र सर्गाः प्राकृतवैकृताः ॥ १६ ॥

९ शिका किमा: इति क. २ वदेकैकतर इति वा.

<sup>े</sup> १ बंडासान्तैरप्याचारेति सः २ झायत इति सः

अयं तु ब्रह्मणः कल्प इति । कदासित्सवैमात्मैय भवतीह जनार्दन इति । व्रय-केले । विकल्पे तु व्रयक्तपानान्तरकले मायया सर्वरूपो भवतीत्युमयमप्यत्र निरूपितमिति व्रयणः कल्पः सिवकल्प उदाहत इत्युक्तम् । तुशब्देनाऽन्ये कल्पाः प्राकृता व्यावित्ताः । अत एवाऽत्र दशिषा लीलास्तुल्याः कल्पान्तरे तु विषमास्तदाह—विधिः साधारणो यन्नेति । यत्र व्रय-कल्पे प्राकृतानां वैकृतानां च कल्पानां विधिरुत्पत्तिप्रकारः साधारणः । प्राकृते वा कल्पे वैकृते वा ये उत्पद्यन्ते ते तुल्याः । नतु कल्पान्तरवत्प्राकृतास्त्रय एव । वैकृता अन्ये । उमयात्मकस्तु कौमार इत्या-दिविशेषाः । तेऽत्र न सन्ति । विधिः साधारणो यन्नेत्येकं वाक्यम् । यत्र सर्गाः प्राकृतवैकृता इत्यप-रम् । प्राकृता एव वैकृता न त्वितिरक्ता इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

एतावता सर्वेषां प्रश्नानामुत्तरमुक्तम् । उभयोनींक्तं कालकल्पयोः । तद्ग्रे वक्ष्यामीत्याह्-

परिमाणं च कालस्य कल्पलक्षणविद्यहम् । यथा पुरस्ताङ्काख्यास्ये पाद्मं कल्पमधो शृृ्णु ॥ ४७ ॥

परिमाणं च कालस्येति । परमाण्वादिद्विपरार्द्धावसानस्य कालस्य परिमाणं परिमाणहेतुः सूर्यगत्मादिः । सोऽग्रे वक्तव्यः । चकारारस्वरूपं कार्यं च ं कल्पलक्ष्मणविग्रहमिति । कल्पानां लक्षणं धर्मव्यवस्था । कृते एतादशो धर्मः एतादशी प्रवृत्तिरिति लक्षणम् । विग्रहः शरीरं एतावद्यगमिति । सहस्रचतुष्ट्यारमकं कृतमिति यथा । एतद्वयम् । यथा पुरस्ताद्वाख्यास्ये । यथा पुरस्ताद्वाख्यास्ये । यथा पुरस्ताद्वाख्यास्ये । यथा पुरस्ताद्वा पूर्वकल्पे यथैतयो रूपं तथा व्याख्यास्ये । एवं विस्तरेण सर्वं वक्तं कल्पान्तरमुपक्षिपति — पादां कल्पमथो श्रृण्विति । सर्गादीनां विशेषाः पाश्रकल्पे भवन्ति । अतो भगवदश्विलाविस्तारार्थं अयो भिन्नप्रक्रमेण श्रृणु । सावधानतया श्रवणार्थमुपदेशः । अनेनैकस्य दिवसस्य विरतिर्द्धायते । यतो भिन्नप्रक्रमेण श्रृवणं बोधयित ॥ ४७ ॥

एवं शुक्रपरीक्षित्संवादे विरते शौनको भगवत्कयाश्रवणे व्ययस्तादशीं कथां पूर्वनिरूपितां पृच्छति। यसां कथायां कतिपयप्रश्नार्थज्ञानेऽपि परमा रितर्भवित तादशमेव हि श्रोतव्यम् । तदाह सूतः—"विदुरस्तीर्थयात्रायामि"त्यत्र "यावतः कृतवान् प्रश्नान् क्षत्ता कौषरवाग्रतः। जातैः कभक्तिगीविन्दे तेभ्यश्चोपरराम हें"ति । भागवतं श्राविष्ट्यामीति यद्यपि सूतेन प्रतिज्ञातं तथापि विदुरमैत्रेयसंवादरुक्षणस्य भागवतस्य श्रीष्ठफरत्वात् तदेव त्वया कथनीयमिति श्रोत्साहयित श्रीनकः—यदाह भगवानिति त्रिभिः।

## शौनक उवाच--

यदाह भगवान् सूत क्षत्ता भागवतोत्तमः। चचार तीर्थानि भुवस्यक्त्वा वन्धून् सुदुस्त्यजान्॥ ४८॥ कुत्र कोषारवेस्तस्य संवादोऽभ्यात्मसंज्ञितः । यदा सभगवांस्तस्मे पृष्टस्तत्त्वमुवाच ह ॥ १९ ॥ ब्रूहि नस्तदिदं सोम्य विदुरस्य विचेष्टितम् । बन्धत्यागनिमित्तं च तथेवाऽऽगतवान् पुनः ॥ ५० ॥

भगवानिति मैत्रेयस सर्वज्ञता सचिता । यदाइ मगवानिति भिन्नं वाक्यम । भगवान्ये व्य इत्यर्थः । अथवा । श्रुपुनैत्रेयसंवादे भगवान् यदाह । यत् भगवतो वाक्यं ताम्यां निरूपितिम यथः । यदाइ नो भवानिति पाठः स्पष्टः । सुतेति सम्बोधनम् । कुत्राऽऽदः किमाहंताकाद्वायामाह । श्वता मागवतोत्तमो बन्धूस्त्यकत्वा सुवस्तीर्थानि चचार । तादशश्व कौपारवेश्व संवादः कुत्र विषये । **क्ष्म मगवद्वाक्ये तद्यें वा** विचारात्मकः संवादस्तत्कथयेति वक्तव्ये भगवद्वाक्यस्यैव मुख्यत्वात्तत्रैव भगवद्वाक्यविशेषे संवादो भविष्यतीति ज्ञात्वाऽपि विशेषज्ञानार्यं कुनेति एच्छति । देशप्रश्रे त कुत्र देशे स संवादो जात इति । त्वया कैथितेऽपि स्वयं वा तत्र मत्वा श्रोतव्यमित्यभित्रायः । पाठान्तरे इतिशन्दोऽष्याहर्तन्यः । सुदुस्त्यजानिति तदादेशोपदेशचरितानि विदुरस्य पृच्छति । भागवतेम्य उत्तमः । यस्त्वापदशायामपि न विश्वान्तः । मुवस्तीर्थानीति गन्तुं ज्ञातुं च शक्यानि । तान्यपि वक्त-म्यानीत्मित्रायः । यैः सम्यक् ग्रुद्धो मक्तिं प्राप्तवानिति । ततोऽपि पूर्वमेव तस्य चित्तश्चदिकत्क्रष्ट बातेति श्वापयति—त्यकत्वा बन्धृनिति । सुदुस्यजानिति अन्तःकरणेनाऽपि त्यक्ता इति ह्यायते । एतावता परीक्षिदपेक्षयाऽपि स मुख्यश्रोता निक्तपितः । कुषारोः पत्रः कौषारविः । कौषा-रवस्य वा । त्रयमपक्षे बाह्वादित्वादिञ् । तस्यं पूर्वोक्तस्य विद्वरस्य । उभयोक्तुस्यत्वाय पष्ठघे । अर्था-त्संवादोऽपि पृष्टः । अन्यथा केवठस्थानं श्रुतमप्यत्रयोजकं स्वात् । अध्यात्मसंज्ञित इति । स संवादः श्रोतः कार्यसाधक इत्यध्यात्मश्चन्देनोक्तः । अन्यया तदञ्जनाद्विशेषणमयुक्तं स्यात् । अध्यात्मेति संज्ञापितः । बनेन संवादेनैवाउन्योन्यकबारूपेणैव तस्य मिकजीतेति संवादसैव माहात्म्यमक्तम । यद्वेति पक्षान्तरम् । वाशन्दः पूर्वपक्षं व्यावर्चयति । न स्थानविशेषे संवादात्तस्य मक्तिः किन्तपदेशा-दित्यपि पक्षे तमुपदेशं वदेत्याइ—यद्वेति । सभगवानिति । मगवत्सहितः । केवलेनोपदिष्टं कथं हृद्यारूढं मवेत्। तस्मा इति केवलं तद्यमेव। पृष्ट इति नहि तादशः स्वार्थं यादशं तादशं प्रम्छति। क्काऽपि यत्तत्वमुक्तवान् । तब्रद्दीति सम्बन्धः । देखा धर्ये । विदुरस्य विचेष्टितं वक्तव्यम् । तत्त्रोप-देशो विदुरस्याञ्जुचित इत्याश्चर्यम् । तयाप्यपदेशो जात इति तस्य विशिष्टं किश्चिचेष्टितमस्ति येन तादशोऽप्युपदेशमेंईति । कित्र । बन्धुत्यागेऽपि निमित्तं वक्तव्यम् । अन्यया श्रद्रयोनावुत्पन्नस्य प्रजा-जोऽतुचितः सात् । चकाराज्ञानहेतावि निमित्तं वक्तव्यम् । किश्व । तज्ञानं सर्वयोत्तमम् । यञ्जानशासौ पूर्वजातवैमनसादिकं परित्यज्य दैहिकी बीढां परित्यज्य तथैवाऽसंस्कृतरूपेणैव पनरा-गतवान् । अतः साम्रात्सर्वमोहनिवर्त्तकमुत्तमाधिकारनिरूपकं यञ्ज्ञानं तत्संवादे सम्पन्नं तदपि मगवद-क्तमेव मविष्यतीति तत्कययेत्वर्थः ॥ ४८ ॥ ४९ ॥ ५० ॥

<sup>.</sup> १ त्ववा अकवितेपीति च. २ क्वारवस्थेति च. १ संझानित इति क. च. ४ मईपीति च.

19.

एवं ऋषिभिः पृष्टस्तदुत्तरं वदन् शुकोक्तमेव तदिति सरस्रतीसंवादात् पथा विदुरादीनां मक्ति-स्तया मनतामपि भनिष्यतीति बोधयन् भनतां नान्यं संनादिजातिमत्याहे—

> राज्ञा परीक्षिता पृष्टो यदवोचन्महासुनिः। तद्दोऽभिधास्ये शृणुत राज्ञः प्रश्नानुसारतः ॥ ५१ ॥

राज्ञा परीक्षिता पृष्ट इति । अयमेवाऽर्थः परीक्षिताऽपि पृष्टः ग्रुकेन यदा कथाक्षेपः कृतः एवमेतसुरा पृष्ट इति । तदा महामुनिः । तत्स्वरूपतः पर्यवसानतश्च जानन्नवोचत् । तदेव वो युष्म-न्यमिभास्ये कथयिष्यामि । एवं सति पूर्वे यद्भवद्भिः पृष्टं यदाह भगवान् शुक इति, यत्रेदानी यदिष मयोक्तं सोऽइं वः श्रावियव्यामीति तद्प्यविरुदं भवति । अतः शुकोक्तिमेव कथिय्यामि परं साव-भानतया ऋणुत । शुकस्तु तत्र सभायामृषिभिर्वेहुधा पृष्टं बह्वेवोक्तवांस्तन्मुरूपश्रोतृबुद्धानुसारि न भवतीति प्रकृतत्वाभावात् तद्धावृत्त्यर्थमाह—राज्ञः प्रश्नानुसारत इति । राज्ञः प्रश्नमनुसूख तदुत्तरत्वेनैव यदुक्तं तत्कययिष्यामीत्यर्थः ॥ ५१ ॥

> द्वितीयस्कन्धविवृतिः श्रीकृष्णचरणाम्बुजे। निवेदिताऽतियक्षेन युक्तिपुष्पाञ्चलिः स्फूटा ॥ १॥

मक्तेषु शास्त्रहृदयेषु निवेदयामि शास्त्रार्थतो यदि हरिर्भवतामश्रीष्टः। तत्पर्यताऽऽत्र विवृतिं भगवद्गणानां सन्देहवारणविचारणतः प्रसन्नाम् ॥ २ ॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीवस्त्रभदीश्वितविरचितायां द्वितीयस्कन्धे दशमोऽध्यायः ॥ १०॥

सम्पूर्णोऽयं द्वितीयस्कन्धः ।

अक्टिप्णार्थणमस्तः।

# श्रीमद्भागवतद्वितीयस्कन्धश्लोकानामकारादिवर्णानुक्रमः।

|                                         | पृष्टम्. | ļ                       | 9    | ष्टम्. |                                |     | पृष्ठम्.          |
|-----------------------------------------|----------|-------------------------|------|--------|--------------------------------|-----|-------------------|
| ъ.                                      | -        | भाभासक्ष निरोधक         | •••  | 168    | एतावानेव यजतां                 |     | 81                |
| भकामः सर्वकामी वा .                     | 81       | भायुःकामोऽश्विना देवी   | •••  |        | एतावास्साज्ज्ययोगास्यां        |     |                   |
| अतः कविर्नामसु                          | २२       | आयुहंरति व पुंसी        | •••  |        | एते ससी ते नृप                 |     | <b>1</b> 44       |
| अतः परं सूक्ष्मतमं ः .                  | 169      | आसिस्कोः पुरः पुर्याः   | •••  |        | एवं पुरा धारणवा                |     | 22                |
| भत्र प्रमाणं भगवान्                     | 129      | , कासीचदुदरारपद्मं      |      |        | एवमेतकिगदितं                   |     | 10                |
| भन्न सर्गो विसर्गम 🗓                    | 191      | ₹.                      |      |        | एवं संवित्ते स्तत एक           | ••• | 24                |
|                                         |          | इक्षाकरेलमुचुकुन्द      | •••  | 124    | ক.                             |     |                   |
| 10.00                                   |          | इति तेऽभिहितं तात       | •••  | ८९     | क्यवस्य महाभाग                 |     |                   |
|                                         |          | इति संभृतसंभारः         | •••  | 60     | कस्तां त्वनादत्य परा           | ••• | 112               |
|                                         |          | इत्थरभावेन कथितो        | •••  | 140    | कामं दहन्ति कृतिनो             | ••• | २ <b>६</b><br>१०१ |
|                                         |          | इस्थं मुनिस्तूपरमेत्    | •••• | § o    | कार्यकारणकर्तृत्वे             | ••• | 30                |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |          | इत्यमिन्याहतो राजा      | •••  | 35     | कालं कर्म स्वभावं च            | *** | •1                |
|                                         |          | इत्युपम्मित्रतो राज्ञा  | •••  | 41     | काकाद्वणव्यतिकरः               | ••• | 47                |
|                                         |          | इदं भागवतं नाम          | •••  | ٤      | कालेन मीलितदशां                | ••• | 121               |
| अन्तर्हितेश्विषार्थाय                   |          | इदं भागवतं नाम          |      | 130    | किस्थानपारी नागान              |     | 144               |
|                                         |          | इन्द्रादयो बाह्य आहु    | ***  | 10     | किं प्रयुक्तस्य करकाः े        | ••• | 10                |
|                                         |          | इ्यानसाबीश्वर           | •••  | 19     | किरातहूणाम् <u>अपु</u> श्चिम्द | ••• | 48                |
|                                         | 34       | <b>\$</b> .             |      | 1      | कीडन् बने निशि निशा            |     | 113               |
|                                         |          | इसल्य केमान्विदुरम्ब    | •••  | 3.0    | श्रीदलमोघग्रहस्य               |     | 144               |
|                                         | 60       | उ.                      |      | İ      | कुत्र कीपारचेसस्य              |     | 149               |
|                                         |          | बिसस्योगीतुमलं          | •••  | 163    | इस्रवाङ्गका सिश्राः            | *** | 164               |
|                                         | 168      | बसिद्धस्पश्चनकर्णिका    |      | 3.00   | क्ष्माण्डोन्माद्वेताकान्       | ••• | 145               |
|                                         | 120      | बरःस्थकं ज्योतिरनीक     | •••  | 34]    | के विस्तादेशम्तर्ददवा          | ••• | ₹₩                |
| · · · · · ·                             | 198      | <b>莉</b> .              | •    |        | क्षत्रं स्वाय विवित्रो         |     | 111               |
|                                         | 61       | ऋतेऽर्थं बट्धतीबेत      | 1    |        | क्रीरोदघावमरहानश्व             | ••• | 1-2               |
| <b>~</b> _                              | 113      | ऋषे विद्नित मुनबः       | •••  | 3.8    | स.                             |     |                   |
|                                         |          | प.                      |      | .      | _                              |     |                   |
|                                         | - 1      | एकमेकतराभाषात्          | 9    | 104    | स्रद्वाक्षी नाम राजर्षिः       | *** | 1.                |
| अहमेवाऽऽसमेवाऽमे                        | . 159    | प्केषमा आनि विवा        |      | ₹•     | ग.                             |     |                   |
| -                                       |          | एको नानारवमन्त्रिक्कन्  | 1    |        | गतयो मतयश्रैव                  | ••• | 44                |
| आ.                                      |          | एतच्युत्रूषतां ब्रह्मन् | •••  |        | गर्ति जिनीच्तः पादौ            | ••• | 167               |
|                                         |          | प्तदेवासम्भू राजन्      |      |        | गम्धर्वविद्यात्रस्यारणे        | ••• | 3.7               |
| नारमञाबासुतागार्                        |          | एतद्वेदिनुमिञ्छामि      |      | •      | गम्बर्वाप्सरसो बक्का           | ••• | 41                |
| भारमसम्बद्धियुद्धर्यं                   |          | एतज्ञगवतो रूपम्         | 1    |        | गुणात्मकानी निद्रवाचि          | ••• | 147               |
| आत्मभ् भाषवसे वान्ये 🕝                  |          | रतिवर्षियमानानां        | •••  | ,      | गृहाव्यवजितो चीरः              | ••• | 11                |
| वासामावास्ते राजन्                      | :        | पुतन्मतं ममातिष्ठ •••   |      |        | गृङ्गीस वचदुपवन्धव             | ••• | 13*               |
| वादिस्सोरचपानामां                       |          | यतम्भे १ प्रकृतः सर्वे  | •••  |        | गोर्पैर्मके प्रतिइते           | ••• | 114               |
| आयोध्यतारः द्वथयः                       | رهه      | ≺हाबदेव विश्वासं        | 1    | 441    | प्रीवाचा सबकोच्य               | *** | **                |

| ू पृष्ठम                                | H .                              | प्रष्ठम्. | Í                                     | पृष्ठम्.        |
|-----------------------------------------|----------------------------------|-----------|---------------------------------------|-----------------|
| <b>ង.</b> ៈ                             | तसाद्धारत सर्वात्मा              | ¥         | नन्दं च मोक्ष्यति भवात्               | 116             |
| जानेन गर्भ रसनेन ३१                     | तसाद्वोरन्तरमुख                  |           | नभसोऽय विकुर्वाणात्                   | 93              |
| ਚ.                                      | तकी नमी भगवते                    |           | न भारती मेऽङ्ग सूचा                   | 69              |
| चर्कंच दिस्वविहतं ११०                   | तसै खलोकं भगवान्                 |           | नमस्त्रसं भगवते                       | 40              |
| चीराणि किं पथि न २६                     | ^ ^                              |           | नमः परसी पुरुषाय                      | 41              |
|                                         | तामसादपि भूतादेः                 |           | न भेऽसवः परायान्ति                    | 180             |
| छ.<br><b>छन्दांस्यन</b> न्सस्य यशों १७  | ਰਾਤਾਰਾਜ਼ੀਵਿ ਜ਼ੇਤਾ                |           | नमो नमसोऽस्त्वृषभाय                   | ' ५२            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | तास्ववास्सीत्स्वसृष्टासु         |           | न यत्र कालोऽनिमिषां                   | ٠ २९            |
| ু জ                                     | तुभ्यं च नारद भृशं               | i         | न यत्र शोको न जरा                     | 11              |
| वरो च कर्दमगृहे ९८                      | तुष्ट निशम्य पितरं               |           | न हातोऽन्यः शिवः पन्धा                | 34              |
| जातो रुचेरजनयत् ९७                      | तेजसस्त विकर्वाणात               | · ·       | नाऽनृतं तव तथापि                      | ६५              |
| जितासनो जितशासी १४                      | तेनाऽऽस्मनाऽऽस्मान               |           | नान्तं विदास्यहसमी                    | 158             |
| जीवरूक्तवो भागवता ४५                    | ते वै विदन्त्यतिसरन्ति           |           | नाभेरसावृषभ आस                        | 903             |
| ज्यायान् सुवास्वरजा १०६                 | तेषु यज्ञस्य पशवः                |           | नाभ्यां स्थितं हृद्यश्वि              | 30              |
| ज्ञानं परमगुद्धां से १६२                | ंतेजसात्त विक्रवोणात             |           | नामधेयानि सञ्चाक्ष                    | ८६              |
| इतानंथदाञ्जतिनिवृत्तः ४२                |                                  |           | नारदः प्राह् भुनये                    | 900             |
| ਰ.                                      | तं नारदः प्रियतमो                |           | नारायणपरा योगा                        | Ęu              |
| तसः कालाप्तिरुद्धात्मा १८६              | तं भीयमाणं समव                   |           | नारायणपरा वेदा                        | ६७              |
| - '                                     | त्रैविष्टपोरुभयहास               |           | नारायणे भगवति                         | 66              |
|                                         | स्वनचर्ममासरुधिर                 | 3         | नार्थो बहेरयमुक                       | 106             |
|                                         | त्वयाहं तोषितः सम्यक्            |           | नासिके निरभिरोताम्                    | 199             |
| तस्कट्यां चातलं क्रुसं ७७               | द्.                              |           | गऽस्य कर्मणि जन्मादी                  | 969             |
|                                         | ददर्श तत्राखिलसाःवतां            |           | सहंन्यूयं यहतां                       | 91              |
|                                         | ददशे येन तद्यं                   |           | नाई थेद परं स्वस्थिन                  | ··· ξ≩          |
|                                         | दशमस्य विशुद्धर्य                | ૧૭૨ ક     | नेदिध्यासोरारममाया                    | 963             |
|                                         | दिन्यं सहसाब्दममोध               |           | नेद्रयाहियते नक्तं                    | 3               |
|                                         | देवदेव समस्तेऽस्तु               |           | नेयस्केद्विपयेश्योऽक्षान्             | ··· ५<br>··· १२ |
|                                         | देवहिषां निगमवर्तम               |           | नेरभियत शिक्षो वै                     | 962             |
|                                         | देवीं मायां तु श्रीकामः          | ≩c fe     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 998             |
|                                         | देहापत्यकलञ्चादि                 |           | नेशस्य तद्वक्रदिदश्चया                | 186             |
|                                         | द्यारक्षिणी चक्षुरभृत            |           | <u> </u>                              | 40              |
|                                         | दृष्यं कर्म च कालश्च             | ६६ न      |                                       | 93,0            |
|                                         | दृष्यं कर्म च कालश्च             | 100       | ч.                                    | •••             |
|                                         |                                  | १६.य      |                                       | 97              |
| तद् विश्वनाभिं स्वति ३२                 | ਬ.<br>ਬ.                         |           | >> *                                  | 86              |
|                                         | धन्वन्तरिश्च भगवान्              |           | · *                                   | ą.e             |
|                                         |                                  |           |                                       | 63              |
| 4 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                                  |           | ۸·                                    | ১৫৪             |
| ~                                       |                                  |           | 260 / 000                             | 4               |
| N. N. 2                                 | &                                |           |                                       |                 |
|                                         | म.                               |           |                                       |                 |
|                                         | न.<br>शतोऽस्म्यहं तचरणं          |           | <u> </u>                              |                 |
|                                         | ताऽस्य हतश्रह<br>खोऽस्य नाड्योऽथ |           |                                       | 48              |
| समादण्ड विराद् जर्ज ८५                  | । यहचल वाश्ववाच्या :             | *** 355 M | ायुर्वमस्य भित्रस्य                   | 4•.             |

| e.                       | पृक्षम्. |                                  | पृष्ठम्-   | ,                                                    | प्रहम्. |
|--------------------------|----------|----------------------------------|------------|------------------------------------------------------|---------|
| पिवन्ति वे भगवत          | ३६       | म.                               |            | यावच आयेत परा                                        | ₹6      |
| पुरुषोऽण्डं विनिर्मित    |          | मस्यो युगान्तसमये                | 108        | यावानइं वयाभावो                                      | 163     |
| पुरुक्त मुक्तं त्रहा     | 98       | _                                | २९         | ये च प्रकानसरदर्श्वर                                 | 13.     |
| प्रचोदिता वेन पुरा       | 46       | मनीपितानुभावोऽयं                 | 140        |                                                      | 44      |
| प्रजापतिर्धर्मपतिः       | 116      | महत्तस्य विक्रवीणात्             | ७३         |                                                      | 121     |
| प्रजापतीन्मनुन्देवान्    | 164      | महातलं तु गुरुकाभ्या             | 99         | येषां स एव भगवान्                                    | 184     |
| प्रसादिष्टं भया तत्र     | 146      | मायां वर्णयतोऽमुख्य              | 121        |                                                      | ··· ₹₹  |
| प्रमाणमण्डकोशस्य         | 120      | भायां विविदिपुविष्णोः            | 149        |                                                      | 130     |
| प्रवर्तते यत्र रजस्तमः   | 940      | मुक्तवारममायां मायेशः            | 934        | योऽप्यास्मिकोऽयं पुरुषः                              | 194     |
| प्रविष्टः कर्णरम्ध्रेण   | 133      | मुखतसालु निभिन्नं                | 196        | यो बाऽनुशायिनां सर्गः                                | 13v     |
| इसम्रदकं मिलनायते        | ২৬       | _                                |            | ₹.                                                   |         |
| प्राणेम क्षिपता क्षुच्द  | 306      | य.                               | •          | राज्यकामी मनुन देवान्                                | 36      |
| प्राधान्यतो यानुष        | 94       | यज्ञं यजेशशस्त्रामः              | 14         | राजा परीक्षिता प्रष्टः                               | 19.     |
| प्रायेण भुनयो राजन्      | 4        | यत्किञ्च लोके भगवत्              | qu         | क्रियाणी तेजसांचक्षः                                 | 99      |
| ब्राह् भागवतं नाम        | 188      | यस्कीर्तनं यत्सारणं              | 43         | रूपासिकामी गन्धवीन                                   | ३८      |
|                          |          | यत्र सन्धार्यमाणायां             | 11         | <sup>ੁ</sup> ਂ ਲ.                                    |         |
| च.                       |          | यत्रोचतः क्षितितलो               | 91         | स्रोकैरमध्यावयवाः                                    | 134     |
| बहायिते ते नुषने         |          | विधारमतन्त्री भगवान्             | ··· 13     | लोगान्य दिखाजाती गां                                 | 98      |
| बहरूप इवाभाति            | 384      | यथाऽऽत्ममायायोगेन                | *** \$4    | 1                                                    |         |
| विले बतोरकम              | 80       | यथा महान्ति भूतानि               | 95         | 1                                                    | 113     |
| बोध्यमानस्य ऋविमिः       | 999      | यथा सन्धार्यते ब्रह्मन्          | 3          | `\ .^                                                | 19      |
| ब्रह्मणा चोदितो ब्रह्मन् | 52       | यथा हरी भगवति                    | ··· 13·    |                                                      |         |
| .महावर्षसकामस्तु         | اع       | यद्क्रुगनुध्यानसमा               | 43         |                                                      |         |
| ंब्रह्माननं क्षत्रभुजो   | 3        | , यद्थातुमतो ब्रह्मन्            | 9 <b>%</b> | वरीयानेच ते प्रकाः                                   |         |
| बृहि मस्तदिदं सीम्य      | 96       | यदात्मनि निरालोकं                | 90         | वर्षप्रासहस्रान्ते                                   |         |
|                          |          | यदाऽस्य नाभ्याम्नलिनात्          |            | बस्तुनो मृदुकाठिन्यं                                 | **;     |
| भ.                       |          | यदाह भगवास्म्त                   | 16         | ८ वस्त्न्योपधयः खेहा<br>१ वाची वहेर्मुखं क्षत्रं     |         |
| भगवच्छिक्षितमह           | 34       | ९ यदि प्रयास्यसृप ्              | ٠ ٦        | १ वाचा वह्मुल क्षत्र<br>१ वाचोरपि विकुर्वाणात्       |         |
| भगवन् सर्वभूतानी         |          | ६ यदुताऽहं त्वया पृष्टो          |            | १ विश्वाराप विक्रवाणात्<br>५ विश्वमी भूर्भुवः स्वश्र |         |
| भगवानवस्य कारक्ष्येन     |          | ६ यदैतेऽसंहता भावाः              |            | ५ विश्वश्रणा य <b>द्य</b> रणा                        |         |
| भगवान् सर्वभूतेषु        |          | ६ यदात्परीक्षिद्दमभः             | 18         | २ विचिकित्सितमेदन्मे                                 | 48      |
| भारः परं पद्दकिरीट       | 8        | <b>अधिद्रं यद्धिष्ठानं</b> ् ··· | ٠ ٩        | २ विज्ञानशक्ति महिमा                                 |         |
| भूतभव्यभवष्ठब्द          |          | ५ यद्विज्ञानी यदाधारी            |            |                                                      | 10      |
| भूतमात्रेन्द्रियथियां    |          | ३ यद्वेनसुत्पथगतं                |            |                                                      |         |
| भूतैर्महजियं इमाः        |          | ९ यद्वै बजे बजपशुन् …            | 11         | ६ विभूषितं मेसलया                                    |         |
| भूपातास्रककुब्ध्योम      | ۶۶       | ७ यसा अदादुद्धिरूद               | 11         | ३ विलब्धमानया यस्य                                   |         |
| भूमेः सुरेतरवरूय         |          | ४ यस्मिन्कर्मसमावायः             | 11         | • विवक्षोर्मुखतो भूमो                                |         |
| भूय एव विवित्सामि        |          | ९ यस्याऽवतार्कर्माणि             |            | १ विद्युद्धं केवछं झानं                              | ९२      |
| भूयो भभः सद्वृजिन        |          | २ यस्येहाऽवयवलीकान्              |            | ६ विशेषसस्य देहोऽयं                                  |         |
| भूलोंकः कविपतः पन्यां    |          | ६ यहिं बाव महिस्नि स्वे          | 18         | <ul> <li>विशेषस्तु विकुर्शणात्</li> </ul>            |         |
| भूलोंकः कल्पितः पन्ना    |          | ७ यहाँ छयेष्वपि सता              |            | २ विष्णोर्नु वीर्यगणना                               | 188     |
| मृत्यप्रसादामिमुसं       | 14       | ३ यां यां प्रक्तिसुपाधित्य       | ٠ ٧        | • वेदाइमङ्ग परमस्य                                   |         |
| भाजिष्युभिर्यः परितो     | 14       | ्रावत्ससा सस्युरिवेश             | 11         | व वैकारिकान्सनी अबै                                  | 64      |
| 24                       |          |                                  |            |                                                      |         |

|                         | प्रक्रम्.                  | ष्टहस्.                            | <b>१</b> इन् |
|-------------------------|----------------------------|------------------------------------|--------------|
| वैवासिकश्च भगवान्       | ४३ स एव पुरुषस्तर          | सात् ७५ स <b>बाच्यवाचक</b> तया     | 164          |
| वैयासकेरिति वचः         | ४८ स एवेद जगदा             | ता १८६:स वै मगबतो राजा             | ٧3           |
| वैश्वानरं याति विद्या   | ··· ३२ स एव भारमात         | मवता ५६ स मेयसामपि विभ:            | 139          |
| बीडोसरोझोऽधर एव         | … ा≉ संप्य आदाः पुः        | रुषः ९१ स सर्ववीवश्यक              | ٠ ३٠         |
| श.                      | स एप भगवाहि                | 5तेः ०० संप्रदश्यीसमञ्जा           | 150          |
| शक्तशान्तमभवं           | १२७ सत्यां क्षिती किं      | क्षर 1४८ सम्ब्रवः सर्वभूतानां      | 130          |
| शाब्दस्य हि मझण         | २२ सत्यां क्षितौ किं       | कशियोः २४ संस्थां विज्ञाय संन्यस्य | ¥9           |
| श्रुण्वतः अञ्जया नित्यं | FIR TITLE WA               | वान् १०३ सः जामि तक्षियुक्तोऽइं    | 66           |
| स्यामायदाताः शतपत्र     | ्रेसस्य रजस्तम इ           | ति ६९ सजाधि नवस्वेत्रेतं           | 144          |
| श्रियः पतिर्यज्ञपतिः    | स मदानचरद्वार              | ं ⋯ … ६३ सती विचक्रमे विष्य≖       | 64           |
| भीर्यंत्र रूपिण्युरुगाय | ्रु संभूतस्क्रमेन्द्रिय    | य ३४ सोऽसृतस्याभवस्येशो            | /1           |
| श्रुखा इरिस्तमरणा       | ्रु,्र∫समाचान वसाः         | महान् ४९ सोऽयं तेऽमिहितस्तातः      | 129          |
| स्रोतस्थादीनि राजेन्द्र | ू सम्बद्ध काराणिक          | स्येदं ६४ सोऽहक्कार इति बोको       | ७३           |
| व्यविद्वराहोट्सरैः      | ु सर्ग तपाऽहम् यय          |                                    |              |
|                         | सर्वमेतच भगवः              |                                    | 124          |
| स.                      | सर्व पुरुष एवेद            |                                    | ८२           |
| स भाविदेवो जगतां        | ••• १४७ सर्व होतज्ञवान्वेद | 🕻 ६२ स्थितिर्वेङ्कण्डविज्ञवः       | 193          |
| स उपामश्रितो राज्या     | १४४ सर्वोसनः च वाये        | ोश ७६ स्थितं क्रमानाकतः न          |              |

#### श्रीकृष्णाय नवः । गाउनानिकाम<sup>ः</sup> ।

श्रीमदाचार्यश्रीमद्रलमाधीश्वरमणीतवन्येषु श्रीसुबोधिनी मूर्धन्येति बहुनां विदु-वामित्रायः । श्रीसुवीधिनी श्रीमदाचार्यचरणैः प्रणीता प्रथम-द्वितीय-द्वतीय-दन्नम-स्कन्धेतु उपस्थ्यते । एकादश्वस्कन्धस्याध्यायचतुष्ट्योपर्थपि दृश्यते । एतन्मुस्श्रीसुबो-विन्या श्रद्धणं नित्यस्वरूपब्रह्मचारिणा कृतमेव पूर्वम् । तद्नन्तरं श्रीमहोस्वामिङ्कछित-खक्तश्रीगोवर्धनलालजीपहाराजचरणानापाश्रयेण पण्डितप्रकाण्डेन कविकाध्यरत्नाकरेण मृहबलभद्रश्वर्मणा प्रथमसुवोधिनीमुद्रणं कृतम् , तथापि तत्र श्रीमद्रोस्वाभिवर्षश्रीनृसिंहला-सजीमहाराजचरणाभितश्चासिषद्भणलालस्य पूर्वे मुद्रितस्य पुस्तकस्योपयोगो न इत इति विभाति । यतः वकाश्वादिटीकासु स्त्रीकृताः शुद्धाः पाठाः टिप्पणेषु वायो निवेशिकाः, अनावश्यकानि कवित् भ्रमोत्पाद्कानि च प्रश्नविद्वानि मध्येमध्ये निश्चिष्ठानि । अतः श्रीसबोधिन्या अध्ययनं कयं साम्पदायिकैः कर्तव्यमिति पश्र उपस्थितः । साहित्यं विना तदध्ययनं तन्मुद्रणं च नैव संतोपपद्मिति निश्चित्य तत्साहित्यसम्पादना-बास्माभि: वयत्नः कृत: । श्रीमदाचार्यक्रपया प्रथमस्कन्यस्रवोधिन्या विवरणच्य-हुबहुपल्डव्यम् । एकं वाचार्श्वागोपेशानाम् , दितीयं श्रीपुरुषोत्तमानाम् , तृतीयं श्रीवल्लमानाम् , चतुर्य श्रीमोकुलोत्सवानां च । केचित् स्वतन्त्रलेखा अपि प्राप्ताः । श्रीमुबोधिन्याः सम्यगध्ययने एतत्साहित्यपाकत्र्यमत्यन्तम्रुपकरिष्यतीत्यत्र नैव स्वस्योपि संदेहोस्याकम् । श्रीमत्त्रश्चचरणकृपया कदाचित् तदपि सेत्स्यतीति विश्वासः। ष्तेषु विवरणेषु श्रीपुरुषोत्तमानां प्रकाशो विस्तृतत्वात् शासदृष्ट्या योजितत्वात् प्रतिस्थ चाचाश्रीगोपेशकृतायाः टीकायाः मायः समग्राया अपि समावेश्वितत्वातः तन्त्रद्रवस्या-स्यावस्यकत्वाच मयमं मुद्रणे स्वीकृतः । श्रीसुवोधिन्या अवमाहनेऽयमस्यन्तमनुखुद्वातीति तु निर्विवादं तदध्येतृणाम् । एतन्युद्रणार्थः द्रव्यमतन्त्रः द्वरतिस्थन्नीमद्रोस्वामिभीवजर-स्तलालकृपया जातः । तेषामेत्र प्रेरणया सुरतिस्ववैष्णदश्रेष्ठिवजदासम्बुनंगारानेण भरतीयेत्वास्येन प्रयमस्योधिनीपकाश्चर्यपञ्चयो द्यः।

वयमसुवोधिनीमकाञ्चसुद्रणं संबत् १९७८ वर्षे मारम्बस् । तवापि मकाञ्चस्तकार्वा वावस्तातानां संदिग्यस्वादशुद्धत्वात् त्रुटिम्यस्ताच सुद्रणकार्यः स्वक्रम्बनासीत् । संबत् १९८१ वर्षे अस्यन्त्रित्रपेरिहालस्य भीनाचद्वारे मधनं वातव् । तत्रस्यसंग्रहात् वीमकवि-क्रमुकिबोरीरकं भाषीनं मक्त्रमकाञ्चस्तकं भीषद्रोवर्षमकाकत्रीमहाराजानाननुस्रावाः 3

द्यम् । तत्युस्तकोपि श्रीयुक्षोचमानां श्रीइस्तासरेषु कृतः श्रोषोपि एकस्मिन् पत्रे दृष्टः । तत्युस्तकं मामाणिकमिति स्वीकृत्यास्माभिः पाठादियोजनं मायः तद्राधारेणा-स्मिन् ग्रुद्रणे कृतम् , तयापि यत्र तत्युस्तकं संदिग्धं माप्तम् , तत्र निम्नलिखितानामन्य-युस्तकानाग्रुपयोगः कृतः । तानि चैमानि ।

- (१) एतत्पुस्तकं संवत् १८३७ वर्षे कार्तिकमासे कृष्णपञ्चम्यां लिखितम् । 'त्रवादी यद्रप्राणजीवणेन''गुसाईजोश्रीश्रीश्रीगोविन्दरायाणां तस्यात्म-जी लालजीश्रीविद्वश्चेत्ररायजीलालजीश्रीगोक्कोत्सवरायजीवाचनार्थम्'। एतत्पण्डितगङ्कालाजीसंग्रहस्यम् । यन्यत्राष्ट्रशे भूयान् कोघोऽस्मिन् माप्तः ।
- (२) नटपुरस्य-पुष्टिमार्गीय-पुस्तकालय-संग्रहस्यम्, भगवदीयत्रिश्चवनदासपीतां-बरदासद्वारा नाप्तम् । संवत् १७९७ वर्षे पौषमासे कृष्णपक्षे चतुध्यां गुरुवासरे लिखितम् । उमरेटमापनिवासि-औदिच्यटोलकीयाज्ञातीय-व्यास-हृदयरामात्मजजीवरामेण लिखितमिदम् । इदं नायः शुद्धम्, तथापि नैव केनचिद्षि बाचितं हृस्यते ।
- (३) कंकरपछीस्यश्रीमद्रोस्वामिश्रीवजभूषणानाम् । संवत् १८२४ वर्षे पौषकृष्णसप्तम्यां विनवारे लिखितम् । इदं पुस्तकं कंकरपछीस्यश्रीमद्रोस्वामिनीश्रीसौन्दर्यवतीवदुजीमद्दाराजकुपया तद्वात् भट्टकरञ्जीछकुलालाजीद्दारा
  प्राप्तम् । प्रायः श्चदम् ।
- (४) 'श्रासिकल्याणनी कानजी' इत्येतैः स्वयं छिस्तितं श्रोधितं च। एतत् पुस्तकं मुम्त्रास्यश्रीयोकुछाधीश्वजीमन्दिरस्यसंग्रहात् श्रीमद्रोस्वामिमग्र- छाछकुपया माप्तम् ।
- (५). श्रीपद्रोस्तामिरणछोढलालानाम् । नूतनमिदं श्रीपद्रोस्तामिश्रीजीवनेरौः स्वताचनार्थे संपादितम् ।
- (६) श्रीमद्रोस्तामिनिद्वन्यहाराजश्रीमोकुलनायानाम् । नृतनिमद्रम् ।
- (७) पं. गदृलालाजीसंब्रहस्यम् ।

श्रीनाथद्वारीयपुस्तकोपिर श्रीपुरुषोत्तपानां श्रीदस्ताहारेषु 'ग्रन्थसंख्या ३०००' इति लिखितं दृश्यते । 'श्रीत्रजोत्सवानामिद'मित्यपि तत्रैव दृश्यते । सप्तमलालश्रीघन-श्रमामानां श्रीगोपेशनामानः सूनव आसन् । तत्युत्राश्र श्रीत्रजोत्सवाः । संभवति च श्रीपुरुषोत्तमेरेतत्पुस्तकं निजमित्रत्वात् श्रीत्रजोत्सवेश्यः समर्पितम् । एतेन श्रीपुरुषोत्तमानां श्रीगोपेशानां बहुमानपुरःसरं 'चाचा'त्वेनोपन्यासो स्पष्टो भवति। यद्येतद्वनुमानं च युक्तम् , तदा त तत्तियलालश्रीवालकृष्णानां वंश्यश्रीत्रजोत्सवानामिदं पुस्तकं स्मादिति ।

श्रीकक्करपछीस्वश्रीमन्मात्चरणश्रीपद्रोस्वामिनीश्रीसौन्दर्यवतीनां परमोदारानुग्र-हेण श्रीश्रीदारकानायमन्दिरस्यसंग्रहात् श्रीपुरुषोत्तमानां शाचीनं चित्रं सम्रुपलम्बम् । तत् ताहश्चमेव सिद्धमत्र निवेशितमिति ।

अत्रापि 'पेर्यलाख त्रजदास सांकलीया' 'जमनादास कानजी' 'पुरुषो-चमदास कानजी' 'द्दीरालाल मुलजीभाई' 'गोवर्घनदास प्रागजी' 'बल्लमदास मोरारजी' इत्यादीनां मित्राणाम्रुपकारस्तु स्पर्तन्य एव । तथैबोपरिनिर्दिष्टानां श्रीमद्रो-स्वामिबालकानां तदाश्रितपण्डितानां चोपकारः प्राचीनशुद्धइस्तलिखितपुस्तकपदानेन प्राचीनचित्रवितरणेन च जातोऽविस्पर्तन्य एव ।

एवमष्टपुस्तकाधारेणायं ग्रन्थः शोधितः । शोधनस्य जीनकार्यस्वात् तस्य च स्वभावतो दुष्टत्वात् दोषा अत्रापि न स्युरिति बक्तमस्याकं नैव श्रन्यम्, तथापि पुस्तक-स्यास्य मामाणिकत्वसम्यादने यावान् प्रयासो मानुषः सुलभः, स सर्वोपि कृत इति ।

स च कस्यचिद्पि भगवदीयस्य प्रयमस्कन्यश्रीसुबोधिन्याः शास्त्रदृष्ट्या अध्ययने किञ्चिद्पि सौकर्यं करिष्यतीति विचारेण, तं परमपरिश्रमेण श्रोधितं श्रीमत्मश्चरण-कमलेषु समर्पयाम इति ।

पौषशक्तप्रतिपद् संवत् १९८३ मुंबई.

मूलचन्द्र तेलीवाला.

### शोधपत्रेष् ।

तदुरपादयन्ति अधिकारीत्यादि । तया व सेवाधिकारे सम्पन्ने मगवान् स्वय-नायाति, तदा चरणसाळनमेव प्रवमत इति तत्करणत्वं व गंगाया इति सालात् वरण-सम्बन्धात्मकः फलरूप उपयोग इत्यर्थः। नतु भवत्वेवम्, तथापि योग्यदेइसाधने **क्यमस्य हेतु**त्वमित्यत आहुः भावनायामित्वादि । तस्यामिति । सेनायाम् । अभि-झापिकेति । स्मारिका । तथा च तस्त्रारणेन कर्मभयमनःसंस्कारकतया तदित्यर्थः । नतु ब्रह्मणा चरणसालनगात्रस्य कृतत्वात् कयं सेवाभिक्षापकतेत्यत आहुः तस्या इत्पादि । नतु मगवतो मोचकस्वभावत्वात् तत्संवन्धिन्या मोचकत्वमेवोचितम्, न तु योग्यन्नरीरसाधकत्वभित्यत आहुः अक्तकार्येत्यादि । भक्ता बलिर्देवाश्र । तत्कार्यमुद्धारः स्वर्गमाप्तिश्च, तद्ये व्यापृतस्य उत्क्षेपादिक्रियां तन्त्रानस्य, हेतुगर्भे विशेषणं, भगवत-आरणस्य वा । भूतसंस्कारपक्षम् । भावपथानः । भूतसंस्कारकत्वपक्षपाश्रित्य उक्त-व्यापारबन्त्रात् तद्नुसंधाय प्रकृते कयं तत्संस्कारकत्विमत्यपेक्षायां तदन्तरेति साधना-ष्यायार्रमसूत्रोक्तन्यायेन । तत्र हि पूर्वजन्यनि निष्कामयङ्गकर्तुर्द्धानरहितस्य मरणे यहा-त्मकभगवद्भिव्यक्त्यभावात् भूतसंस्कारक एव यद्यो जात इति निष्कामत्वाच यद्वसचिवा देवास्तुष्टा इति तदर्धानान्येत च भृतानीति ते देवास्तस्यात्रे ज्ञानयोग्यदेइसिद्धचर्य तत्र तत्र हुत्वा पञ्चाप्रिविद्यामकारेण रेतो निष्पाद्य तस्य अरीरं संपादयन्तीति प्रतिपादितम् । तेन न्यायेन कृतमाणिपुणयपुञ्जस्य पूर्वजन्मनि कृतो यः पुण्यपुञ्जः श्रवणादीनां साधन-भक्तीनां सालात् भोलसाधनत्वं बात्वा तान्त्रिकीदीलापूर्वकं विद्वितत्वेन कृतं यदुपासना मार्गीयं श्रवणादिनवकम् । तत्पूर्वोक्तयज्ञवत् भूतसंस्कारकमेव जातमिति यथा तस्य वक्करण स्वव्यापारभूतदेवाधीनानि देंहजनकानि भूतानीति विद्यायोग्यदेहनिष्पादनार्थे क देवसम्बन्धं प्राप्य पञ्चात्रिविद्योक्तहोमरूपेण स यहस्तिष्ठति, तथा पूर्वोक्तनवकपपि ः सम्बन्धिनां निषेक्तपोषकरूपाणां पित्रादीनां भक्तत्वे सति तद्वारा भगवदीयश्वरीरनिष्पा-दनार्वे तुस्रसीचरणामृतचरणरेणुरूपाणि भूतानि संस्कुर्वेद् गंगासंबन्धिनि भगवबर्णे संबन्धं माप्य विहितत्वेन रूपेण तिष्ठतीति भक्तानां ताहश्वपुण्यश्रवणादिकृतां तत्संबन्धि वाद्यश्वरीरं निष्पादयितुं चरणामृतचरणरेणुसंबन्धिनं साक्षात् सेवायोग्यं देइं निष्पाद-वितुं स्वितस्य नवकस्य गंगातोषकत्वात् वरणप्राप्तेः पूर्वमेव तत्वाप्तिसाधकं वरणामृत- । । चरणरेखुवाप्तिसाथकत्वं गंगायाः व्यासः स्तत्र बद्तीत्येतादश्चरणसंबन्धेन तस्याः ताद्यं सामर्थ्यमत्यर्थः । अक्त्योरिति । विदिताविद्वितमक्योः । सेद्यानिति । अस्मिन् पसे चभवत्रेत्यस्य स्थितिदश्वायां संदारदश्वायां चेत्यर्थो बोध्यः ।

श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

## श्रीमद्भागवतप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकाराः।

### श्रीमद्गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमचरणविरचितः ।

नमः श्रीवल्लभाचार्यचरणान्जनखेन्दवे । यस्त्रकाचितहृहेशा भक्त्यम्भोधितरङ्गिताः ॥ १ ॥ मभञ्जनशिलाञ्चनिन्यथितसर्वदिकाण्डले सुरेश्वरनिदेशतः मलयवारिदे वर्षति । सितिध्रविपदीकृतक्षितिधरदृहः स्वीकृत-व्रजेक्षितसुधाम्बुधेर्भगवतः कृपाये नमः॥ २ ॥

अथ श्रीमद्भागवतं व्याचिरूयासवः श्रीमदाचार्यचरणास्तत्प्रतिपादं भगवन्तिमिष्ट-सिद्ध्यर्थं नमस्यन्ति वन्दे श्रीकृष्णदेवमिति । 'कृषिभूताचकः सन्दो १-१-0 णश्च निर्देतिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत ' इति अतेः कृष्णश्रब्देन परं वस्तूच्यते । श्रिया सहितः कृष्णः स चासौ देवश्र तं वन्देऽभिवा-ेये स्तौमि चेत्यर्थः । श्रीपदेन ब्रह्मानन्दरूपायाश्चिच्छक्तेर्देवीरूपाया मायायाश्च सङ्ग्रहः । ्रुष्णपदेनावताररूपस्यापि सङ्ग्रहः । देवपदेन लीलावैशिष्ट्यम् । तेन यः परप्रक्षो द्विविधया श्रिया चतुर्भिन्धूहैर्नानावतारै: क्रीडति, स भजनीय इति सर्वस्य श्रीभागवत-स्यार्थः । 'अपन्यत् पुरुषं पूर्णि'मित्यादिसन्दर्भेण तथा निश्रयात् । यद्यपि तेषु तेषु तन्त्रेषु तत्तद्वयहो भगवान् प्रतिपाद्यते, तथापि श्रीभागवते साक्षात्रारायणोदितपश्चरात्र-तिकश्रतुर्व्युह एव प्रतिपादित इति तान् वदन्तः प्रथमपनिष्टनिवारणार्थे तत इष्ट्रपाहयर्थे च सङ्क्षेणवासुदेवन्युहरूपत्वं विशेषणाभ्यां बोधयन्ति सुरनरकभिदं वेदवेदान्तवेद्य-मिति । श्रीभागवते हि पादुर्भृत एव भगवानुस्यते । तत्रोक्तव्युहाभ्यां कार्यसिद्धौ पूर्णावि र्भावः किमर्थपिति श्रङ्कानिवृत्त्यर्थमाहुः लोक इत्यादि । अपारो यः पादुरासीदित्यन्वयः । तथा परगइंसाना'मिति वाक्यमत्रानुसन्धेयम् । अधिकरणनिर्देशेन पशुक्रन्युहरूपताप्य-त्रोक्ता, तस्यैव वंत्रसम्बन्धात् । अनिरुद्धव्युहत्वमाहुः यस्यासीहृपमेव त्रिभुवनतरण

१ इदं शोषपत्रं १०७ वृद्धे क्योके १-१९-६ इत्यत्र साचनीयमिति ।

१ दैत्यसंहारकत्वात् संकर्षणस्य मुरनरकभिद्मिति विशेषणेन तद्वोषनम्, वेदवेदान्तवेद्यस्थैव मोध-दातृत्वात् द्वितीयविशेषणेन वासुदेवन्यृहवोषनभिति भाषः ।

इति । त्रिश्चवनसहितं तरणं त्रिश्चवनतरणम् । निमित्तं सप्तमी । तिश्वमित्तम् । प्रवृत्तिन्तिं समेदेन द्विविधस्य धर्मस्य फलं त्रिलोक्ती मोक्षश्च तदुभयनिमित्तभूतं यस्य रूपमेवासीत् । अस्तिरूपपर्यः । 'इरितो रोहितादासी'दित्यादिश्योगात् । कुण्ठिते त्रिलोक्यादिहेतो धर्मे तद्रश्लार्थ पक्ष्यमित्यर्थः । 'यदा यदा ही'त्यादिशावयमत्रानुसन्येयम् । एवं रूपावतरणप्रयोगनमुक्तवा नामावतरणप्रयोजनमाहुः भक्तित्यादि । प्रथमश्चोवधारणे, द्वितीयोप्यर्थे । तथा च, यथा मुदा स्वार्थं स्वतन्त्रभक्ति प्रकटितवान्, तथा शास्तात्मकं रूपमपि मुदैव प्रकटितवानित्यर्थः । एतेन श्रीभागवतप्रकटने भगवदानन्द एव सङ्गतिरित्युक्तम् । एतत्कथनप्रयोजनमाहुः स्त नो भूतिहेतुरिति । व्याख्यानरूपसम्पदेतुः सोस्माकमस्त्वत्यर्थः ॥ १ ॥

आनुक्रूट्यमात्रेण व्याख्यानसम्पत्संभवेषि तैत्र भगवद्दनिष्ठाने तस्य लौकिकतुह्यतासंभवात् तित्रवारणाय तत्र पतित्वेन भगवित्यति प्रार्थयन्तः पूर्वपि वाचि स्थिति
बोधियतुं श्रुतिस्त्रादिशितपाद्यं तत्स्वरूपाहुः कता ज्ञ इत्यादि। य ईदृशो विजयते, य
एवं वितनुते, स मम वाचि पतिर्गत्तिति सम्बन्धः। 'कर्ता झः सकलस्ये'त्यनेन 'यतो
वा इमानी'ति 'जन्भाद्यस्य यत' इति श्रुतिस्त्रोक्तरूपत्त्यमुक्तम् । 'निगमभू'रित्यनेन
शास्त्रयोनित्वस्त्रत्रोक्तरूपत्यमुक्तम् । सर्वस्वरूपोपि सन् सर्वस्यापि विधारण इत्यनेनोपादानत्वपात्पत्वं सेतुत्वं चोक्तम् । तेन वाच्यपि स्थितिः साधिता । अन्तर्यामिद्राह्मणे
'यो वाचि तिष्ठ'त्रिति श्रावणात् । पार्थितपूरकत्वायाहुः निर्दोषसर्वेष्टद् इति । निर्दोपाणां सर्वेष्टदातेत्यर्थः । तेन पार्थितापाप्तौ जीवधर्भ एव हेतुः, न तु भगवद्धर्भ इत्यपि
बोधितम् । इष्टदाने प्रकारमाहुः यो छोलाभिरित्यादि । तापनीयानुसारेण मूलरूपतुल्यत्वं बोधियतुपाहुः पूर्णगुणभूरिति । एवं मूलरूपमवताररूपं च श्रीभागवतप्रितपाद्यं निरूपितम् ॥ २ ॥

अतः परं शिष्टाचारमाप्तं पितृनमस्कारं कुर्वन्ति श्रीमदित्यादि । अत्र श्रीगोपी-पतिबन्दिन इत्यनेन परंपरया विष्णुस्वामिमसानुवर्तिगोपालोपासकत्वं स्चितम् । सुम-नसीत्यादिना ज्ञानोपदेशकथनाद्दंग्रहोपासकत्वम् । नाममाहात्म्यकथनेनाहंग्रहोपासना-जनितसामध्यवस्वम् । पूर्णोपासकत्वबोधनाय हर्म्य इति ॥ ३ ॥

प्वं कृतं मङ्गलं शिष्पशिक्षार्थमुपनिवध्य मुख्यमध्यमज्ञघन्याधिकारिणां यथाईफळ-दातृत्वस्यारम्भे स्फुटपनुक्तत्वात् सर्वेषां श्रवणे प्रष्टत्तिः कृण्ठिता भवेदिति तन्निष्टस्यर्थं तत्त-रफलानुकूलं श्रीभागवतस्वरूपमिति निरूपयन्ति श्रीमद्भागवतेति । लोके इति । दैव-सष्टौ । नन्वेकस्यैवागमस्वं सुरतहस्वं फलन्वं चेति त्रिरूपत्वं कथमित्याशङ्कायां समाद्धते भाषेत्यादि । 'भाषास्तु त्रिविधाः शोक्ता' इति वाक्यात् भाषाणां छौकिकीमतान्तरसमाधिभाषाणां यो मेदो नानात्वं तेन यो विमेदस्तारतम्यं तस्माद्धेतोस्त्रयं पूर्वोक्तरूपत्रयं
विरुद्धं नो स्यात्, यत इदं पुराणं महत् । मह पूजायाम् । पूजितमतो हेतोरित्यर्थः ।
नन्वेवं सत्यंशेन तथौत्वम्, न तु सर्वस्य, ततश्च त्रिरूपत्वं भज्येतेव, यथा हि नस्केशन्तेत्रादिषु रूपान्तरसक्त्वेपि पुरुषो गौर एव व्यपदिश्यते, न तु नानारूप इति तद्ददिति
शङ्कायां प्रतियोगिभेदेन पुरुषस्य पितृपुत्रादिरूपत्ववत् तत्तद्धिकारिभेदे फल्मेदात्तयात्वं समर्थयन्ति भक्तयंश इत्यादि । 'यस्यां वै श्रूयमाणाया'मिति वाक्ये भक्तयुत्पादकत्वक्तयनात् तस्यां जातायां स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वेन श्रवणादिना आस्त्राद्यमाने भक्तयंश्चे तं
प्रति सम्पूर्णस्यैव फल्ता फलरूपत्वम् । 'इदं भगवता पूर्व'मितिवाक्ये भगवत्यकाश्चितत्वक्तयनात् 'सर्ववेदेतिहासाना'मितिवाक्ये सारत्वक्रयनात् तदनुसंद्धानान् पति प्रमाणसुबले, प्रमाणस्य शब्दस्य सुष्ठु यद्धलमनपेक्षत्वरूपं तस्मिश्चेश्चे संपूर्णस्यैव वेदस्वं वेदरूपत्वम् । 'विषोधीत्यामुयात्पन्नः'मित्यादिवाक्यायेमनुसन्दधानान् पति अर्थे, तत्तत्पुक्पार्ये सुरत्वस्तत्तत्कामपूर्णात् । अतिस्ररूपत्वं संपूर्णस्यैवोपफनमित्यर्थः । एवश्च 'कैवल्यैकप्रयोजन'मित्यत्रेकशब्दो सुल्यवाचीति बोध्यम् । तथा कैवल्यपदमिप लीलामोक्षोभयपरम्,
'लोकवन्तु लीलाकैवल्य'मितिसूत्रे लीलाया अपि तथात्वेनोक्तः। अतो न कोपि श्रङ्कालेशः।

मित्राध्यायनिवृत्त्यर्थे शाखासङ्ख्यामाडुः शाखाद्विविहृद्धयम् । ३३२ । अङ्कानां वामतो गतिः । इयमेव सङ्ख्या श्रोधरीयेपि, 'द्वानिश्वित्रश्रतं च यस्य विलस-च्छाखा' इति कथनात् । यद्यपि काव्यवदलङ्कारा आचार्येनांदताः, तयापि केचन श्रुत्तो स्त्रेप्यादताः, यथा 'असावादित्यो देवम्धु' इत्यत्र, 'श्ररीररूपकविन्यस्तप्रदृशिदे'दित्यत्र । अतस्तद्रोधनायात्र रूपकमादतमिति श्रेयम् । इदं च मूलेप्यभिषेतम्, अन्यया भागेषु स्कन्थपदं व्यासचरणा न श्रयुद्धयः ॥ ४ ॥

एवं तत्तत्कलानुकूलं श्रीभागवतस्वरूपं निरूप्य पूर्व बहुभिर्व्याख्यातत्वेषि स्वस्य तत्र महत्ती सङ्गति वदन्तो व्याख्यानं प्रतिजानते अर्थिमित्यादि । विवे विगतं वं सुखं यस्मादिति विवस्तादशे लोके सति तस्य श्रीभागवतस्यार्थं अचितुम्, 'अर्च पूजने' 'अच इत्येके' इति पाणिनिना पिटतत्वात् पूजितं वक्ष्यमाणरीत्या सप्तार्याविरोधेन मकर्द्यकरण-मेव पूजनं तत्कर्तुम्, हि यतो हेतोः वैश्वानरादन्यो विसुने । विभुत्वे हेतुः वाक्य-तेरिति । 'उत त्वः पश्यन्न ददर्श वाच'मित्यत्र यथा जाया स्वतनुं पत्ये पक्टयति, एवं

१ धर्मरक्षारूपानिरुद्धकार्यदर्शनेन तद्रपुरविमित्यर्थः । २ व्याख्यानरूपस्ववचने ।

१ त्रिरूपलम् । २ अर्थिमत्यादि । वस्तुतस्तु यङ्जुगन्ताद्विचे: पर्याप्तवचनेष्वलमर्थेष्विति सूत्रेण व तुम्त् । न च गुणो यङ्जुकोरित्यभ्यासस्य गुणे सति वेवेचितुमिति रूपं शंक्यम्। संशापूर्वकविधेरनित्यत्वात् । नाप्येकाच उपदेशेनुदात्तादितीण्निषेषः शंक्यः । 'श्तिपा शपानुबन्धेन निर्दिष्टं यद्गणेन च । वत्रैकाज्यहणं चैव पञ्चेतानि न यङ्जुकीश्त्यनुशासनेन तिविषेषादिति ।

बागिष कस्मैचिदेव स्वार्थ प्रकटयतीति श्रावणात् । तत्र दृष्टान्तानुरोधेन दृष्ट्यान्तिकेषि स्वपतावेव प्रकटयतीति इययते । पतित्वं वहावेव । 'तस्याग्रिरास्यं निर्भिनं लोकपालोवि-ष्रत्यद्म् । वाचा स्वांशेने'ति वाक्ये वाचोऽद्ध्यंत्रत्वस्य स्मरणात् । तत्र तादशेऽयौंर्चनहेती विश्वत्वे सति श्रीपतिर्भगवान् व्यासवत् , स्वांशं मां मानुपतनुं विश्वाय, आज्ञां च अर्यात् तत्कर्तुं दन्ता, यस्मात्कृपावलोकनपदुर्जातः, अत उक्तहेतोर्व्यासस्य विष्णोः पियं गृहार्थे श्रद्धा पर्कटीकरोमि । अत्र गृहार्थभकटीकरणे आज्ञाजनिता ग्रुद्धेतुः । बहुधा प्रकटने उभयिषयत्वं हेतुः । अतस्तयेत्यर्थः ॥ ५ ॥

प्रकटने प्रकारमाहुः लक्ष्मणां नैवेति । सप्तानामिति । शास्त्रस्म्यप्रकरणाध्याय-वाक्यपदासरीयाणाम् । इहेति । अस्मिन् व्याख्याने । सङ्कोच्यतः इति । व्यवहारप्रयो-जनकाच्छक्तिसङ्कोचात् । अर्थत्रयं तु वक्ष्यामीति । सोपपत्तिकपत्र वक्ष्यामि । निब-न्धेस्ति चतुष्ट्रयमिति । शास्त्रस्कन्धप्रकरणाध्यायानां येर्थास्तचतुष्ट्यं निबन्धे सोपपत्ति-कमस्तीत्यतोत्र त्रयं वक्ष्यामीत्यर्थः । शेषं स्फुटम् ।

प्रथमे स्रोके । भगवदाज्ञयेति । 'द्तानामित्र वर्णित'मिति न्यायकेन नारदोपदेरेनेत्यर्थः । ननु बीजभावेनैवोपिनवनन्येत्यत्र कि प्रमाणमित्याकाङ्कायां
प्रसङ्गतः श्लोकत्रयसङ्गति व्युत्पादयन्ति अन्न हीत्यदि । ततश्च
स्रोकत्रयार्यापत्तिरेव प्रमाणत्वेन फलिष्यति । गायत्र्यर्थस्य बीजत्वसुपपादयितुं प्रथमं
लक्षणवाक्ये द्वत्रासुरवधकथनप्रयोजनमाहुः यथा हीत्यादि । यज्ञात्मकत्वं तु 'तत्त्वष्टाहवनीयसुपपावर्भयत् स्वाहेन्द्रशत्रुवधेस्वे'ति श्रुतेराहुत्युत्पन्नत्वाद्रोध्यम् । भक्त्यात्मकत्वं च
'अहं हरे तवे'त्यादिषु तद्वाक्येष्वेव प्रकटम् । न चायं श्रौतानुवादः । 'जन्ने त्वष्टुर्द्रक्षिणान्नौ'
इत्युत्पत्तिस्थानभेदकथनादिविरोधात् । तथा च प्रतिबन्धकनिद्वन्ये वेदवदत्र तैनिक्ष्पणमित्यर्थः । गायत्र्वारंभकथनप्रयोजनमाहुः गायत्र्वीत्यादि । ततश्च यदि बीजत्वाय गायत्र्यर्थनिष्ट्पणं न स्यात् , तदा लक्षणवाक्ये 'गायत्रीमधिकृत्य धर्मविस्तारो वर्ण्यते' इत्यादिकं नोक्तं स्यात् । अतस्तथेति भावः । एवं चात्र लक्षणवाक्ये उभयोक्तया भक्तिजन-

क्ष्मपेनिरूपकत्वं मक्तिमतिबन्धनिवर्तकतिकरूपकत्वं च लक्षणत्वेनोक्तं क्षेपम् । एवं मय-मश्लोकसङ्गतिईततारूपोक्ता ।

द्वितीयस्याहुः किञ्चेत्यादि, संहितेत्यन्तम् । एषेति । व्यासानुभूतरूपा । कि तेनेत्याहुः तत्र हीत्यादि । तथा च धर्मपदेन भन्नपर्थः भयत्न उच्यते । वेद्यमित्यादिना ज्ञानस्य कथनेन ज्ञानस्य व्यापारता निरूप्यते । अयमेव च वेदार्थः । दितीयस्कन्ये भगवान् ब्रह्म कात्सन्येने'तिवक्ष्यमाणत्वात् । तावता वेदस्य द्वस्ररूपताभिसन्धीयते । सुदृढ इत्यादि । एतेन दश्वस्कन्यानापर्थः सङ्ग्रहीतो ज्ञेषः । द्वादशे आश्रयनिरूपणेना-त्यत्वस्य, शेषेश्च नवभिः मत्येकं त्रिविधानामुत्पत्तिस्थितिषळ्यानां निरूपणेन माहात्म्य-ज्ञानपूर्वकसुदृदृद्धसर्वाधिकस्तेह एव पर्यवसानात् ।

त्तीयस्याहुः यथा हि यज्ञा इत्यादि । अन्योन्यहेतुभृत इति । परस्ररोपकारक्षः । भक्तिहेतुरिति । साक्षात्परंपरया च तथा । निरूप्यत इति । तृतीये पानोपदेशाश्विरूपते । अत इत्यादि । तथा चोपोद्धातसङ्गत्या श्लोकत्रयनिरूपणमित्यथः । नतु द्वादश्चे
रक्षन्ये ॐकारं प्रकृत्य 'स सर्वमन्नोपनिषदेदवीजं सनातन'मिति कथनात् बीजता पणतस्य
रक्षदा । 'ॐमित्येतदक्षरमिदं सर्व तस्योपच्याख्यान'मित्यादिश्वतेश्व । एवं व्याहेतिष्विष
सम्यते इति तत्सर्वमतिहाय कृतो नायत्रया एवार्थो निरूप्यत इत्यत आहुः यद्यपीत्यादि ।
नन्वेत्रं सित गायत्रयेव कृतो नोपनिनदेत्यत आहुः किश्वेत्यादि । तथा च विनियोगद्वययद्श्वेनेनार्थे सन्देहात् तिश्रासायार्थमेवोक्तवान् । ततश्चोपस्यानस्यले 'एकं सिद्धमा' इति
श्रुतिस्वारस्येन तत्राप्यययन्तर्यामिणि तद्दने तद्रपके भगवत्येव तात्यर्थम् , नत्वग्नौ । भगवत्सामर्थ्येनैव च मैन्देहादिनिवारणम् । 'ऐन्द्र्या गाईपत्यमुपतिष्ठत'इतिबद्धाक्यमात्रेणापि
विनियोगसंभवेनार्थसन्देहानपायात् । निवारणे चेत्यत्र चोनुक्तसमुचायकः । तेनोपनयने
विनियोगोपि सङ्गृह्यते । अत एवमर्थकथने विनियोगत्रयस्यापि परस्परानुगुण्यमिति बोचयित्पर्थकथनमिति भावः ।

एवमर्थकयने उपपत्तिमुक्ता श्लोकं व्याख्यातुं प्रथमं गायत्र्यथमाहुः तन्नेत्यादि । अत्र पष्ट्यन्तद्वयस्यार्थोक्त्या सूर्यो निवारितः । भगःश्रव्दस्यामुनन्तत्ववोधनेन श्रिवो निवारितः । धीपदव्याख्याने निरङ्कुश्वसर्वेन्द्रियपेरकत्ववोधनादितरवारणे ब्रह्मपरत्वे चोपपत्ति- कक्ता श्लेया । इदं यथा तथा प्रहस्ताख्ये वादे पपित्र्वतं पयेति नात्रोपपाद्यते । जन्म आद्यस्येति पक्षस्येतरेरजुक्तत्वात् तत्र प्रमाणमाहुः तस्माद्वेत्यादि । नजु नन्मादित्रयमनाहत्य जन्मेवात्र किमिति गृह्यते इत्यत आहुः गायत्र्यर्थ इत्यादि । तथा च गायत्रयज्ञरोशाक्त-

१ येनासी वक्तव्यं प्रतिपद्यत इति । २ अथों भागवतार्यः तस्यार्चनं पूजनम्, तत्र हेतुः, सप्तार्थप्रकटनम्, तत्र विभुत्वे सतीत्यर्थः । ३ व्यवहारः प्रयोजनम्, यस्यैताहशाच्छक्तिसंकोचात् । यथा शास्त्रार्थपदशक्तिः समग्रा भागवतार्थेऽस्ति, एवं स्कन्धार्थपदशक्तिनं, किन्तु स्कन्धार्थे एव । एवमुत्तरत्रापि शिक्तंकोचोवधेयः । ४ स यश्वेशसं कृत्वा प्रासद्दा सोममिषवत्, तस्य यदस्यशिष्यत्, तत् स्वष्टाह्वनी-यमुप्रावर्त्यत् । स्वाहेन्द्रशत्रुवैर्धस्वेति यदवर्तयत् तद्वृत्रस्य वृत्रत्वम् । यदम्यीत् स्वाहेन्द्रशत्रुवैर्धस्वेति तस्मादस्य हन्द्रः शत्रुरमवदिति भुतेः । आहवनीयहोमं कृत्वा उप समीपे पश्चाद् दक्षिणामौ प्रावर्तयत्, परावस्य दक्षिणामौ होमं कृतवान् । आतिचारिकास्तत्रैव द्वताः । ५ भक्तित्वम् ।

१ भूर्भुवः सुवरिति लोकत्रयं व्याद्धतिशब्देनोच्यते । भूर्भुवःसुवरिति वा तिस्रो व्याद्धत्य इति वैषि-रीयभुतेः । २ मन्देहादिराक्षसनाग्नेव द्वीपप्रसिद्धिः । अत उक्तं भन्देहारुणे द्वीमः इति भुतौ ।

येत्यर्थः । नतु यद्येवं तर्हि जन्मादीतिपक्षः किमित्युक्त इत्याकाङ्कायां तत्रोपपर्ति वदन्त आहु: अथवेत्यादि । तथाच श्रुतिसिद्धत्वात् सोपि सङ्ग्रुत्तते इत्पर्थः । स्थिति भङ्गस्ये-त्यादि । स्थितिसहितो भङ्गः स्थितिभङ्गः उत्तरपदलोपी समासः । जन्मादोति सामान्ये नपंसकम् । अत्र जन्मनः कुटादिशन्दे कुटस्येव समुदायघटकत्वेनावयवत्वात्तद्वपलक्षितः सम्बदायवर्तिधातुभ्यो विवक्षितपत्ययानां ङिद्धावे यथा न संविज्ञानम्, तथात्र जन्मन इत्यतद्वणसंविज्ञान इत्यर्थः । अधिकोत्त्यादिपरिहारायैत्रं व्याख्यातम् । अस्मिन् पक्षे कल्पनाबाहुरुयमिरण्यहरूया पक्षान्तरमाहुः उत्पत्तीत्यादि । जन्मनः समुदायविशेषणत्व-विवक्षायां स इत्यर्थः । तर्ह्यधिकोत्त्वयादिद्षणस्यावकाञ्च इत्यत आहुः वेदार्थेत्यादि । तया च 'यतो वे'त्यादिश्रुत्यर्थसङ्ग्यहपूर्वकमत्र तथोच्यते इत्यदोष इत्यर्थः । अनेनेति । कामधेन्यादिवदविकृतत्ववोधकाव्ययनिर्देशेन । विपरीतमित्यत्र पुरुग्नुणुकारणवादस्यापि सङ्गदः । अन्वेतीत्यन्वय इति । अनुर्रुभणे, तत्तल्लक्षीकृत्य यस्तर्त्रे तत्र व्याप्य वर्तते सोन्वय इत्यर्थः । एवञ्च, अनारोपितानागन्तुकरूपेणानुवृत्तिः सपवाय इति तत्स्वरूपपपि बोधितं ब्रेयम् । यत्रेत्यादि । एतेनाखण्डब्रह्मवाद उक्तः । नत् व्यासचर्णेस्तर्कपादे समनायो द्षित इति कयं समनायिकारणं ब्रह्मेत्युच्यते इत्यत आहु: स्थितीत्यादि । आदिपदेन भावविकारान्तरम् । यथापेक्षपिति । तत्तदनुकूलाधारत्वेन । तथा च व्यास-पादैवैंशेषिकादिप्रतिपन्नो दृष्यते, न तु तादात्म्यरूपोपीत्यतो न दोषः। कारणस्य नित्यत्वेनातिरिक्तपक्षेपि ' यत्र येने'ति श्लोके यथापदोक्तमकारमध्ये प्रवेशाद्पि न दोष इत्यर्थ: । नन्वतिरिक्तपक्षे समवायस्य प्रलये अपेक्षाकथनमनुपपन्नम् , तस्य सम्बन्धत्वेन द्विनिष्ठत्वात्कार्यरूपप्रतियोगिनाश आधारनाशेन तत्स्थितेर्वेक्तपञ्चनयत्वादित्यत आहुः अधवेत्यादि । नतु लोकसिद्धावन्वयन्यतिरेकौ विहाय किमित्येवं न्याख्यायते इत्यत आहुः प्रत्यक्षेत्यादि । ननु तयोः शब्दानुयाहकत्वाङ्गीकारेपि को दोष इत्यतः आहः नवेत्यादि । एतेन श्रीधरोक्तिरिस्ता ब्रेया । सिद्धपाहुः तस्मादित्यादि । सर्वप्रका-रेणेति । समवायित्वेन निर्मित्तत्वेनाधिष्ठानत्वेन प्रयोजकत्वेन चेत्यर्थः । अनितिप्रयो-जनाय सप्तमीति । वैराग्यस्य पूर्णत्वेन कस्यापीप्सिततमत्वाभावेन कर्मपष्टीमन्त्रचना विषयसप्तम्युक्तेत्यर्थः । एतदेव विश्वदयन्ति ज्ञानशक्तेरित्यादिना । अर्थशब्देन कथं फल-स्राभ इत्यत आहुः प्रयोजनवाचीति । 'अर्थोभिधेयर्वस्तुप्रयोजननिष्टतिष्वि'ति कोशादित्यर्थः । एवमौदासीन्ये उपेक्षा आयातीति परार्थसृष्टौ पुरुषार्यसिद्धिन स्यादिति तदर्थ पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । तथा च 'निमित्तात् कर्मयोग'-इत्यनेन फले सप्तर्ग। सा च कर्मभूतानां जीवानां योगस्य स्वस्वामिभावाद्यात्म-कस्य यथापेक्षं सन्त्रात् बोध्या । तथा च जीवानामर्थेष्वभित्र इत्यर्थः । प्रकारभे-दादित्थादि । जीवानां स्वरूपत्येपीश्वरत्वस्य तत्राप्रकारत्वात् तद्यै सृष्टिकरणं न

स्वराद्रत्वच्याघातकपित्यर्थः । रमणश्रुत्यनुसारेण रुष्टेः स्वार्यत्वमङ्गीकृत्य पक्षान्तरमादुः अथवेत्यादि । तेनेति । रूटयादरेण । अपुष्टार्थत्वमाश्रङ्क्य पक्षान्तरमाहुः अक्केशार्थ वेत्यादि । तथा च प्रलयप्रयोजनमनेनोच्यते इत्यर्थः । एतावतेति । प्रयमपादेनेत्यर्थः । नास्तीति । तिरोभावाभावेन वेटस्वरूपस्य नित्यत्वान्नास्तीत्वर्यः । सूक्ष्मतयेति । . भस्नावत्सङ्करूयेत्यर्थः । तेन इत्यस्यार्थमाहः य इत्यादि । यदिति छप्तसप्तमीकमिति ज्ञापयन्ति यस्मिन्निति । वैदिकानिति । एवं वदन्तो मीमांसका मुखन्तीति शेषः । आत्ममात्रमिति बदन्तो वेदान्तैकदेशिनो मुखन्तीति शेष: । नैयायिकाद्यास्तु शिष्टाप-रिग्रहेण सूरित्वाभावादेव व्यावर्तिता ज्ञेयाः । नतु सूरित्वे कथं मोह इत्यत आहु: मोह इत्यादि । 'ज्ञानिनामिष चेतांसी'ति 'मामेव ये प्रपद्यन्त' इति वाक्यद्वयविचारेण तथाव-सीयत इत्यर्थः । नन्वत्यस्य वेदार्थविन्वाभावे भीमांसकादिरीत्या यज्ञादिकरणेन फलाभाव आपाचेत, तथा सति प्रत्रेष्ट्यादाविप विसंवाद: स्यादित्यत आहु: वेद्स्येत्यादि । अत्र गमकद्वयमहुः तथैवेत्यादिना । पन्दमत्यर्थे वेदविभाजनात् । पुरूरवसः कामनायामेव त्रेतायां त्रयीमाकट्यात्तथेत्यर्थः । कचिदिति । पुरूरवसः पूर्वकृतयुगे वेत्यर्थः । 'वेदः प्रणव एवे'ति 'यो ब्रह्माण'मिति वाक्यद्वयविचारेण सिद्धं व्यासाञ्चयमाहुः सर्वेथेत्यादि । जलादावित्यादिपदेन यथा दुर्योधनस्य 'स्थलं मत्वा जलेऽपत'दिति मयमायाभ्रमस्ताहशः सङ्गृह्यते ! मण्यादिष्विति । पार्थिवेषु । मेघेष्विति । वारिष्रधानेषु । एवं षड्भिर्देष्टा-न्तैरेकैकस्मिन् द्वौ द्वौ विनिमयावुक्तौ। तत्र प्रथमषष्ठौ तेजोविषयौ, द्वितीयपञ्चमौ वारिविषयौ, ततीयचत्रयौं मृद्विषयौ बोध्यौ । सजातीयभ्रमा इत्यादिना 'तिमिंग मन्यते लोको ह्यस-ङ्गपपि सङ्गिनम् । आत्मौपग्येन पनुजं व्याप्रण्यानं यतोऽबुध'इत्यादिभ्रमाः सङ्ग्र-हीताः । अवतारादिष्वित्यादिषदेन पाप्तफला भक्ता ग्राह्याः । 'देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिना'मितिवाक्यात् । एतदेव स्फुटीकुर्वन्ति निमित्ताधिकरणयोरित्यनेन । तथा च यदर्थः यन्निष्टश्च त्रिसर्गों मृषेत्यर्थः । तत्कारणिवति । प्रकृतिः । तद्धि-करणानीति । गुणाः । तद्थी इति । रूपाद्यः । नतु पायावादिवदेहेन्द्रियादीनां केवलमिथ्यात्वपतिपादने को दोष इत्यत आहुः केवलेत्यादि । खपुष्पाधारत्वस्य कुत्रा-प्यव्यवहारात् त्रिसर्गस्य तद्वत्केवलमिथ्यात्वन्नतिपादने तथेत्यर्थः । दृषणस्य लौकिकत्वात् नैर्वरयमाञ्जूष तदुपष्टम्भाय दृषणान्तरमर्भे हेत्वन्तरमाहुः सर्वाधारत्वादिति । 'सदायतनाः सत्पतिष्टा' इत्यत्र ब्रह्मणः सर्वाधारत्वं श्राव्यते । सर्वस्य पिथ्यात्वे तदपि विषध्येतेत्यर्थः । गमकान्तरमाहुः एतद्रधीमत्यादि । एतद्रधीमति । अन्यत्र त्रिसर्गस्य सत्यत्वार्थम् । तथा च दृष्टान्तेषु तथैव सिद्धन्वाद्षि दार्ष्टान्तिके त्रिसर्गेन्यत्र सत्यत्वम् पेत्यैव ब्रह्मणि पिथ्यात्वं वक्तुम्रचितिमत्यर्थः । सिद्धपाद्वः लोकदृष्ट्या प्रतीत इति । तत्र हेतुः अन्यस्मिन्नित्यादि । तथा चोक्तहेतोश्विसगौज्यतारादिषु लोकदृष्ट्या प्रतीत

इत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तार्थे स्पष्टयन्ति प्रश्नृतीत्यादि । तेनान्यत्र सतां संसर्गिणां ब्रह्मणि संसर्ग ९व मिथ्येति साधियत्वा संसर्गवोधकानि पव्यतान्याहुः केचिदित्यादिना । चले कृष्णा इति । आविष्टे कृष्ण इत्यर्थः । ननु यद्येवं तिई कयं भगवित देहादिव्य-वहार इत्यत आहुः यथेत्यादि । उत्तरश्लेति । एवमित्यादि । तथा चाध्यासराहित्येनाविद्यत्त्वात् तिन्वारकत्वरूपो भगैःशब्दार्थ उक्त इत्यर्थः । शिष्टमिति । यथाधिकारमभयम् । उभयन्त्रेति । गायत्र्यामत्र चेत्यर्थः ॥ १॥

धर्मः प्रोज्झितेत्यत्र । मध्यमभाविषित । बीजफलयोरन्तरा वर्तमानं द्रक्षभाविष्त्यर्थः । कण्ठतः कल्पद्रमत्वानुक्तेः कयं तत्प्रत्ययः इत्यतस्तदुवपादयन्ति धर्म इत्यादिना । धर्म इति । श्रवणादिरूपः । ज्ञानिषित ।
मगवज्ञानम् । विशिष्टकल्पद्रमत्विषिते । कामिताधिकदानात् तथा । वेदश्चेति ।
चो वेदाविरुद्धसमुचायकः । पूर्वोक्तन्यायेनेति । सूरिमोइकत्वेन । उक्तरूपेणेति ।
विधिबोधितत्वरूपेण । भागवतः एवेत्येवकारेण भारतेपि कैतवं बोधितम् । भारते
भगवद्धर्माणामप्यतिफललवचनात् कैतवम्, अत्र तु न कापि प्ररोचने'ति स्वश्मर्टाकायां
कथनात् । कृपालुत्वेत्यादि । पकादशे भगवता साधुलक्षणत्वेन तेषामेबोक्तत्वाचथेत्यर्थः । अविद्याविष्ठधयत्विमिति । वेद्यस्येत्यनुष्व्यते । शिवपदं विद्यप्वन्ति यज्ञादिष्वत्यादि । नन्वत्र व्यासैमेत्कृतिमत्येत कृतो नोक्तम्, अत आहुः समाधावित्यादि । तथा च भगवत्येरणया कृतत्वेन स्वस्यास्वातत्त्रयज्ञापनाय तथोक्तिरितिभावः ।
उपासनाकाण्डोत्कष्विति । अत्र पञ्चमीतत्युरुषः । स्थानाधिष्ठानेष्विति । मथुरादिष्विपि तस्वाविष्टत्वादिरूपेणेव स्वाधीनतेत्यर्थः । प्रतिपादकानामिति । ब्रह्मनारदादीनाम् । वस्तुनिर्देश इति । मङ्गलरूप इत्यर्थः ।

निगमकल्पतरोरित्यत्र । रूपकादरणे निगमकल्पतरुपदे उपितसमासादन्यत्र च साद्दश्याद्रौणीप्रसत्त्या कैतवे जातेऽन्यत्रापि तथा शङ्का स्पादिति रूप्त्र चित्रद्वर्येऽत्रोक्तस्यार्थस्य वाच्यत्वसुप्रधाद्यितुं रूपकानादरे हेतुमाहुः काच्यवदित्यादिना । सुन्धिपरिकल्पितमिति । व्याकरणे व्युत्पत्तिपक्षत्रत्पुराणादिषु लोकसिद्धानुवादेषि शब्दार्थयोः सहजसम्बन्धाभावेन तथेत्यर्थः । प्रमेयस्वरूपमाहुः तत्र व्यापीत्यादि । ननु शब्दस्य मूर्तिभूतत्वं रसात्मकत्वं चाप्रयोजकिष्तर्याशङ्कायां वेदात्मकस्य शब्दस्य तथात्वं स्पष्टयन्ति तन्त्रेत्यादि । तथा च यथा 'सैषा त्रय्येत विद्या तप्ति'ति श्रुत्या वेदात्मकत्वं निश्चितस्याप्यादित्यस्य प्रध्विद्यायां मूर्तिभूतत्वं रसात्मन्त्रकत्वं च सिद्धम् , तथेहापीत्यर्थः । न च 'कव्यनोषदेशाच मध्वदिवदिवरोष'इतिस्त्रे

व्यासपादैर्मधुविद्यायां गौणी प्रतिपादितेति तद्विरोधात क्यमत्र वाच्यार्थप्रतिपत्तिरिति बाच्यम्। 'बैषम्यनैर्पृष्य'सूत्रस्य लोकबुद्धचनुसारित्ववदस्य वादिबुद्धचनुसारित्वात्। पश्चित्रः खनणीतसाङ्ख्यसमासदृत्तौ सूर्यस्य चक्षर्थिदैवतत्वेन सिद्धस्य अत्युक्तमधुत्वासंभवे तेनापि तत्र गौण्येवादरणीयेति तद्भद्रजाशब्देषि गौण्यादरणीयेति वोधनार्थस्वात् । अन्यया इसत्या-दिष्वपि गौणीपसत्त्या सिद्धान्तभङ्गपराङ्गात् । 'श्रुतेस्तु शब्दमृलस्वा'दित्यादिस्त्रवैयध्या-पातात । अतो 'वैषम्य'सूत्रस्य तथात्वे 'आत्मक्रति'सूत्रवदेतस्य तथात्वे ईक्षत्यादिसूत्राणाः मेव गमकत्वाम तद्विरोधः। नापि भाष्यविरोधः। 'कल्पनोपदेशाचे'ति चकारस्य परोक्षवा-दबोधक्रत्वेन व्याख्यातत्यास्यैवार्धस्यादरणादिति । अतःपरं मत्यक्षविरोधोऽविशव्यते, तं परिहर्तेपाहुः तथेत्यादि । तथाच विरोधाल्यसणाङ्गीकारे स्वापत्यक्षपात्रे तथापन्या शक्तपुच्छेदे शास्त्रमेव विष्ठ्रयेतेत्यन्यथानुपपच्यात्र शक्तिरेवादरणीयेत्यर्थः। ननु श्रीभाग-बतस्य वेदफल्ल्यमुक्तम्, तत्र फलं द्विविधम्, जदन्यं शिरस्यं च, आधं पनसादि, द्विती-यमाम्रादि, वेदे च काण्डद्वयम्, तत्र पूर्वकाण्डक्छत्वे 'त्रेगुण्यविषया वेदा 'इत्यस्यापि जघन्यत्वं स्यादिति तक्षितारणाय निगवपदस्यार्थमाहुः वेदस्येत्यादि । परमोपनिषदि-त्यनेन बृहक्काबाळादिरूपा निवार्यते । तत्र भस्मग्रहणविध्यादिनिरूपणेन नितरां ब्रह्म-गमकत्वाभावादिति । शिरस्यस्यापि फलस्यापकत्वे तथारसाभावादस्यापि तथात्वे एत-स्पतिपादितार्थस्याप्युत्कृष्टस्वं न स्यादिति तदभात्राय गलितपदतात्पर्यमाहुः अतीस्यादि । अन्धिकारिणी हक इब, देवकार्यार्थे बलाविव, भगबद्वाक्यत्वाच्छलवादोपि संभवतीति तदभावायाहुः द्युक इत्यादि । विता हीत्यादि च । अमृत इवेत्यादेस्तात्पर्येमाहुः तचेत्यादि । तचेति । श्रीभागवतम् । चोप्पर्थः प्रेमसमुचायकः । तदेकीभृतमित्यत्र तत्पदेन प्रेम बोध्यम् । अयमर्थः । सञ्जातभक्तीनामेव ह्यारोहतीति तदितरेषामर्थे 'भगवान् ब्रह्म कात्स्नर्येने'ति वश्यमाणमनुसन्धाय पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । तादश-शन्दराशिप्रतिपाद्यार्थरूपं फलपाद्रः द्यादि । तया चैत्रपर्धे बुद्धे पन्दानामपि पद्वत्तिभवतीत्वर्थः । तादृशशब्द्यकाशे हेतुमाहुः अयमित्यादि । फल्लशासी निदर्शनमाहुः अन्य इत्यादि । संयुतत्वेपि निद्रश्निपाहुः सम्यगित्यादि । इतिवदिति । आवश्यक-त्वायेरपर्यः । फल्रस्य रसात्मकत्वे पत्यक्षविराधवरिहाराय दृष्टान्तवाहुः निर्विजित्वादि । कानिचिदिति । द्राक्षाविशेषपीलृतुदादीनि । ननु तथापि पेयत्वं तु दुर्घटमित्यत आदुः यथेत्यादि, भावुका भविष्णव इति । ' लपपतपदस्याभूष्टपे'त्यनेन ताच्छीस्यायर्थे भुव रक्त । भुवश्चेत्यत्र चकारेण भाषाया: समुच्ये इष्णुच् । 'भूष्णुभविष्णुभविते'त्य-परः । तथा च भवनसाधुकारिण इत्यर्थः । णिजन्तादेतपंगीकृत्य पक्षान्तरमादुः भाव-नेत्यादि । भाग्यवाचिभावुकशब्दादर्श आद्यचि कृतेष्येवं प्रयोगो भवतीति तमप्यर्थे सङ्ग्रह्मन्ति भाग्यवतामिति ॥ ३ ॥

१ तस्वादिरूपेणेति पाठः ।

नैमिष इत्यत्र। न कार्यत्व इति। अत एवोवनिषदादिभ्यो न भक्तिः, तेषु सृष्ट्या-दीनां कार्यत्वेनैव श्रावणादिति भावः । अनायासत्वेनेति । न विचते **१**-१-४ आयासो यस्येत्यनायासस्तत्त्वेनेत्वर्थः । स्वरूप मङ्गतिभेदेनेति । प्रश्न-कर्तृस्वरूपवकृपङ्गरयोः कथनेनेत्यर्थः । द्यीर्धत इति । अत्रेति शेषः । प्रजापतीत्यादि । तदुक्तं वायवीये 'श्रमतोऽधर्मवकस्य यत्र नेनिरशीर्यत । कर्मणा तेन विख्यातं नैनिश्वं मुनिपूजित'मिति । निमिषमाञ्रेणेत्यादि । तदुक्तं बाराहं भगवता गौरमुखमुनि पति 'उवाच निमिषेणेदं निहितं दानवं बलम्। अरण्येस्यिन् ततस्त्वेतश्रीमिषारण्यसंज्ञितम्। भविष्यती'त्यादिना । सहस्रसंबैतसम्साध्यमिति । एतेनास्मिन् सत्रे सहस्रदिनसाध्यत्वं बदन्तो भाहा निरस्ता वेदितन्याः। श्रीबलदेवतीर्थयात्रायां 'यावत्सत्रं समाप्यत' इति वाक्ये सत्र एव स्तवधात् । तस्यैवेदानीमप्यनुवर्तमानत्वात् । न च 'कलिमागतमाज्ञाये'ति वाक्ये आरम्भस्येव बोधनादिदं सत्रमन्यदेवेति वाच्यम् । तथापि परीक्षिद्राजस्य त्रिवर्षत्वाभा-बाद्युष्पदभिमतासिद्धेः । 'त्रिष्टतः संवत्सरा' इत्यादौ लक्षणां विनैव निर्वाहाचेति । तत्र भगवदाविभावस्तु त्तीयस्कन्धीये सत्रे 'पुरा विश्वसूजां वस्ना'पिति स्ठोके सुबो-धिन्यां पद्कितः । भगवन्दानन्दांदाभूत इति । 'एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्राष्ट्रपजीवन्ती'ति श्रुते: । श्रीधरमतं दूषयन्ति न तु स्वर्गीयतेत्यादि । छोकात्म-कस्य स्वरूपमाहुः स चेत्यादि । तेन गृहविमानात्मके विद्यमानेपि यदभावे तत्र न सुखं ताहको देविविशेषो लोकाधिदैविक इत्यर्थ: ॥ ४ ॥

त एकदेत्यत्र । नतु 'नाडिकाः षट्पश्चाश्चत् पात'रिति वावये यदा षट्पश्चाशच नाडिका व्यतियन्ति, ततः प्रातः । तत्र होमो वेदोदितसूर्योदयार-१-५

नन्तरहोमं विरुणद्धीति तत्राहुः न चेत्यदि । पक्षान्तरस्वीकारादिति । 'पूर्वात् परवलीयस्त्व'न्यायेन वैष्णवपक्षस्वीकारादित्यर्थः । 'अमिति प्रतिपद्यते'
इतिश्चतौ स्फुटमिदमिति 'आदरादलोया'धिकरणाञ्ज्ञेयम् । तदुपपादयन्ति तथेत्यादिना । अन्येषामिति । सत्रधर्मोपजीवित्ववेद्यत्ररूपमध्यमज्ञप्यन्यष्टत्तिस्तानाम् ।
स्तोत्पत्तिष्टत्ती तु वायवीये उक्ते । 'वैन्यस्य हि पृथोयेज्ञे वर्तमाने महात्मनः । स्त्यायामभवत्यतः प्रथमं वर्णवेद्वतम् । एन्द्रेण इविषा तत्र हिनः पृक्तं बृहस्पतेः । जुहावेन्द्राय
देवाय ततः स्तो व्यजायत ।' तस्य मुख्यां दृत्ति पौराणिकीमुक्त्वा 'भध्यमो क्षेष स्तानां
सत्रधर्मोपजीवनम् । रथनागाश्ववरितं जधन्यं च चिकित्सित'मिति । न्यूनभावादिति । अनादरादित्यर्थः । भगवदादरादिति । 'ल्यब्लोपे पञ्चमी' । भगवदादरं
वीक्ष्येत्यर्थः । आदरोक्तितात्पर्यमाहुः सर्वञ्रेत्यादि ॥ ५॥

त्ययेत्यत्र। आकरस्थानीति। श्वतकोटिपविस्तरस्थानि। मूलसंहिता-१-१-३ चतुष्ट्यमिति। सांख्ययोगगशुपतवैष्णवरूपमिति प्रतिभाति॥ ६॥ अन्ये चेत्यत्र। वित्पदासङ्गत्या पक्षान्तरमाहुः भूतभविष्यत्काला इति। भूता भविष्यन्तश्चार्याः कालश्चेत्ययेः॥ ७॥ प्रायेणेत्यत्र। अनेनेति। अल्पायुष्टकयनेन । आद्य इति। सहस्रसमादि
क्षः । धमेवोधनायेति । अस्मिन् वाक्ये सभापविष्टस्य जान
तस्त्र्णीभावेपि दोषकथनातद्वोधनायेत्ययेः। साधनत्व इति। उत्त
क्ष्यः । पूज्यत्वायेति। कलो खलु भविष्यन्ति नारायणपरायणा इति

वाक्यान्येत्ययेः॥ १०॥

अत इत्यत्र । यदिति प्रसिद्धं वा सार्गिति । 'प्रकान्तपसिद्धानुभूतार्थविष-यस्तच्छब्दो यच्छब्दं नापेक्षत ' इति न्यायस्य यच्छब्देपि तुत्यत्वात् पक्षान्तरमाद्धः यदित्यादि । पारम्पर्धफलव्यभिचारेति । व्यभि-चारभ्रब्दो द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणलादुभयत्र सम्बध्यते । ईचेति । 'ईव गतिर्हिसादानेषु'। महत्सुखावासिरिति । अत्र वष्टीतत्पुरुषात् परममहत्परिमाणमितिवदात्वाभावः ॥११॥ स्तृत जानासीत्यत्र । जीवधर्मा इति । अविद्याकामकर्माणि । १-१-१२

मुक्ता वेति । सनकादय इत्यर्थः ॥ १२ ॥

यस्यावतार इत्यत्र । भवशब्दस्य संसारवाचित्वेन प्रसिद्धस्यान्यैः संपत्त्यर्थकत्वेन व्याख्यातस्याप्यत्र प्रकरणानुरोधात् मोक्षवाचित्वे उपपत्तिमाहुः
१-१-१३

भू सत्ताधामित्यादि । मोक्षे सत्यविद्यानिष्टेचर्यादेव सिद्धेश्वकारवैयध्यीमित्यक्दया पक्षान्तरमाहुः चित्तीत्यादि । चैतन्येऽनुप्रवेशः परम्मोक्षः ॥ १३ ॥

अभिन्न इत्यत्र । तन्माहात्म्यमाहेति । अवतारस्य मोक्षार्थत्वं सम-

१-१-१४ र्थिवतुमाहेत्यर्थः ॥ १४ ॥

यत्पादेत्यत्र । तयोरिति । ज्ञानकर्मणोः । तत्र हेतुः कालेत्यादि । अग्रेण वा

सम्बन्ध इति । उपस्पृष्टा इति । अस्येति श्रेषः । तत्र हेतुः तेषा१-१-१५ मित्यादि । 'सा राजन् दर्शनादेव ब्रह्महत्यापहारिणी'त्यस्य यमुनासक्तमोत्तरकालविषयत्थात् । 'अनुसेवये'त्युपन्त्रभणे तृतीया, 'जटाभिस्तापस' इतिवदित्याग्रायेनाहुः भगवदित्यादि । पुनन्तीति । आप इत्यर्थात् । एवं व्यतिरेकेऽक्कीक्रिय गणे
श्रयेनाहुः भगवदित्यादि । पुनन्तीति । आप इत्यर्थात् । एवं व्यतिरेकेऽक्कीक्रिय गणे
श्रयेनाहुः भगवदित्यादि । पुनन्तीति । आप इत्यर्थात् । नन्तेवं बहुषु वाक्येषु लक्षणादियोजना क्रिष्टा भवतीति पद्मान्तरमाहुः अध्यवेत्यादि । नन्तेवं बहुषु वाक्येषु लक्षणादिक्रिश्चः प्रसञ्यत इत्याशक्क्य तद्दोषनिष्टत्तय आहुः आपातत्त इत्यादि । तथा च न कापि
वाक्ये क्रिश्च इत्यर्थः ॥ १५ ॥

को वेत्यत्र । स्वतस्त्रञ्याष्ट्रस्यर्थिमिति । स्वाभाविकाश्रोत्ज्याद्यस्यर्थमित्यर्थः । पुण्यश्लोका ईड्यकर्पाणो येनेति समासमिभेन्त्यार्थान्तरपाहुः तानि-१-१-१६ त्यादि । इड्य ६र्मण इत्यर्थः । अस्यापुष्टार्थत्वमाञ्चङ्ग्य प्रथमपक्षस्यैव तात्पर्यान्तरमाहः तेचामित्यादि । कीर्तिरिति । ईड्यपद्योधिता सेत्पर्थः । यशो लक्ष-यन्ति आधारेत्यादि । प्रतापवारणाय सर्वेलोकाह्मादकेति । चन्द्रकिरणादिवारणाय गुण इति । विसर्पीति तु स्वभावकथनम् ॥ १६ ॥

तस्य कर्माणीत्यत्र । अवान्तरफलेति । अवान्तरफलं शुद्धिरूपम् । तथाचा-

विचारेण सर्वेषां शुद्धिदानार्थमुदारत्वोक्तिरित्यर्थ: ॥ १७॥ **१-१-१७** 

वयं त्वित्यत्र । पदशब्दस्याक्षरवाचकत्वाय योगमाहुः १-१-१९

इत्यादि ॥ १८ ॥

कृतवानित्यत्र । येभ्य इति हेतौ पश्चमी बोध्या ॥ २० ॥ १-१-२0

कलिमित्यत्र । सर्वदोषनिवर्तक इति । विहितकर्मादिरूपप्रतिबन्धकनिवर्तक इत्यर्थः ॥ २१ ॥ १-१-२१

इति सुबोधिनीप्रकादो प्रथमस्कन्धे प्रथमाध्यायविवृतिः ॥ १ ॥

अय हितीयाध्यायं विविश्वतः सङ्गतिभाद्यः कथेतिद्वाभ्याम् । तथा च प्रश्लो-त्तरभावः मथमाग्रिमाणां द्वितीयतृतीययोखसरः शेषशेषिभावो वा सङ्ग-१-२-0 तिरित्यर्थ: । फलसाधनरूपाणामिति । फलं च साधनरूपाणि नैति द्वन्द्वः । रूपाणि प्रकाराः । दोषिणामिति । संसर्गे मन्त्रर्थीयः । शिष्टानामवतारायेधर्मिणाम् । यं प्रव्रजनतभित्यत्र । दूरादाहाने दूराद्धृते चेत्यनेत छते जाते 'प्छतपगृह्या' इत्यनेन प्रकृतिभावात्सन्ध्यनुपपत्तिमाशङ्कचाहुः प्रेम्णेत्यादि । तथा चात्र १--२--२ सन्येरार्षत्वं वदतः श्रीधरस्य विरहकातरपदतात्पर्याज्ञानमित्पर्थः। अभि-नेद्रिरित्यनेनोक्तस्य प्रतिध्वानरूपस्याभिनद्नस्य वृक्षयुक्ते देशे अमाव इति तत्र तम्रुपपाद-यितमाहः स सर्वेत्यादि । तथा चातो वृक्षेष्वप्यत्तरदानरू । प्रतिध्वनिर्युक्त इत्यर्थः । नन्वत्र यन्मयतया प्रतिध्वनिरुक्तः, सः कः, ज्ञानयोगयोः श्चुके व्यासे च सत्वादित्याका-ङ्कायामाद्वः कर्तुरित्यादि । एतद्पष्टम्भायैतिन्नयामकं शुक्रनिष्ठमाद्वः विष्णोरित्यादि । एवं व्याख्यानं श्रीधरीयेषि । परमेवं व्याख्याने शकस्तरुरूपेणोत्तरं दत्तवानिति भवति ।

तथा सति मुछोक्तं तरूणापभिनादकर्तृत्वं च विरुध्यत इत्यरूच्या पसान्तरमाहुः अथ-बेत्यादि । अस्मिन् पक्षे तन्मयतये स्यस्या जुहा वेत्यनेन सम्बन्धः । अर्थस्तु जुकमय-त्वमेव । तथा सति मुलेऽभिनादकयनपयोजनामाव इति शक्कायामाहुः लेषामित्यादि । त्या च सर्वभूतहृद्यपदेन तद्रशिक्षिदः । अन्यथैतस्यानतिषयोजनत्वम् । अत इदमेव व्याख्यानं युक्तमिति भावः ॥ २ ॥

य इत्यत्र । विदोषमाहेति । इतरेष्वपि ज्ञानदातृत्वेन गुरुत्वरूपं विशेषमाहेत्यर्थः । एतस्येति । सुतस्येत्यर्थः । तादृशानामिति । पुराणानाम् । 'सूत स्वं १-२-३ पुजितोस्माभिः सारात्सारं वदस्य न' इत्येवंजातीयवाक्यानां तत्रापि

सन्वादिति । तथा च तद्भ्याद्ययथेमेकपदिमत्पर्थः ॥ ३ ॥ सुनय इत्यत्र । ब्रिलीयप्रश्न इत्यादि । ' वेनात्मा सुप्रसीदती'त्युक्ते प्रश्ने द्विती-यमन्तः करणपसादरूपं फलमेभ्य एव मुन्यर्थमेव मवतीत्यर्थः । सामा-2-2-4 न्योत्तरमिति। इदं चतुर्थपादेन गम्यते। तस्य पश्चानुवाद्रूपत्वादिति। स वा इत्यत्र । निरूपयतीति । प्रथमपद्ये सामान्यत उक्तं विशेषाकारेण वक्ती-त्यर्थः । स चेति । भगवत्यसाद् इत्यर्थः । तत्परम्परायामित्यादि । साधनपरम्परायां धर्मवैराग्ययोर्ययायोग्यं निवेशनग्रुच्यत इत्यर्थः । आहेति । द्वाभ्यामाहेत्यर्थः । स चेति । स्वर्गादिसाधक इत्यर्थः । तेन तत्र धर्मत्वसन्देइस्त-द्विचारे ज्ञातो भविष्यतीति भावः । व्यावर्तकिमस्यादि । श्रीधरमतिमदम् । श्रवणादि-लक्षणभक्तिजनकस्य परत्वपन्य स एवैकान्तिकं श्रेय इति तत्र व्याख्यानात् । साधन-त्वेनेति । फलदानसाधनत्वेन ॥ ६ ॥

वासुदेवेत्यत्र । अन्य इति । मूर्तिरूपोध्वताररूपो वेत्यर्थः ॥ ७ ॥ धर्म इत्यत्र । बक्तुविति । 'धर्मस्य ह्यापवर्ग्यस्ये 'त्यादिभिश्रतुर्भिर्वकुमित्यर्थः । अन्यव्यावृत्त्यर्थमिति । धर्मत्वव्यावृत्त्यर्थम् । एतेन पूर्व स्वर्गादिसाधके धर्मत्वं सन्दिग्धमिति यदुक्तं तत्साधितम् । साधारणधर्मस्येति । सर्वे-१-२-८

षामावश्यकस्य नित्यस्य ॥ ८ ॥ घर्मस्येत्यत्र । नतु भवतु सामान्यधर्मस्य तथात्वम् , तस्य 'दतो धावती'त्या-दिवत्फलसंस्कारत्वेन स्वतःफलवन्ताभावात्, मुख्यकर्माभावे केवलस्य तस्याप्रयोजकत्वाच, परन्तु फलसाधकत्वेन विहितस्य काम्यस्य १-२-९ क्यं न धर्मत्विमत्याकाङ्कायां तस्य तथात्वम्रुपपादयान्ति पुत्रादीत्यादि । फलस्ये-त्यादि । तस्मिन् पुत्रादिरूपेण फलत्वाभिमानस्याविद्याकार्यत्वेन तस्य तयात्वादि-त्यर्थः । तथाचानर्थसाधकत्वेनार्थत्वाभावात्र धर्म इति भावः । तत्त्वरूपं किमित्याका-

क्कायां तत्परिच्छिन्दन्ति किन्त्वित्यादि । भित्त्यादिकृतिवदिति । यथा कामना-विशेषरूपे निमित्ते भित्त्यादिकरणेन स्वसम्बन्धो नियम्यते, तथा तादृशधर्मेणापि कापनाविशेषरूपे निमित्ते स्वस्य सम्बन्धो नियम्यत इति तथेत्पर्यः। 'काम्ये नैमि-चिक्तत्वम्, नैनित्तिके विकारः स्या'दिति सूत्रात् सिद्धम् । नतु यथा 'यस्याहिताप्रेर-मिर्गृहान् दहेत, सोमये क्षापत्रते पुरोडाश्रमष्टाक्रवालं निर्देपे'दित्यादी नैमित्तिकस्यापि निर्वापस्य धर्मत्त्रम्, एवं भे चित्रया यजेत पश्चकामः' 'देविकया निर्वेषेत् प्रजाकाम' इत्या-दाविप चोदनारूपस्य धर्मलक्षणस्य सत्त्वात् कथं न धर्मत्विमित्यत आहुः तत्रेत्यादि । नतु तत्र 'देवांश्र याभिर्यजत' इतिबद्यदुष बन्याद्यभात्रात् कथमनुत्रादस्त्रनिश्रय इत्यत आहु: चित्तेत्यादि । 'श्रुत आचामे'दित्यादिना श्रुद्धिविधायकशास्त्रेण, 'श्रुद्धः कर्पाचरे'दित्या-दिना च ग्रुद्धेरङ्गत्वावगमात् तस्या बाह्याया इवान्तर्याया अप्यावश्यकत्वात् तद्भावेना-धिकाराभावात 'यदेव विद्यया करोति तत्तदेवास्य वीर्यवत्तरं भवति' 'विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवे'दित्यादिभिश्च ज्ञानस्याप्यञ्जतया वाक्यतात्पर्यज्ञानस्याप्यावस्य-कत्वात् तदभावेनान्ययाकरणे देवताधिष्ठानाभावात् क्रियायाः छौकिकत्वम् । तथा च शुष्केष्टिवदनुकरणरूवस्वात् यजतिवैयर्थ्यमित्यर्थः । हेत्वन्तरमातुः फलमित्यादि । तथा च यथा 'देवांश्वे'त्यत्र वाक्यान्तरसिद्धानुवादकत्वम् , तथा तेषु लोकसिद्धानुवादकत्वमिति यजितवैयर्ध्यमित्यर्थ: । ननु कामितमित्यादि । 'चोदनालक्षणोर्थो धर्म' इति सूत्रस्य 'वेदेन प्रयोजनमुह्दिश्य विधीयमानोथों धर्म' इत्यर्थकथनात् कामितिमत्यकथनात् कामितस्यैव भयोजनत्वात् तत्साधकस्य कथं न धर्मत्वमित्यर्थः । नतु वाक्येषु तत्तत्फलोदेशेनैव तस्य तस्य यागादेविधानदर्शनात् कथं विधिस्पर्शापात्रोवगन्तुं शक्य इत्यत आहुः अन्यथे-त्यादि । लौकिकेपि विधिसपर्शो यद्यभ्युपेयते, तदा तथा स्यात्, अतस्तत्र तृतीयावोधित-करणत्वेन फलसिद्धिः, न तु धर्मत्वमपि तत्र पयोजकम्, अतस्तद्तुरोधेन लक्षणार्थस्तथा न शक्यवचन इत्पर्थः । ननु तया क्रियया अपूर्वनननात् कथं न तस्या धर्मस्विमित्यत आहु: अपूर्वेत्यादि । आरोग्यधनादिरूपदृष्टफललाभेनादृष्ट्रस्यापूर्वस्य कल्पनमयोजकम्, अतो नैत्यर्थः। ननु यागोत्तरं कालविलम्बेन फलजननात् पध्येऽपूर्व क्रिययैवोत्पद्यत इत्यव-स्यपङ्गीकतेच्यम्, अन्यथा तदैव फलं स्यात्, नैव स्याद्वा । तत्राये प्रत्यक्षविरोधः, अन्त्ये श्रुतौ दोषपसक्तिः, तदुत्पद्यत एवेति कथं न धर्मत्विमितिशङ्कायां तदुत्पत्तिमुपगम्य दृष-णान्तरमाहुः किञ्चेते होत्यादि । एवं रैस्टप्स्यार्थस्य धर्मकायत्वं खण्डितम् । शेषं खण्ड-यन्ति तथा नेत्यादि । अपरत्वान्न परमार्थरूनाः । 'प्रकर्षेण युज्यते' इति 'युज्यतेऽ-नेनें'ति वा प्रयोजनं तदुभयरूपत्वाभावान्त्र प्रयोजनरूपा इत्यर्थः । नन्वेवं सति काम्येष्टिपशुकाण्डस्य धर्मपरत्वहानिः, तथा च 'वेदोखिलो धर्ममूल'मित्यखिलविरोध इत्याश्वक्वायां गौणधर्मत्वं तत्रोपगम्यादुः किश्च धर्म इत्यादि । तथा चेयमत्र व्यवस्या,

यदा लोकिकफलासत्त्या देदस्य तत्परत्वं निश्चित्य काम्यं कर्म करोति, तदा तस्य स्थेनादिवदन्यत्वात् न धर्मस्यम् । यदा च भगवत्कुपादिना तस्योषधरोचनवत् परोचन-यातिबहिर्भुत्वसांग्रुख्यार्थतां ज्ञात्वा लोकसङ्ग्रहाय करोति, तदा गौणवर्मस्यिमस्यभययापि पुत्रादीनां लोकिकानां न धर्मफलस्यमिति सिद्धम् । एवं धर्मस्यार्थसाधकत्वं द्वितम् ।

अतः परमर्थस्य कामसाधकत्वं द्पयितुं धर्मसाधकत्वं च साधियतुपप्रिपमवतार-यन्ति नन्वित्यादि । पूर्वपूर्वसाधनरूपा इति । पूर्वपूर्व यथा स्यात्तया साधनरूपा इत्यर्थ: । 'धर्मादर्थश्र कापश्र स किपर्ध न सेव्यते' इत्यादि 'कामाः फलभूताश्र धर्मार्थयो'-रित्यादि चात्र साथकं क्षेत्रम् । अत्र कामस्य मोक्षसाधकत्वं 'मजापतिरमृतमानन्द इत्युपस्य' इति दृष्टान्तद्वारा प्रतिभाति । एतं कार्यकारणभावं प्रत्यक्षविरोधादृषयन्ति अद्दृष्टादित्यादि । दृश्यत इति । होमदानादिरूपो दृश्यते । तथा च यथा 'एष उ एवं साधु कमें कारयती'त्यादिशुत्युक्तमपि ईश्वरमवर्तकत्वमतं मीमांसकैर्नाद्रियते, तथा अपूर्वेद्वारा धर्मोऽर्थसाधक इति मतं दृष्टविरोधान्युमुक्षूणामध्यनादरणीयमित्यर्थः। तहीति । अर्थत्वेन धर्मत्वेन कार्यकारणभावव्यभिचारेषि कामत्वेनार्थत्वेन कार्यकारण-भावस्याद्वचेषु दर्शनात् धर्मत्वेनार्थत्वेन कार्यकारणभावस्य साधितत्वाद्व्यभिचाराचे-त्यर्थः । इदं दृषयन्ति काम इत्यादि । विवयसुखिनिति । 'इन्द्रियाणां स्वे स्वे विषये आतुकूल्येन पर्रति: काम' इति कामसूत्रे आतुकूल्यपदेन सुखस्य बोधनात् तदेव कामः । तथा चायमपि कार्यकार्णभावः पत्यक्षविरुद्ध इत्यर्थः । नतु विषयकोटावर्थस्य निवेश्वात् विषयकारणतायाश्राङ्गीकारात् कथं प्रत्यक्षविरोध इत्यत आहुः तन्त्रे-त्यादि । विषयांदोऽर्थस्य स्वक्चन्दनवनिताधनादिरूपस्य उपयोगोपि न, इति कृतस्तरां कारणतेत्पर्थः । ननु मास्त्वर्थस्य कामं पति साक्षात्कारणता, तथापि सक्चन्दनवस-नादिभी रूपादीनामुत्कर्पः सम्याद्यत इत्युःकर्षमयोजकतया कारणत्वं केन वार्यता-पित्यत आहुः न चेत्यादि । अर्थ इतिशेषः । कुतो नेत्यत आहुः सिद्धानीत्यादि । अर्थस्य कि स्वनिष्ठरूपादिसम्पादनेन कामजनकत्वम्, उतार्यान्तरनिष्ठतत्सम्पादनेनेति विचारणीयम् । तत्राद्यं प्रत्यक्षविरुद्धम् , स्रगादेः स्वगुणोत्कर्षसंपादकत्वादर्शनात्। द्वितीयं चेत्, तत्रापि विचारणीयम्, कि भोक्तनिष्ठतत्सम्पादनेन, उत भोग्यनिष्ठतत्संपादनेन । तत्राचे त्वर्थे प्राप्ते रूपादिकं गच्छति । युद्धपतियहादिनार्थपाप्ती तथा दर्शनात् । अर्थस्य विषयनाशकत्वेन कामनाशकत्वम् । द्वितीये तु स्त्रीयोर्थो मोग्याधीनो भवतीति स्वतो गतेर्थे रूपादिविषयमाप्तिरित्यर्थनाशनदारा विषयस्यैत कामजनकत्वम्, न त्वर्थस्य विषयो-त्कर्पजननद्वारेत्युभयया वैपरीत्यमायातिमत्यर्थः । नतु द्वितीये स्वीयार्थस्य भोग्याधीनत्त्या गमनेपि तेन भोग्यरूप्रयादेर्थस्य स्वाधीनतासंपादनाचेन इयादिना चोत्कृष्टविष-यसुलसिद्धेरर्थस्य कावजनकत्वं सिद्धमितिचेत्, तत्राहुः पराष्ट्रसावित्यादि । साध्य- साधनतेति । कामसाधनता । तथा चार्थस्यार्थान्तरसाधकतया कामजनकत्वं यद्युपेयते, तदापि स्त्रिया पुत्ररूपार्थभाष्तौ स्त्रीरूपनाशदर्शनात विषयनाशनद्वारा कामनाशकत्वरूपं पूर्वोक्तमेव वैपरीत्यमापतितमित्यर्थः । तिद्धमाहः तथा चेत्यादि । अर्थरूपा इति । अर्थ्वते अभीष्त्यते इत्यर्थ इति योगेनार्थरूपा इत्यर्थः । लोकेत्यादि । 'रूढियों-गमगहरती'तिन्यायात्तथेत्यर्थः । अर्थेत्यादि । एवं प्रयोजकत्वेनार्थस्य कामजनकत्वाङ्गीन कारेर्ज्यस्य धर्मजनकत्वद्र्यनाद्र्यसाधकस्य करदण्डचौर्यादेरपि धर्मजनकत्वापचेरित्यर्थः। तर्हि लोके कथं साधनत्वप्रत्यय इत्यत आहुः लोक इत्यादि । तर्हि प्रसिद्धेः सार्वजनी-नत्वात्तादशमतीतेः भ्रान्तत्वं कथं वक्तं शक्यमित्यत आहुः कदर्यस्येत्यादि । नतु कदः र्यत्वस्य मतिवन्धकत्वात् नान्वयव्यभिचार इत्यत आहुः पश्वादीनाभित्यादि । ननु रुणारणिपणिन्यायेन पशुत्वस्यापि व्यक्तिविशेषं प्रति कारणत्वे व्यतिरेकव्यभिचारोपि नेत्यत आहु: तथेत्यादि । तथा चान्त्रयव्यतिरेकव्यभिचारदर्शनात् प्रसिद्धिर्देहात्मप्रसि-दिवद्भान्तेत्यर्थः। तथाचेत्यादि । घटादिख्या पृथिवी, लोहलेख्या, पार्थिवत्वात् , दक्षादिव-दित्पत्र लोहलेरुयत्वपार्थिवत्वयोरिव साहचर्यमात्रमवयोजकमित्पर्थः । एवं कामो लामा-चेति व्याख्यातम्। नतु मास्तु कामार्थयोरवच्छेदकावच्छेदेन कार्यकारणभाव:, परं तत्तद्वय-क्तिस्वाविच्छन्नः सः परयक्षेण वसनालङ्कारवनितादिषु प्रमितः केन वार्यतामित्याकाङ्कायां कामस्य नेत्पर्ध व्याकुर्वन्ति किञ्चेत्यादि । जीवनमात्रपर्यवसित इति । श्ररीर-स्थितिहेतुत्वादाहारसधर्माणो हि कामा 'इति वात्स्यायनसूत्रसिद्धः । अनग्रनादिना रोगादिदर्शनात् तिश्वष्टच्या जीवनपात्रसाधक इत्यर्थः। स्वतः सिद्ध इति । ईश्वरनिर्मितः। मतान्तरे अदृष्टनियतः। सुखात्पकस्य कापस्यात्र थहणे साध्यसाधनभात्रव्याद्यातात्कामपद-मत्र लाक्षणिकत्वेन व्याकुर्वेन्ति विषयभोग इति। उभयत्रेति । पूर्वाधौत्तरार्घयो:। क्रम इति। उच्यमानोङ्गीकार्य इति शेषः।अर्थो वेति । स जीवनस्यार्थो न इति शेषः॥९।१०॥

१-२-११ वदन्तीत्यत्र । समुदायपक्ष इति । तेषां भावस्तस्त्रमिति पक्षे । सर्वो-पजीवकत्वादिति । सर्वे उपजीवका यस्य तस्य तथात्वात्, सर्वोपजी-व्यत्वादित्वर्थः ॥ ११ ॥

१-२-१२ तच्छ्रह्याना इत्यत्र। तच्छन्दस्य पूर्वपरामर्षित्वात् पूर्वश्लोकोक्तं धर्ममा-दाय श्लोकोक्तसाधनानां क्रमं वदन्ति तद्धमित्यादि ॥ १२ ॥

अतः पुनिभिरित्यत्र । बीजित्यादि । पश्चाग्निविद्यामकारेण सिद्धक्षरीरास्तादशं धर्म कुवन्तीत्यर्थः । तादृश्चर्यराभावेषि केवन तादृश्चर्यकर्तारो दृश्यन्ते, तत्र कारणाकाङ्कायामाहुः धर्मत्यादि । ममैष काम इति । इदं षष्ट- स्कन्ते प्राचेतसं दृशं पति भगवद्वाक्यस् । 'प्रीतोइं ते प्रजानाथ यत्तेस्योद्वृंहुणं तयः ।

मनेष कामो भूतानां यद् भूयासुर्विभूतय' इति। अत्र दक्षक्रततपः पोषकरवेन प्रकृतार्थसिद्धिः । कर्मणि प्रयोग इत्यादि । कर्मणि प्रयोग हि 'देवदत्तेन तण्डुलः पच्यत' इत्यादी क्रियाजन्यं विक्लितिरूपं फलं कर्मरूपे तण्डुल एव, न तु कर्तिर देवदत्ते । तथात्रानुष्ठाने सुष्ठुत्वेन वर्म एव यदोपसीणो भवति विक्लित्या तण्डुल इव सुष्ठुत्वेन व्याप्तो भवति, न तु कर्तापि तज्जन्यपतिष्ठादिना, प्रतिष्ठादिफलेप्सुनं भवतीत्यथं इति । फलिपिति । कर्तृकामितम्, न भगवत्यसाद इत्यथः । कामादय इति । 'शमो दमः तपः श्रीच'मिति गीताष्टुक्ताः । कालक्रव्ययक्तादिभेदाः इति । कालयक्षभेदा अभिहोत्रादयः । द्रव्ययक्कादिभेदाः 'द्रव्ययक्कास्तपोयक्का' इतिवाक्योक्ताः । काम्प्रत्ययेनेति । मक्कल्वचन एव अस्परत्ययस्य माचुर्येण प्रयोगात् तेन तथेत्यथः । स एव वा वर्म इति । यः स्वनुष्ठितः स एव वर्म इत्युदेश्यविधेयभावादित्यर्थः । सुवोधिन्यां संसिद्धिद्धात्मतोषणपितिपाठो भाति ॥१३॥

यद्नुध्यासिनेत्यत्र । तद्धेतुनेति । शयदेतुना भोगेनेत्यर्थः । विद्यमानस्येति । विद्यमानस्येति । विद्यमानस्येति । वृणाः कीटः, १-२-१५ तस्रणेन यद्दछ्या कदाचिद्रूमौ अक्षराणि भवन्ति, तश्यायमित्यर्थः । वृष्यचनमिति । यथेक एव यदनुध्यानेन कर्मग्रन्थिनवन्धनं छिनत्ति, तदायं न्यायः शसरेत्, किन्तु बहव इति कोविदा इत्यर्थः । स्वत इति । ध्यानत्वेन रूपेण । तद्धर्मे-णेति । ध्यानरूपेणेत्यर्थः ॥ १५ ॥

एविमत्यादि । कामादिभगवनोषान्तया अदणादिधर्भपरम्परया । शुश्रूषोरित्यत्र । निरूपयतीति । गृहत्यागादिशुश्रूषान्तकथनेन निरूपयतीत्यर्थः ।
१-२-१६
सूचितमिति । वाक्येन सूचितम् । अस्याङ्गीकारायेति । 'किरातहूणान्ध्रे'तिवाक्यात् भगवदाश्रिताश्रयणे शुद्धिरिति महत्यदेन भगवदाश्रिता एव गृह्यन्ते, तथा
च तत्सेवने अस्याप्यङ्गीकारो भवतीति ज्ञापनाय तथा प्रयोग इत्यर्थः ॥ १६ ॥

शृण्वताभित्यत्र । स्वश्नदस्यात्भीयेषि रूढत्वात्तिद्देशय कृत एवं व्याख्यायते इत्यत आहुः स्वीयेत्यादि । स्वीया इति व्याख्याने स्वस्येमा इत्यर्षात् १-२-१७ क्यासम्बन्धिनो भगवतः स्वातन्त्र्यमायातीति स्वातन्त्र्याद्धृदि आयाति, नायाति वा, ततश्चाभद्रधृननमपि सन्दिग्धं स्थात् , अतस्तिद्विहायैवं व्याख्यायते इत्यर्थः । पुण्यश्चदार्थमाद्धः अपहतेत्यादि । कामादीनीति । आदिषदेनाविद्या कर्म च । क्रमे-णेति । शुश्रूषोः, मृष्यताम् , नष्टमायेष्विति श्लोकक्रमेणेत्यर्थः ॥ १७ ॥

त्रष्टपायेष्वित्यत्र । भगवद्गक्तानां चेति । चकारेण तत्कथा सद्ध-१-२-१८

र<sup>्र</sup> श्रीयते ॥ १८ ॥ तद्त्यत्र । कामलोभादीनां मिश्रसत्त्वभावस्यानुभाविकत्यादा**दुः कामकोषाद्य**ः ३-४

भिद्यत इत्यत्र । विद्यया अविद्यानाश इव पुनरविद्यया विद्यानाशोषि भवतीत्याहुः आत्मनो हीत्यादि । पराभिध्यानात्त तिरोहितं ततो श्रस्य
बन्धविपर्यया'विति जाताः पदार्था इत्यर्थः । न निवर्तन्त इति ।
नारदेन तथात्वस्याग्रे वक्ष्यमाणत्वात् । जातेपीति । न निवर्तत इति पूर्वेण सम्बन्धः ।
अतो वै इत्यत्र । कृरेरिनित्यत्वात् नित्यं कृत्यसंभवेन यावज्ञीवाग्निहोत्रे सायंपातःकाञ्चदत्र कालविशेषो विवक्षितस्तस्य वाक्येऽद्श्वेनात् सदापद्व्यास्वातमपि कालं पुनर्व्यांकुवन्ति क्ष्मणे क्ष्मण इति । एवपप्यपुष्टार्थत्विन्यतो श्रत्यदेन तद्योजयन्ति प्रतिक्षणेमित्यादि । स्वादीनामधिकारस्य स्वरूपमाहुः विषय
इत्यादि । विषय इति । भक्तिविषयः ॥ २२ ॥

सस्विभित्यत्र । ब्रह्मणोपीत्यत्रापिः श्रङ्कागर्हायाम् । द्रोवस्वाभावेपीति । गुणशेषत्राभावेपि । उपाधीत्यादि । तथा चापाधीनां सर्ग्रादीनां प्रयो१-२-२३ जकत्वार्यात्यतो नियम इत्यर्थः । केषाश्चिदिति । माध्यानाम् । इविति ।
वैवर्ष्ये दृष्टान्तः । न ब्रह्मण इति । 'निर्गुगस्य गुणास्त्रय' इत्यत्र द्वितीयस्कन्धे वस्यपाणा नेत्यर्थः । अत्र चैतन्यस्वस्यभेद्रवादी शङ्काते निन्वत्यादि । पुरुष इति । शारीरः ।
गुणप्रेरणयेति । गुणकृतपेरणया । साङ्क्ष्यास्त्रिवत्यादि । तेषां कार्येश्वरवादात् पकृत्या
नित्यसम्बद्धं चैतन्यमेवेश्वर इति तेषां मतम् । अन्ये इति । पातञ्जन्ञ मायावादिनश्च ।
श्रमादिति । उपधानप्रयुक्तात् भ्रमात् । किश्चिद्रपमिति । क्रृश्यचैतन्यस्याक्षरात्मन
एकदेशः । नतु प्रकृतिपुरुषो विना कार्याद्रश्चनाक्षरणस्यो तो विना तयोनिर्माणासंभवात्
तो नित्यावेव स्वीकार्यो, ततश्च साङ्क्षयत्वत्रै विश्वानित्याय्येतेति को विशेषः साङ्क्षयात् ,
अय भ्रमात्सम्बन्धो वाच्यः, तिर्हे को विशेषो मायाधादिभ्य इत्याकाङ्कार्यां तो विनापि
तयोजननं दृष्टान्तेन समर्थयन्ति यथेत्यादि। प्रकृत्यपेक्षेति । न प्रकृतिपुरुषिनिर्मण इति

श्रेषः । नैतायतेति । न तज्जननोत्तरं सत्येनापि तत्सम्बन्धेन । स्त्रुग्वेति । इर्यादिश्वन्दाजातस्य सोर्छक् । न प्रत्ययोत्पत्तिरिति । इदान् दाने । अत सातत्यगमन इत्यादाविव
द्वन्द्वान्तादपि सा नेत्यर्थः । सम्पाद्यतीति । तत्कतुन्यायेन संपाद्यति । तानीति ।
सत्त्वादीनि । नाद्यादाङ्काभावादिति । सन्त्वोपाधेः स्थापकत्वात्त्ययेः । सुरूपपक्षमाद्वः
यदीत्यादि । तेन सहोपाधिरिति । यादशं यं भजन्ति तेन सह स एवोपाधिस्तेषामपि
मवति । तथा च तस्योपाधिनिवृत्तो तत्सायुष्यं भाष्तानां तेषामप्युपाधिनिवृत्तिः, न तु
ततः पूर्वमित्यर्थः ॥ २३ ॥

पार्थिवादित्यत्र। अयमथाँ गृह इत्यादि। सक्ष्वैवयेषि उपाधिवैशिष्टयेन फलवैशिष्टयरूपोऽथे उपायेर्पयो नक्तत्वस्पूर्त्या सन्देहेन झातुमश्चर्य इति दृहोपा१-२-२४ धिरवेन तत्तरकार्य जननत्वे दृष्टान्तपाहेर्त्यथेः। तत्रापीति। तेजोपार्गणेषि।
तिषापिति। तेजोद्दोपाधिभूतानां दारूणाम्। इतीति। उपाधिभूतानां तेषां एवं स्वनिष्टोपाधिवशेन तत्तरकार्य जनकरवम्। तत्रापीति। तदुपहितेष्ठावि। एवं तेजोदृद्दोपाधिभूतानां
दारूणां स्वावान्तरोपाधिवशेन त्रर्यामयस्वपर्यन्तं हीनपध्यमोत्तपकार्य जनकरवं व्याख्यातम्। एवं व्याख्याने उपाधेरेव कार्यजनकरवमायाति, न त्यहितस्य, इत्यतः प्रकारास्तरेणाहुः तत्र लोक इत्यादि। तदिति। सामान्ये नपुंसकम्। अध्मः द्युष्टक इति।
सङ्मह इति शेषः। पूर्व रूपिति। अग्नेः पाधिमकं रूपम्। अस्पन्निष् पक्षे पाधिमकरूप्त तथोपकारकरं नायातीत्यतः पक्षान्तरमाहुः अथवा जल इत्यादि। भूयसो
जलस्य स्वराग्निनाशकरवादार्द्राप्यटे विद्यमानेषि जले तस्य घटस्याद्र्याघारत्वं दाक्
संपाद्यतीत्यर्थः। पूर्वो स्कर्मतेति। दृद्रोपाधिरूपता। कार्यभिति। सेवककार्यम्। जीवपुरःसरेणेति। नृणामित्युत्त्या तथेत्यर्थः।

भेजिरे इत्यत्र। सत्त्वमुक्तमिति। कार्योक्तयातुमापितिमत्यर्थः । सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनमिति । विरुद्धार्थयोरभेदान्वये समानविभक्तिकत्वस्य
र-२-२५

नर-रप तन्त्रत्वात्तयेत्यर्थः । स्वरूपानन्दायेति । जीगानन्दाय ।

मुमुक्षव इत्यत्र । तथा सतीति । धर्मे सति । नेति । शान्तत्वसन्देहाले-१-२-२६ त्यर्थः । अजनीयानीति । भक्ताभयक्करत्वाद्धननीयानीत्यर्थः ।

रज इत्यन्न । निश्चयार्थ इति । वैशब्द इत्यर्थः । इश्वरभजन इति। १-२-२७ भूतेशभजने।

वासुदेवेत्यत्र। सर्वगुणमयभिति । सत्त्वित्यर्थात् । गुणशब्दोत्र दोषविषद्धपरः ।
युक्तेः प्राचान्यदिति । प्रथमधिकारे युक्तेः प्राधान्यदित्यन्त्रयः ।
र-२-२८ सर्वाणि पश्चेति। 'साङ्ख्यं योगः पश्चरात्रं वेदाः पाग्रुपतं तथेति' मोन्न-

वर्षताक्यात्तर्थरः । वरमतोपन्यास्त्रेनेति । ' एकं साक्ष्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च । परस्पराङ्गान्येतानि पञ्चरात्रं च कथ्यत ' इति परस्पराङ्गकथने तत्रैन पाश्चपतानुके-स्तथेत्पर्थः । अपेक्षितरूपेणेति । ' सर्वेषु च तृपश्रेष्ट इत्तेष्वेतेषु दृश्यते । यथागतं तथा ज्ञानं निष्ठा नारायणः परः' इति तत्रैय वाक्यात् पाशुपतस्यावि वासुदेवपरत्वे सिद्धे पुरः-स्फूर्तिकस्य पशुपतिभननस्य प्रथमाधिकारत्ववीयकेन रूपेणेत्यर्थः । वासुदेवपरमिति । पूर्वोक्तरीत्या प्रमाणममेयसाधनानां सच्चेन फलस्य सुखां शत्वेन च वासुदेवतात्यर्थकम् ।

एवमिति । फलसायनयो र्शेय हत्वेन परम्परात्रयेण विषयादिबोधनेन चेत्यर्थः । निणातमिति । फलं वासुदेवसाक्षारकारः सर्वेषां श्रेयस्तत्साधनं च 1-2-30 धर्मादि कयारत्यन्तमात्त्रप्रसादनमिति निर्णीतमित्यर्थः । अवतारत-ल्यत्वेनेति । अवतारान्तरतुरयत्वज्ञानेन । कथयिष्यतीति । अवसरसङ्गरयात्र वक्तु-स्रचितमिति तत्र कथयिष्यतीत्पर्थः । स एवेदमित्यत्र । पञ्चभिति । एतेन पञ्चमः स्टोक: कृष्णावतारपयोजनमश्रोत्तरहा इति श्रीधरमतं निवारितम्। तत्र सामा-न्यतः कथनेन विशेषाकाङ्काया अपूरणात् । सृष्टिस्त्वगुणादेवेति । मृलसृष्टिः प्राथ-मिकी सा तथा, अगुणादेव गुणसृष्टेर्वक्तव्यत्वादित्यर्थः । गुणत्रयेणापीत्यादि । ब्रह्मणः श्चितस्य विष्णोश्च शुद्धरजस्तमःसन्त्रकात्वात्तादृशेभ्यः प्रत्येकं रजस्तमःसन्त्रमिश्रणे स्टिष्टिसंहारपालनानि भवन्तीत्पर्थः । एतच वायुसंहितादौ ब्रह्मा पुरुषकालविराङ्भिः, विष्णुरनिरुद्धभयुम्नसंङ्कर्षणैः, शिवो भवपृष्ठहरैः सृष्टिस्थितिसंहारान् करोतीत्येवं पकारेण बोधितम् । कौर्मेषि । 'एका भगवतो मूर्तिर्ज्ञानरूपा शिवायला । बासुदेवाभिधाना सा गुणातीता सुनिष्कला । द्वितीया रुद्रसंज्ञा स्यात्तामती शेवसंज्ञिता । विद्दन्ति सकलं चान्या **वैष्मवी परमा तत्तुः । स**न्दोद्रिका तृतीयात्या प्रयुत्नेति च संक्षिता । जगरपालयते सर्वे सा विष्णुप्रकृतिर्धुवा । चतुर्थी वासुदेवस्य मृर्तिर्वहोति संज्ञिता । राजसी चानिरुद्धाख्या पुरुषः सृष्टिकारिके'ति। एतेनैव सगुणनिर्मुणयोरभदोपि सिद्धो क्षेयः। गुणस्यासनस्वस्फ्र-र्वावगुणत्वाचदभिमानित्वस्फृतौं तस्यैव सगुणत्वादिति । एवमेव ब्रह्मश्विवयोरिप निर्धुः णसगुणभावो होयः । नतु त्रिभ्योपि कार्यत्रये शुद्धा गुणाः कथं बोद्धन्या इत्यत आहुः शुद्धा इत्यादि । इयमिति । मायाकरणिका । वैदिकपथम्मष्टेः सकाशादस्याः को भेद इत्यत आहु: वैदिके त्वित्यादि । तथा च वंदे शक्तेर्जननम्, अस्यां तु सा करणम्, तेन सा सृष्टिरितः पाथमिकीस्पर्थः । प्रतिकृतिरूपेति । सञ्चायकरूपा । संघोज्येति । पुरियत्वा । चकारसूचितमर्थे वक्तुं पसङ्गादाहुः निद्रापीत्यादि । वैदिकपौराणिकजग-तोभगगद्रपत्वाविशेषेषि यो भेदरतं प्रकारं बोधियतुमाहुः वेदे त्वित्यादि । स्वस्थानन्ते-त्यादि । वैदिक्यां सष्टान्त्यन्त्रा सा भगवत्स्पर्शेन सङ्कान्तभगवद्रुणा सती गुणमयीः

मवतीत्वर्थः । गुणाकृतित्विमिति । पूरितरात्रस्यायेन तथात्रम् । प्राकृतगुणरहित इति । गुणानां प्राकृतत्वस्य भगवत्सम्बन्यानन्तरभावित्वात्तथेत्पर्थः ॥ ३० ॥ तयेत्यत्र । अन्तर्यामिणोन्तः पतिष्टस्य कचिदीषत्कचिद्ध्यः स्कुरणे दृष्टान्तद्वयमाहुः खदिरेत्यादि । तथा च पेरकत्वस्य तद्धर्यत्याद्यत्र स्वरुं तद्यथास्मदादिषु

तत्रेषद्भानम्, यत्र भूयस्तत्रासगन्ताद्भानम्, यथा तृ गदिष्त्रिति भावः । १-२-३१ प्रथमे आङीषद्यैः । स्कुरणमिति । तत्तज्ज्ञानस्य प्रकाग्नः । अस्तिन् मते जीववदुराधि-बशेनैकस्यैवान्तर्यामिणोपि नानात्त्रं क्षेत्रम् ॥ ३१ ॥

असाविष्यत्र । स्वांशरूवतेति । गुगानां भगवदंशत्वात्त्रयेत्वर्थः । नितरा-मिति । एतेन निर्विष्टवदे वर्णांगमो बोधितः । कर्तृकरणयोभेंदेने छष्टि-भेदं समर्थयन्ति साक्षादित्यादिना । हेतु इत्यत्र 'इह तु' इति पाठो माति । सप्तमीसमासे चतुर्थीतमासे च करणत्वम्, तृतीयातमासे कर्तत्विमिति त्रियापि सृष्ट्योभेंद एवेत्वर्थः । सुक्यतया स्थिताविति । दढाध्यासे ॥ ३३ ॥

भावयतीत्यत्र । उभयत्र हेतुमाहेति । एरेन लीलाभिरवतारैरिति १-२-३४

वृतीययोर्छुका पदभेदो बोधितः ॥ ३४ ॥

इति प्रथमस्कन्य सुबोधिनीत्रकादी ब्रितीयाध्यायविवरणम् ॥ २ ॥

## अथ तृतीयाध्यायविवरणम् ।

अय तृतीयाध्यायं विवरिषवः सङ्गति वदन्तः कृष्णावतारमयोजनस्यानुकत्वं इापियतुं पूर्वोक्तपनुवद्गति निरूपिता इत्यादि । निर्णय उच्यत इति शेषः । अवतारेति । अवतारा रामादयः अर्थाः, सर्वनार्थ्यो भगवान् धर्मी पुरुवस्तेषामित्यर्थः । तेनावसरः सङ्गतिरित्यर्थः । अनुक्तत्वे श्रोतृजिज्ञासापूर्तिः क्यिंग्रिकाङ्कायामाहुः कृष्णेत्यादिवार्धम् । साधारणविति । सामान्यप्रुत्तर पसा विति-स्रोके । निर्णय इति । देवतिर्वज्ञनसदिषु अवतास्निर्णयोऽधिकः विशेव इति पूर्वस्रोके इत्यर्थः । तेनेति । निर्गयेन । पष्टस्योत्तर । त्राय्याये कथ्यत इत्यत आहुः वस्तुन इति । जगृहे इत्यत्र । अनतारकयोत्तरस्य पुरुषमारभ्येत कथने जीनवाहुः यद्यपीति । 'अव्यक्तोक्षर इत्युक्त' इति गीतात्रात्रये परमवामत्यक्रयनादक्षरं व्यापित्रैक्ट-8-3-8

ण्डात्मकं तस्याविभौतिकपाध्यात्मिकं बा महतिपुरुप ननकं तदंशाः काल-कर्मस्वभावाः कार्याणि तस्तानि तेषु 'सम योनिर्मरह्म तस्मिन् गर्भ दवास्यसम् ' ' काल-

रूपोवतीर्ण ? इत्यादिवावयेरवतरणमस्ति, तथापि दिरूपता योनित्वाधिकारित्वादिरूपता वर्तत इति तथेत्यर्थः । द्वैतरूपतेत्यपि पाठेऽयमेवार्थः । ननु मनुष्यत्वादिना द्विरूपताग्रे वक्ष्य-माणेषु कुमाराद्यवतारेषु वर्तते इति द्विरूपता नाक्षरादित्यागबीजत्वेन शक्यवचनेत्यरुच्या पसान्तरमाहुः लीला इत्यादि। केचिदत्र विराङ्जीवान्तर्यामिणी भगवतो विराङ्क्पेणोपा-सनार्थं ब्रह्माण्डस्य भगवच्छरीरत्वं कल्पनयाच्यत इत्याहुः, तथा सति 'जग्रह' इति भूत-प्रयोगो विरुध्येत इति, तद्दभावाय विराजो वस्तुतो भगवच्छरीरं वक्तुं पीठिकामाहुः मृतेत्यादि । अत्र साक्षाछीला 'एतस्माज्ञायते प्राण' इत्यादिश्रत्युक्ता । द्वितीया तु ' तस्पाद्वा एतस्पादात्मन आकाशः संभूत ' इत्यायुक्ता । ब्रह्माण्डं विराहूपम् । निर्माः णपक्षः पुरुषस्के । अनिर्माणस्त्कश्रुतिषु ह्रेयः । ननु पुंस्के ब्रह्माण्डस्य जीवशरीस्ता-प्युच्यते, तस्य का गतिरित्यत आहुः निर्माणपक्ष इत्यादि । कश्चिन्नेति । भारते सभा-पर्वाणि यमसभायां दाशरथे रामस्य कथनात्कर्सिमश्चित्करूपे रामोवतारो नेत्यर्थ:। मुक्तिः सुलभेति । भगवत्त्वेन ज्ञानादि दत्वापि मोचयतीति सुलभा । जीवत्वे तु 'युक्तं भगैः स्वैरितरत्र चाप्नुवै'रिति ध्रुवत्वाभावादेकांशस्थितविश्वो ददातीत्येतदपेक्षया सा स्वितिन सुलभा। किञ्च। तत्तद्विस्थानां श्रीकृष्णावतारातिरिक्तोपासकानां जीवोपासक-तया न मुक्तिः सुलभा । 'एतन्नानावताराणां निधानं बीजमन्यय'मिति श्रीकृष्णावतारा-तिरिक्तावताराणां पुरुषावतारिनधानत्वात् । ब्रह्मत्वे तु ब्रह्मनिधानत्वाद्वताराणामिति तदुपासकानां मुक्तिः सुलभेत्यर्थः । अस्त्वेवं द्वैविध्यम् , तथाप्यत्र ब्रह्मशरीरत्वं कृत इत्य-पेक्षायामाहुः अत्रेत्यादि । प्रमाणमत्राहुः विष्णोरित्यादि । इदं वावयं श्रीधरीये, 'विष्णोस्तु त्रीणि रूपाणि पुरुषाख्यान्यथो विदुः। प्रथमं महतः सृष्ट्रं द्वितीयं त्वण्डसंस्थितम् । त्तीयं सर्वभूतस्यं तानि ज्ञात्वा विमुच्यत'इति। रूपत्रित्वे बीजमाहुः पुरुषदाब्द इत्यादि। एतास्तिस्रोपि व्युत्पत्तयः श्रौत्यः । 'पुरा आसे'ति 'पुरमुपती'ति द्वयं बृहदारण्यके पुरुष-विधवासणे ' स यत्पूर्वीस्मात् सर्वस्मात् सर्वान् पाप्मन औषत् तस्मादुच्यते पुरुष इति'। तृतीयापि तत्रैव मधुब्राह्मणे 'पुरुः पुरुष आविशत् ' इति । अस्मिन् पक्ष इति । तृतीयपक्षे देहाध्यासी नेत्यर्थः । पुरा विद्यमानत्वेन शरीरोत्पत्तेः पूर्वमेव तत्सत्ताज्ञापनात् । मधुत्राह्मणश्रुतेः, अध्यासस्तु परमाणुनां रेत:कणाश्रयजीवेन मिलने रजस्वला "वकरणे भवति, पक्तते तु तदभावः । 'उम्र दाह इती'ति पक्षे त्विमितिशेषः । जीवोपीति । पुरि-वसनसम्भवाज्जीवोषि भवतीत्यर्थः । भगवानेवेति । पुरदाहपुरासनयोजीवे अभावा-दिति भावः । द्वितीय एवात्रोच्यत इत्यत्र गमकमाहुः अण्डजस्वादित्यादि । प्रकरणा-जुरोधेन मुक्त्यर्थमेवावतारकथापश्रस्यापि सिद्धेस्तद्र्यकस्यैवोत्तरस्य वाच्यत्वादन्तर्निर्मा-णस्य खगादिष्वन्तरेव दृष्टत्वात् । अतोत्र द्वितीय एवीच्यत इत्पर्थः । नन्वेवं सति ट्तीयपस प्वाङ्गीकार्य इत्यत आहु: अस्येत्यादि । मूले 'पौरुषं रूप'मित्यनेन पुरुषस-

म्बन्धित्वग्रुच्यते । तेन पुरुषविधमभिषेतम् । तदेवैकादशेषि 'तन्मायाफलरूपेणे'त्या-दिना भगवता निरूपितमत्त्वथेत्यर्थः । यदि तृतीयपक्षः स्यात्, अन्तर्यामीत प्रविशेत्, प्रकृते तु सर्वनिर्माणं भोगश्चेति द्वितीयपक्ष एवेति भावः । अधिकारीति । अधिकारीति । अधिकारी जीवो नास्तीति बोधनार्थम् । व्याख्याने तु वाक्यार्थं उक्त इत्यपोनरुक्यम् । अप्रिकृति । तृतीयस्कन्धे पष्टे 'हिरण्यः स पुरुषः सहस्रपरिवत्सरान् । आण्डको-श्रमुवासाप्तु सर्वसन्त्वोपबृहितः । स वै विश्वसूजां गर्भो देवकर्मात्मशक्तिमान् । विवभा-जात्मनात्मानमेकधा दश्चा त्रिया। एष ह्यरोषसन्त्वानात्मांशः परमात्मनः । आद्योऽवतारो पत्रासौ भूत्रप्रामो विभाव्यते इत्यत्रोक्ताप्तु वीजजब्रह्माण्डम् । एवं त्रयोविशे सिद्धे सन्त्वादिगुणानां पुरुषस्य च ब्रह्माण्डे न्यूनतां परिहरन्ति अस्यां सृष्टाविति । स्वय-मिति । 'आसीज्ज्ञानमयो ह्यर्थे इत्यादिवाक्येभ्यः । न किश्चिदिति । प्रकृतेरंशत्रयं पुरुषः स्वयं चेत्यप्टाविश्वित्तत्वचेषु न किश्चिद्वशिष्टिस्तर्यः । अवशिष्टानामत्रैवान्तर्भावे वा । अधिकारीति । ब्रह्मादीनामित्यथः ॥ १ ॥

यस्याम्भसीत्यत्र । ननु केति । देहपरिग्रहं विना केत्यर्थः । दैनंदिनेति । श्रह्मकल्यान्ते निमित्तिकपल्येत्यर्थः । सायुज्यसृष्टिवदिति । सायुश्र-३-२ ज्योत्तरं पुनस्तेषां सृष्टिवदित्यर्थः । योगभूतत्वं तस्याः स्फुटीकुर्वन्ति
गुद्धं चेत्यादि । यथा योगो गुप्तं जीवं प्रकटीकरोति, तथेयं सुषुप्तौ पाइसम्बन्ध्यानन्दं
प्रकटीकरोतीति तथेत्यर्थः । तदर्थमिति । आनन्दार्थं योगार्थं वेत्यर्थः ॥ २ ॥

यस्यावयवेत्यत्र । । स चेति । विराह्देहः । मध्यभाव इति । द्रक्षभावे जरायुभावे वेति प्रतिभाति । वीत्रं पूर्वभावः, द्रक्षो मध्यभावः, फल्रप्रुत्तरभावः । वीत्रं पूर्वभावः, जरायुर्भध्यभावः, देह उत्तरभाव इति जरायुभावे
जरायोरन्तर्व्याप्तावत्रापि तथात्वसिद्ध्या 'अवयवसंस्थानैः कविनत' इति विरुद्धं स्यात,
अत आहुः वस्तुत्तस्त्विति । उक्तोपपत्तिरिति । बीजत्वरूपेत्यर्थः । तथा च भगवतो
रूपं तत् , भगवतो बीजत्वादिति भावः । रजोनुवेषाभावेपि कार्योन्मुखत्वे हेतुं व्याक्कविति
हर्षेणेत्यादि ॥ ३ ॥

पद्यन्तित्यत्र । करणत्वेनेति । लोकरचनायां करणत्वेन, यतो लोकरचना व्याप्ति । अतो न पुरुषो नावतार इत्यर्थः । रूपिति । १-३-४ करादिविशिष्टं रूपं व्यवहारयोग्यम् । साकारता चानन्द्योगात् । तया च सदानन्दिमत्यर्थः । सृष्टिजननिमिति । गुह्यादिस्थानानां गुरुपदेनैत प्रहणात् तत्र सृष्टिजननमुक्तम् । न नानात्विमिति । श्रोत्रातिरिक्तेन्द्रियाण्यपेक्ष्यापि न नानात्वम्, किन्देकत्वमेव, सर्वत्र स्पर्शोपलब्धेरित्यर्थः । पादपदेन भ्रजपदेन वोपलक्षितं न

नानास्विमिति । तथा चासङ्ग्रहेष्ययदिव स्विगिन्द्रियभि सिद्धिषस्ययै: । एवमेव शिष्टं कर्मेन्द्रियं बोध्यम् ॥ ४ ॥

१-३-५ एतलानेस्पत्र । जधनाद्य इति । बहागोत्रा जधनाद्यः, तेभ्योपि छष्टिस्परणात् ॥ ५ ॥

स एव प्रथमित्यत्र । स्मृत इति । अवतास्त्वेन पश्चरात्रस्मृतावृक्तः । अद्युद्ध-द्युद्ध-भावेनित । शुद्ध-पत्यात्पक्षिश्रपन्यात्मकभावेन । द्विविध्यमिति रेपः । विधित । अवतारी द्विश । पर्मिति अवतरणम् । नत्वत्रावि-रोपेण कथनाद्वतारावेशभेदः कृती निश्चेष इत्यत आहुः तथ निर्णय इत्यादि । मारा-यण इति । ध्येपुतः । कृष्णस्तापम्स इति । कृषेपुराणादौ साम्यनननार्थ तथः कुर्याणः । मनुरिति । स्वायमुद्धाः । कानकामपुत्री व्युद्धस्यो । नरो ध्येपुतः । विद्योपाविद्यान इत्यत्र विशेषादः मृतादिव्याहस्यर्थम् , कथावदनादिकाले तेश्वप्यायेशादिति । अविद्यो-घेणेति । सङ्क्ष्मणतीव्येन, न त कालविचारेणेत्यर्थः ॥ ६ ॥ भन्ये चांश्वकलादियन पद्धयोक्तया निर्णयान्वयेत्यर्थः ॥ ६ ॥

द्वितीयमित्यत्र । एतस्यावतारिका स्वगोदा कित्यादि । न भवेदिति । स्वगोदेः कर्मभूमित्वाभावाकः भवेदित्यर्थः । द्वितीयस्कान्य इति । सप्तमाध्याये । अविवराहं इत्यादि । एतच वृतीयस्कान्ये त्रयोदशाध्याये वर्तते । आदिस्त सर्वेषां च करवानाशियदेविकं रूपम् । 'स्वतोमीं तिवाभिः प्ताव्यमाना स्सां गते' ति वाक्यान् । अत्र इति । वृतीयस्कान्यत्रयोदशाध्याये । वराहकल्ये वराहजन्यदिने निर्मिते । विरोधेति । अत्र विराजो वाराहोत्यक्तः, तत्र बद्धान् इति विरोधस्तत्यरिक्शिस् । अत्र शयमदिनीयादिशक्ते निर्मेश्वयात्रापेक्षया श्रीधरीय उक्तः, तत्र, कित्तु हेत्वन्तरेणेति तं वोधियतुवादुः अयं सन्युक्त इत्यादि । 'पश्चां वा एप पन्युर्धराह ' इति श्लोस्तहः अय्वेपादिस्ये स्तिष्ठये प्रतिष्ठित इति ब्राह्मणोत्तरमावित्याद् द्विनीयन्त्वित्यर्थः । नारदस्य पूर्वमावित्वात् सङ्ख्या विरुध्यत इत्यत एवप्रक्तम् । एवप्येपि बोद्धव्यम् ॥ ७ ॥

तृनीप्यमित्यत्र । इति तृनीयन्वमिति । अधिकरणकर्षणोरपेक्षतया त्रयेत्यर्थः । अधिकरणत्वस्य नारदेपि सन्यान् पक्षान्तर्याद्वः द्रव्येत्यादि । तेनेति । परिचरणेन ॥ ८ ॥

तुर्धे धर्मकलेति श्लोकं व्यावश्चते । नरनारायणेत्यादि । अत्र तुरीयत्त्रोपपा-र-३-५ दनाय ब्रह्मचर्थेत्यादि फिक्किकापेक्षिता। तद्रे अथवेत्यादि । धर्माकरा इत्यत्र धर्मकलेत्येवं क्रमः पाउथ प्रतिभाति । पक्षान्तरम्रुपपाद्यन्ति अन्देत्यादिना, बिविध इत्यन्तै: । अद्भादयः स्वायंभ्रवदक्षसुताः धर्वपत्त्यस्तां श्र धर्वकलाः, 'अद्भां वा एष आत्मनो यत्यबी ति श्रुतेः । ब्रिविध इति । मक्तियुक्त एकः, वैराग्ययुक्ति। कोपर इति तथा । तथा च धर्मचातुर्विध्यात्तरीयत्यित्यर्थः । अन्यत्रेति । नात्र सद्विव-क्षितिमत्यर्थः । ज्ञानसाध्येति । सुखरूपा ।

१-३-११ तादशभिति । कर्पान् विषयात्मकान् लातीति । स्रीश्चर्याः पाययोनि-स्त्रेन विषयात्म त्यात् तयोर्हितिविति ब्रापनाय कपिल इति नामेत्यर्थः ११

ततः सप्तम इत्यत्र । ब्राह्मणानां पहिष्यत्विमिति । ययपि वाराहस्य भित्रेये । प्रतिष्ठितत्वम् , तथापि पाकटयं ब्रह्मणः सकाज्ञात् ब्रह्मपावेनेति सङ्घापतिः ॥ १२ ॥

सङ्ख्यापूर्वतः ॥ १२ ॥
अप्टम इत्यत्र । प्रनिषक्षदाङ्कामिति । बुद्धावतारबेद्दद्विरुद्धशङ्काम् । अन्त्याश्रमित्वाचेति । श्वे ॥श्वनरोपनिषदि अन्त्याश्रयः प्रसिद्धस्तद्वराच ।
चकारेण धैर्यात् । सर्वाश्रयनपस्कृतत्वे वी त्रमाहः एवा हीत्यादिना।१३।
ऋषिभिरित्यत्र । कभेद्रथस्येत्यादि । 'अक्रथितं ने'ति सूत्रेऽपादानादिविश्वपैर-

१-३-१४ विविक्षितस्य कर्मसंज्ञाविधानेष्युदासीनस्य कर्मत्वाद्श्वनादक्षितेपिष्ति-तत्त्रमिष्यते एव, अन्यथा योग्यस्यापि कर्मत्वेन ग्रहणायत्तेरतस्तथेत्यथः॥ रूपं स इत्यत्र । एकमिति । रूपम् । अपरमिति । वचनम् । विपरीतमिति । वैश्याद्विपरीतम् । वैश्ये हि रूपमवश्चकं वचनं वश्चकम् । मकृतेषु तु रूपं

वश्चकम्, वचनं पारस्यकौर्भायुर्वेदकामयश्चकमतस्यथे यथैः। वाधित इति। करपसमाप्तौ दैनन्दिनमळ्यात् करपस्य च चतुर्दशमन्वन्तरात्मकत्वात् तत्सपाप्तियतुर्दश-मन्वन्तरोत्तरं भवति । चाशुपस्य पष्ट इत्यतो वाधित इत्यथेः । केचिदिति । श्रीधराद्वयः । कमिनियमेनेति । वैवस्वतोत्तरं सावणिरौन्यभौत्यमेकसावणिक्रतुक्रतुशामिवण्वक्रसेना मात्स्ये । तथैव 'सावणाः पश्च रोच्यश्च भौत्यस्त्व।गामिनस्त्वमी'ति मार्कण्डेये चान्येषां कमान्तरेण दर्शनात् । अधिकारिणामिति । भक्तत्वादिति शेषः । तथा चोक्तं मात्स्ये

'स्वर्कार्दये सर्वमिद्युत्पाद्य सचराचरम् । कराक्षये विनिष्टेत्ते युच्यन्ते ब्रद्यागा सहे'ति । तथापि चाक्षुपस्य चतुर्द्वत्त्वे का वा युक्तिरित्यत आहुः करूपेष्ट्यत्यादि । तथा च सान्त्विके सान्त्रिकपन्यन्तरस्य राजसे राजसस्यत्ये गाथस्ये कदान्दिदाजसस्यापि शाय- म्यात् चाक्षुपस्यापि चतुर्द्वतत्वपविरुद्धमित्यर्थः । मन्यन्तरान्तरे उत्पन्न इति । उच्यता- मसपदित्यर्थः । भाविनी संज्ञेति । वायदानोत्तरं विवाहाभावेषि स्तुपैतिवदित्यर्थः । १ वन प्रस्तरस्य वस्त्रप्रिक्ति । वायदानोत्तरे विवाहाभावेषि स्तुपैतिवदित्यर्थः । वन प्रस्तरस्य वस्त्रप्रस्ति । वायदानोत्तर्वा

सुरागुराणामित्यत्र । नतु मत्स्यस्य वञ्चकहितकारित्वे मुले स्पष्टेन कूर्वस्येति क्ष्मस्य वैश्यकोटौ निवेश इत्यत आहु: कापटये नेत्यादि । कापटथे-नेति । 'लेशभाजो भविष्यन्ति दैत्या पूर्य फल्ल्यहा' इति बोधितेन । नसु मत्स्यावतारं चाक्षुषे प्रलय उक्त्वा क्र्म एकादश उक्तः, ततश्च दशमत्वं मत्स्य आयाति, ननमसङ्ख्यासंदंशाच । ततश्च क्रमविचारं चाक्षुवमन्वन्तरीयस्य क्र्मस्य पाश्चात्यत्वात् पूर्वपलयो मायिक एवं सेत्स्यित न वास्तवः, क्रमेण बाधादित्यतं आहुः पूर्वेत्यादि । तथा च कल्पान्तरे क्र्मीवतार इति न पलयो मायिक इति भावः । वश्चनाधिक्यादिति । पूर्वपिद्यस्यादिना तथात्वादित्यर्थः ॥ १६ ॥

धान्वन्तरमित्यत्र । धन्वन्तर्यवतारस्य कि प्रयोजनमृत्तपानादेगींहिन्यवतारकार्यत्वेनाष्ट्रमे कथितत्वादित्याशंकायामाहुः धन्वन्तरीत्यादि । तथा
चायुर्वेदमर्वतनादिकमेव प्रयोजनित्यर्थः । स्फुटं ति मकृते कुतो
नोक्तमित्यत आहुः प्रकृत इत्यादि । आयुर्वेदस्य जीवार्थत्वेन तद्वतारेऽनुपयोगान्न
तस्वेन स्फुटमुक्तमित्यर्थः । ननु पानकमित्वेनामृते वक्तव्ये देवा एव किमित्युक्ता इत्यपेसायामाहुः देवेत्यादि । न भगवत्कार्यमिति । तत्पानिति शेषः । प्रयोजककर्तन्
रीति । पाययितरि मोहिनीरूपे । कर्मत्वेनेति । कर्तुरीष्मिततम्द्वेनेति भावः । सर्वैर्न
दृश्यत इत्यत्र मानमाहुः सुरैरित्यादि । मूले भोहिन्याऽन्यानमोह्य'दित्युक्ता
देवानां मोहाभावात् तथ्त्यर्थः । ननु मोहस्य भावजनकत्वेनोक्तत्वात्तदभाव एव सुराणामम्तु,
स्त्रीरूपाद्वर्शने कि मानमत आहुः राहुस्यचनादिति । यदि चन्द्राक्तिभयां स्त्रीरूपं दृष्टं
स्यात्, तदा तस्यां राहुदण्डसामध्याभावात्तस्ये मूचनमसङ्कतं स्यात्, अतस्तदन्यधानुपपत्तिरेव तथेत्यर्थः । नन्वेवं सत्येकमेव रूपिति संख्याविरोध इत्यत् आहुः अमृतेत्यादि । विच्छेदेनेति । विभागेन । तथा च धन्वन्तरिविभक्तत्वेन दैत्यैर्दर्शनात्संख्याया
अविरोध इत्यर्थः ॥ १७ ॥

चतुर्देशमित्यत्र । नारायणविद्ति । यथा नारायणः साक्षाद्धगवद्वतारः, तथा हिसं इत्यर्थः । स्वायमिति । द्वारपाछम् । तदीयमिति पुत्रम् । कर्जितमिति । अवध्यत्वहर्षेण भिन्नमर्यादम् । नतु पुनर्मृलरूपि कर्जितमिति । अवध्यत्वहर्षेण भिन्नमर्यादम् । नतु पुनर्मृलरूपि कर्षे कर्षान्यमिति । मृलरूपे जातभित्तमूल क्ष्पानविच्छन्ना अंशमात्रपर्यवसानेन निवर्तत इति ज्ञापनाय पुनस्तदुक्तिरित्यर्थः । कर्षे क्ष्पानविच्छन्ना अंशमात्रपर्यवसानेन निवर्तत इति ज्ञापनाय पुनस्तदुक्तिरित्यर्थः । कर्षे क्ष्पानविच्छन्ना अंशमात्रपर्यवसानेन निवर्तत इति ज्ञापनाय पुनस्तदुक्तिरित्यर्थः । कर्षे क्ष्पावनिव्चतावि भगवत्सामध्येनेव पुनभेदाद्यया सेवारम्भः, तयात्र सक्रलसावनिव्चतावि भगवदङ्गरामसुगन्धसंसर्गमात्रेण पुनः कृतारम्भ इति तादशसामध्येमेव मृलत्वे हेतुरित्यर्थः ॥ १८ ॥

पश्चदशिव्यत्र । धर्मस्येति । ऐश्वयस्येत्यर्थः । पूर्वस्मादिति । नृसिंदस्तरूपात्पूर्वोक्तभ्यश्चतुर्दशेभ्यो वा । इह परात्मान इति । इहलोकपरलोकदेदाः ॥ १९ ॥

ततः ससद्त्रा इत्यत्र । ( प्रकृत इति । ब्रह्मभावेन निरूपणे तृतीय इत्यर्थः ) ।
प्रमेयबलमालम्ब्येति । प्रमेयस्य यद्मब्रह्मरूपस्य वलं अक्तिमुक्तिदातृत्वरूपमालम्ब्य विचार्येत्यर्थः । अक्तयर्थमित्यनेन प्रयोजनान्तरक्रुक्तम् । (अपरुश्चेति । स्त्रशासातिरिक्तो वेदभागः ) ॥ २१ ॥

एकोनर्विदा इत्यत्र । अत्र तकारलोप इति । विश्वतिमञ्चन्दे तमण-१-३-२३ त्ययतकारलोपः ॥ २३ ॥

( अथासावित्यत्र । आदिकूर्मस्येति । 'विलोक्य विशेषविधि तदेश्वरो दुरन्त-वीर्यो वितयाभिसन्धिः । कृत्वा वषुः काच्छपमद्भुतं महत्यविश्य वीर्यं गिरिम्रुज्जहारे'त्यष्टमे पुरुषोत्तमस्योक्तः, तयापि भक्तिदानाद्यभावादादि-कूर्मस्येति, स तु पश्चमेऽष्टादशे 'हिरण्ययेऽपि भगवाश्विवसति कूर्मततुं विश्वाण' इत्यादिना स्तुतोह्ति । विष्णोरिति । आयुर्वेदभणेतृत्वेन पालकत्वाद्विष्णोरित्यर्थः । एवमग्रेपि) ॥२५॥

एतद्पमित्यत्र ! विचारमाहेति । उहापोहेन विविधतसाधनं विचारः । तथा वोहापोहेन तस्य भगवन्त्रशासनप्रकारमाहेत्यर्थः। रूपमिति । श्ररीरिमत्यर्थः । तेनाधिदैवादिकवादो विशिष्टाद्वैतापरपर्यायोत्र ज्ञाप्यते, तदादुः अरूपविति ।
श्र-१-२० अयं न्याय उत्तरतन्त्रे साधनाध्याये द्वितीयपाद उभयिलङ्गाधिकरणेऽस्ति,
तद्येस्तु—तह्नह्म अरूपवदेव हि । रूप्यते निरूप्यते व्यवहियत इति रूपं सर्वव्यवहारविषयत्वं तद्युक्तं रूपवद्विश्वम्, ब्रह्म तु तद्विलक्षण्यमि युक्तमत आह् । तत्यधानत्वात् । तस्य
पक्तत्वात् । नतु कारणत्वादवेलक्षण्यमि युक्तमत आह् । तत्यधानत्वात् । तस्य
पक्तरणानः मधानत्वात् । मुरूपत्वात् । यत्र हि यत् प्रतिपाद्यते, तत्र तदेव हि मुरूपम्, अत्र
ब्रह्म प्रतिपाद्यते इति ब्रह्मधर्माः प्रशासनादय एव, नतु ब्रह्मविश्वमा इति । अत्र श्वरीरपकरणाद्पपदेन शरीरमुच्यते । इदं चैकदेशिमतं स्ताधिकारानुसारेणोच्यते, सिद्धान्ते
त्विहकुण्डलग्यायः । स तु मुरूपसिद्धान्ते वश्यते । तस्या एवति । जाता इत्यशः । नतु
सात्र गुणमयी । निष्पादितमिति । मन्दिरविश्वपादितम् । सिद्धिन्ति इत्यस्यैव
व्याख्यानमाविश्वत इत्यादि ॥ ३० ॥

यथा नभसीत्यत्र। तथा सतीति। ब्रह्मणो विह्नदाविभूतत्वे सित। तत्रश्चेति । प्रतच्छरीरविशिष्टो भगवान् । तह्य-१-३-३१ तिरिक्तरयेति। द्रष्टुच्यतिरिक्तस्य । कथमिति। अदृश्येऽध्यारोपास-म्भवात्कयमित्यर्थः । वस्तुत इत्यादि। तथा वादृश्य आकाशे यथा मेघा आरोपिताः, तथा ब्रह्मश्चरिरे ब्रह्माण्डे दृश्यत्वमप्यारोपितम्। ततश्च यथा मेघद्रष्टृणामाकाशधर्मोऽवकाशो न मतीयते, तथा माकृतत्वेन द्रष्टृणां चेतनत्वमि न मतीयत इति तद्मत्ययमात्रेण भग-

वदनाविष्टत्वस्य न सिद्धिरित्यर्थः । नतु 'पराश्चि खानी'ति श्रुतेभेगवान् परावामदृदयः, आकाशस्तु केपाश्चिन्तते पराचामि दृश्यः इति विरुद्धो दृष्टान्त इत्यत आहुः धेवामित्यादि । तथा चाकाशेऽसम्भवदःधाराणां वायुस्थितानामाकाशस्यत्वनतीतियत्स्वविषयस्थितदृदय-त्वस्य ब्रह्मशरीरे प्रतीतिरित्यस्पिनंशे दृष्टान्त इत्यथः। तर्हि द्वितीयदृष्टान्तस्य कि प्रयोजनम्मत आहुः अत्रेत्यादि । अत्रेति । जकदृष्टान्ते । तथा नास्तीति । दाष्ट्रीन्तिकसमाना नास्ति । दृष्टान्ते खद्दश्यमों दृश्ये आरोप्यते, दाष्ट्रीन्तिके तु दृश्यभिस्यादृश्ये आरोप्यते विवक्षित इत्यसमानता, तेनास्यरसेन दृष्टान्तान्तरमुच्यत इत्यथः । यथा चात्येत्यादि । वायुः सर्वभतेऽप्यदृश्यः, तत्र यथा पृथिव्या दृश्याया रेणुरारोपितस्तथेत्यर्थः । तथा च्यदि वाचो धेवुत्वत्रत् भगवतो ब्रह्माण्डत्वेनोयासनार्थे ब्रह्माण्डं भगवत्यारोपितमित्यभिन्त्रेयाद्व, तदा दृष्टि दृश्यतारोपितमिति ब्रूयात्। नतु दृश्यमिति । तेन दृश्यत्वादिवर्षकं शरीरमारोपितमिति व्याख्यानं न युक्तम्, दृश्यपदे स्रक्षणावसंगात् । जष्टह इति भूत्रभवादम्य योजग्यर्भीयदर्शनादेश्व वाष्ट्रमसंगादित्यर्थः ॥ ३१ ॥

अतः परमित्यत्र। इति निरूपयतीति। इति वक्तुं भगवदुगध्यन्तरं जीवं निरूपर-३-३२
यतीत्यर्थः । वस्तुत्वादिति । चेष्टायनुमेयवस्तुत्वात् । केचनेत्यादि ।
श्रीधसद्याः । 'जीवो जीवेन निर्मुक्त' इत्यादौ जीवोपापौ लिङ्गक्रारीरेषि
जीवपदमयोगद्शनाज्ञीवयदेन लिङ्गक्रारीरं मन्यन्त इत्यर्थः । तत् द्पयन्ति तथेःयादि ।
तथा सित प्राप्तापाप्तविवेकेन भगवानुप्रभानतत्वात्माप्ताः, जीवस्तरनुप्रभानतत्वादमाप्त इति
तद्विचारेण तथेति नात्र लिङ्गक्रारीरमुच्यत इत्यर्थः । तथा च ब्रह्मगोंदातो लिङ्गक्रारिमस्वन्योऽनुचितो जीवतुरुपतापतिश्रेति भावः । पुनर्भव इति । अस्तीति दोयः । तथा
च 'तमुक्तमानतं माणाऽनृत्मापति' इत्यादिना श्रुतौ लिङ्गक्र्यतामाप्तृत्ममः श्राष्ट्यते, न
त्क्रमः, अत उत्क्रनणलिङ्गेनापि न जीवोपाधिरवोच्यत इति तथेत्यथः। भगवद्युपाधिन
रिति । भगवतान्तर्यामिरूपेणोप समीपे धीयते पोष्यत इति तथा ॥ ३२ ॥

यद्येषेत्यत्र । न निस्त्वभावत्त्रिमित । नासन्त्रम् । तस्याः पूर्वावस्थामाहुः यदेति । मितिरिति, विद्या । स्वाराज्यं करोतीति । इति विदुस्तन्वज्ञा इति शेषः । तथा च मायःया विद्याक्ष्णेग परिणामे जीवोऽयं जहोऽयमिति भेदगुद्धिर्मच्छति, तावता स्वरूपन्याभोऽस्य भवतीत्यवतारकथायां शुभं फलम्रक्तम् । सर्वं हरिरित्येतदर्थमिति । दिनीयाध्याये 'सन्तं यद्धश्राद्श्वन'मित्यनेन सन्तस्पाद्रत्वेन ब्रह्मानुभवस्यत्वं यदुक्तमासीत् , तस्यानुभवस्याकारः 'सर्वे हरि'रिति, तत्वदर्श्वनार्थमित्यर्थः ॥ ३४ ॥

एवं जनमानीत्यत्र । अन्यत्रापीति । मवतारान्तरेऽपि । उपदेशातिदेशयोरि-

त्यादि । उपदेशः भायिकं कयनम्, अतिदेशस्तु अन्यत्र प्रसिद्धस्य
धर्भस्यान्यत्र कार्यवसात्माप्तिः । प्रकृते तु पुरुषावकारजन्मादिकयनमुप् देशः, 'एवं जन्मानी'त्यनेनान्यत्र तद्विदेशस्तयोः । को विद्याय इति । अवतारकयाप्रश्लेन भगवन्त्वादेरपृष्ट्रवात्तत्वयनस्य कि प्रयोजनिमत्यर्थः । नास्तीति । 'न हि विरोध उभय'-मिति वाक्यान्नास्तीत्यर्थः । अनेकिविधो भवतीति । तेन भायिकस्त्राणायावाद्योर्ष्ये-कदेशस्वेन संग्रदः, अथवा प्ररणाविद्येषस्पर्यमभेदादनेकविधो भवतित्यर्थः ॥ ३५ ॥

स वा इत्यत्र । वर्णयन्तीति यदुक्तं तस्यैवायिमश्लोकत्रयं प्रपश्च इति वीययन्ति कथं वर्णयन्तीत्यादि । तथा च जगत्कर्तृत्वादिना वर्णयन्ति । १~३–३६ सुजतीति । सगोदिलीलाः । अमोचलील इति । स्वरूपं सृष्टिः।स् च ज्ञायत इति योध्यम् । नतु द्वितीयाध्याये 'स एवेद्'पित्यादिना छीछानामुक्तस्वात्पुन-स्तत्कथने प्रयोजनं तथा न दश्यत इति पद्प्रश्चपुरणं च न जातमिति चारुच्यानिष्टत्तथे पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । अत्र लच्छव्दः मसिद्धार्थत्रिपयः, नतु मन्नान्तिविषय इत्याशयेनाहुः पुरुषोत्तम इति । 'अतोऽस्मि लोके वेदे चे'ति वाक्यात् । अत्रापि पूर्व 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति कथनान् , अवसरस्यापि सत्त्वाच । इदमिति । परिदृब्यमाने विश्वत्वस्य । निवारितः इति । समभिन्याहारेणः भगवत्कृतपरिदृश्यमानयोर्विश्वेयत्वयोध-नात्रिवारितः । व्यर्था स्यादिति । फलासिद्धचा तथा, नात्रानित्यत्वं जगतो भवि-ष्यति, तरक्रता फलासिद्धिर्पितु भगवतीयाक्षरादिषु बमोधर्लालत्वं न भवतीति निष्कर-लीलया फलामिद्धिरिति भावः । हेतुमाहुः कार्येति । कालाक्षरपुरुपाणां स्याव । लीला सेति । तेन सम्यवस्पुरणित्यर्थः । अन्येषामिति । अक्षरकाळपुरुषाणां कार्यव्यापृत-त्येनेत्यर्थः । तथात्वेनेति । भोकुन्देनेत्यर्थः । सज्जन्ते, भगवाँस्वभिचाकपीति, अतो न सज्जत इति जीवेभ्यो वेलक्षण्यम्। प्रमाणिमिवेति। सृतः स्वानुभवं कथयस्यत्ययः। उत्तेति। तथा च देहेषु जीवानामध्यासः सम्बन्धः । न द्रष्टसम्भव इति । न द्रष्टे निर्क्रशकान रणस्त्रसम्भव इत्यर्थः । तदा भोगे दोष इति । अत्तीत्यनैत भोगस्याप्युक्तत्वात्समये भोगे जीवत्रव्यत्वम् । अभावत्वापत्तिरित्याञांक्याहेति । क्षयादस्यापत्तिरित्याशंक्य तद्वभयाभावपकारमाहेत्यर्थः । भोग इति । जीवकर्तृकभीगः । तत्रेत्यादि । जीवकर्तृके भोगे । केवलानां धर्मरहितानां धर्मिणां ग्रहणं जीवैरवक्यम् , तथा च धर्मरहिता धर्मिणो धर्मिरहिता धर्माश्च भगवद्धारयाः, इतरेतरसंस्रष्टा सन्धवत्युष्यरूपा धर्मधर्मिणस्तु जीवभोग्या इति भोग्यभेद इत्यर्थः । प्रकारभेदमाहुः इन्द्रियाणामित्यादि । भोग्य इति । सर्वाशेन भोगः । जिच्नतीत्यादि । तथा च गन्धमुपाददातीत्यथात्केवलधर्ममात्रं मृद्धातीत्यर्थः । छक्षणां वार्यितुपादुः लोक इत्यादि । इत्युक्तपिति । इतिहैतोर्किवर्तात्युक्तम् । तथा च केवलधर्मग्रहणस्यातुभवसंवादित्वाय धर्मग्रहणवोधकः श्रव्दोध्त्र प्रयुक्तोडतो न लास-

णिक इत्यर्थः । एवकारेण रसनादयो व्यवच्छियन्ते, तत्र धर्मिणोपि यहात् । पिडिन्द्रि-याणां वर्गत्वं साधियत्वा तद्विषयाणां तावत्त्वं वोधयन्ति अष्टाविंदातीत्यादि । अष्टा-विंद्यातिभेदानीति पाठे तत्त्वानीति शेषः । तेषु भगवद्योग्यमाहुः तेषां रसानिति । सारभूतानंशान् । तथा च प्रकारभेदान्न जीवतुल्यत्वम्, भोग्यभेदान्न क्षय इत्यर्थः । जीवानामेकदेशसम्बन्धे हेतुमाहुः ज्ञानसहितानामित्यादि । मुख्यतया मनोप्राधं ज्ञानमेवेत्यतो रूपादीनां तत्साहित्यपत्रोक्तम् । तद्धीनत्विमितिं । ईश एव रसाधीन इत्यर्थः । एवं चास्मित्रच्छ्लोके प्रथमावतरणिकोक्तं वर्णनं लीला च प्रतिपादिना । दितीयपक्षे त रसभोगात्मकमवतार्थयोजनमुक्तं क्षेत्रम् ॥ ३५ ॥

म चास्येत्यत्र । चस्तुतस्तिवति । 'अविज्ञातं विजानता'मितिश्रुतेरित्यर्थः । स्वतः आम्रादयः कर्कटीविशेषप्रभृतयः अधिकरणतः श्वदतौ भृतं दुग्धादि, अधिकारिभेदेन कीटादिद्धितान्नादि । द्वितीयापि कोटिरिति । मानुभूयन्त इति कोटि:। तथा च साकारव्यापेकत्वाद्रपान्तरेणानुभूयन्ते, नतु स्वेनेत्यर्थः। प्रमाणान्तरस्येति । 'यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चे'ति शब्दाइतिरिक्तस्य । तथा च कालरूपेण श्रद्धक्षत्रादि भूनक्ति, नतु स्वयमिति भावः । कस्मै प्रयोजनायेत्यादि । 'अर्वाग्देवा अस्य विसर्जनेनाथ को येद यत आवभूवें ति श्रुतेरित्यर्थः । कौदाल्धेति । ब्राह्मणादे-नाकृतिगणत्वात्म्यत्र् । कौदालेनेति वा पाटः । अर्तारिति । अतयः कर्भगसनाः कर्माभिव्यंग्या दृष्ट्रस्या इत्यर्थः । निपातेत्यादि । अतियुतीत्यादिना अतिशब्दो निपा-तित:, तत्र यथा उशब्द इति धातोरुपूर्वस्य क्तिनि ऊतिरिति भवति ज्यरेत्यू अवते रूपं तथापि नितरां विचारात्पातनादज्ञानं तद्वेदानां भेमपरवज्ञतां वा द्योतयत्ययं ग्रन्थः । अयवा लीलापदं स्वरूपपदं वा परित्यज्योतिपदं भयुक्तं वर्भवासनावान्तरभेदा न ्द्रायन्ते यया, तथा भगवतोऽपीति बोधयति । अथवा । सूत्रकृता स्वस्पक्रियायामृतिरुद्।च इत्यमुक्तात्र पठिता सुत्रकृदादिगते पकृतिमस्ययभेदाज्ञानं चौतयति तहदित्यर्थः । विस्तारचत इति । तथा च वेदादीनाषप्यर्जाचीनतया न तेरपि ज्ञायते इत्यज्ञाने हेतुरित्पर्धः । चतुर्भिरिति । घातृपदसुचितार्वाचीनत्वजन्तुत्वकुमनीपित्वाक्रत्यैः । अत्रापि ययापथं स्वरूपाज्ञानं कयं करोति, किमर्थं वा करोति, कथं किमर्थं वा जिन्नतीति भोगादिपकाराज्ञानं चोक्तं ज्ञेयम् ॥ ३७ ॥

स बेदेत्यत्र । ननु धात्त्वाद्ञानेऽपि कार्यलिङ्गकानुमानेन ज्ञातो भविष्यतीत्यत , आहु: कार्य तु लौकिकमिति । 'कर्भगुणपवाह' इति वाक्यात्कार्य लोकान्तःपाति, अतो यथाकयश्चिष्ज्ञापकम्, नतु वस्तुत इदमित्यं ज्ञानजनकित्पर्यः । तर्हि कयं ज्ञानमित्यांकांक्षायां तदुपायपाद्यः तदित्यादि । तत्कार्ये मागेपरिक्षाने सति बापकं भवतीति शेषः। तन्मार्गेति । अनेन पदवीपटत्रयोगतात्वर्यमुक्तं भवति । मार्गो भक्तिः । कयमेविमत्यपेक्षायां तत्पक्षारमादः समेत्याटि । सहभा-वादिति । गतिसहभात्रात् । तथा च गत्याधारभृतो मार्गः कार्यभूत उति गतिज्ञाने बदाधारभूतकार्यतत्त्वज्ञानं भवति, तेन ज्ञानेत पृष्पिमत्या बेहरिव भगवतो ज्ञानं भव-तीति तद्धी गतिः मागपद्वीपद्क्तो ज्ञातुमावश्यक्रमित्यर्थः । मन आदौ भगवत आवि-भींवे तत्पाप्तिरित्वर्थः । नतु विवर्ते पन आदौ आविभेतपपि नथेति किपनेनेत्पत आहुः बुद्ध्येति । बुद्ध्या सहभावं पाष्य कार्याणां तन्त्रं परपार्यतन्त्रं ब्रायेतेन्यर्थः। तस्येत्यादि । 'धातुः पदवीं वेदे'त्यस्य नात्यर्थम् । प्रमाणाज्ञानभाव इति । प्रमाणीर-ज्ञानसत्तायामित्यर्थः । ननु वैक्रुष्टाद्रिधेर्वाना भगवानुपदेष्ट्रव्य इति वक्तमाहः कदा-चिद्ति। न समाप्यत इति ! तथा चानिरेगवशान्यनोवरसाकारोऽपि न ब्रायतेप्यिष काराशावाच नोपदिस्यत इत्यर्थः। प्रत्यय एवेति । जगद्नुकुछिकयाभावात्त्रस्य इत्यर्थः । नतु गतिज्ञानाय किमिति साधनोपदेशः, 'गतिर्वय' इतिवाक्यात्कालस्य गतिन्वेन तस्येव गत्यन्तरस्याप्यनुपानेन शक्यक्कानत्वादित्यत आहः किञ्चत्यादि । तया च कालोऽपि दुर्जेपश्चेत्तदृदृष्टान्तेन गत्यन्तरज्ञानं दुर्घटमिति साधनोषदेश आवश्यक एवेत्पर्धः । कालस्य दुर्नेयत्वं तु ब्रह्मपुराणोपान्त्वे मायानुर्कार्तनाश्याये द्रष्ट्व्यम् । अयदा । कालक्दरदृष्टान्तामा-वादेव न तद्वज्ज्ञानमित्यर्थः । कालक्षवदाभिजप्यस्य सत्त्वात्वक्षान्तरमाहः अथवेति । हरतेत्यादि । लोके तथा प्रसिद्धिः । अवयवित्वेन इस्ताधारो विरुद्धवर्भवन्यद्वापनायेदम् । क्षकटस्यैरिति । शकटं जगत । गतीति । मायाज्ञानपश्चाद्भाव इत्यर्थ: । द्योधिनाविति । सन्ततान्द्रज्ञिपदाभ्यां वोधितौ।चरणेति। यस्तत्वाद्वरोजगन्वंभजेत, सतत्वद्वीं वेदेति तथा। छोकेऽप्येयम् । स चेति । 'स येदे'त्यादेर्धः । भक्तिपक्षे त्यित्यादि । अस्मिन्यक्षे परोक्षवाद इति लक्षणा न दोषायेति ज्ञेषम् । भक्तिमागं इति । 'भवत्यदाम्भोहहनाव'-ंगित्यत्र घ्यास्त्रपात: ॥ ३८ ॥

अधेत्यत्र । हीनमपीति । मृतम् । 'यानि वेद्विदां श्रेष्ठ' इत्यत्र, 'कथायां १-३-३० सक्षणा हरे'रित्यत्र च सिध्यति । एवं प्रकार इति । धन्यत्वस्येत्यर्थत् । मृहस्यसर्वीत्मकादे ऐकान्तिकितित्यर्थः श्रीधरीये व्याख्यातः, अत्र तु सर्वीत्मक इति सप्तम्यन्तं वेदान्तवेद्यतां चेत्यनेन व्याख्यातम् । सर्वीत्मक एव वेदान्तवेद्यता, आकाशादिपदानां श्रवणाद् । तथा च सर्वीतमक आत्मभाविति पाठः । सुद्दहेति । वेदान्तवेद्य एव सुद्दहाने इति वोधायम् । प्रयुच्यति । तथा चात्मिन भाव आत्मभाव इति समासे एकदेशान्वयः सप्तम्यन्तानाम् । पुनः दाब्दार्थ इति । अर्थे- च्यात्यनःशब्दः ॥ ३९ ॥

३३

इद्मित्यत्र । जातिशब्द् इति । पुराणत्वं जातिरित्पर्थः ॥ ४० ॥ १-३-४० निःश्रेयसायेत्यत्र । रुक्ष्म्या इति । रुक्ष्म्याः श्रवणात् । भागवते भगवतः श्रवण-माशंक्याहु: सर्वेगताया इति । तथा च भगवच्छ्वणेऽपि छक्ष्मीश्रवण-१–३–४१ मिति भावः । कथं कल्याणहेतुत्वं छक्ष्म्याः अवणस्येत्यत आहुः अक्ताया इति । तथा च भक्तायाः अवगाद्धत्तया करुयाणिमत्यर्थः । स्वत इति । 'सारं सारं समुद्धत'पितिश्लोकात् । गुणत इति । वास्तववस्तुवेद्यत्वतः । अर्थत इति । अर्थो हि भगवान्ततः ॥ ४१ ॥

श्रीपद्भागवतप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकाशः ।

१-२-४२ कुष्ण इत्यत्र । स्थित इति । धर्मे स्थिते धर्मस्य ग्ररणचिन्ता ॥४३॥ तम्रेत्यत्र । पूरितवानिति । भगवद्रसेन शुकं पूरितवान् ।

अहं चेत्पत्र । यस्येति । श्रीभागवतस्येत्पर्थः ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्वे सुबोधिनीप्रकादो तृतीयाध्यायविवरणम् ॥ ३ ॥

## अथ चतुर्थाध्यायविवरणम् ।

अथ चतुर्थाध्यायं विवरिषवः पूर्वपकर्णस्य समाप्तत्वाद्विमस्य प्रारप्त्यमान णत्यात्तयोः पूर्वापरीभावे हेतुं स्फुटीकर्तु इयोरर्थमाहुः एविपत्यादि । स्वाधिकारत इति । स्वन्त्रोपे पश्चर्मा, स्वाधिकारमाश्चित्येत्वर्थः । त्रिभिरिति । अध्यायैः । त्याज्य-समत्वत इति । अदृष्ट्यारेणोपकारी धर्मः । फलन्यभिचारत्वात्त्याज्यः, तस्यात्रापि तेन रूपेण तुरुपत्वात् । शास्त्रमिति । उपदेशः । त्याश्यसाम्यादत्र प्रथमत्वं वा अवता-रादत्तमत्वं वा वक्तव्यम्, न तु पध्यमत्त्रमित्याशङ्क्षय मध्यमत्व उपपत्तिमाहुःनार्देत्यादि । नारं नरसम्बन्धिकानं ददातीति नारदः इति निरुक्तया क्षानदाने नारदस्याधिकारो क्षेत्रः। स चाध्यायसमाप्तो स्फ्रटिप्यति। तथा चोत्तमत्वस्यौचित्येष्यक्तहेतुभ्यां मध्यमत्वमित्यर्थः। पतेन पूर्वादरीभावे हेत्रस्युक्त एव। तेन व्यासोक्तिविचारे प्रमङ्गः सङ्गतिः स्फ्रटति । अतः-परं मुतोक्ती सङ्गति विदिष्यन्तोध्यायार्थसादुः तन्त्रेत्यादि । हेतुर्वेराग्यम् । 'तस्य पुत्रो' 'दृष्ट्वानुयान्त'पित्वादिभिः शुकस्यौपि विरक्ततावोधनात् स्वापेक्षयायौसस्योत्कृष्टताच तत्क्रयाया मध्यमत्वं तत्रापि स्फुटतीति तद्विचारेपि स एवार्थ इत्यर्थः।

इतीत्यत्र। प्रच्छन्तीत्याह । व्यास इति। एतेन प्रसङ्गः पश्नः सङ्गतिरित्युक्तम् । पृष्ट इति भावेकः ॥ १ ॥ १-४-१

स्रुत स्रुतेत्यत्र । निर्धारणादित्यादि । ''न निर्धारणे'ति सूत्रेण समासनिषे-१-४-२ धात्त्रथेत्यर्थः ॥ २ ॥

१ शुक्रस्याविरक्तवेति पाठ: । २ भायास इत्यत्र स्थास इति पाठः स्वितः ।

कस्मिन् युग इत्यत्र । हेतुनेति । निमित्तेन प्रयोजकेन च । उदाहरणेन तं स्फुटीकुर्वन्ति यथेत्यादि । श्रीभागवतप्रष्टतौ चित्तवैयय्यं निवित्तं तद्-भाव: मयोजक इति । भवत्विति । बेरणं भवत्, तथापि बेरक: कृत: मेरितवानित्यर्थ: । एक इति । मेर्कपक्ष: ॥ ३ ॥

तस्य पुत्र इत्यृत्र ! स्वमद्यष्टेत्यादि । इदं ब्रह्मविस्वयोपकम् । ब्रह्मिन्: स्वमा-भावस्य तृतीयस्कन्धनिवन्त्र उपपादितत्वात् श्रुत्युक्तातु हितास्यातु १-४-४ नाडीषु जीवस्येन्द्रियैः सह प्रवेशे 'तर्वेनं प्रन्तीव जिनन्तीवे 'त्यादि-अखकानि यानि स्वम्बद्धान्यरिष्टानि तान्यपि भन एव मनुष्याणां प्रवेहपाणि शंसति। भविष्याणि च भद्रं ते ' इति वाक्षाछ्तभावीन्येव, तथा तेषां झाने तन्त्रियसपेक्षा स्यात् जाते ज्ञाने तु मृलाविद्यानाशात् तदाधिभौतित्रया निद्राया अपि निष्टतेर्पनमा तेपापश्चे-सने तिमृहत्तिज्ञानात् तद्येक्षारहित इत्यर्थः ॥ ४ ॥

कथमित्यस्याभासं । कथयतीति न मन्तव्यमिति । कथयतीति सम्भवति, तथापि न पन्तव्यपित्पर्थः । विष्टतौ । बहि:स्यैर्घाटिनेति । बाह्यायां १-४-६ स्थिरचेष्टायाम् ॥ ६ ॥

कथं वेत्यस्याभासः। अस्तु वा नगरं इत्यादि ॥ ७ ॥

स गोदोहनेत्यत्र । अस्तु वेति । संवाद इति शेषः । तीर्थीकरणशयोजनमाहः तथेत्यादिना । तथेति । यथेदानीमतिषद्वत्तिनिष्ठा, तथेत्यर्थः । सङ्ग-8-8-6 दोपादिति । 'ग्रहेष्वि'त्यनेन म्चितात् । धमेदोहार्थिमिति । अप्रिहो-त्रोपयोगिदोहार्थम् ॥ ८ ॥

शिवाय लोकस्येत्यत्र। पराश्रयमिति। परेषां शरणभूतम्। निर्वेदहेतुरित्यादि। राज्ञां प्रति करादानदण्डश्रुरकादिदारूणाम् । मन्यपाना दीर्घसत्र-व्याजेन विसंतर्ज हे'तिवत् संत्यक्तव्य इत्यर्थः। नन् राजधर्मध्यापि द्विप-द्धयजनकत्वाद्स्ति निर्वेदहेतुत्विभिति चेत् , तत्राहुः कस्येत्यादि । हेतुत्विभिति । निर्वेद-हेतुत्वम् । तथा च तद्विचारेपि शस्त्रसंन्यास उचितः, न तु देहत्याग इत्यर्थः । देहस्या-त्याज्यत्वे हेतुमाहुः कल इत्यादि ॥ १२ ॥

द्धापर इत्यत्र । कर्त्वके सपरिकरः कर्ता वक्तव्यः, न तु तज्ञन्मापीतिबङ्कायां जन्मकथनभयोजनमाहुः भागवतेस्यादि । ब्रह्मकल्यस्येत्यादि । १-४-१४ अत्रायमाशयः । मुले 'तृतीये युगपर्यय' इति कथनादृष्टार्विश्वनिष्याः पद्मापरस्य निष्टचौ तत्रोत्पन्नायाः सत्यवत्या एतन्यन्वेनतरीयतृतीयपर्यायद्वायर्ऽयावात्

तस्यापि निष्टचौ तस्याः सोमवंशीयत्वेन तद्रवितमन्त्रनतराणामपि निष्टचावेतत्रकल्पस्यैव निवृत्तेभृतस्य कल्पान्तरस्यावश्यं मृग्यत्वातु तस्पिन् विचार्यमाणे रजोगुणस्यैव प्रथमं क्षाभान 'प्रथम: कल्पो राजस' इति ब्रह्मकल्पस्य राजसत्वे 'चाक्षपो द्रधिसम्छन' इत्यत्रो-क्तन्यायंन तत्र राजसमन्बन्तरमायम्ये माप्ते, तत्र मुर्याचपेक्षासन्बाद 'मृतेण्ड एप एतस्मिन् यद्भुत्ततो मार्नण्ड' इति निरुक्तया जगतोग्नियोपात्मकत्वेन च सोमस्यापि तदा सन्वेन तद्वेशे जाते तुनीयपर्यायद्वापर एव सत्यवत्या त्रत्पत्तौ बक्ष्यमाणयुक्त्या पराशरस्यापि तदानीं सन्वात् वृतीयपर्याष्ट्रतौ व्यासजन्मेत्यर्थः । वृतीय इत्यादिकथनस्य प्रयोजनमाहः प्रथमित्यादि । तया च भक्तिपचारार्थत्वाच्ततीये पर्याये जन्मेति भावः । माध्वास्त 'अधीतवान् द्वापरादा 'वित्यस्य व्याख्याने 'व्यासः पदशतवर्षीयो धृतराष्ट्रपजी नन'दिति वाक्यादस्मिन् करपे व्यासनन्त्राहः । द्वापरस्य तालर्यमाहः तथापीत्यादि । धर्माणां बाधकत्वा-दिति । कृतवेतयोधेर्मसन्देशभावेनासन्दिग्यतया क्रियमाणानां तेषां भक्तिवोधकत्वात् । **ढिपरताय**ं सन्देह इति । 'द्वापरो युगसंशया'वितिकोद्यात द्वापरशब्द उभयार्थः, पक्रते शक्तिनियन्त्रणाभावादेकयोत्त्या पुष्पवरेछन्द्रवद्भयं वक्ति । द्विपरता तुक्ता मारस्ये 'द्वैध-मुत्पचते चैत्र युगे तस्मिन् श्रुतौ समृता'वित्यादिना । एवश्च द्वापरान्ते व्यासावतार आयाति, तदादः सर्वेषामिति । ऋषीणाम् । एवं जन्नकान्नस्वरूपं निर्णीयाधिकरणस्व-रूपमाहुः पराञ्चरस्येत्यादि । पुराणान्तरेष्टिवति । विष्णुपुराणादिषु । मातुर्भक्त-त्वायाहुः उपरीत्यादि । उपरिचरस्य वैष्णवत्वं मातस्य एव प्रसिद्धम् । बीजधर्मयुक्तेति । वैष्णवत्वयुक्ता । तथा चैतयोरेतादृशत्वात्त्रत्र व्यासावतार इत्यर्थ: । ज्ञानस्य त्विति । भर्टतिरिति शेष: । प्रयोजनिविति । अवतार्प्रयोजनम् ॥ १४ ॥

स कदाचिदित्यत्र । प्रासङ्किकमिति । अवतारकार्यम् । अनेनेति । पापापरा-जितसरस्वतीजलोपस्पर्शनेन । पुण्यनक्षत्रस्येत्यादि । 'यत्पुण्यं नक्षत्र'-**१–**8–१५ मित्यत्र श्रुतौ आदिमजधन्यपुण्यनक्षत्राङ्कितमार्गे यावत्सूर्यगतिः, ताव-त्कालस्य पुण्याहरूपस्य ज्ञापकं कालगुणा आर्तनास्तेषां च ज्ञापकमित्यर्थः ॥ १५ ॥

परावरेत्यत्र । अवतार इति । व्यासावतारः । व्यतिकरशब्दस्य नाशे प्रसि-द्धचभावात पक्षान्तरमाहः अनधीत्यादि । तथा चानधिकारसम्मिन

१-४-१६ श्रणितत्यर्थेङ्गीकृतेर्थादेव नाशपाप्तिरित्यर्थः ॥ १६ ॥

अश्रद्धानानित्यत्र। इत्याहेति। 'हसितायुष' इति विशेषणमाहेत्यर्थः । चातुर्होत्रिक्तियत्र । ननु कालकृते दोषे तद्धानस्य यज्ञस्य कथं सर्वेहितकरस्य-मित्यत आहु: आर्षेत्यादि । तथापि मन्द्वोधनाय तामाहु: युक्तिरिति। १-४-१९

तद्भयात्मकत्वादिति । 'स विष्णाख्योधियश्रोसौ कालः कलयतां

बर ' इतिवाक्यादित्यर्थ: । स चेति । यज्ञश्च । ' यज्ञो वै विष्णु 'रिति श्रुते: । तथा च श्रमाणतः श्रमेयतश्र यहस्य बलिप्टत्वं युक्तिरित्यर्थः । सर्ववेदैकवाक्यनामित्यादि । यहस्य सर्ववेदार्थतां वक्तं यज्ञस्य स्वरूपमाहेत्यर्थः । त इति, अध्वर्युद्वातृहोतृत्रद्वाणः । एवं व्याख्याने सोममात्रपतिपादकत्वं स्यात्, नत्वप्रिहोत्रादिपतिपादकत्वपपीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । 'चित्तिः सु'गित्यादिः 'सामाध्वर्यु'रित्यन्तो दशहोतु-मन्त्रः । 'प्रथिशी होते'त्यादि'रूपवक्ते'त्यन्तश्चतहीत्राख्यः । 'अग्निहीते'त्या'स्प्रपवक्ते'त्यन्तः पश्चहोत्राख्यः । 'सूर्यं ते चक्षु 'रित्यादिः 'शरीरै'रित्यन्तः 'बाग्योते'त्यादि 'श्रहोमी'त्य-न्तंश्रेति द्वी पट्टोत्पन्त्री । 'महाहवि'रित्यादिरुद्वातान्तो मन्त्रः सप्तहोत्राख्यः । एतेषां मन्त्राणां यद्गहेतुत्वं चातुर्होत्शब्दवाच्यत्वं च ब्राह्मणे दर्शितम् । 'चतुर्होत्भ्योधियश्लो निर्मित ' इत्यादिना । 'त्वं वै मे हत: प्रत्यश्रीपी'रित्यादि च तत्र हि । ' तदेतद्भिसन्धा-योक्तं ते अग्निहोत्रादीनां मृलमिति । नतु कर्मणिक्षक्षणावस्यायित्वनियमदर्श्वनात् प्रत्यक्षविरोध इत्यत आहु: कर्मेति । नामधेष्यपित्यादि । तथा च स्वरूपस्य भेदान्न तस्य तथात्वम् । लौकिकक्रियायां तु तद्भिन्यञ्चकत्वेन यागादिषयोगो भाक्त इत्यदोषः । अकुदारतयेति । तत्तद्यागनकरणभेटनेनामिश्रतया । एवं सति पश्चविधत्वं स्यात् , ततश्च चतुर्विभवदं विरुध्येतेति पक्षान्तरमाहः अभिन्नेत्यादि ॥ १९ ॥

ऋग्यजुरित्यत्र । वेददाब्देत्यादि । वेदानां लक्षणमेवं ब्रेयम् । सच्छन्दस्कं वाक्यं ऋक्, तद्भविष्टो वेद: ऋग्वेद: । एवमग्रेपि । तद्रहितं यजुः । गानप्रयु-क्तमुभयं साम । वेदित्रतयभिन्नो वेदोऽयर्व इति । तस्यैभ्य एव निर्गत-त्वातु पृथालक्षणं प्रसिद्धं नास्ति ॥ २० ॥

तन्त्रेत्यत्र । नन् धर्मस्य चोदनालक्षणत्वात्तस्यात्र यजुर्वेदसिद्धत्वात् पूर्व यजुर्वेदः कृतो नोक्तः. किञ्च, विभागोक्तौ ऋग्यजुःसामेति क्रमः, अत्र तु १-४-२१ 'ऋक्सामयजुपा'मिति विरोध इत्यत आहु: अत्र त्वित्यादि । तथा च 'आदित्यो वा एष एतन्मण्डल ' मित्यत्र ऋकसामयजुरामेत्र ऋप उक्त इति तं मन्त्र-ऋषमादायात्र तथोक्तमित्यर्थः ॥ २१ ॥

१-४-२३ त एत इत्यत्र । खण्डको व्यास इति । खण्डको विस्तारे । त एव वेदा इत्यत्र । लक्ष्मणैः समानादिभिरिति । लक्षणैः पातिश्वाख्य-ग्रन्थेस्तत्रोक्तैः समानादिभिरित्पर्यः । व्यासत्वादिति । तदर्थमिका-१-४-२४ रित्वातु ॥ २४ ॥

स्त्रीकाद्वेत्पत्र । अवीरयतीनामिति । पतिपुत्रहीनानाम् । अस्मिन्नर्थे इति ।

भनिस विचारित एवार्थ इत्पर्थः । नतु त्रयोसाध्यस्य फलस्य भारतेन कथं सिद्धिरित्याकाङ्कायामेवंपदोक्तं विचारितप्रकारमाहुः यद्यपीत्यानिद् । अर्थलां किकन्यायेन भट्टेष्ट्वित । भट्टपते यथा लौकिकक्रियारूपस्य यागस्या-पूर्वरूपालोक्तिकव्यापार्वत्तयार्थलीकिकत्वम्, तथा पुराणेषु भारते च सर्वाधिकारिकत्वम् द्वेदच्याख्यानरूपत्वाच तथेति तेन न्यायेनेत्पर्थः । अन्यार्थमिति । प्रकथनार्थम् । तथा-त्वावगतिरिति । अलौकिकत्वावगतिः ॥ २५ ॥

एवं प्रवृक्तस्येत्यत्र । वेद्व्यास इति । भारतरूपे वेद्व्याख्याने । श्रीधरीक्तं १-४-२६ व्याख्यानं सङ्ग्रह्णते अथ्येत्यादि । तथा च सर्वप्रकारेण (द्या) यथा कृता, तथा अत्राञ्जका अपि धर्मस्य प्रकारास्तद्धी कृता इति धर्मस्यैव सर्वात्मकत्विति भावः ॥ २६ ॥

नातिश्रसीद्दित्यत्र । अधिकारित्वादित्यादि । यो हि यत्राधिकृतः, तस्य पूर्णे स्वकार्ये निष्यन्ने तोष इति तद्यभावात्फछाभाव इत्यर्थः । महा-धिकारित्वादिति । एकान्तस्थित्यभावे धर्मादिवश्वकर्तृणां बहूनामागप-नादिना वैयय्यावकेरितिभावः ॥ २७ ॥

भारतत्रथपदेदोनेत्यत्र । कल्पयूत्रवन्धुरूपवेदार्थपतिपादकत्वे शृद्धादीनां द्रष्टृत्वं न स्यात्, अन्यमतिपादकत्वे आम्नायार्थदर्शकत्वं भारते न स्यादित्युभ-यसामज्जस्यार्थे यादशो धर्मो भारते पतिपादितस्तपाहुः आम्नाय इत्यादिना । तथा चातप्रवार्धान्त्रीकिकृत्वं तदुक्तधर्भस्येति भावः ॥ २९ ॥

अश्वापीत्यत्र । फळव्यभिचारमुपपाइयन्ति आत्मनामित्यादि । अयमर्थः ।
सन्दशुद्धौ कैवत्यस्फूर्नेस्तदभावे भेदस्फुरणादेहाचुपाधिभेदमादायात्मनां
भेदं मन्यते। तथा च देश इत्यादिष्ठयोगेण सर्वात्मभावतिरोभावो इाप्यते ।
तैस फळव्यभिचार उपपन्न इति भावः । देशत्व उपपत्तिमाहुः ब्राह्मणेत्यादि । नन्यात्मनो
देशत्वं देशत्वस्फूर्तों, व्यासस्य तु योगित्वात् तद्भाव इति कथमियमुक्तिरित्यत् आहुः
मानस्थ्र योगीति । मनसि साधुर्णनतः । तथा च योगिनो मानसत्वेन योगिमतेषि
पुरूपभेदार्ङ्काकरात् ततोषि न सर्वात्मभाव इति भावः । तन्यतेषि पुरूपाणां व्यापकर्वादिवक्षितो भेदो नोषपन्न इत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः अन्नेत्यादि । श्रौतिवचारे अन्नांशभेदान्तैयायिकविचारे द्रव्यान्तरत्वान्मनसो भेद इति तमुपाधीकृत्य वा आत्मभेद इत्यर्थः ।
एवमप्येकस्यात्मन एकस्यैव मनस उपाधित्यांन्मे देश्च' इति स्वस्य देशास्त्रेदो न सङ्गच्छत इत्यतः पक्षद्वयमन्यदाहुः अध्यासेनेत्यादि । अग्निवत्सङ्क्रमणं नाम चिदात्मनस्तत्त्वदृत्युपारोहः । तथा सति तत्तदृत्तिभेदात्सङ्क्रान्तस्यापि भेदः इति प्रयोगोपपत्ति-

रित्पर्थः । तन्नेति, देशे । तथास्फुरणादिति । असम्पन्नत्वस्फुरणात् । स्वस्मिनिति । में इत्यनेनोक्ते सङ्घातरूपात्नि । व्यक्तवर्चस्येनेति । 'ब्रह्मवर्चसादुपसङ्ख्यान'मिति वार्तिकेन निमित्तार्थे यत् । निमित्तं चात्र संयोगः । तथा च वेद्।ध्ययनाध्यापनायुत्कर्ष- जन्या चेतनकान्तिर्बद्धवर्षसं तत्संयोगेनेत्यर्थः ॥ ३०॥

कि वेत्यत्र । त एवेत्यत्र त इत्यनेन धर्मा एवोच्यन्ते, न तु सिखहिता अपि परमहंसा इत्याहुः षदीत्यादि । पारम्पर्यादक्षरनिष्ठत्वाद्रीणता, न तु सुरूपत्वम् । तथा च तेष्वच्युतिष्ठयत्वस्यासम्भवानम्ळविरोधः स्यादिति तच्छव्दस्य व्यवहितपरामिशत्वमेव युक्तमित्यर्थः ॥ ३१ ॥

आश्रमपद्प्रयोग इति । परग्रहंसपद्प्रयोगः । ननुभागवतधर्माणां सर्वाधिकारत्वात् कथं परग्रहंसपद्प्रयोग इत्यत आहुः मुख्येत्यादि । एतादृशः
इति । योग्याज्ञानदानरूपे । तस्येत्यत्र । कथमिति । किपर्थमित्यर्थः ।
न विरोध इति । पश्चाज्ज्ञानेन कथनात्र विरोधः ॥ ३२ ॥

तमित्यत्र । साकाङ्करधेति । सेद्निष्टत्तिसाकाङ्करय । अभिज्ञायाध्विषियं स्वरू-पमाहः नारदेल्यादि । स्व इति । आत्र्यीयः । अस्त्रेति । उक्तविये सेदे । अस्त्रोक्तिकामिति । अदृष्टार्थम् ॥ ३३ ॥

इति श्रीवथमस्कन्धसुवोधिनीवकादो चतुर्थाध्यायविवरणम् ।

## अथ पञ्चमाध्यायविवरणम् ।

अथ पश्चमाध्यायं विवरिषवः सङ्गति वक्तं पूर्वाध्यायायां नुवादपूर्वकं तामाहुः चतुर्थ इत्यादि। सन्देह इति। फलाजननाद्धर्मस्यापस्तं यथोक्तरित्या करणात्परत्वं चावगाहगानः स्वरूपविषयः संशय इत्ययः। निर्णय इति। अपरत्वरूपः सः। तेन स्तोक्तो शेषशेषिभावः, व्यासोक्तो तु सामान्यविशेषभावः सङ्गतिरित्यर्थः। अवान्तरवावयसङ्गतिमाहः उद्यङ्गणित्यादि। मध्यमत्वपिकान्धावः सङ्गतिरित्यर्थः। अवान्तरवावयसङ्गतिमाहः उद्यङ्गणित्यादि। मध्यमत्वपिकान्धितः सङ्गतिरित्यर्थः। अवान्तरवावयसङ्गतिमाहः उद्यङ्गणित्यादि। मध्यमत्वपिकान्धितः सङ्गतिरित्यर्थः । अवान्तरवाविण्यादि विस्ति विद्यस्य स्वत्यस्य विद्यस्य व

पाराशर्थेत्यत्र । सन्दिग्ध इति । तिङन्तिमदम् । संम्बोधनमत्रेण कयमुद्धोध १-५-२ ईत्यत आहुः समर्थस्येत्यादि । अधिकार इति । योग्यतायाम् । कृतान् थैत्विमिति । कृतकार्यस्तम् । समुदाय इति । व्यासिन्तायां ' मे देशः ' इत्यत्र 'म' इत्यनेन यथा सङ्घातः परामृत्रयते, तयात्र ' मयत ' इत्यनेन सङ्घातः परामृत्रयत इत्यथेः । स्वेनेवत्यादि । सङ्घाताभिमानिनेवापरितोष इत्यथेः । अस्मिन् पक्षे तुन्त्रस्यनेनाग्रिमे पक्षे विषयमाप्तावपरितोषो बोध्यते । अनेनेति । अर्थद्वयसङ्काहकेणान्त्रमेति पदेन । एवं मानस इति । उभयया परितुष्यतीति शेषः । पूर्वस्त्य इति । अर्थरस्य । रारीरस्थे ।। २ ।।

१-५-३ जिज्ञासितं सुसम्पन्निमित्यत्र। पाठान्तरमाहुः इति ते महदिति॥३॥ जिज्ञासितमधीतं चेत्यत्र। धर्माध्यापने गमकमाहुः जैमिनिरित्यादि। औत्प-त्तिकसूत्रादो व्यामोक्तानुवादादित्यर्थः । द्वितीया वेदस्येति। एतेन पूर्वभीमांसाम्ब्राण्यपि वर्णातानि वोध्यन्ते । सनातनपद्वैयर्ध्यपरिहा-रायाहुः बृहत्त्वमेवोक्तिमिति । अनीहयेति । धर्माभिव्यञ्जकचेष्टाराहित्येन । इति चेति । इति श्रुतेश्रेत्पर्थः॥ ४॥

अस्तीत्यत्र । तन्मूलपदं व्याकुर्वन्ति साधनेत्यादि । प्रमेखबलादिति । भगव-न्नप्तत्वेन भगवन्नैकत्र्यतस्तत्स्वरूपवलादित्यर्थः । असाधनफलस-म्बन्ध इति । साधनाभावेषि भगवदैक्यमाप्तिरित्यर्थः । श्रुतिविरोध-मिवाशङ्क्य पक्षान्तरमाहुः भगवत्सेवकमिति ॥ ५ ॥

स वै भवानित्यत्र । कालादिनिरपेक्ष इति । इदं वेदगुह्यत्वझापक-मित्यर्थः ॥ ६ ॥

त्विभित्यत्र । स्वतोपीति । भगवद्वतारत्वादित्यर्थः । अपेक्षितरूपभिति । व्यासस्य नारदे यादशं ज्ञानं स्वस्वेद्निष्टस्यर्थमपेक्षितम्, ताद्यपूरं ज्ञानं स्वस्वेद्निष्टस्यर्थमपेक्षितम्, ताद्यपूरं ज्ञानं स्वस्वेद्

भवतेत्यत्र । सिद्धवत्कारेणाहेति । हेतुपूर्वकं तज्ज्ञानन्यूनत्तस्य कारणमाहेन्यर्थः । न्यूनत्वहेतुं ज्याकर्तुमृष्पादयन्ति अग्निहोत्रेत्यादि । तथा च यथाग्निहोत्रादिबाह्यविषयकज्ञानस्य सन्त्रेषि दीपादिज्यतिरेकेण तदलान्यात् सतोषि ज्ञानस्य खिलता, तथान्तः प्रकाशकव्यतिरेकेणान्तरार्थालाभानज्ञ्ञानस्यापि सेति यशः कथनाभावो न्यूनत्वहेतुरित्पर्यः । नतु तदकथनाभावेषि ज्ञानादिभिरान्तराणामह्मादीनां प्रकाशन्त्र तस्य न्यूनत्वहेतुरेत्यत् आहुः भगवदीयेत्यादि । कुत इत्याकाङ्गायामाहुः ते चेत्यादि । तथा च यथा स्वल्पेन दीपेन न महागृहादिमकाशः, तथा स्वल्पेन क्षानेन तेषामिति तथेत्यर्थः । नतु यशस्तु गीतम्, अतः कथमप्रकाशः, कथं वा दश्चनस्य खिलत्वपत आहुः यद्यपीत्यादि । ज्यामोहकलीलात्वेषीति । सारध्यान

देरित्यर्थः । अत एव 'यचावहासार्थ' मित्याचर्जुनवाक्यम् । तथैवेति । व्यामोहक-त्वेनैत्यर्थः । दृष्टान्तमाहुः पूर्वेत्यादि । आहेति । अनुदितपायपदेनाह । खिळत्वस्वरूप-माहुः अमलमित्यादिना । अमलमिति । मलमावरकं तद्रहितम् । तथा च भारते इतर-शेषस्वाद्यावरकसस्वाद्यश्वसोऽमलस्वामावः खिळस्वहेतुरिति तेन तथैत्यर्थः ॥ ८ ॥

न यदिश्यत्र । प्रतिपादकानाभिति । इतरशेषत्वेन यशःप्रतिपादकानाम् । प्रमाणेत्यादि । भारतस्यान्त्रायार्थत्वान्त्रेत्रमिति शृङ्कायामिति शेषः । विषपत्रिभोजनवदिति । वैभोजने तृष्तिपात्रम् , परमग्रेऽनिष्टम् , तथात्र अन्यशेषत्वेन श्रवणे श्रवणाभिमानमात्रम्, परमग्रे न कृतार्थत्वादिकम्, किन्तु धर्मादय प्वेत्यर्थः । कथपर्थविशेषाभाव इत्यत आहुः तत्रत्यमित्यादि । हरेर्घश इति । हरेर्यक्षो न, किन्तु तस्वेन पतिपादितम्, वाचो धेनुवदित्पर्थः । प्रकारान्तरेणापि फलाभावं न्युत्पादयन्ति वच इत्यादि । तथा च साम्नो भगवत्वियत्वाद्वागादीनां च मोक्षपार्गत्वात्तदभावेनापि तथेत्पर्थः । मुख्येत्यादि । भारतानां प्रतिपादकमिदमिति भारतबदिति च भारतपदव्युत्पच्या भगवत्पतिपादकत्वाभावेन भगवतः श्रास्त्रायेत्वाभावास प्ररूपतया प्रतिपादकत्वम्, तत्वमेयस्य भगवत्कार्यकर्तृत्वाभावाद्धगवज्ञातीयत्वाभावात्त-त्सारूप्याभावादेकत्र प्ररूपतया प्रतिपादितस्य प्रश्नंसार्थत्वाभावा च्छित्रणो यान्ति क्रन्ताः प्रविशन्ती'तिबञ्जिङ्गभूवभ्यापपि तद्भावाच न गौण्यापि, शैत्यपावनत्त्रादिमती-त्यर्थे गङ्गापदेन तीरवञ्च तत्पदै: कृतार्थताद्यर्थे भगवान् लक्ष्यत इति न लक्षणयापि। प्रकरणभेदाभावान्त्र तेनापि। आदिपदेन व्यञ्जनातात्वर्षे । न च 'म्रनिर्वितक्ष'रितिवाक्या-त्तात्वर्ये भगवतीति बाच्यम् । तत्रापि धर्मत्वेन विवक्षरित्वर्थस्य विवक्षितत्वात । यथा कयश्चिदापादनेपि मोक्षधर्म इत्यादिसमाख्यया फलव्यभिचारेण च तथानिर्णयात । तदेतदभिसन्धायाहः न दोष इति । अकृतार्थत्वादिदोषो नेत्यर्थः । वयस इमे वायसा इति योगं रूढि च पुरस्कृत्याहुः बृद्धा काका इति ॥ १० ॥

तहागित्यत्र । अभ्युपगमेन वेति । अत्रद्धत्राभ्युपगमेनेत्यर्थः । प्रथमपक्षेऽबद्वं कतृद्रापात् । द्वितीये बुद्धिपूर्वकम् । तृतीये आरोपितमिति
शेन्प-११
शेन्प-११
शेवम् । तन्नेति । अध्विष्ठावने । अस्मिन् श्लोके सिद्धमर्थ माहुः भगवत्सम्बन्धिनाभित्यारभ्य इतिनिरूपितमित्यन्तम् । भगवच्छब्दा इति । मुख्यतया
भगवत्यतिपादकाः शब्दाः ॥ ११ ॥

नैष्कर्म्यभित्यत्र । इदानीमिति । शब्दोत्तमत्वादेरथीत्तमत्वाद्यर्थानत्वात्तिकार्व-निरूपणानन्तरभित्यर्थः । अत्र साङ्ख्यं वैदिकभिति द्वैविध्यं नैष्कर्म्य-निरञ्जनपद्वोधितम्। भक्त्यनल्ङ्कृतस्य केवलस्य तस्योभयविधस्याश्चो-भायां गमकमाद्वः ज्ञानस्येत्यादि । तथा च ग्रहश्चोभया दीपस्येच द्वानवतो भवतो मनः- प्रसादाभावेनाशोभया ज्ञानस्याशोभा गम्यत इत्यर्थः । अशोभा चात्राव्यवकाशकत्वरूपा विवक्षितफलाननकत्वरूपा च क्रेया । मनु भक्तयभावेषि भगवद्वतारत्वात् व्यासस्य कथ-मशोभेत्यत आहु: सुवर्णेत्यादि । नसु साङ्क्षये पश्चविंशतितत्त्वज्ञानेन वेदे 'तमेव विदित्वे'-त्यादिषु ब्रह्मज्ञानेनव फलस्योक्तत्वात् तत एव तिसद्धेः कथमक्षोभेत्याकाङ्कारयां तां ब्युस्पाद्यन्ति घटापीति । निरूप्येर्थे इति । कार्येश्वरे । तथा च तद्भावादेव 'शैवान् पाशुप्तान् दृष्ट्वा लोकायतिककापिलान् । विकर्मस्थान् द्विज्ञान् शुद्रान् सवासा जलपाविशे-दिति पुराणेषु तस्याशोभेत्पर्थः । तिहै सेश्वरे कथमशोभेत्यत आहुः सेश्वरेत्यादि । तथेत्यध्याद्वार्यम् । तथा सेश्वरेषि नास्तीत्यर्थः । तत्र हेतुः सगुण एवेति । तन्मते ईश्वरस्य सर्वदा साच्विकविग्रहाविनाभावाङ्गीकारात्तन्मतीयेश्वरस्य नाच्युतत्विमिति प्रणि-धानरूपतद्भक्तेरपि नाच्युतमक्तित्वम् । अत एव तदशोभेत्यर्थः । तर्हि वैदिके कथमशोभे-त्यत आहु: वैदिक इत्यादि । समन्वयाध्याये 'शब्द इति चे'दिति सुत्रे वैदिवयाः सप्टे-र्नित्यायाः सिद्धत्वाद् पुरुषम्के च तथासिद्धत्वाज्ज्ञानपूर्वकं यज्ञादिकरणे यजमानादि-स्पदेवतानां यज्ञमानादिष्वावेदोन यज्ञस्याधिदैविकत्वम्, तदभावे यज्ञस्य लौकिकत्वात्। 'सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्वव'दिति तार्तीयीकेधिकरणे ज्ञानस्वरूपोपकारार्थं सर्वापेक्षाया-श्चोक्तत्वात्सर्वपदे आदिपदे च भक्तेः सङ्गाह्यत्वेन सा तथेति तदभावे ज्ञानाभावादेवा-शोभेत्यर्थ: । ननु 'तमेव श्रीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण' इत्यादावृपास्तिरूपाया भक्तेः श्रावितत्वात् तत्सन्त्वे कथं भक्तयभाव इत्याकाङ्कायां भावपदतात्वर्थमाहुः सा चेत्यादि । तथा च स्नेहरूपत्वाभावात्र सा भक्तिरित्यर्थः । अपेश्वार्थकत्वेनानुक्तसमुचायकत्वमभि-भेत्वाहु: किं बहुनेत्वादि । इत्याहेति । इति कैमुतिकन्यायेनाहेत्वर्थः । कुतः पुनिरिति । अत्रापि शोभत इत्यनुपज्जते । विशेषणत्रयतात्पर्यमाहुः तन्त्रेत्यादि । नेति । अग्रे संसारजननात्त्रथेत्पर्थः । नास्तीति । 'यत्करोषी'त्यादिगीतावावयेञ्षेण एव कमैवन्धन-मोक्षकथनात्त्रथेत्यर्थः । तदाहेति । तस्मात्तदभावेऽशोभामाहेत्यर्थः । भवतीति । फल-साधकं भवतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

अतो महाभागेत्यत्र । इत्याहेति । इतीदमनेन सन्दर्भेणाहेत्यर्थः । ताहशा इति । सर्वभोचकाः । अप्रसिद्धत्वादिति । चरित्रयाथात्म्यज्ञापनहेतो-१-५-१३ स्तथात्वात् । नतु समाधौ भगवत्स्फुरणे व्यामोहकमपि स्फुरिष्यतीति चेत्, तत्राहुः तस्यापीत्पादि । तथा च तस्य तथात्वे ज्ञाते तद्पि भक्तिमेव जनयिष्य-तीतिभावः । एवं पूर्वोक्तरतेदनिष्टस्यर्थः भगवद्गुणस्मरणं साधनमुपदिष्म् ॥ १३ ॥

त्रतान्यथेत्यत्र । विपरीते याधकमाहेति । अधिकारसार्थवयनिष्पादकं स्ग-वचेष्टितोपदेशरूपं साधनान्तरमुपदेष्टुं चरित्रातिरिक्तक्रयने वाधकमाहे-१-५-१४ स्यर्थः । बाधकमुपपादयन्ति अभिधेषेत्यादिना । नियतत्वाभावा- दिति । बुद्धिकल्पितत्वेन स्थिरत्वामावात् । तया चैकैकस्य धर्मादेर्बुद्धिकल्पितत्वेना-नन्त्वादे कस्यापि स्वरूपं न सम्यङ्निरूपयितं शवयम् , 'कर्मण्यकर्म यः पश्ये'दितिवस तथेत्यभिधेयापर्यवसानपतिरिक्तकथने वाधकपित्पर्थः । नसु भगवहुणेष्वप्यानन्त्यस्य भवद्भिष्कत्तत्वाद्यं दोषस्तत्रापि तुल्य इति चेत्, तत्राहुः भगत्रत इत्यादि । तथा च बुद्धिकस्पितत्वाभावेन स्थिरत्वात्तेषां सम्यक्थनं सम्पद्यत इति न न्यायं दोष इत्यर्थः । अतः इति । निरूपणीयविषुयेयत्ताभावात् । दोपान्तरमादुः किञ्चन्यादि । दुःखात्मकत्वादिति । अतो 'ऽन्यदार्त'मिति अतेस्तयेत्यर्थः । एवं वैयासज्ञानस्य स्वरूपस्विलत्ववोधकं दोपद्वयमुक्ता मृळव्याख्यानेन स्फुटीकुर्वन्ति तदाहेत्यादि । अन्यथेति । आनन्दरूपाचरित्रादन्यप्रकारकम् । ननु वास्तविचारे तु न दोप इति शङ्कायां तद्विचार एव दोष इत्याहुः यद्यपीत्यादि । नन्वस्त्वयं दोषः, परं तस्य कथं निवृत्तिरित्याकाङ्कायां किञ्चनेत्यस्य फलितार्थं वदन्तस्तिन्नवृत्तिप्रकारमाहुः अनादरणी-यपिति । अत्र ततोन्यथेत्युद्दिश्य किञ्चनेत्यनाद्र्रणीयत्वे विश्रीयत इत्यनाद्र्णीयत्व-कथनादेव वाक्यसमाप्तिरिति तदोपनिष्टत्तिरित्पर्थः । तद्नूद्येति । अन्यथाकथितमनाद-रणीयत्वेनान्य । तत्पर्यवसाना मावादिति । भगवत्पर्यवसानाभावात् । दुःस्येति । दुःखिता । दुःस्थितपद्स्यायमर्थ उक्तः। अनास्पद्त्वे हेतुमाहुः किञ्चेत्यादि । पृथाद्र्यान-कृतानीत्यादि । प्रवाहे पदशक्तयादरणात्तित्यत्वेऽभ्युपगते पदार्थानामनित्यत्वात्तथे-स्पर्थः । स्वयंपदेनात्र बुद्धिर्त्रेषा सर्वत्र । अन्यदित्यादि । तथा चान्यस्य कल्पितत्वेना-भिन्नत्वाद्भुद्धेरास्पदालाभ इत्यर्थः। एवं दृष्टिग्रृष्टिवाद इवापद्यत इत्यर्थान्तरमाहुः दुःस्थि-तेत्यादि ॥ १४ ॥

जुगुप्सित्तमित्यत्र । भट्टा इति । 'तत्रैवं शक्यते वक्तुं येन्थपङ्ग्वाद्यो नराः । गृह-स्थत्वं न शक्ष्यन्ति कर्तुं तेपापयं विधिः । नैष्ठिकब्रह्मचर्षे वा परि-१-५-१५ ब्राजकताथवा । तैरवक्षं ग्रहीतव्या तेनादावेतदुच्यते' इति मतान्तरो-पन्यासे आहुरित्यधः ॥ १५ ॥

विचक्ष्मण इत्यत्र । इत्याहेति । इतिशङ्कायां तृतीयस्य प्रयोजनमाहेत्यथः ।
निवृत्तिमार्ग इति । निष्कामं कर्ष कार्यमितिमार्गे । प्रवासमुखं चेति ।
र-५-१६ 
हानमार्ग इत्यथः । निवृत्तिमार्ग इत्यनेनैत विधानतरस्यपि सङ्ग्रहान्न
तस्य पृथगुक्तिः । प्रयत्न इति । कर्तव्य इति शेषः । अस्तिवति । 'न निर्विण्णो
नातिसक्त' इति पृथगुक्तत्वाद् स्त्वित्यर्थः । निवृत्तितः सुखमित्यस्यार्थः ' मर्वेद्दोपरितसत्तुः सुख'मिति । 'मुखमित्यात्मनो रूपं मर्वेद्दोपरिति सप्तमस्कन्ये वात्रयाद्
सर्वेद्दोपरितिस्तनुःस्थापिका यस्येत्यर्थः । निवृत्तित इति सार्विवर्णक्तकस्यतिः प्रथमार्थे ।
तथा च सर्वेद्दोपरितिनिष्क्रियत्वं तनुराकारो यस्य ताद्दं सुखमित्यर्थः। वाक्यसिद्धत्वादेवं

सन्द एकः । तावतापीति । तादशसुखङ्गानेपीत्यर्थः । विभोरिति । विष्णुः प्रश्चः स्वतन्त्रः, तया च झातेपि सुखे तददित्सायां तत्प्राप्त्यभावात्र कार्यसिद्धिरित्यर्थः । उत्तरार्धं श्याचसते अनात्मन इत्यादि । पूर्वेणोति । पूर्वार्ध उक्तेन सुखपदेन । अध्याद्वारदोषा- भावाय योजनान्तरमादुः अथवेत्यादि । अनात्मनो गुणैः प्रवर्तमानस्य निष्टत्तितस्तत्स- क्राभावेनानन्तपारस्य विभोः सुखं वेदितुं को विचक्षणोऽईतीति, न तु तेषामनात्मगुणानां तथा करणे समर्थः, ततस्तद्र्यं भवान् दीप्तिमान् त्वं विभोश्रेष्टिनं दर्शयेति योजना । अस्मिन् पक्षे दूरान्वयदोषात् पक्षान्तरमाद्वः यद्वेति । तथा चात्मनो निष्टत्तिः सुखं पूर्वोक्तो वेदितुं योग्यः, न त्वेतादशः । ततो हेतोः प्रवर्तमानस्यार्थे दर्शयेत्पर्थः । एवमपि तादर्थ्यस्य सम्बन्धत्वेन विवक्षायां पष्टीति क्षेत्रात् पक्षान्तरमादुः तत्सम्बन्धी वेति । विधिनिन्हिपित इति । एतेनास्मिन्नपि सिद्धान्ते धर्मत्विति वितभाति ॥ १६ ॥

स्यक्तवेत्यत्र । तथा सतीति । सर्वाधिकारवन्त्रेन जघन्यत्वे सति । जन्मान्तरेन त्यादि। अस्पिन् वानये भक्तयुद्धवस्योक्तरीरयां पापक्षये उक्तत्वात् छोकि-काधर्मिणोश्च पापसयाभावाद्धवलेन कर्षकर्तुरिधकारलाम इति विरो-भात्तथेत्पर्यः । एवं लब्धेप्यधिकारे तुल्यबल(अ) वणाविक्तिरिति तत्परिहारायाहः स्रथेत्या-दि। अत्रापीति । विहितभक्तिमार्गेषि । नन्वेवं सत्यारम्भद्शायामुच्छुक्कुछतेवापततीस्यत आहुः बाधकानामित्यादि । बाधकानि काम्यानि, चिरकालासाध्यानि तीर्थसत्रादीनि क्रेयानि । तथा चेति । 'तावत्कर्मागी'ति वाक्ये कर्मकरणस्योत्तरावधेरुक्तत्वात् तद्विचारे-णेत्यर्थः । ननु दासत्वाद्यक्तिः श्रुतावंशत्वसमर्थनार्था, न तु सेवकत्वार्या, ब्रह्मसूत्रे तथा निर्णयादित्यत आहुः अंदात्वेपीत्यादि । एतदिति । अंशत्वम् । अन्तरङ्गमिति । भजनं सगुणोपासनारूपत्वाद्धर्पाद्यपेक्षयोत्कृष्टमित्यर्थः। भजन्नपक इति द्षयन्ति जीवस्ये-त्यादि । सायुज्यसाधनत्वादिति । 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्ति ददाति' इत्यादि-वाक्पैस्तथेत्यर्थः । पाताभावेष्यपकता तु वर्तन इति शङ्कां निराकुर्वन्ति अयमेवेति । भजनधर्म एव सायुज्यसाधनत्वरूपोर्थो वा । परमोपाधित्वादिति । परं सगुणं ब्रह्म मीयतेऽनेनेति परमस्तादृशोपाधित्वादित्यर्थः । स्वशब्देनेति । अभजतां ततः फलाभावं ज्ञापयितुं लौकिकवैदिकधर्मस्य स्वधर्मत्वं स्वशब्देनोच्यत इत्यर्थः । तत्साध्य-स्यार्थस्यानर्थत्वं बोधयन्ति अभजतामित्यादिना । देहाग्रधिकारेण शोक्तस्यापि धर्पस्य ममाणसिद्धत्वात्तत्त्यागे दोषोपि सम्भाव्यते इत्याशङ्कायां तयोरिशकारिभेदेन दोषाभावा-**पाहुः वि**धर्भ इत्यादि । तथाचान्तर्भुखत्वेनाधिकारभेदात्तैस्त्याज्य एवेत्यर्थः । इदं सप्त-मस्कन्ये नारदवाक्यम् । एतेषां स्वरूपमपि तत्रैवोक्तं 'वर्धवाधो विधर्मः स्यात् पर्धमोन न्यचोदितः । उपभंस्तु पाषण्डो दम्भो वा शब्दभिच्छतः । यस्तिबच्छया कृतः पुंभि-राभासो बात्रवात पृष'गिति । श्रीघरीये निष्टतश्र । 'धर्मबुद्धचा यस्मिन् क्रियमाणे

स्वर्णशाधः स विष्यः । अन्यस्य चोदितोन्यस्य पर्ध्यः । उपमा उपर्धः । अन्द्रिन-च्छन्द्रमेदोन्ययाच्याच्याच्याच्या । यथा 'दञ्चानरान मोजये'दित्यत्र दश्वभ्योऽनरानित । श्वन्द्रभृदिति पाठे शब्द्षात्रं विभिर्ति, यथा 'गां दृष्या'दित्युक्तेमिरिष्यन्त्या गोर्दानिमिति । नतु भजने यदि पाताभावः, तदाशङ्कानुत्यानादनुत्राद एव वाधित इति वतण्डिकशङ्कायां तत्तात्पर्यमाहुः अधेत्यादि । तथा चाक्तन्यायेन तत्कयनिति न शङ्कालेश इत्पर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । अधिकाद्रभेदाश्च केनापि प्रमाणेन विरोध इत्पर्थः ॥१७॥ तस्यैवेति स्त्रोक्तमवतारयन्ति किञ्चेत्यादि । साधनसुम्बत इति । साधनस्व-

रूपद्वारा । तन्त्रेति । प्रमेयवलविचारे । तन्त्र विचारयद्विति । फेन-2-4-26 बुद्धदरूपत्वे विचारयतु । अक्षरपर्यन्तमिति । अक्षरप्राप्तिपर्यन्तम् । अक्षरावधीति वा । विधिरिति । प्रयतेतेत्युक्तो यस्नविधिः । तद्धि वैधिमिति । तथा च फुलस्यापूर्वत्वेन तत्साधनत्वस्यामाप्तत्वात्तत्साधनत्वं वैधमित्यर्थः । पूर्वप्रन्यानुरोधेन धात्वर्थं सङ्कोच्य वैधस्वरूपमाहः घटन इत्यादि । तं भजे'दित्यादिश्रत्यनुवादत्व-निरासायाहः धर्मेत्यादि । अक्तिसेवेति । भक्त्यर्थं सेवा । निरुपियेमणा सेवा वा । ननु भगवत्मीतिहेतुना कर्मणा भक्तिजनकादृष्टाङ्गीकारे कि बाधकमित्यत आहु: फलेत्यादि । अकामिनस्याप्यदृष्टस्य जन्मान्तरे फलसमर्पणार्थमङ्गीकारः । प्रकृते त भगवत्यर्पितं कर्भ भगवत्मीतिहेतः । 'तत्कुरुष्य पदर्पणम्' 'शुभाशुभक्छैरेवं मोक्ष्यसे कमेबन्धनैः' 'एतान्यपि तु कर्पाणी'त्यादिषु तादृशस्य भगवतोक्तत्वात्तथाकृतेन भगवानेव ैनीयते, आज्ञाकरणात्, सा च तेनाविर्भृता नित्या, न तु जन्या, भगवद्धर्भत्वात्। अत एव चानश्वरा । एवं सति जन्मान्तरे तयैव फल्लसिद्धावदृष्टोपगमोऽप्रामाणिकत्वाद्भौ-रवद्यासाच फलविपर्ययरूपोऽसङ्गत इत्यर्थः । अफलत्वेनेत्यादि । भक्तेस्तत्फल-त्वाभावेन भत्तवर्थमदृष्ट्यमनं न सम्भवतीत्वर्थः। नान्तिमत्वसाधकमिति। अदृष्टमिति शेष:। ननु भक्तेः कालाद्य नन्यत्वं चेत्स्यात्, तदा ज्योतिर्ग्रन्थे जातके देवपूजार-तिवैंकुण्डादागतिः पुनर्वेंकुण्डगतिश्र शुभग्रहफ्डतया न झायेतेत्यत आहुः जातकपी-त्यादि । तस्मादिति । कालैाइष्टाजन्यत्वात । उत्तरार्धे व्याचक्षते न चेत्यादि । नतु सुखार्थ पित्रादयोनुकूलियतन्या इति कथं भक्तपर्थमेव यतनः सिध्यतीत्यत आहुः तेषामित्यादि । तथा च कालमातिकूल्ये क्रियाया न सिद्धिरित्यर्थः। तर्हि काल एवानुकुलियतन्य इति चेत् , तत्राहुः स चेत्यादि । ननु सुलार्थ देशापेक्षासत्त्वाम केवलं कालेन सुखसिद्धिरिति तत्सम्पादनाय तु यतनीयमेवेति कथमेकान्ततो भजनय-त्नसिद्धिरित्यत आहुः न चेत्यादि । तथा चाकालाननुकूल्ये तदर्थीपि यत्नो न्यर्थ

**१ प्रतीयत इति पाठः । २ कालादृष्टजन्यत्वादिति पाठः । ३ कियार्था ।** 

इत्यर्थः । नतु कालोपि न स्वतन्त्रः, देशं विना फलानुत्पादकत्वादित्याश्रङ्कायागाहुः तुल्यत्वे इत्यादि । तया चैवमपि कालापेक्षानपायाद्वर्घथे एव यत्न इत्यर्थः । ननु मास्तु सुखार्यो यत्नः, दुःखाभावाय तु प्रतिविधातव्यमित्यत आहुः प्रतीत्यादि ॥ १८ ॥

न वै इत्यत्र । तर्किमिति । बाधकिनिवर्तकं तर्कम् । तं व्याख्यातुं बाधकं विशदः यिन्त निव्यत्यादि । पराधीनत्वेनेति । कालाद्यधीत्वेनन । अङ्गी-कृत्यापीति । 'तुष्यतु दुर्जन' इतिन्यायेनेत्यर्थः । ननु यद्येवं तर्दि तुष्यतु दुर्जनन्यायकस्यापि परिहारस्य कि अयोजनमत आहुः साधारणेत्यादि । यथा भरतादिरिति । साधारणभक्तः । स यथा जन्म शाप्तवान्, तदृष्टान्तेन पातः शंक्येतेति ताहशस्यलेपि तद्भावाय परिहार इत्यर्थः । सत्यवादी ब्राह्मण इति । उद्योगपर्वणि कौश्विकः कश्वित्सत्यवादी चौरैः पृष्टः सार्थ कचित्रिलीनं तेभ्य आचर्ष्यो, ततस्ते सर्वे चौरैर्लुण्टिता मारिताश्च, ततस्तेन सत्यवादेन स नरके पपातिति भगवतार्जुनं प्रत्युक्तम्, स यया सत्येन तथाभृत्, एवं भगवत्सेवकोपि भगवदपराधाद्मगवता तथा भविष्यति, भरतवन् । तथा च यदि भक्तिरेकान्ततः फलसाधिका स्यात्, भरतो न पतेत्, यतो नैवमतो नैवमिति बाधकतर्कमङ्गीकृत्यापीत्यर्थो भवति । परिहारतर्कस्तु, मुकुन्दसेनी यदि संस्तिनाव्रजेत्, अन्यसेवकवदाव्रजेत्, यदि तथा स्यात्, तदा संस्ति विहातुं नेच्छेत्, इत्तरसेवकवत् । यतः संस्ति विहातुमिच्छिति, तस्मादितरवन्न संस्ति व्रजति, यतस्तथा न व्रजति, ततो भक्तिरेकान्ततः फलसाधिकेति । इच्छामपीति। मात्रादीच्छाम् ॥१९॥

इदं हीत्यत्र । दुर्लभत्व इति । भ्रमतां कालादिभिरलभ्यत्वे । भ्र्यस्त्वकथनं चिति । चोष्यरें । इति शास्त्रार्थत्वायेति । इति श्रुतेभगततः शास्त्रार्थत्वयेति । इति श्रुतेभगततः शास्त्रार्थय्यः । निरूपणीयमिति । सुलभत्वाय भ्र्यस्त्वकथनोपपत्तये च निरूपणीयम् । कार्यमिति । भगवत्समवेतं कार्यम् । उत्तम इति । उत्तमाधिकारि-विषये । प्रकारत्रयेण निरूपणीयमिति । निरूपणीयोऽर्थः प्रकारत्रयेण निरूपत इत्यर्थः । तहीति । स्वस्य सर्वस्य च भगवन्वे ॥ २०॥

स्वमातमनात्मानित्यत्र । साफल्यं चेति । कुर्तिति शेषः । साधनिमिति । शानसाधनम् । तथिति । कलात्वम् । तत्रेति । कलात्वम् । तल्रेति । कलात्वम् । तथित । कलात्वम् । तल्रेति । कलात्वम् । तथित्पि स्फुरिष्यतीत्यथः । अवतीर्ण इति । अत्र व्यापिवैकुष्ठादत्रागमनरूपोऽत्रतारपदार्थो ज्ञातव्यः । तत्पदस्यार्थः अतः इति । शिवपदस्यार्थः शान्तस्तुष्वायेति । तन्महानुभावेतिसमस्तमभिमेत्याहुः अस्येत्यादि । अवाङ्मनोगोचरत्वादित्यत्र वावसहितं मन् इत्येवं समासो बोध्यः॥२१॥ इदं हि पुंस इत्यत्र । तानीति । स्वरूपसाधनफलानि । उक्तिविरूपतां विदृष्यन्ति

एवं सर्वेरित्यादिना । अर्थश्रन्दस्य वस्तुनि प्रयोजने च रूदत्वासृती-यार्थे वहुर्जाहो गृहोत्मेतिवद्वर्णविकृतावविच्युतोर्थ इति पदं साधनमपि बोधयतीति त्रितयलाभ इत्यर्थः । अविच्युतार्थ इति वा मूलपाठोभिमेत इति न कोपि शङ्कालेशः । निविद्धमिति । 'कः क्षेमा निजपरयोः' 'कर्षयन्तः श्वरीरस्यं भूतव्राम'मि-त्यादिषु यन्निन्दितं तदित्यर्थः ॥ २२ ॥

अहं पुरेत्यत्र । उक्तिविश्वासाय सम्वादात् । मननेन ज्ञातस्य मज्जग्मनो गानयेन सम्वादादुक्तिविश्वासायेत्यर्थः । तदानीमिति । तस्मिन् जन्मिनि गा । परमहंससेवातः प्राग्वा । म सम्भवतीति । शुद्रस्योच्छिष्टदाननिषे-धात् । आश्रमिणामित्यादि । 'वर्षामु श्रुवशीलोष्टमास्स्वेकाकी यतिश्वरे'दित्यारुणीश्रुतेः । 'चतुरो मासान् वार्षिकान् ग्रामे नगरेपि वा वसे'दितिकद्रश्रुतेश्वेत्यर्थः ॥ २३ ॥

ते मयीत्यत्र। साधनकथनिति। गुणगानरूपसाधनकथनम् । तदाहेति । तस्य स्वत एव निवृत्तिमाहेत्यर्थः । बाधकज्ञानस्येति । तुल्यदर्शनरूपस्य । स्वय्यक्यत्विभिते । फलिति शेषः । अनपेक्षाया इति । न विद्यते अपेक्षा यस्याः सानपेक्षा, तुल्यदर्शनत्वेनापेक्षितायाः सेवाया इत्यर्थः । द्वितीयमिति । निर्देष्टानुवृत्तिः प्रथमं साधनम् , तद्रपेक्षयेदं द्वितीयमित्यर्थः ॥ २४ ॥

उच्छिष्टलेपेत्यत्र । अयं धर्म इति । शुद्रायामत्यदानादिरूपः । तत्रापि साधारणेष्विति । शुद्रेषि सेवकव्यतिरिक्तेषु । 'न शुद्राये'ति वाक्यस्य सातकप्रकरणस्थत्वेन शुद्रस्य चाविश्विष्टत्वेन तथेत्यर्थः । मार्गभेदेनाप्य-दोषमाहुः सेवा चेत्यादि । अस्य न्धायेत्यादि । 'यस्य येन गुणः, तस्य तत्र रुचि'रिति लोकन्यायसिद्धत्वकथनाय स्मेत्यनुषज्य प्रजायत इति लद्भयोगः कृतः । अन्यथा ज्यजायतेत्येव प्रयुङ्गयादित्यर्थः ॥ २५ ॥

तन्नान्वहभित्यत्र। ख्यापियतुभिति। अन्वहभित्यस्य प्रगायतामित्यनेन सम्बन्ध इति शेषः। तद्भावनेति। भगवति प्रेम्णेत्यर्थः। तस्या इत्यादि। त्या अवणभत्त्या नारदत्वं सम्पादितमिति सान्यस्याप्येतावन्तसम्पादिन केत्यर्थः। अवणफलभिति। अवणस्य प्रायमिकं फल्रम्। अत इति। उत्तरारम्भाभावे पूर्वविच्छेदस्याप्रयोजकत्वात्। अनुपद्मिति। पदं लक्षीकृत्येत्पर्थः। हिहेतौ॥ २६॥ तस्मिन्नित्यत्र। नियमार्थमिति। कार्यकारणभावान्यभिचारार्थम्। तन्त्वमान्वयभाविनीत्यर्थः। पूर्वोक्तयेति। ' स एवेदं समर्जे'त्यत्रोक्तया। अस्येत्यारभ्य यावदित्यन्तेन 'इदं हि विश्वमि'ति

१ मत्यदानादिरूपः।

स्टोकोक्तत्रेथानिरूपणमध्ये 'इतरो भगवा'निति प्रथमाधिकारकज्ञानस्यात्र स्वस्पिन् प्रथमं भवनं विद्यतम् ॥ २७ ॥

इत्थिमित्यत्र । मासचतुष्टयिनत्यनुक्तवा 'श्वरत्यातृषिकातृत् ' इत्युक्त्या सूचितमर्था-न्तरमातुः पञ्चकं वेति। वैद्यके ' भातृष्णिशुनकर्कटो ' ' सिंहकन्ये समृता वर्षास्तुलातृश्चिकको शर ' दितिकथनात् शरदो तृश्चिकान्तत्वेन पञ्चर्तुपक्षे भातृषश्चतुर्यासात्मकत्वेन पणासप्राप्ताविप भाषादीमारभ्येव संन्यासिनः स्थितेरुक्तत्वात् गते मिथुने मासपञ्चकमेव ऋतुद्वयं भवतीति तथेत्यथः। ज्ञानन्ताधनिविति। तेषामित्यर्थात् २८

१-५-२९ तस्यैविमित्यत्र । पृथगुक्तिरिति । वालपदेन पृथक्वधनम् ॥ २९ ॥ ज्ञानं गुरातममिति श्लोकं व्याकुर्वन्ति अस्ति किञ्चिदित्यादिना । वतसं लातीत्यादि । अत्र स्नेष्टपक्षे दीनेषु वत्सलो येपामिति व्यधिकरण-पदो बहुवीहिः ॥ ३० ॥

येनैवेत्यत्र । अहो इति पाठान्तरं ज्ञेयम् । ननु प्रकाशमानस्य कथमस्प्रतिरित्यत आहु: लेखनद्शानुमन्थेयेति । यथा हृदि विद्यमानानां प्रकाशमानाः नामपि वाक्यानां लेखनवैयस्येण न स्प्रतिः, तथात्रेति बोध्यमित्यर्थः भगवदुक्तज्ञानस्य फलं वदन्तो येनेतिपदस्यार्थमाहुः क्रमेत्यादि । तथा च मायानुभाव-ज्ञानक्रममात्रेण, न तु तद्व्यापारीकृत्येत्यर्थः ॥ ३१ ॥

एतदित्यन्त । एतैरुपहुत इति। 'तस्मिन् महन्मुखरिता मधुभिचरित्रपीयूपशेषसिरतः परितः स्रवन्ति । ता ये पिवन्त्यवितृषो हुप गाढकणैंस्तान्न स्पृशन्त्यशनतृङ्भयशोकमोद्याः' 'एतैरुपहृतो नित्यं नीवलोकः स्वभावनः ।
न करोति हरेर्न्नं कथामृतनिधौ रितम् इति वचनादित्यर्थः । योजितमिति । 'यत्करोषि
यदश्रासी'त्युक्तया रीत्या भगवत्यर्पितम् । तत्र 'शुभाग्नुभफलैरेवं मोक्ष्यसे कर्मवन्धनः ।
सन्यासयोगयुक्तात्मा विम्रुक्तो मामुपेष्यर्भा'तिरुथनात् । भावनया प्रापितमिति ।
यथोक्तं राजधमें व्यासेन । 'यथा हि पुरुषो हक्षं छिन्द्यात्परशुना वने । कर्तुरेव भवत्येवं
परशोने कथञ्चन । न चैतदिष्टं कौन्तेय यदन्येन कृतं फलम् । प्रामुपाद्यदि तस्माद्वार्षाश्वरं
तिश्ववेशये'ति । प्रामुपादिति । अन्यः प्रामुपात् । तथा च ईश्वरः कारयतीति भावनया
इश्वरे प्रापितमित्यर्थः । अत एवं प्रकारद्वयेन भगवत्सम्बद्धं कर्मेव तापत्रयचिकित्सितरूप्रमिति तात्पर्यम् ॥ ३२ ॥

आमय इत्यत्र । तत्रैवेति । भगवति भावनीये कर्भण्येव । योगा इति । क्रिया-योगाः । दध्यादिवद्गिति । यथा 'दध्ना जुद्दोति' 'दध्नेन्द्रियकाषस्य जुद्दृयात्' 'खादिरे बद्नाति' 'खादिरं वीर्थकामस्य यूपं क्रुपात्' इत्यादि-

विहितद्ध्यादिनदित्पर्यः । सर्वापेक्षा चेति । अयं न्याय उत्तरतंत्रे वृतीयस्य तुरीयषा-देऽस्ति। तत्रहि पूर्व 'पुरुषार्थोतः शन्दा'दित्यादिभिर्झानस्य फलसाधने कर्मापेक्षा नास्तीति साप्रयित्वा, अथेटानीं चिन्त्यते, ज्ञानस्वरूपोपकारित्वं कर्मणोस्ति, न देति । तत्र <sup>'</sup>आचार्यवान् पुरुषो वेदे'ति श्रुतेर्गुरूयसत्तितदृषदेशादिभिरंव तत्सम्भवात्र तदपेश्वेति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु, सर्वापेक्षा सर्वेषां कर्मज्ञानभक्तीनामस्ति पुरुषोत्तमक्कानोत्पत्ती अपेक्षा. कुतः, यज्ञादिश्रतेः, वेदः सर्वोपि पुरुषार्थपर्यवसायीः पुरुषार्थश्च भगवस्माप्तिरेव, नान्यतु . सा चेज्यानादेव, तदा यश्चादीनां निरूपणमनर्थकं स्यात्, अतस्तत्परिहाराय मन्तव्ये कर्मणां पुरुषार्थसाधकत्वे ज्ञानस्त्ररूपोपकारकत्वेन तथात्वं मन्तव्यम् । तद्रपि निष्काप-कर्मकर्तृत्वे। वाजसनेयिशाखायां 'यथाकारी यथाचारी तथा भनती'त्यादिना सकामस्य कर्तुः पुनराष्ट्रितिष्रुक्त्वा, 'अथाकाषयमानो योऽकाम' इत्यादिना 'ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येती'-त्यन्तेन पूर्वोक्तकर्मकर्तुरेवाकामस्ये तत्कलकथनात् । 'कपाये कर्मभिः पके ततो झानं प्रवर्तते' इति स्मृतेश्व । तत्र दृष्टान्तः । अश्वरदिति । स्वेष्टफलसाधकदेशन्यवधानात्मकदेशातिक्रम एवाश्वस्य यथा साधनत्वम् , न तु तत्क्षज्ञसिद्धाविष, तथाधिकारित्रिविधपतिबन्धनि-इत्तावेव कर्मणां साधनत्वप्रुपकारकत्वम् , न तु भगवत्त्राप्तिरूपे ज्ञानफलेपीति । सूचितं इति । व्यासस्य स्वोक्तिस्पारणाय मुचितः । तथा च पूर्वतन्त्रापेक्षयोत्तरतन्त्रस्य प्रबल-त्वारसंयोगपृथक्त्वन्यायबाधेन ततो न पुनः संसार इत्यर्थः ॥ ३५ ॥

१-५-३७ नमो भगवत इत्यत्र। तस्य फलमिति । ध्यानस्य फलम् ॥ ३७ ॥ इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो पश्चमाध्यायविवरणम् ॥ ५ ॥

## अथ पष्ठाध्यायविवरणम् ।

अथ षष्ठाध्यायं विवरिषवः सङ्गति वक्तुं द्वयोर्खमाहुः मध्यमेनेत्यादि । तस्यै-वेति । श्रवणस्यैव । वर्ण्यत इति । फलमित्यनुषज्यते । बाह्याभाव इति । कीर्तनाभावे । इति निरूप्यत इति । इतो हेतोर्ज्यासपादैरुपनिवध्यते । तथा च फलोपोद्धातः सङ्गति-रित्यर्थः । श्रोत्तव्यविषयनिरूपकस्येति । श्रोत्वन्यो यो विषय ऐश्वर्यदानरूपस्तिन-रूपयितुर्नारदस्येत्यर्थः । भवतीति । श्रोतुर्भवतीत्यर्थः ॥

एवं निश्चम्येत्यत्र । तृष्णीम्भावे हेतुमाद्वः आदरेत्यादि । तथा च मदुक्तौ व्या-१-६-१ सस्यादरोस्ति न वेति ज्ञातुं नारदस्य तृष्णीभाव इत्यर्थः ॥ १ ॥ १-६-२ भिक्षुभिरित्यत्र । तदेति । कालेन संस्कारनाशे ॥ २ ॥ चत्तरमन्थे भिक्षुभिरित्यत्र । प्रथमप्रश्न इति । कृतिपश्चे । एतेषां त्रयोर्विष्ठति- स्रोकानां तात्पर्यमाहुः ब्रह्मविद् इत्यादि। 'एकात्मजे'त्यादिश्लोकचतुष्ट्योक्तितात्पर्यमाहुः भगवानित्यादि । अग्रिमावस्था भगवत्साक्षात्कारार्थकयत्नकरणावस्था । आनुगुण्यसन्देहे यत्कार्यं तदाहुः अन्यासक्तिरित्यादि । तादृशमिति । आनुगुण्यजनकम् ॥५॥

् एकात्मजेत्यत्र । आत्मन इति । ममेत्यर्थः । तत्रेति । मातृकर्तव्यपदार्थमध्ये । १-६-६ - योग इति । अलब्धस्य सम्पादनम् ॥ ६ ॥

एकदेत्पत्र । भगवानिति । द्रीकृतवानित्यनेन सम्बध्यते । स्थापित इति । १-६-९ य इति शेष: ॥ ९ ॥

तदा तदहमित्यत्र । **ईशस्य भक्तानामिति समभिन्याहारस्**चितमर्थमाहुः १-६-१० भक्तानामित्यादि । मक्तानामेत्र कत्याणमभीपतिष्ठष्ट इत्यर्थः ॥१०॥

१-६-१२ चित्रधात्वित्पन्न । देवखाता इति । पुष्करिणीरितिशेषः ॥ १२ ॥ परिश्रान्तेत्पत्र । परिश्रमे हेतुमाहः बहिर्मुखत्वे जात इति । भगवदनुसन्धान-

१-६-१४ विच्युतौ जातायामित्वर्थः ॥ १४ ॥

१-६-१५ तस्मित्रितिश्लोकं व्याकुर्वन्ति । एवं सावधान इत्यादि ॥ १५ ॥ ध्यायत इति श्लोकं व्यावश्चते तस्मित्रित्यादि । रूपमिति श्लोकं व्यावश्चते । १-६-१६ ततो भगवदित्यादि । भर्तृत्वेनेति । कान्तपदस्यार्थः ॥ १६ ॥

१-६-२६ हन्तेत्पत्र । अन्यधेति । देशानुक्तौ ॥ २१ ॥

मितिर्मियीत्यत्र । अनेनेति । भगवदनुयहजन्येन पूर्वजन्मादिस्मरणेन । तन्नेति । १-६-२४ भगवद्वाक्ये ॥ २४ ॥

एताविद्यत्र । जातिमिति। भूतपदस्यार्थः । तथाकथन इति । अदृश्येन रूपेण कथने । आत्मातिरिक्तरूपस्याप्यतुमानगम्यत्वं नास्तीत्यादुः अतिरिकेत्यादि । सर्वेत्रेति । अस्मदादिकृतेषु साधनेषु । उक्तमिति । नयनम्रुक्तम् ॥ २५ ॥

नामानीत्यत्र । अविद्यारूपा इति । योगदर्शने 'विषययो मिथ्याझानमतदूपपतिशु'मिति विषयेषं लक्षयित्वा 'अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः लेशा'
इति विषयंपस्य मेदा उक्ताः । तेषामेव भाष्ये व्यासपादैः 'तमो मोहो
महामोहस्तामिस्रोन्थतामिस्र' इति पर्वत्वेन व्याख्यातत्वात्तत्वर्वेरूपा इत्ययेः । तत्त्रः
स्वेति । कर्मादिषु च । पृथगिति । 'निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्तु कामिनाम् । न निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोस्य सिद्धिद् द इत्येकादशे वाक्यादित्यर्थः । यदिति । भनुकत्यरूपम् । श्रुतिसिद्धत्वादिति । मण्डलबाह्मणे 'तमेत्वप्रिरित्युपासतेऽध्वर्यव ' इत्युपक्रस्य, यज्ञःसामादिरूपाण्युक्त्वा, 'तस्मादेवंवित्सवैरे वेतेरुपासीते'ति श्रानणादि-

त्यर्थः । न सर्वेरित्यादि । 'तद्धैतान् भृत्वावती'तिश्रुतावुशस्यरूपेणैव रक्षोक्तेः सर्वरू-पानुपासने तद्रपेणाभवनात् सर्वत्र त्रिविधरार्गानवृत्तिः प्रतिवन्धान्तरनिवृत्तिश्च न स्यादि-स्वर्थः । दुषणान्तरमाहुः श्रोतुरिस्यादि । सर्वत्रायं ब्रह्म न जानातीति श्रोतुर्वुद्धिः स्यातः सर्वत्राज्ञाने अस्यै श्रुति विरुद्धत्वात्पाषण्डता शङ्का स्वस्यापि स्यादित्यर्थः । तन्त्रेति । नाम्नापानन्त्ये । तानिति । लोकान् । नामोचारण एवेति । नत् वसादि-त्यागेपीत्यर्थः । स्वस्याबाधकानीति । चित्ताविक्षेपकानि । कृतपदं करिष्यपाणाना-मप्युवलक्षकमित्याभयेनाहुः अधवेश्यादि । एकपित्यादि । चरित्रस्मरणरूपमक्कं नामो-द्यारणप्राधनत्वेनोत्त्वेत्यर्थः । लांकिकालोकिकानीति । सन्पानननानाश्चर्यावलोक-नादीनि पुण्यदेशानुभन्नाङ्गादीनि चेत्यर्थः । तदाहेति । गतस्पृह्वदेनाहेत्यर्थः । अपरि-चिछन्नानीति । देशकालकृतनियमरहितानि । अत एव यावज्जीवाधिकारकस्यानिर्वाहा-देव । द्वितीयाध्याये जैमिनिसूत्रीये कर्मभेदः नित्यकाम्याप्तिहोत्रादेः प्रयोगभेदः । परिच्छेदकदेशकालसम्बन्धे भयागे वर्षनं कुर्यात्' 'तुलामकरगेषेषु भातः स्नायी भवे-न्नर' इत्यादिवावयोक्तदेशकालसम्बन्धे, कि क्रुयोत्, परिच्छिन्नापरिच्छिन्नयोर्थपनादि-पर्यटनयोर्भध्ये कतरत्कुर्यादित्यर्थः । तत इत्यादि । तथाच कृतिसाध्यत्वासाध्यत्ववि-चारो हि श्ररीररक्षाविचारमूलकस्तस्याविचार्यत्वेन तद्प्यविचार्य पर्यटेदेवेत्पर्थः॥ २६ ॥ एवं कृष्णमतेरित्यत्र । भोगसमाप्ताविति । चरमक्षणे । शापसमाप्ताविति ।

त्रस्वेवते ब्रह्मणा नारदं प्रति 'गृहस्थाश्रमं कुरु त्व' मित्याइसे नारदो न कृतवानित्यतः शापा दत्तः, 'त्वं स्त्रीकामो दासीसुतश्च भिवते'ति कथितम्, तेनाहं पूर्वमुपवर्हणगन्थवों भूत्वा, ततो दास्यामुत्यनः, तस्य शापस्य समाप्तावित्यर्थः । केचिदिति । विजयध्वजादयः । अस्मिन् पक्षे तिहत्तदं क्रियाविशेषणम् । एतस्याः शेष्टये प्रसिद्धयभावाच्छ्रीधरोक्तपक्षान्तरमाहुः सौदामिनी वेति । सपर्वते स्कटिकमये इति तत्मान्तसम्भवात्तिहिदतिस्फुटा भवतीति कालस्य तद्दतिस्फुटत्वाय हृष्टान्तः । श्रीधरीयेऽन्यद्वि पक्षद्वयमुक्तम् । सुदाममाला तत्र भवेति मालाकारेत्यर्थ इति । 'तदि-दित्यन्तकत्रथयो'रिति नैक्किकस्मरणात् तिहदन्तिक इत्यर्थ इति च । एतेषु सर्वेषु पक्षेष्व-पृष्टार्थतं सौदामिनीपदे इकारदौर्लभ्यं चेतिद्गणसन्वात्यक्षान्तरमाहुः एकं वा पदमिति । तथा प्रसिद्धयभावाद्विकल्पवाचकपदोक्तिः । अत्रापि दोषमाशङ्क्षय परिहरन्ति तहिदिन्वत्यादि । आदिपदेन 'तहितोऽधि वरुणः सम्बन्धा'दित्यादिभयोगः सङ्गुखते ॥ २७ ॥

प्रयुज्यमान इत्यत्र । नन्वारब्धकर्मनिष्टत्तौ 'गन्ता मज्जनतामसी'ति वरादेरपि
निष्टत्तरंग्रे शरीरं कथमभूदित्यत आहु: वरादिकमिति । तथा चार१-६-२८
ब्यत्वाभावान्न पूर्व निष्टत्तिः, किन्तु देहमहणोत्तरं तस्याप्यारब्धत्वे जाते

**१ मश**नेन वक्तुः भुतीत्यादि पाठः ।

निष्टत्तिरित्यर्थः । ब्रह्माण्डपर्यवसायीति । ब्रह्माण्डात्मा । तहीति । ब्रह्माण्डा-त्मकत्ये ॥ २८ ॥

कल्पान्त इत्यत्र । ब्रह्मापि नाभिद्धारेत्यादि । एतदुक्तं कोर्मे ' तत्र विशेष विश्वातमा देहमाविश्य चिक्रणः । अत्राप वैष्णवीं निद्रामेकीभूयाय विष्णुने'ति ॥ २९ ॥

इति श्रीभागवते प्रथमस्कन्धसुबाधिनीप्रकादो प्रप्राध्यायविवरणम् ॥ ३ ॥

## अय सप्तमाध्यायविवरणम् ।

अथ सप्तमाध्यायं विवरिषवः पूर्वपकरणस्य समाप्तत्वादुत्तरस्य चारप्त्यमाणत्वा-चयोः सङ्गति वक्तुपाद्यः एविमित्यादि । एवं शौनकप्रश्नमुखेन त्रिभिनीरदव्याससम्बादं निरूष, मध्यमस्याधिकारस्य स्वातन्त्रयेण निरूषणातु निरूषणं विधाय, अधैतदनन्तरम् स-माभिधा उत्तमाधिकाराभिधानं त्रयोदशभिरध्यापैव्यासचरणैः क्रियत इति श्रेपः। तथा च व्यासपादोक्तावसरः प्रसङ्गो वा सूतोक्ती तु प्रश्नोत्तरभाव एव सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वस्य क्यमुत्तपत्विमत्याकाङ्कायामाहुः साधक इत्यादि । अयं वर्ण्यमानो भगवानत्र पजानां दीनतया साधारणरूपाणां पतिः समन्ततो रक्षकः सन् साधकः । अधिकार्श्व स्वतन्त्रः, अत उत्तमस्त्रम् । मध्यमे भगवतः साधकत्वेषि नारदस्य प्रजारूपत्याभावास प्रजापतित्वेन साधकत्वम् । प्रथमे चाधिकारस्य न स्वातन्त्र्यम् । प्रकृते तूभयसन्वादन्तमस्विन्दर्यथः । कुत पुतद्वगम्यत इत्यत आहुः साधकोयपित्यादि । निरूप्यत इति । सप्तमे सप्तमा-दिषडध्याय्यां वा निरूप्यत इत्यर्थ: । अस्तृत्तमत्वम् , पर्मध्यायाः किमित्यधिका इत्यत आहु: हाद्शेत्यादि । निरूप्यतः इति पूर्वेण सम्बन्धः । चोत्रधारणे । अवान्तरपकर-णानि विभन्नन्ति निरूप्यते षड्भिरित्यादि । तथेति । षड्जिर्त्विथः । हेतुपडध्यायी विभजनतः प्रस्तुताध्यायस्यार्थमाहः हेतुरित्यादि । द्विविध इति । सामान्यविशेषभेदेन द्विविध: । नन्वेवपष्टविधत्वेऽष्टाध्याया अपेक्षिता इत्यत आहः सप्तम इत्यादि । एतदेव प्रपञ्चयन्ति अत्र हीत्यादिना । निरूप्यत इति । उक्तक्रमशतिलोम्येन निरूप्यते । सामान्यहेतुत्रयं स्प्रदीकुर्वन्ति यस्येत्यादि । श्रीभागवतव्यासयोरपि भगवद्रपत्त्वान्नोक्त-विरोधः । भक्तमनोरथपूरणपिति । तेन प्रकारेणाश्वत्थापमोचनाद्वीपद्यौपद्यादिपनो-रथपूरणम् । एवञ्चात्र सामान्यहेतुत्वं भगवतो भक्तमनोरथपूरकत्वेन विशेष रूपत्वेपि देह-इक्षकत्वेन होयम् ।

ब्रह्मनचामित्यत्र । पुरो हविश्चेति । 'पुरोइविषि देवयजने याजये'दिति विधाय

'एतद्दे पुरोहचिर्देवयननं यस्य होताप्रातरतुत्रुवस्त्रियप अप आदित्यप्रिन् विपन्न्यती'ति। तल्लक्षणं तैत्तरीये षष्ठाष्ट्रके श्रावितं ताहरामित्यर्थः। द्याम्याः
प्रास्यतेऽस्मिश्निति । सम्या गदाकारकाष्ट्रविशेषो यझायुध्य । प्रास्यते प्रविध्यते वलेन
प्रक्षिप्यत इति यावत् । यस्मिन् देशे स इत्यर्थः । नाम निरूप्य तत्तात्पर्यमाहुः तद्ग्रेरित्यादि । तदुपपाद्यन्ति तद्वैवेत्यादि । यदा तत्त्रियं धाम भवति, तद्वैवाग्निः गाईपत्यादिः
स्वस्यानात्कुण्डादाश्चम्यामासात् सम्या प्रवेधदेशमिन्याप्यापक्षायति अङ्गाररूपेण विदः
पततीत्यर्थः । इदमेव कल्पकारेणोक्तम् । 'यस्याहिताग्नेरग्निरपक्षायेदाशम्याप्रासा'दिति ।
अत्रैव पकारान्तरेणाहुः यदीत्यादि । यदि परस्तरां सम्यापदनदेशादन्यदेशे अपक्षायेद्,
अङ्गारोऽपगम्य पतेदित्यर्थः । इयं श्रुतिर्वाह्मणेऽच्छिद्रेस्ति कर्पसूत्रे च ॥ २ ॥

भक्तिंयोगेनेत्यत्र । त्दाधारिमति । स्फुरितपदार्याधारं मन इत्यर्थः । अप-इधिद्व्यत्र । पुरा आसेतिन्युत्पत्त्या पुरुषपदेनैव पुरुषोत्तपत्राप्तेः पूर्णपदमनतिप्रयोजनित्यरूच्या पूर्णपदस्य प्रयोजनान्तरमाहुः जीवे-त्यादि ॥ ४ ॥

अनर्थोपदामित्यत्र । ननु मोहस्याज्ञानकार्यत्वाच्ज्ञानेनैव तन्निवृत्तिसम्भवेन मोइनिवर्तकतया झानस्येत्र दर्शनं युक्तमिति कृतो भक्तोस्तयात्वेन दर्शन-मित्याकाङ्कायां ज्ञानस्यातयात्वं भक्तेस्तयात्वं च व्युत्पादयन्ति ज्ञान-काशयेत्वादि । इतीति । अतो ज्ञानस्वरूपस्य सन्दिग्धत्वादित्वर्थः । बिरूपत्वादिति । 'आगर्भार्थः प्रजा देशः कालः कर्म च जन्म च । ध्यानं मन्त्रीय संस्कारी दशैते गुण-हेतवः । तत्रत्सान्विकमेत्रैषां यद्यद्वद्धाः प्रचक्षते । निन्दन्ति तापसं तत्तद्वाजसं तद्पे-क्षित'मिति वाक्ये बृद्धवाक्यैः सान्त्रिकत्वज्ञानोक्त्या बृद्धानापपि बृह्यिधत्वेन तथात्वा-दित्यर्थः । नन् मायाज्ञानोपायः सन्ध्याधिकरणे व्यासपादैरुक्त इति तदनसारेण ज्ञातायां वद्विलक्षणतया ज्ञानस्वरूपपपि ज्ञास्यत इत्यत आहुः कात्स्नर्येनेत्यादि । आदिपदेन बाधाभावः श्रास्त्रसम्बादः फलसम्बादश्च सङ्गृह्यते । अनर्थनिवर्तकत्विमिति । जन्मादि-निवर्तकत्विपति । जन्मादिनिवर्तकत्वं कृतो नेत्याकाङ्कायापाहुः घथेत्यादि । नन्वनर्थ-प्राप्तिजनको मोइश्रेज्ज्ञानेन निवृत्तः, तदा मायाया विद्यमानत्वेष्यिकश्चित्करत्वम् . अन्यथा **ज्ञानेनानर्थनिष्ट**त्तिबोधकानां शास्त्राणाममामाण्यमसङ्गेत महानुष्यतः स्यादित्यत आहुः शास्त्रोत्यादि । तथा चातो मायानिष्टत्तिरावश्यकैवेत्यर्थः । तर्हि शास्त्रस्य का गतिरित्यत आहुः शास्त्रं त्वित्यादि । साधकिषिति । ज्ञानसाधकम् । ज्ञानिषिति । ज्ञानिष शेषः । अत्र प्रमाणमाहुः मामेवेत्यादि । शास्त्रीय इवेति । शास्त्रीये धर्मे यथा श्रद्धा, तथेत्पर्यः । ननु यद्येवमेव पदार्थाः, तदान्येषापपि ऋषीणां योगिनां तथा भासेरन्,

यदि भासेरन्, तदा तयोच्येरन्, यतो नैवम्, अतो नैवमिति शङ्कायामाहुः अन्यये-त्यादि । राजसादिभिरिति । कर्तृभिः साधनैश्र क्रियमाण इति शेषः ॥ ६ ॥

अस्यामित्यत्र । तदुपपादितं प्रथमक्षोके इति । 'जन्मायस्ये'ति श्लोके 'यथा हि वेदे यज्ञीया' इत्यारभ्य 'भागवतसंहिते'त्यन्तेनोषपादित-मित्यर्थः । इतः प्रथमश्लोके वा । ऋष्ण इत्यादिपदद्वयन्यान्याने-

नित्ययः । इतः अयमश्राकः वा । कृष्ण इत्याद्पदृद्ववयाख्यान-नोचनमध्यमपथमाधिकारिणां भक्तिविषय उक्ताः होयः । स्वतन्त्रस्येति । इदं 'पुंस' इत्यस्य व्याख्यानम् । स्वातन्त्रयं चात्र देवतान्त्ररे साधनान्तरे च निष्ठाराहित्यं बोध्यम् ७

स संहितापित्यत्र । अन्यञ्याचुत्त्यर्थ इति । संहितान्तरपाठनादिब्यावृत्यर्थः ।

अनुक्रमेण शोधियत्वेति । यथाक्रममुक्तानुक्तदुरुक्तिनतां कृत्वा । अयं पक्षः श्रीधरोक्तः । अस्मिन् पक्षे समाधेः सदीपत्वमायातीत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः आनुपूर्व्येण वेति । समाधौ क्रियमाणे सर्वा लीला युगपदेव भाता इति पूर्व भानानुसारेणोक्तापि पश्चाययास्यानं तिव्वन्धनं आनुपूर्व्यं तत्कृत्वेत्यथः । पाठनं तु द्वादशानामपि स्कन्धानां भाति । आरम्भे एव 'शुक्रमुखादमृतद्रवे'ति कयनात् । सपाप्तौ स्तेनापि 'कस्मै येने'ति श्लोकं 'योगीन्द्राय तदात्मना च भगवद्राताये'ति कयनात् । लोकानुवर्तीति । चेदिति शेषः ॥ ८ ॥

१-७-९ स वा इत्यत्र । उक्तिमिति । मन्तव्य इति श्रुतौ हेतुत्वेनोक्तिमित्यर्थः॥९॥
आत्मारामा इत्यत्र । नन्वेषा भक्तिजनिका संहितेति भक्तिमार्गीयाणां तत्रादरात् ते कि न स्थिता यत्तान् विहाय व्यासवरणा ग्रुकं शुकं तत्मचाराय योजितवन्त इत्यत आहुः मार्गान्तरेत्यादि ॥ १० ॥

हरेर्गुणेत्यत्र । फलं गृहीतमिति । विषयेन्द्रियसंयोगफलं ज्ञानं तहुणैर्मृहीत-मित्पर्थः । शुक्तो महादेव इति । 'द्वैपायनाच्छुको ज्ञ ने भगवानेव शक्करः । अंग्रांशेनावतीर्योव्यां स्वं पाप परमं पद्'मिति कूर्पपुराणात्तथे-

र्यर्थः । स्वप्रतिष्ठार्थेभिति । स्वस्य पक्षर्पेण स्थित्यर्थमित्यर्थः ॥ ११ ॥

परीक्षित इत्यत्र । परिपालितमिति । भावे क्तः परिपालनिवर्यथः । परिपा-लित इति वा पाठः । ताबदर्थ्यमिति । ताबदर्थस्य भावस्तावद-

१-७-१२ ध्यम्, पुवं प्रकारकं परिपालनिमत्यर्थः । पृष्टमित्यादि । पृष्टं परी-क्षितमन्य तद्दाहतज्जन्मादिहेतुकथनं प्रतिजानीत इत्यर्थः । प्रतेनाधिकारोक्ति प्रति हेतुतागभेः प्रसङ्गः सङ्गतिरुक्ता होया । ननु पाण्डवसंस्थादेरपृष्टत्वाचदुक्तेः कि प्रयोजन-मत आहुः पुरुषेत्यादि । संस्थामिति । सम्यक्तस्थितिः प्रकारम्, देहत्यागपकारं चेत्यर्थः । अप्रतिबन्धार्थमित्युक्ते कथं प्रतिबन्धसंभावनेति शङ्कोदेति, तक्षिष्टन्यर्थे प्रतिबन्धकत्वं स्कुटीकुर्वन्ति प्रतिबन्धकत्वेत्यादि । यद्यपत्र नैकन्नातत्वम् , तयाप्येकस्वामिकसेत्रमात-त्वाचयेतिमावः । ग्रहणमिति । ग्रुक्तेर्यहणम् । अत्तएवेति । पाण्डुमोचनादेव । अन्य-वेति । सर्वयापृष्टत्वे । प्रथमाध्याये 'को वा भगवतस्तस्ये'त्यनेन भगवत्रवः अवणादरस्य स्चितत्वां भासकृतिरित्ययेः ॥ १२ ॥

१-७-१७ इति विद्यामित्यत्र।स्वरक्षेति।रक्षापदं घनुषि च रथे च सम्बध्यते।१९।
स्वमाद्य इत्यत्र । न प्राकृता इति । न स्वभावताः । अत्र पकृतिपाययोर्भिकतयाः
निर्देशात् पकृतिपदस्य स्वभावपरत्वं बोध्यम् । पूर्वानिति । दोषतया

१-७-२३ सम्भावितान धर्मान् ॥ २३ ॥

श्रुत्वा भगवतेत्यत्र । प्रयोक्तृघातकत्विमिति । प्रथपत्रह्मास्प-

१-७-२९. योक्तद्रौणियातकत्वम् ॥ २९ ॥

प्रजोपप्रविमितिश्लोकं व्याक्तुर्वन्ति अतःपरिमत्यादि । उपसंहतमिति ।

१-७-३२ अर्जुनेनेति शेषः । स्वस्यापीति । दाइलक्षणमिति शेषः ॥ ३२ ॥

१-७-३३ तत आसाद्येति श्लोकं व्याकुर्वते तत इत्यादि ॥ ३३ ॥

१-७ ३४ - शिबिरायेत्यत्र । सूचितिमिति । कालरूपत्वात्स्चितम् ॥ ३४ ॥

स्वप्राणानित्यत्र । प्राणाप्राणैर्जीवनमित्यत्र प्राणापानैरिति पाठो भावि ।

यस्य तन्त्रेत्यादि । यस्य पुंसस्तत्र तयोः प्राणापानयोः जीवनहेत्वो१-७-३७

र-७-३७

र्वेष्य प्राणैः प्राणनीवनं तद्युक्तिमित्यर्थः । नतु नेद्मयुक्तं यागे व्यमिचारादित्यंत आहुः घर्मे त्वित्यादि । उभयतारकत्वादिति । 'सगृहः सपग्रः
सुवर्गे लोकमेती'ति तैत्तिरीये श्रावणेन तस्याः हिंसायाः कर्तृपश्चतारकत्वादित्यर्थः । युक्त
हित । प्राणसङ्ख्य इति शेषः । घम्योदिति । धर्मजनकायुद्धात्, तथा च युद्धेन मारणीय

इत्यर्थः ॥ ३७ ॥

तदसावित्यत्र । आत्मन इत्यस्यार्थः पुत्रानिति । भर्तुश्चेति चकारस्रचितपर्थमाहुः कुलेत्यादि । द्रोणकुले दुर्योधनकुले चेत्यर्थः । अवध्यत्वहेतु१-७-४० रिति । द्रोणेरवध्यत्वभयोजको हेतुः । तथा चैतत्रयं झात्वा कामतो
वधोऽर्जुनेन न कृत इत्यर्थः ॥ ३९ ॥ ४० ॥

अथोपेत्येत्यत्र । हेतुपद्मिति । हेतुभूतं पद्म् । नन्वेतदानयने ' विशिष्तैः शिर उपाहरे ' इति प्रतिज्ञाया कथं पूर्तिरित्याकाङ्कायामाहुः अयं स्विति । १-७-४१ देहस्त्विति । प्रतिज्ञातं त्विति च ॥ ४१ ॥

उवाचेत्यत्र । षडङ्गसहितमिति । 'धर्म्यं न्याय्य'मित्येतद्विवरिष्यमाणपदङ्कसि-

१-७-५३ वर्ष् । बलिछिमिति । ब्राह्मण्यभितिशेषः । नितरां गुरुरिति । पतेन मगवन्मुखत्वरूपो धर्मो महत्त्वादादरणीय इत्युक्तम् ॥ ४३ ॥

१-७-४५ स एव इत्यत्र । नान्वगादिति। द्रोणानुगमनं न कृतवतीत्यथः ॥४५॥
तद्धमैद्रोत्यत्र । वृजिने प्राप्ते इति । अन्तर्भावितण्यर्थः । अधर्मप्राय इति ।
'विषमधिया रचितो य' इतिवाक्यं चित्रकेतुस्तुतौ षष्टस्कन्धे । अत्र पूर्वश्लोके भागवतधर्मस्यानवद्यतामुक्त्वा 'विषमपितने यत्र नृणां त्वमहिति
मम तवेति च यदन्यत्र । विषमधिया रचितो यः स ह्यविशुद्धः क्षयिष्णुरुधर्भबद्गुलः ' इति
बाक्यकथनादत्रापि धर्म एव परामृष्यत इति तथेत्यर्थः ॥ ४६ ॥ ४७ ॥

१-७-४८ वै: कोपितिमिति श्लोकं व्याकुर्वन्ति धर्मस्त्वित्यादि । तचेदिति । ब्रह्मकुलं चेदित्यर्थः ॥ ४८ ॥

तत्राहेत्यत्र । तत्त्वसहित इति । तत्त्वमनारोपितं रूपं तेन युक्तः । प्रामा
णिका इति । प्रमाणपर्यवसितमतयः । सूत्रात्मकत्वे क्रोधो न युक्त

इत्यत आहुः अधर्मेत्यादि । भीमववनस्यार्यमाहुः तस्येत्यादि ॥५१॥

निदाम्येत्यत्र । उक्तवानिति । पूर्वत्राक्यपतिनन्दनसूचितवाक्याभ्यां कथितवान् । भिस्नं वाक्यमिति । भगवत्कृतपतिनन्दनक्षयनोत्तरं चतुर्श्वजपदप्रयोगादेवावगन्तव्यमिति शेषः । नैकतापि विरुद्धानां सिम्भूवाक्यानां एकतापि एकवाक्यतापि नेत्यथः । परस्परेत्यादि । ताभ्यां वाक्याभ्यां सम्भूवैककार्यज्ञननाय तावेव तदुभयवाक्यार्थावेव स्तंभितवान् स्थापितवानित्यर्थः । आहेति । भगवानाहेत्यर्थः ॥ ५२ ॥

१-७-५३ मयैबोभयमित्यत्र। ज्ञात्वा मया समाझातमिति । द्रौपदीभीमहार्दे ज्ञात्वा समाझातम्, न तु शास्त्रवेनेत्यर्थः ॥ ५३ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो सप्तमाध्यायविवरणम् ॥ ७ ॥

## अथ अष्टमाध्यायविवरणम् ।

अयाष्टमाध्यायं विवरिषवः सङ्गति वकुं द्वयोरर्थमाहुः एविमत्यादिद्वाभ्याम् । एवसुक्तप्रकारेण या निरूपिता, सा सर्वहेतुकथाये सर्वेषां मनोरथपूरणे यो हेतुः भक्ति-रूपस्तत्कथनार्थे निरूपिता । चकारेण सृतोक्ताविष हेतुनिरूपणेन तन्नापि श्रीभागवत-पितृहोतुभूतं यत्परीक्षितो भगवदीयत्वं तन्नापि हेतुस्तत्पूर्वजानां वैष्णवत्वं तत्कथनार्थ

निरूपिता । अष्टमे वाक्यकरणफलं मृतोक्तौ वैष्णवत्वदाढर्घाय निरूपत इति शेष: । भन्नेदं बोध्यम् । चतुर्याघ्याये श्रीनकादिभिः श्रीभागवतविषयकः तत्कर्तविषयको वक्त-विषयकः श्रोत्रविषयकश्रेति चत्वारः प्रश्नाः कृताः । तन्मध्ये प्रथमस्योत्तरम्ब्रियस्कन्धेर्वेन क्तव्यम् । द्वितीयस्योत्तरं 'द्वापरं समनुषाप्त' इत्यारभ्य 'शुक्रमध्यापयामास निवृत्तिनिरतं मुनि'रित्यन्तै: साधिकै स्त्रिभिरध्यायैरुक्तम् । तद्वान्तरमश्लोत्तरं चोक्तम् । ततस्तुतीयस्य त क्रयनाध्ययनभेदेन वारद्वयं प्रश्नेषि सप्तमाध्याये अध्ययनविषयकस्योत्तर एव 'नित्यं विष्णुजनिषय' इत्यनेन कथनविषयकस्यारपुत्तरं मुचितम् । अतः परं चतुर्योऽत्रश्चिष्यते, स तु जन्मकर्मपायोपवेशहेतुपाणत्यागविषयत्वेन चतुर्घा । तत्र जन्मनो महाश्रयत्वस्य तै-र्ज्ञातत्वात् तत्र हेतुर्वक्तव्यः । अन्यथा विशेषणस्यापार्थत्वपसक्तेः । एवश्च तद्धेतुर्पहाश्रयेत्व-**हेतुर्भगवदीयत्वम् , तत्रापि हेतुः पूर्वजानां वै**ष्णवत्वम् , तत्रापि प्राथमिकस्त**द्धेतुः सर्वेषां** भगवद्वाक्यनिष्ठत्वरूप एव सप्तमे सिद्ध इति सोत्रानृहितः । तेनात्र सुतोक्ती हेतुहेतुमद्भाव एवं प्रकारक इति बोधितम् । पूर्वे तु व्यासोक्तसङ्गतिपदर्शनाय भक्तमनोरयपूरकत्त्रमर्थ उक्त इति न पूर्वोत्तरविरोध:। अत एवात्र 'कथायै चे'ति चकारो भक्तमनोरथपुरकत्वेपि भगवद्वात्रयनिष्टस्वस्य हेतुतास् चनायोक्त इति । एवपष्टपाध्यायार्थेपि द्रष्टव्यम् । आहेति । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात्तदाहेत्यर्थः । अत्रैकं षोडशक्कोकैः सेत्स्यति, तदनन्तरं तु द्वितीयं पृथास्तोत्रान्तैः सेत्स्यति, शेषानुतापकथा त्वेतदुपोद्धातत्वेनेति मुतोक्तौ प्रासङ्किकी भगव-स्कथा। व्यासोक्तौ तु सर्वदु:खनिष्टत्तिपूर्वकभक्तिपद्त्वमिति वोद्धव्यम्। एवमग्रिपाध्यायेपि। धातियित्वेत्यत्र। कचस्पर्शनात्रेण कथमायुषः क्षय इत्याकाङ्कायामाहुः निरपराधे-

स्यादि । प्राणानामुक्तमादिति । आयतनादिति शेषः । 'अर्वाग्विल-श्रम्य अभस अर्ध्वेबुध्रस्तस्मिन् यशो निहितं विश्वरूपं मिति श्रुतिव्याख्याने 'श्विरो वै अर्वाग्विलश्रमस अर्ध्वेबुधः प्राणा वै यश' इति श्रावणात् प्राणानामुक्तमायतनं श्विरस्तत्त्राप्य आयुवः प्राणाधीनस्य तत्र तथात्वाचयेत्यर्थः ॥ ५ ॥

याजियत्वेति श्लोकं व्याचक्षते तरतीत्यादिना । रात्रिसत्राधिकरणेनार्थवादिकफलस्यात्रोपादेयत्वे सिद्धे आहारपृथक्त्वपक्षेण आहार आहरणं प्रयोगस्तत्पृथक्त्वपक्षस्य 'तत्र सर्वेऽतिशेषा'दित्यधिकरणे सिद्धत्वात्तेनेत्यथः ।
इदं पूर्वतन्त्रे चतुर्थस्य तृतीयपादे चिन्तितम् । तथाहि । 'सार्वकाम्यमङ्ककामैः प्रकर्णा'दित्यस्मिन्नधिकरणे दर्शपूर्णमासज्योतिष्टोमादेः सर्वकामार्थत्वं सिद्धम् । तत्र कामा नैमिचिकाः, ज्योतिष्टोमादिस्वरूपं निमित्तम् । तच सर्वेषु कामेष्वविशिष्टमिति सकुज्ज्योतिष्टोमाद्यनुष्टानेष्येकमिवा(न्यो?)न्यान्यिष फलानि वाधकामावाङ्यवन्तीति युगपत्सर्वफलसिद्धिरिति प्राप्ते न्याः । नात्र ज्योतिष्टोमं निमित्तीकृत्य कामा विधीयन्ते, कामानामननुष्टेयत्वात्, किन्तु युक्षस्य स्वत एव प्राप्तान् कामानुद्दिश्य ज्योतिष्टोमादिर्विधीयते । अत-

स्तेषां स्वर्गपश्वादीनां परस्परनिरपेक्षाणामेव फल्टत्वात् तत्तत्साधनत्वेन चोद्यमानो ज्यो-तिष्टोमादिरपि तत्तदर्थं पृथक् प्रयोगमईतीति वाक्यविचारादवसीयत इति ॥ ६ ॥

१-८-७ वादिति भाति ॥ ७ ॥

पाहि पाहीत्यत्र । आगच्छन्नेवेति । अत्र आगच्छन्त्या एवेति, प्रदर्शयन्त्रित्यत्र भदर्शयन्त्या इति, बोधयन्तित्यत्र बोधयन्तीवेति पाठो भाति । इत्युक्तं भवतीति । यथा पिथेहीत्यादौ द्वारादिपदार्थस्याभिनयेन प्रतीतिः, तयात्रापीत्यर्थः ॥ ८ ॥

१-८-९ अभिद्रवर्तात्वत्र । अप्रतिकार्यपक्ष इति । अप्रतिकार्यत्वपक्षे ॥ ९ ॥

१-८-११ तहींवेत्यत्र । उभयत्रेति । पाण्डवेषु सायकेषु च ॥ ११ ॥

१-८-१२ व्यसनिव्यत्र । दूरापास्तिमिति । प्रतिकारकरणमितिशेषः । तद्धैनानित्यादि । तथाच विषयरूपेण विषयार्थं रक्षिता इत्यर्थः ॥ १२ ॥
अन्तःस्थ इत्यत्र । ओषधे त्रायस्वैनमितिवदिति । दीक्षणीयायां दीक्षाङ्गत्वे
विद्दिते केश्वस्मश्रुवेषने शुरस्य नितर्येङ्गियानमनया श्रुत्या कल्पे विद्दितं
'ओषधे त्रायस्वैनमिति स्वर्धातं निर्धश्चं निद्धाती'ति । तथाचौषधे

'ओषधे त्रायस्वैनिमिति स्वधीतं निर्धश्चं निद्धाती'ति। तथाचौषधे दाहनिधान एनं यजमानं त्रायस्व त्वक्च्छेदनाकरणाद्रक्षेत्यर्थात् यथा स्वधितिना रक्षा, तथा मायासंवन्धिदोषाजननात्त्रया आवरणमित्यर्थः। बहिः स्थितस्येति। बहिःस्थित-कर्त्वकमित्यर्थः। सुवर्णतेजोबदिति। तस्य तैजसत्वात् तेजो यथाकारणत्वेनान्तःस्थितं तथेत्यर्थः। दोष इति। ब्रह्मास्वस्य ब्रह्माश्चरोरूपत्वात्तत्सम्बन्धे शिवस्येव पिशाचत्वदोष इत्यर्थः। १३॥

१-८-१४

स्तिमिका क्रिया। अन्यथेति। निश्वानिर्णयाभावे॥ १४॥

स्तिमिका क्रिया। अन्यथेति। नैश्वानिर्णयाभावे॥ १४॥

मा मंस्थेत्यत्र। तथात्विमिति। साच्विकत्वम्। तथात्वं न स्यादिति। स्वकार्थ
करणसमर्थत्वं न स्यात्। एवं भगवद्वाक्यकरणजनितदोषस्य भगवत्कृतं

समाधानमुक्तम्। अतः परं गुणपोपणमुच्यते, तत्र रक्षणं गुणस्तस्य पोषणं

भक्त्यर्थत्वम्, तदत्र पृथास्तुत्या उच्यत इत्याशयेनाहुः एवं भगवतेत्यादि। स्तुत्यर्थ
बोधककारिकायां कृतहेलाक्रोति एकं पदम्। कृतहेलाक्षानवतीत्यर्थः। अग्रिमस्वा
स्यात्यदृष्यं वा॥ १५॥

नमस्य इत्यत्र । एवमज्ञेति । एतादृशं भवन्तं शब्दादिना जानन्त्यप्यात्मत्वेनाजा-

नन्तीत्यर्थः । दृद्यमानापेक्षयेति । दृश्यमानं मनुष्यत्वसृत्रियत्वादि १-८-१७-१८ तद्येक्षया । जङ्ग्युदासार्थमिति । आद्यतं १कृत्याकाञ्चादीनामपि तत्त्वते दित तद्वयुदासार्थमित्यर्थः । तद्वाद्वयदमनतिमयोजनिम्द्याञ्ज्ञायामाहुः जीवेत्यादि । पितृरूपत्वमिति । 'पिताइमस्य जगत' इति वाक्योक्तं तद्व्यत्वम् । न दृद्यतः इति । 'पराश्चि यानी'तिश्वतेस्तथेत्यर्थः । कार्यत्यादि । सर्वानुमानपेक्षया कार्य- विज्ञकानुमानस्य सर्वथानुमापकत्वेपि भगवतोऽदृश्यत्वेन कार्यस्य तत्सहचाराद्र्यनेन व्याप्तिनिश्चया(भावा)त्तथेत्यर्थः । अतः एवेति । उक्तस्वभावत्वादेव । अपीति । अव्यस्यमिति श्वालक्ष्यपद्स्यादृत्तिव्या । गुरुणा वेति । अपदस्य गुरुवाचकत्वात्त्रयेत्यर्थः । अज्ञत्वकथनमिति । 'न वेद स' इति श्रुवायद्वत्वकथनमित्यर्थः । कारणत्वं गच्छेदिस्यादि । कारणत्वादीनां स्वरूपसंवन्थविशेषत्वेन स्वरूपद्वयात्मकत्वादेकतर्नाशेपि तथात्वा- दित्यर्थः ॥ १७, ॥ १८ ॥

तथा परमेत्यत्र । आविर्भावान्यथानुपपस्येति । अज्ञपनार्यत्वे तदनुपपन्ये-त्यर्थः। रसजननायेति । नवरसोत्पादनायेत्पर्यः । दोषद्देतुरूपेति ।

१-८-१९ दोषमाकट्यहेतरूपेत्यर्थः ॥ १९ ॥

कृष्णायेत्वत्र । स्वोद्धाराधिमिति । स्वकीयोद्धाराधिम् । अझानदश्चायामनम्स्कार्यत्वे दृष्टान्तः यथेत्यादि । अस्मिन् पक्षे वासुदेवपदं मूलक्ष्यपरम् ।
इदं च स्तेनान्यते इति सन्त्वोपहितमेव मूलक्ष्यं स्यादित्यक्ष्या पक्षान्तस्माहुः कृष्णायिति वेति । पालकपुत्र इति । पालकस्य पुत्र इत्यर्थः । ननु कुमारपदेन
क्यमेतदुपलभ्यत इत्यत आहुः स्कन्द इत्यादि । वस्तिविदीवदिति । यथायं शब्दो
पश्चिमललिकोषवाचको निगमसिद्धस्तथेत्यर्थः । सम्यन्धमोचकत्विमिति । सम्बन्धेन
मोचकत्वम् ॥ २० ॥

नम इत्यत्र । पङ्कजनेत्रायेति सर्वपतित्विमिति । 'को ह्वन्यः पुण्डरीकाक्षा-र-८-२१ न्यहाभारतकृद्भवे'दित्यादिषु पुराणवाक्येषु पुण्डरीकाक्षपदस्य विष्णौ स्टत्वाद्विष्णोश्र लोगाक्षिगृह्ये 'विष्णवे सर्वाधिपतये स्वाहे'तिवाक्येन सर्वाश्रिपतित्वस्योक्तस्वात्यङ्कजनेत्रत्वात्त्यात्वं कल्पनाक्केशेनायातीति तद्विहाय प्रकारान्तरेण सर्वपतित्वस्योद्धः वद्यतेत्यादि । प्रयच्छेदिति । भक्ति प्रयच्छेत् ॥ २१ ॥

यथेरयादि । महतीति । कौतुकजनिकत्वेन दुर्ज्ञेयेत्यर्थः । तर्धेतल्लीलानुसन्धाने कि वक्तव्यमिस्यपेक्षायामादुः भक्तेत्यादि । गुणत्वेपीत्यत्र गुणत्वेनेति १-८-२२

-ट-२२ पाठो भाति ॥ २२ ॥

१-८-२३ विचादित्यत्र । आस्मेति श्रीधरीये पाठः, अत्र तु स्मेत्येव पाठः ॥२३॥

१ वै. सं. ६.४.२.

जन्मेश्वरंत्यत्र । नवप्रकारा इति । स्वरूपगुणेति कारिकया पूर्वप्रकाः । तदाहुः, स्वरूपेत्यादि । नदुपपादयन्ति त्रवेत्यादि । ज्ञात इति । उक्तश्चोकप्रवेत पादसेवनम् । तस्मिन् सति तानि भवन्तीति समीपगमन इत्यादि । समीपगमनपदेन पादसेवनम् । तस्मिन् सति तानि भवन्तीति समीपगमनादिद्वितीयः खण्ड इत्यर्थः ।
सर्ख्यात्मनिवेदन इति । प्तयोद्देन्यनिवारकत्वानृतीयत्वं वोध्यम् । अप्यद्यति श्लोके
तद्वश्चतादयिष्यते । तन्त्रेति । तेषु पद्मु । तत्र तन्त्रेति । तत्त्वः व्राप्ताप्ति । दुष्टदुर्क्षेयत्वस्य पादसेवनं मति कारणताम्चपादयन्ति तत्र प्रथमित्यादिना । दुष्टानामित्यादि । दुष्टतम्बन्धिनो ये तादश्वयपारास्तेषाम् । पेयमिति । सुराख्यम्बम्लिनितेशेषः ।
तत्कुलस्येति । तस्य कुलस्येत्यर्थः । जात्यन्तरमापन्न इति । मुच्छादिभावं प्राप्तः ।
मादकस्येति । मादकसम्बन्धिन इत्यर्थः । पूर्वोक्तरिहता इति । उक्तचतुर्विधमदरिद्दताः । इतीति । इदं वोधयतानेन वाक्येनेत्यर्थः ॥ २५ ॥

न वेदेत्पत्र । चिकीर्षितावेदने हेतुमाहुः सानान्यत इत्यादि । कचिदिति । कस्पिन्निप काले । स्वाभाविकधर्मस्य भ्रमहेतुत्वे भगवद्धर्मणामेव पित्रा- १-८-२८ दिभावं प्रति हेतुतायातीत्याशङ्कां वार्यातुमाहुः स्वाभाविकस्येत्यादि । सर्वभावित इति । इतनन्तम् । सञ्चातसर्वभाव इत्यर्थः ॥ २८ ॥

जनम कर्म चेत्यत्र । न पूजयेति । मनुष्यादिरूपतयैन ज्ञानात्तथेति लक्षणज्ञानस्येन तद्र्षपूजनहेतुत्विमत्यर्थः । अस्यानुकरणस्यात्यन्ततां स्फुटीकर्तुमाद्यः विश्वस्मिन्नित्यादि । तथा चास्मिन्ननुकरणे उभयथाज्ञा य स
इति हेतो स्यात्यन्तत्विमत्यर्थः । अत्यन्तत्वमत्राश्चर्यजनकत्वरूपं ज्ञेयम् ॥ २९ ॥

गोपीत्यत्र । सा कुतो न स्वामाविकीत्याकाङ्कायामाहुः तन्त्राहेति । तदुवपाद-१-८-३० यतीत्यर्थः ॥ ३० ॥

केचिदाहुरित्यत्र। भगवदिच्छाज्ञानादिति। इच्छाया अज्ञानादित्यर्थः। यशः स्वरूपं तद्धीजकथनमुखेनाहुः तद्वंद्रयेत्यादि। यया चन्दनसन्निहिः १-८-३१ तद्वक्षान्तराणां तथेत्यर्थः॥ ३१॥

अपर इत्यत्र । देहमुख्यत्वेषि तुल्ये कथं दितीयमतमित्यपेक्षायां मतान्तरे बीजमाहुः अपर इत्यादि । कृतपयत्नत्वादित्यिष वसुदेविवशेषणम् । कृत१-८-३२
तपस्त्वादित्यर्थः । अनेनेति । अनस्यैव नातत्वकथनादिष्द्धपर्गश्रयत्वबोधनेनेत्यर्थः। तन्नेति । अननेनेति । दैत्यमुक्तिदात्त्वमूचनेन । अत एवेत्यादि ।
दैत्यमुक्तिदात्त्वादेव उभयोः एतत्क्षेत्रासुरव्ययोः भगवत्कार्यत्वमित्यर्थः । अन्यथेति ।
मुक्तिदानं विना । असुरवधस्य कार्यत्वाङ्गीकारे ॥ ३२ ॥

भारावतारणेत्यत्र । कालान्तरीयत्वादिति । पूर्वजन्मद्वयसम्बन्धेन तयात्वात् । तथा च तद्वयमविभवि पूर्ववदंशेन मादुर्भवेत्, न तु पूर्णस्तयाभवेत्, अतो नेदं प्रयोजनमिति तेषामाञ्चयः । कामप्रधाना इति । त्रिवर्गन्मधानाः । स्वतन्त्रफललतेति। भारावतरणस्येति शेषः । तथा च सुखसाधनस्य स्वतन्त्रफललतेति । भारावतरणस्येति शेषः । तथा च सुखसाधनस्य स्वतन्त्रफललतेति । दिहक इव भवतीति। देहिक इव भासते। ननु विस्मरणे कयमुत्तारणमिवेत्यत आहुः सुद्ध्या हीत्यादि। तथा चारीपकाभावादवःपात इत्युत्तारणमित्यर्थः । अनेनेति । उद्धिनोद्द्यान्तेन। अनिमम्तत्त्वमिति। भारावतरणार्थे स्वावन्तारस्य तथात्वित्रियर्थः । एवं कृतमिति । अनेन मकारेण भारावतरणां कृतम् । ननु देवहितकरणादीनामपि प्रयोजनानां दृश्यमानत्वात् कथमेकमेव प्रयोजनत्वेनोच्यते इत्यत आहुः एकपक्ष इत्यादि । सर्वेषां मुख्यप्रयोजनत्वाङ्गीकारे को दोष इत्याकांक्षायामाष्टुः अन्यथेत्यादि । एकस्मिन् देहे प्रयोजनभेदेन नानारूपस्थितेः श्रुतिसिद्धत्वेन निवन्धे द्शितत्वादत्रापि तन्नदे तथा स्यादित्यर्थः ॥ ३३ ॥

भवेस्मित्रित्यत्र। स्वरूपनिरूपण इति। 'तथापरगहंसाना'मिति श्लोके इत्पर्यः। ननु तत्रापि भक्तियोगपदेन श्रवणादिरेव विवक्षित इति तस्मादस्य को १-८-३४ विशेषों येनास्य पूर्वेपक्षकोटिपात इत्यत आहु: मुक्तीत्यादि । निर-न्तरोत्पत्तिमार्गाद्गमनेनेति । 'जायस्य म्रियस्वे'ति श्रावितो निरन्तरोत्पत्तिमार्गः । स्यन्लोपे पश्चमी । तं पाष्य कालिकप्रलयादिविचारेण यद्गमनं पूर्वविस्थानिवृत्तिस्तेन भवे उत्पत्तिरित्पर्यः । स्थित्पेति । वर्तमानार्थकशानज्वोधितया स्थित्या । निरूपितपिति । 'पवं नृणां क्रियायोगा' इत्यादिना निरूपितम् । भगवद्धर्भपरत्व इति । तद्विषयत्वे ॥३४॥ श्रुण्वन्तीत्यत्र । स्वतः सेवामिति । स्वतः प्रव्यार्थरूपां सेवाम् । एतदिति । स्वतः सेवनरूपं दास्यम् । तर्हि किमिति फलनिरूपणमित्यत आहः १-८-३५ तथापीत्यादि । एवमत्रापीति । स्वयम्रद्यम्येत्यर्थः । एतेषापिति । श्रवणगानीपदेशानाम् । स्परणनन्दनसहितानां वा । श्रवणकितनानीति बहुवचनं गान-स्याप्युवन्नस्तम् । अवान्तरफलं स्मरणानन्दौ । अतः इति । श्रवणादिभ्यः ॥ ३५ ॥ अप्ययेत्यत्र । दैन्यं निरूपयतीति । दैन्यमनोजस्त्वं तदृष्टा हि भगवान् भक्तेषु सल्यं प्रकटयति, यथा प्ररञ्जनोपाल्याने प्रतयीपिणा प्रकटितम्, अतः

१-८-३६

सरूपं प्रति तस्य कारणत्ववोधनाय तशिक्षपयतीत्यर्थः । विषयाभाव

इति । दुःखाभावे । त्यागसम्भावनायां वीजमाहुः अन्यदेत्यादि ॥ ३६ ॥

१-८-३७ के वयमितिश्लोकं व्याकुर्वते नस वयमित्यादि ॥ ३७॥

१-८-३८ नेयं शोभिष्यते इति स्रोकं व्याकुर्वते कित्रायं देश इत्यादि ॥३८॥

अथेत्यत्र । इयमेव हि साध्यमित । आत्मनिवेदने वस्यमाणयोद्वेयोरेव यतो हेतुत्वमतो द्वयमेव साध्यमित्यर्थः । नास्तीत्यादि । तथा चात्मव्यति-रिक्ताभावपक्षे प्रार्थनवयध्येमित्यर्थः । प्रतितिनेति । आत्मानात्मोदास्मीनत्या प्रतीतेन । न कर्तव्यः स्यादिति । तथा च शास्त्रेषु श्लानिनां विरागत्वोक्ति-विरुद्धयेत्यर्थः । उक्तत्वादिति । 'इदं सर्व यदयमात्मे'त्यादावुक्तत्शत् । स्पुत्रणािविति । तत्यित्त्याग आवश्यक इति शेषः । नन्वेवं श्लायते चेत्यरित्यागः कर्तव्य इत्यत्तस्य दुष्करत्वमाहुः त्वदित्यादि । तथा च न तत्रास्मत्सामध्यमितिभावः । विधेय-दशायामित्यादि । विधेयत्वस्फूतौं सत्यां शास्त्रेण हेतुना स्नेदः पुत्रादिषु मया क्रियते, तत्सनेहकरणं विरुद्धशास्त्रेः पुत्रत्वादिधमेवोधकैनांश्यते, तथा च तौ स्नेहतदभावावहढत्वा-दश्योजकावित्यर्थः । अविमोक इति । तथा चातः प्रार्थत इति भावः ॥ ४० ॥

त्वयीत्यत्र । स्नेहं प्रार्थयत इति । आत्मनिवेदनहेतुत्वेन स्नेहं प्रार्थयत इत्यर्थः । शानेनेति । भगवति ह्यात्माधिष्ठातृत्वज्ञानेन । प्रतिबन्धकागणनाया-पिति । तत्तिरस्कृत्या प्रतिवध्यते ॥ ४१ ॥

श्रीकृष्णेत्यत्र । सम्बोधयदिति । क्रियाविशेषणिदम् । स्वरूपिति । १-८-४२ 'नमस्य' इत्यादिश्लोकत्रये गीतोक्तस्य पुरुषोत्तमस्वरूपस्य सिद्धत्वात्तस्य श्रीतत्वं बोधयितुं मूलनान्ना स्वरूपमेवं बोध्यते इत्यथः । गामभीर्या-द्य इति । तेन वैष्णवतन्त्रोक्तरूपतापि मूचितेति भावः । इविस्त्याग इति । यागात्मा धर्म इति शेषः । अन्येषापिति । फलानापित्यर्थः । यथोगेनेत्यादि । योगो हि चिच-द्यत्तिनिरोधात्मकः, तेन करणे मनसो रुद्धत्वात्र मसाद इत्यतोतिदैन्यम्, तथा च तदीश्वरत्वेन तित्रयामकत्वाद्वस्यनिरोधे चित्तमसादाहैन्यनिद्वतिरिति भावः ॥ ४२ ॥

पृथयेतिश्लोकं व्याचक्षते एवं स्तुतेत्यादि । आहेति । पृथयेतिश्लोकं आह ।
नन्वत्र मोहनं किमित्युच्यत इत्याकाङ्कायां तत्तात्पर्यमाहुः विषयेत्यादि । भगवद्गणेष्वियत्ताभावादिखलोदयस्तुतेरशक्यत्वेनास्तिलपद्वैयथ्यमाश्रङ्क्य खिलं न्यूनमखिला अन्यूना इति यौगिकार्थ पुरस्कृत्य भगवद्गणेषु स्वतो
न्यूनत्वाभावात् स्फुरणाभावस्फुरणपयुक्तौ खिल्लवतद्भावावित्याशयेनाहुः परितः
स्फुरिताः सर्वे इति । यावन्तः स्फुरितास्ते सर्वे इत्यर्थः । नन्यस्त्वेवम् , तथापि कुन्तीबुद्ध्या तेपां कथमिखल्दनमित्याकाङ्कायामाहुः गुणानामित्यादि । तथा चैवं कुन्तीबुद्ध्या
अखिल्ह्यमित्यर्थः । एवमिखल्ह्यसाथने उपपत्तिमाहुः एकघेत्यादि । एकस्य नानात्वमेव श्रुतावभिनेतम् , निबन्ये तथोपपदिनादित्यत उपपत्त्यन्तरमाहुः तथा स्रीलाश्चेति ।

श्रीषरमतं दृषयन्ति तु स्तुताबित्यादि । जयविजयपातनाद्वेति । यथा तत्र स्त्रविचान रितमेन कृतवान्, तयात्रापीतिनोधनायेत्यर्थः ॥ ४३ ॥

तामित्यत्र । प्रार्थितामिति । रितिमित्यर्थः । एवं स्तोत्रमार्थनाङ्गीकारमुखेन
गुणपोषणमुक्तम् । अतः परं युधिष्ठिरानुतापमन्यः किमर्थ इत्याकाङ्गायामाद्दुः इयं हीत्यादि । तथा च दोषसमाधाने गुणपोषणे च
मगवतोऽदुतकर्मत्वं न्युत्यादिवृत्तमेष मन्य उपोद्धातरूप इत्यधः । अतः इति । मुक्तत्वात् ।
तथात्वादिति। 'चुतं च मांसं च सुरा च वेश्या पायद्धि नौर्य परदारसेवे'त्येवं सप्तत्वात् ।
तथा च चुतादिन्यसनान्धुक्तस्यापि शोकात्मा बन्ध इत्यद्भुतमित्यर्थः । नन्यस्त्वेवम् , तथापि
चुतव्यसनविमोकस्य बहुकालमारभ्य जातत्वादिदानीमेव किमिति बन्व इत्यत आहुः
स्वस्मिकित्यादि । 'कृष्णे त्वि'त्यनेनापि 'यदैवे'त्यादिकमनुष्वयते । तथा च 'यक्ष्यमाणोश्यमेयेन क्वातिद्रोइजिहासये'त्यादिवावयात्स्वार्थयदा वाजिमेधाः कृताः, तदा मोहोमवदित्यर्थः ॥ ४५ ॥

१-८-४९ नैनो राज्ञ इतिश्लोकं व्याचसते नन्वित्पादि॥ ४९॥ यथा पङ्केनेत्वत्र । अयथाविधसाधनैरिति । सम्पादितो यह १-८-५१

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादोऽष्टमाध्यायविवरणम् ॥ ८॥

## अथ नवमाध्यायविवरणम् ।

अय नवमाध्यायं विवरिषवः सङ्गिति वकुमष्टभादिचतुर्षु परीक्षिद्रक्षाया अनिरूपणे हेतुं सपरिकां त्रिभिर्वदन्तोऽये तिज्ञरूपणे हेतुमाहुः लोक इत्यादि । कार्य स्फुटीकुर्वन्ति ऐहिकेत्यादि । कथमेत्रमत आहुः श्रीत्यादि । निरूपितेति । अष्टमे निरूपिता ।
मध्ये इति । नवमादित्रये । तथा च व्यासोक्तौ स्तोक्तौ चाङ्गाङ्गीभावो निर्वाहकत्वं चेति
समानैव सङ्गतिरित्यर्थः । ऐहिकेत्यादि । कारिकोक्तमर्थं व्याकुर्वन्ति एचमित्यादि ।
तेनैककार्यत्वं सङ्गतिः फलिष्यति । रक्षापूर्वोङ्गेनेति । मायावरणेन । नन्वैहिकाष्ट्रिमकयोरेकसम्बन्धाय पाण्डवप्रक्तिरेव निरूप्या, भीष्मप्रक्तिकथनस्य कः प्रसङ्ग इत्यत आहुः
नवम इत्यादि । स्वस्येति । स्वकीयस्य भिन्नत्वं 'यस्तान् द्वेष्टि स मां द्वेष्टी'त्युद्योमे
भगवद्वाक्यात्पाण्डवद्वेषेण अभगवदियत्वं शाप्तस्य प्रक्यभावसंत्रये तच्छान्त्ये संज्ञयवान्त्ये वर्ण्यत इत्यर्थः । ननु तथापि तत्र भगवद्रमनादिरूपस्य भीष्मपुरस्कारस्य कथनं
कृत इत्याकाङ्कायामाहुः पुरस्कृत इत्यादि । पुरस्कृतो भीष्मः । अधं द्रोहरूपं मगवद-

ĘĄ

पराधमुत्स्रज्य देहं जहादिति हेतोः प्ररस्कार ईरितः। तथा च भक्तेन कृतेपि द्रोहे भगवान् तिज्ञतिनार्थ स्वयमेव शतिबन्धं द्रीकरोतीति ज्ञापयितुं तदुक्तिरिति भावः। पासिङ्गकं भयोजनान्तरपादुः राज्ञ इत्यादि। राज्ञो युधिष्ठिरस्य यो मोहस्तस्याप्यतुः पेक्षणीयत्वायोपदेशतो निष्टत्तिरपि वक्तव्या, अन्यथा क्षेत्रे विद्यमाने 'अन्ते या पतिः सा गतिः रितन्यायाद्राज्ञोपि मुक्तिमतिबन्धः स्यात्, अतस्तद्धपपि पुरस्कारोक्तिरित्यथः। श्रेषं स्पुटम्। तथापीति। उद्धार्यत्वेपि। ताह्यपूषेणोति। आतताण्युद्धारकरूपेण॥१॥

१-९-३ भगवानित्यत्र । भगवतोनुवृत्तिरिति । भगवत्कर्तृकानुदृत्तिः ॥३॥ रुष्ट्वेत्यत्र । यादशः इति । यादशस्तादशः इत्यर्थः । आगत्येत्यादि । आगत्य यन्नमनं तत्तु लोकात् लोकपाश्रित्यं लोकसङ्क्रदार्थमित्यर्थः । लोक-

१-९-४
सङ्ग्रहस्वरूपमाहुः । भक्तस्तथा नम्पः, न चेत्, यदि भक्तो न स्यात् ।
विपरीतत्वं दोग्धुभावमापन्नः प्राप्तः कथमेवं नम्यो भवेदिति अयं यादशतादशभक्तस्य
नम्यत्ववोधनरूपो लोकसङ्ग्रह इत्यर्थः ॥ ४ ॥

१-९-५ तन्त्रेत्यत्र । स्वार्थद्शीनादिति । काले मनःसङ्गः स्वार्थस्तदर्शनादित्यर्थः । बाधकविष्यत्वमिति । बाधकस्य तद्धर्मग्रुख्यत्यसाधकयुक्तयादेविषयत्वमित्यर्थः ।

१-९-६ पर्वत इत्यत्र । न देवर्षित्वमात्र्यमिति । अत इति शेषः ।। ६ ॥ कृष्णं चेत्यत्र । कथं पूजितवानिति । सम्बन्धित्वेन वा झातित्वेन वेश्वरत्वा-दिना वेत्यर्थः । मायाया देहग्रहणोक्तौ मायावादिवत्कात्यनिको देह इति

र्-प्-पं शङ्का स्यात्तिश्चर्यर्थमाहुः प्राकृतित्यादि । निरूपित इति । सूतेन निरूपितः । उत्तरस्रेति । दशमाध्याये कौरवेन्द्रपुरस्रीवाक्येषु, तस्य वास्तवत्वं तु 'यस्या-मतं तस्य मतं' 'अविद्यातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानता'मित्यादिश्वत्या श्रेयम् ॥ १० ॥

१-९-१२ अहो कप्टमित्यत्र । निरन्वधिमिति । प्रसिद्धहेतुरहितम् ॥ १२ ॥ सर्वे कालकृतमित्यत्र । बहुनामित्यादि । ईश्वरो वा भवेत् कर्ता पुरुपो वापि

भारत । इडो वा विद्यते लोके कर्मजं वा फलं समृत'मिति राजधर्मेऽ-र-९-१४ न्यत्र लोकादीनां कर्तृत्वपतिपादनादित्पर्थः । निराकरणादिति । धर्मनन्दनपदेन कर्मणः धर्माश्रयपदेन लोकस्य च निराकरणादित्पर्थः । सहस्रुक्त्येति । बक्ष्यमाणया सहस्रुक्ता । वश्यत्वे हेतुः खयस्तेत्यादि । कालमित्येति । कालमाने-नेत्पर्थः ॥ १४ ॥

तस्मादित्यत्र । दैवतन्त्रभित्यनेन कालस्य निरूपितत्वादिति सम्बन्धः । १-९-१७ सर्वाधीनकथनादिति । अत्र बहुत्रीहिर्वोध्यः ॥ १७ ॥ इति मतिहित्यत्र । अभेदेपि शक्तिरूपत्वेन भिन्नाभिन्नतया पश्चतिस्वरूपे विद्वते १-९-३२ घटत इत्यादि ॥ ३२ ॥

त्रिभुवने इत्यत्र । स्वरूप इति । जीवात्मरूपे । तथा सर्ताति । प्रास्त्रंस्कान रेण सौन्दर्भे सति । औत्पन्तिक इत्यादि । एतेन 'ध्यामाच्छवले प्रपद्य' इति श्रुत्युक्तरूपता निवन्याक्तरीत्या स्मारिता । अनेनेनित । द्वशसम्बन्धिना । पीताम्बरस्य पाषारूपत्वे प्रकाशकत्वासमभवादिशेषणचळादिवसितं स्वरूपमाहुः तथा चेद् इत्यादि । सूर्यो हि त्रय्यात्मा ह्यात्यना चटादीन् वकानुयति त्रथेत्यर्थः । पीताम्बरस्य वेदस्यं तु 'वास्रश्र्यन्दोगयं पीत्र'पिति द्वादशस्यन्यस्यावयाद्वीः ध्यम् । स्वरूपाच्छादकरवेन । उक्त इति । वरे उक्ते । अनेनेति । भगवद्यवरकरवक्तय-नेन । स्पष्टिमिति । अवसाशदानेन प्रतीत्या च स्पष्टमित्यर्थः । नलमिति । न विद्यते नः निषेधो यस्येति ननम् । त एव चा त इति । ते ब्रह्मचिद् एव वा ते । क ८१: कं संस्कृ-वप्थिव्यात्मकं शरीरं लान्ति एइन्डोत्यर्थः । अग्निब्राह्मणारुपविति । अग्निरुपं बाह्यण-रूपं चेत्यर्थः । अग्नेरासनस्यं च । 'रविषध्ये स्थितः सोमः साम्पध्ये हृताशनः । विद्वनध्ये स्थितं सत्त्वं सत्त्वस्यान्तः स्थितोऽच्युतं इति भैत्रायणीयश्रती 'वहित्रप्ये म्यर्ट्डपं ममैत-द्धवानमङ्गलं मित्येकाद्शस्कन्ये सिद्धम् । नन्वनवद्यरतिमार्थनस्योत्तमापिकारे सम्बदान्त-थात्वे ' मम निश्चिते'त्वाद्यचरमन्थविरोध इत्यत आहुः भगवदित्यादि । तत्त्व इति । अन्तः करणादि जेत्रत्ये । तथा च तदानीं तदभावाच विरोध इत्यर्थः । नतु तदानीं तद-भावे इदानीं कथमीहको भाव इत्यत आहुः एविगित्यहि । तथा च भगवद्वस्याभेदादे-वैवं भन्त इत्पर्थः । एतस्याः साच्यिकसात्विकीत्वं तु सर्वकमनीयनया पुरवजनकत्वेन मकाशकत्वेन च सन्त्रकार्यकरणाञ्ज्ञेयम् ॥ ३३ ॥

युघीत्यत्र । भक्तश्रवणकहुकत्वाद्द्रान्वयेन प्रकारान्तरमाहुः युद्धेन्याद् । ननु
१-९-३४

रजीभूसरत्वादिकं श्लोभाजनकरवाभावात्र रिवननक्रमिति कृतस्त्रहूणेनमन्नेत्याकाङ्कायामाहुः राजसेत्यादि । परोक्षवादेन काल्यान्ययोधनाय
च प्रधान्तरमाहुः अध्यवेत्यादि । सूर्यादीनां तुरात्वे पानपाहुः अग्लिस्त्यादि । शृतिस्तु
'अग्लियां अर्था वायुः सान्नः आर्थित्यां वार्मा एताभिरेतास्य देवनाविर्देवन्यं युगिन्नः' इति
झाह्मणश्रमकाण्डायत्तीयभपाडकप्रशानुवाके वाजपेयश्रकरणेऽस्ति । ते च त इत्यादि ।
'यदि प्रयास्य'जित्यादिनोक्ताः क्रममुन्यिकारिण इत्यर्थः । भिन्ना चेति । सक्रामाः
झह्मविद्श्वेत्यर्थः । च समुच्च इति । चोत्र न निभातस्यः । समुच्येऽन्ययत्वस्य वैकलिकत्यात् । 'चश्चन्द्रदस्युशोभास् पुंसि पक्षे समुच्चये । अथार्थे वाक्यविस्नारं प्रसङ्के पाइपूरणे । अन्योन्यार्थे समाहारे सर्यादापामनुक्रमे । पुनर्थेऽन्ययं पक्षाद्वतेषु व्यवस्थित'

इत्येकासरकोशे तथोक्तत्वात् । इतरयोगार्थत्वपक्षे यद्यप्यव्ययत्वं कोस उक्तम्, तयापि तुना अपिनेत्यादिवदत्र नागत्वमेव चस्य विवसणीयम् । आनने यस्येति । भध्यभूता यस्येत्यथः । सद्वृप इति । अस्तिन् पक्षे बाहुलकात्तकारस्य यकार अकारात् पूर्वभावश्र बोध्यः । महासामध्येमिति । 'यदिदं किश्च जगत्सर्वे प्राण एजति निःसतम् । महत्रयं बज्रष्वदातं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ती'ति कम्पनाधिकरणविषयवाक्यश्रावितं तदित्यर्थः । पूर्वश्लोकार्थः इति । अनवद्यभक्तिमाप्तिरूपे ॥ ३४॥

१-९-३५ भक्तवत्सल इत्यर्थः ॥ ३५ ॥

व्यवहितेत्यः । विहिता इति । विशेषेण हिताः । आत्मविद्यास्त्ररूपमाहः ममेव कियेत्यादि। भत्तः सर्व प्रवर्तते 'पदा यदा हि धर्मस्य' 'वासांसि प्र-१-१-१६ जीर्णानि' इत्यादिवाक्यान्यत्रोदाहरणत्वेन बोध्यानि । अस्य परमत्वे परः को वेत्यत आहुः स एव पर इत्यादि । तथा च परत्वेषि परमत्वं पाप्तस्येत्यथः । अत्रापि 'मत्तः परतरं नान्यत्' 'मत्तः स्मृतिर्ज्ञानमपोहनं चे'त्यादि द्रष्टव्यम् । एवं रूपभेद इवायातीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः तद्वस्थां प्राप्तस्येति । आत्मविद्योपदेशेन युद्धकारणेन चास्याः अवस्थायाः सात्त्विकराजसत्वं ज्ञेयम् ॥ ३६ ॥

स्विनगमेत्यत्र । अधिका चेत्पादि । 'अहं भक्तपराधीन' इत्येवमिथका कृतेत्यर्थः । रथस्यैव चक्रे इति । तेन मारते क्षुरान्ततीक्ष्णाग्रत्वकथनमिष
सुदर्शनावेशादितिबोधितम् । दोषाभाविमिति । प्रतिक्षात्पागेपि दोषाभावम् । भक्षणाय प्रवृत्तन्वेन फलावदारणवन्मारणार्थत्वाभावादिति । उपयोच्छादनार्थपिति । भारते 'व्यालम्बी पीतान्तपट 'इति विशेषणेनोत्तर्रायस्य पीतान्तत्वकयनाद्रविकरगौरवत्वाभावेन न वेदरूपतेति मायारूपत्वात्तद्रथमित्यर्थः । आच्छादनस्वरूपमाहुः अर्जुनो
रिक्षत इति । मुत्त्यर्थतामाच्छाद्यार्जुनरक्षार्थता प्रकृटीकृतेत्पर्थः । द्वितीयमाहुः स इत्यादि ।
स इति । उत्तरीयपटः । रितकार्यकर्नृत्वादिति । मुक्तिदानकर्वत्वात् । अत्र स्वपतिक्षात्यागस्तामसोऽभियानं राजसमिति तामसराजसत्वमवस्थाया होयम् ॥ ३७ ॥

शितंत्यत्र । अत्रावतायिनो म इति सम्बन्धवर्ष्टा, तेन मत्सम्बन्धी सन् मद्भ्यार्थ-प्रभिससारेत्यर्थो भवति, तथा सति श्चितविश्वसहतत्वादिकं राजसं र-९-३८ वधार्थमभिसरणमित्यवस्याया राजसतामसत्वम् ॥ ३८ ॥ विजयेत्यत्र । ईसणीयतया सुखजननं सान्तिकं हतानां स्वरूपमापकत्वं १-९-३९ तामसमित्यवस्याया राजसतामसस्यमित्यवस्यायास्वयात्वम् ॥ ३९ ॥ र-९-४०

र-९-४०

र-९-४०

तदेत्रोक्तकार्यजनकरदान्द्वस्यिम्स्याद्याः सास्त्रिकतामसत्त्रम् ॥४०॥

मुमीत्यादि । न त्वेतस्मिश्चिति । न त्वेतस्म्याद्याः सास्त्रिकतामसत्त्रम् ॥४०॥

राजकत्करवे राजसत्ताचरसम्बन्धितयाईणीयत्वस्य राजसत्त्रम् । ज्ञानो
चरं निश्चयात्सास्त्रिकत्वम् । सावस्था स्वद्यी द्वेया ॥ ४१ ॥

तिस्रमित्यत्र । न तु जीववदिति । नत्वभिमानितयेर्थ्यः । क इति ।

क्षिमा भीना वा ॥ ४२ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुवोधिनीप्रकादो नवमाध्यायविवरणम् ॥ ९ ॥

### अथ दशमाध्यायविवरणम् ।

अय दशमाध्यायं विवरिषतः पूर्वाध्यायार्थमनुवदन्तः मस्तुतस्यार्थमाहुः नैश्चिनत्येत्यादि । निरूप्यतः इति । नैश्चिन्त्यसिद्धये निरूप्यते । एतेन
१-१०-० सर्वभक्तसमाधानपूर्वभस्वस्थानप्राप्तिरूपं तृतीयकार्य यत्यागुक्तं तेनास्यार्थसङ्गतिर्वोधिता । तत्मकारमाहुः पाण्डवेत्यादि । ननु पाण्डवसुखदानं त्वादावेव
पङ्गिरूप्यते, शेवे त्वध्याये सर्वेषां भगवत्यरत्यिति तस्य कथमध्यायार्थेन संगतिरित्यतः
आहुः कृष्णेत्यादि । तथा च शेवं हेतुतयोच्यते इति सैव सङ्गतिरित्यर्थः । एतेन पूर्वमध्यायार्थत्वेनोक्तं सर्वेश्वक्तिदातृत्वमपि समर्थितम् ।

प्वं सर्वमर्थं सङ्गृह व्याख्यतुं कथासङ्गतिं वदन्तः श्लोकमनतारयन्ति पूर्वाध्यायेत्यादि । राज्यस्थितिमिति । राज्ये युधिष्टिरस्य स्थितिप्रकारम् ।
कौरववधस्तु घटत इति बोधियतुमाहुः अवध्येत्यादि । प्रकारान्तरेणापि तेषापधिक्तिबोधनायाहुः अस्वेत्यादि । नन्वेवं वधे दोषाभावे राज्यकरणस्य कथं
दुष्टतेत्यत आहुः अनेनेति । रिक्थस्पृप्यदेन । इति सम्बन्ध इति । एवं सन्देहवोधनाय
सर्वत्र कश्रुश्वादौ सम्बन्ध इत्यर्थः । सन्देह इति तु पाठः प्रतिभाति । तदासन १९ । इदानीं
वेति । वाश्वन्द एवकारायों वाक्यालङ्कारे । प्रतिकृत्लन्त्वे इति । पूर्वावरोधपतिकृत्लन्वे॥१॥
वैद्यामित्यत्र । अन्योन्येत्यादि । तथा च स्वयंक्रतत्वातस्वयं प्रतीकाराभाव इत्यर्थः ।

अभिष्ठः चीत्यादि । तथा च वंश्वद्धद्यर्थं संरोहितवानिति भावः । नतु १-१०-२ मोक्षदानार्थमुद्यतस्तद्विरुद्धे राज्ये कथं निवेश्वितवानित्याकाङ्कायामाहुः अथवेत्यादि ॥ २ ॥

१-१०-४ काममिखत्र। क्रमादिता इति। त्रिविधसीस्यरूपा गुणा इति शेषः ४

उपित्वेत्यादीनां तार्ल्य आहुः कारिकया। शृधेवेत्यादि। भक्तिश्र क्षानं च तत्कृता उत्सवाश्चेति समासः। नन्नन्ते सुक्ति विनापि वैयर्थ्यमेवेति तिश्वहत्ये आहुः कृष्णेत्यादि। 'विष्णोरत्चचरत्वं हि मोक्षमाहुर्मनीषिण' इत्यादि-वाक्यात् तथेत्यथेः। हस्तिनापुरे भगवतो या स्थितिः सा मथुरादिस्यितेविञक्षणेति बोधनाय तत्तात्वर्यमाहुः हस्तीत्यादि। वास्त इति। भगवतः स्थितिः। निरन्तरस्थि-तिर्मथुरादिसम्बन्धिनी। कालवशादेव स्थितवान्, न स्वेच्छ्येति वारयितुमाहुः कालस्येत्यादि। स्थितेः कथं मुक्तिहतुत्वमित्याङ्कायां तत्त्वकारमाहुः स्थित्वेत्यादि। भाव आशयः। गान्धार्यो विराटतन्यातिदेशस्य तात्पर्यमाहुः यथेत्यादि। उत्तराया भर्गा मारितः, पुत्रो रक्षितः, गान्धार्याः पुत्रो पारितः, भर्गा रक्षित इत्येक्षकपारणरक्षण-साम्यात्तथेत्यतिदेशोक्तिरित्यथः। विरहासहनोक्त्यवसरे राजार्जुनौ कृतो नोक्तावित्यत आहुः राजेत्यादि। एकदोषादिति। 'पुमान स्थिये'ति सूत्रोक्तादेकशेषात्।।७-१०॥

सत्सङ्गानित्यत्र । लौकिकमित्यादि । भगवत्वभावादिना भगवत्यलौकिकत्वस्य ह्यातत्वात्सर्वपकारेण लौकिकं न भवतीत्यर्थः । विरहस्य दुःसहत्वं सम-१-१०-११ थियतुं निरहानुभनं न्युत्रादयन्ति उपदिष्ठेन्यादि । उपदिष्ठेपीत्याः धक्तदशाद्वये सत्सङ्गादित्यादिकं यथायथं रसोत्यत्तौ हेतुद्वयम् । सत्सङ्गादिजन्यस्य रसस्य ज्ञानादिनाऽभवने हेत्रपाह: मानसेत्यादि । तथा च तद्वैलक्षण्येन तयो: सकाशाज्जाय-मानस्य सुखस्यापि बैलक्षण्ये हेतुभेदाचया तत्र रसवैजात्यम्, तथात्रापि रसवैजात्यमिति ज्ञानादिना सत्प्रङ्गादिजन्यरसाभत्रने सिद्धेऽन्तर्यापित्वेन सत्ता ज्ञानदशायापपि बहिस्तद-भावादिरही युक्त एवेत्वर्थ: । नतु सुखाद्य गदानपात्मा वा पनी वा, अतस्त्वीर्विद्यमानत्वेन तत्र सत्ताज्ञाने विद्यमाने निमित्तमात्रवैज्ञात्येन कार्यवैज्ञात्यं न युक्तमिति ज्ञानादिनापि ताहशरसः सम्भवदुक्तिक इति विरहोतुपश्च इति शङ्कायामाहः स्त्रिया इत्यादि । चात्पुंसः । दोवस्फूर्त्येति । दोपपूर्विकया स्फूर्या । तथा च सक्चन्दनवनितादिषु पर्यायेण द्वेषेच्छादिदर्शनात्तत्तिष्ठरसस्य स्त्रनिष्ठकाशादिदोषक्वतया प्रियस्वादिस्फुर्त्या अभिव्यक्तिर्देश्यते इति तस्याः उत्कटकामतया तस्यां कामस्य सार्वेदिकत्वात् तस्याः स्वत: सुखं सहा स्यात. तथा सति विरहद:खं न तस्याः स्यात, तच दृश्यते, अतो निमित्तवैज्ञात्ये कार्यवैज्ञात्यमवश्यमङ्गीकार्यम् । तथा सति बहिः सम्बन्धजन्यस्य रसस्य कामादिदोषेणवाभिव्यक्ते क्रीनादिनाऽभवनादिरहो युक्त एवेत्वर्थः । ननु रसस्य सुख-विशेषरूपत्वात तदभिव्यक्ति पति स्वनिष्ठदोषस्फूर्तैः कारणता न युक्ता, सायुज्यादा-वभिन्यक्तस्यात्मसुखस्य दोपं विनेशिभन्यक्तेर्व्यतिरंशन्यभिवारात् । अतो यथा तत्र, सथा भगवद्रसाभिन्यकावपीति झानादिना रसाभिन्यकेर्विरहो न युक्त इत्यत आहु:

सायुज्येत्यादि । भिन्नतया स्थितज्ञानमिति । भिन्नतया स्थित इत्याकारकं ज्ञानम् । तथा च कामाद्यभावेषि दोपान्तरस्य तत्र सन्वात् न व्यभिचार इतीहापि तेनैवाभिव्य-क्तिरिति शानेन रसामात्राद्विरहो युक्त एवेत्यर्थ:। भिन्नज्ञानादेदींपत्वे युक्तिपाहु: अन्यथे-त्यादि । भिन्नत्वज्ञानादेर्दोपत्वे शङ्कते नन्वित्यादि । कार्यदुष्टत्वस्य कारणे दोषता-प्रयोजकत्वात प्रकृते च कार्यस्य भक्तिपाचुर्यादिबोधकतयाऽदुष्ट्रवाद्विरहकारणस्य भिज्ञत्व-हानादेश्रेणत्वमेवाङ्गीकार्यम् , न तु दोपत्विपत्यर्थः । तदुक्तमुपगम्य परिहरन्ति सत्य-मित्यादि । तथा च यद्यपि त्वदुक्तयुक्तया गुणत्वमुचितम्, तथापि यथा 'श्रुत्खलु वै मन्-ब्यस्य भ्रात्व्यः अञ्चनया मृत्युरेवे'त्यादिश्रत्या बुभुक्षादीनां दोषत्वकथनाद्ययोजकम्, तथा ' यदा क्षेत्रेष एतस्पिञ्चदरपन्तरं कुरुत' इत्यादिश्वत्या भिन्नत्वज्ञानादेर्दोषत्वकथनादे-तयोरपि गुणत्रमपयोजकमित्यर्थः । ननु बुभुक्षादीनां लोकेपि दोपत्वात्तदृदृष्टान्तेनात्र गुणत्वत्यागो नोचित इति बङ्कायां लोके तेषां दोषत्वं परिहरन्ति अन्यथेत्यादि । तथा च यथा लोके तेषां गुगत्वं शास्त्रे दोषत्वम्, एवमेतयोरिष भक्तौ गुणत्वं शास्त्रे दोषत्व-मित्यर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । रसस्य दोषाभिन्यङ्गयत्वनियमात् तथेत्यर्थः । एतादृश्चरप रसजनकत्वे वास्त्रीयद्ववापेश्वयैतादृशदृशाया उत्तपत्वे च पानपाद्यः अत एवेत्यादि । तथा चास्य दर्शनस्य दोपजन्यत्वेपीदमेवाधिकं 'गोविन्दश्चनग्रप्तायां द्वार-कार्या कुरूद्वर । अवात्सीन्नारदोऽभीक्ष्णं कृष्णोपासनलालस् ' इत्यादिनाक्यादतोनेन **ज्ञानोपमर्दाद्विरहो युक्त इत्यर्थः । आधिक्ये मानान्तरमाहुः कि:श्वेत्यादि । तया चास्मादेव** विशेषान्युक्तेषु देहसम्बन्धं मुक्तानां सृष्टिं च करोतीत्यतो आनादिदशापेक्षयेयमेवाधिके-स्पर्थः । तेन सिद्धमाद्यः अत इत्यादि । यतो भगवान् 'कविद्वणोपि दोपः स्यःदोषोपि विधिना गुण ' इतिकत्तरकार्यार्थ तत्तत्त्वा तथा व्यवस्थापवतीति तथेरवर्थः ।

श्लोकन्याख्याने सरसङ्कपदं पश्चम्यन्तम्। सम्भवतीत्याशयेनाहुः तद्नन्तरमिति। नतु भगवदिरहासहनमस्तावे सत्सङ्कत्यागाशक्तिनिरूपणं कुत्रोपयुज्यत इत्याकाङ्काया-माहुः यद्थमित्यादि। तथा च भगवत्संबन्यादेव तत्त्यागानिच्छेति तदिरहासहनमस्तावे तदुक्तिस्चितेवेत्यर्थः। प्रकारान्तरेणाप्युपयोगमाहुः अत्याग इत्यादि। सिद्धमाहुः कीर्तेतित्यादि। पूर्वमुक्तत्वादिति। स्तुतिमस्तावे पूर्वाध्याये उक्तत्वात्।। ११।।

१-१०-१२ वीक्षन्त इत्यत्र। न विरोध इति । सम्बन्धस्य न विरोध इत्यर्थः॥१२॥
१-१०-१४
मदद्गेत्यत्र । भेर्या आनद्धभेदं गणना, 'तादधमानसु भेरीब्वि'ति
भारते प्रयोगाञ्जेया ॥ १४ ॥

१-१०-१५ प्रासादेत्यत्र । 'मिक्तिधर्मज्ञाने'त्यत्र धर्मपदेन स्त्रीस्त्रभावरूपो धर्मो गृश्चते ॥ १५ ॥ उद्धव इत्यत्र ! विष्णोः पद इत्यादि । अस्यां श्रुतौ मधुन आनन्दादेर्भ-गवत्पदाधिकरणकत्वकथनात् तेषां तादशक्कानवत्ताक्कापनाय मधुपद-ग्रक्तमित्यर्थः ॥ १७ ॥

अश्रूयन्तेत्वत्र । तथापीति । अनुवादत्वेनामागाण्यत्वेपीत्वर्यः । १-१०-१८ गृहीता इति । मगाणत्वेन गृहीताः ॥ १८ ॥

स वै किलेत्यत्र । प्रमाणे नेति । अत्र प्रमाण इति सप्तम्यन्तम् । नेति भिन्नं पदं बोध्यम् । प्रतिपाद्यत इतिशेषः । तत्र गमकमाहुः आत्मेत्यादि । १-१०-२० पत्नेवेशेत्यादिश्रतिस्त आरुणकेतकवासणस्य । तथा स स प्रकृषः

'पूर्वमेवे'त्यादिश्रुतिस्तु आरुणकेतुकब्राह्मणस्था । तथा च स पुरुष: पुराणो भविष्यति, नायमित्यर्थः । अत्रेति। उक्तश्रुतिषु । इदानीन्तनैरिति। ब्रह्मविष्णु-महेशादिभिः। नन्वस्पदाद्यपेक्षया पुरातनत्वं तेपापस्तीत्यतिव्याप्तिर्दुवरित्यत आहुः यत्किः श्चिदित्यादि । क्याचिदिति । 'पूर्वमेषे'तिश्रुते: कुर्मेराक्यत्वेन कुर्मस्यावतारत्वरूपया मायाभतत्वरूपया वेत्यर्थः । एतदिति । एकस्य सन्तम् । अग्रे तदानीपिति । 'सदेव सौम्येद्पमें 'नासदासीत्रो सदासीत्तदानी'मित्यादिश्रौतशब्दोक्तिः । प्रमाणाभावा-दित्यादि । विशेष्यान्वितैवकारेण सदसन्त्रिषेधेन च तदभावात् । पश्चादिति । 'रेतोषा आस'नित्यादिश्रुत्युक्त वक्राद्युत्पत्त्यनन्तरम् । तदानीन्तनेत्यादि । पाश्रात्यव्यवहा-रमाश्चित्य ततः पूर्वस्थितिबोधनार्थ तथोक्तमित्यर्थः । अत्र गमकमाद्वः उभयेत्यादि । तथा च 'सदासीद्म आसी'दित्येवसुभयसत्तापितपादने तथेत्यर्थः । नतु तत्र कालंस-चानुदात एव, न तु प्रतिपाद्यत इति न वाक्यभेद इत्यत आहुः ततः पूर्विमित्यादि । 'सदेवे'त्यादिश्रति: सर्वत: पूर्वव्यान्तं वदन्ती एवकारेण चेतरं व्यवच्छिन्दन्ती प्रमाणान्तरस्थाप्यसत्तां पूर्वे बोधयतीति तद्भावान्नानुवादः श्वयवचन इति काल-मतिपादकत्वमेवादरणीयम्, तया सति दोषस्तद्वस्थ इत्पर्थः । कालपतिपादकत्वे दुषणान्तरमाहुः एकमित्यादि । पूर्वे कालसत्तानाप्तौ तद्श्रमनिरासायात्र वाक्यशेषे एकपदमन्ययोगव्यवच्छेदपूर्वकम्रुवस्वा एकपदस्य वाचकस्वानमुख्येतस्व्यवच्छेद् एव वाक्यार्थ इतिभ्नमनिरासायाद्वितीयपदस्यात्र श्रावणात्तद्विरोध इत्यर्थ:। एतद्याकुर्वन्ति कथिमत्यादि । निराक्कवित्रिति । अदितीयपदेन निराक्कवेन् । बोधनसमयानुसान रेणेति । बोधनमर्यादानुसारेण । ननु मास्तु कालः, तथापि आसनक्रियाया विद्य-मानत्वात् कथमेकसत्तासिद्धिरित्यत आहुः आसनेत्यादि । पूर्ववद्वेति सिद्धान्तानु-सारेणेति। 'पूर्ववद्वे'त्यधिकरणे यः सिद्धान्तस्तद् नुसारेण । जगदात्मनीति । अनारोपि-तानागन्तुकं रूपमात्मपदेनोच्यते, तथा च जगतोऽनारोपितानागन्तु रूख्पे इत्यर्थः । काले त्यादि । कालस्यापि कचिदुपादानत्वकथनात्तादशः कालो भविष्पतीति कथमेतदेकसत्ता-

सिदिरिश्वात्रङ्कायां तिवाराकरणार्थियत्यर्थः । ईश्वर इति । 'शकृतिर्ह्यस्योपादानमाधारः पुरुषः परः । सतोऽभिन्यञ्जकः कालो ब्रह्मतित्रवयं त्वहम्/इति वाक्यात्मर्वपामिष मृहस्यः स्वयमेवेत्यर्थः । जीवेत्यादि । नतु तथापि 'नित्यो नित्याना'मित्यादिश्वतौ जीवानां नित्यत्वनिरूपणात्तत्सत्तायां कथमेतदेकसत्तेति श्रङ्कायां जीवनिराकरणार्थमित्यर्थः । नित्तरामित्यदि । 'सर्व एवात्मानो च्युच्चरन्ती'ति श्रुत्या व्युच्चरणोत्तरमेवांशानां जीवरूपण वाक्यात् ततः पूर्वपथाकरयेन ततिसद्विरित्यर्थः ॥ २०॥

स एवेत्यत्र। सन्नेति। सृष्टिकरणे। कालं सृष्टवानिति। तृतीयस्कर्भे कालनिरूपणे 'पुरुपस्तरुपादानमात्मानं लीलपाऽसज'दितिवाक्यादित्यर्थः।
र-र०-२१

द्विविधेति। वश्यमाणकार्यद्वयकरणाद्विविधा । प्रतिकृत्येति। पूरितपात्रसञ्चायकतुल्यरूपया । स्वेच्छियेति । अविद्याकामकमेभिर्श्रमणात् स्वकामेन ।
तदेति । एवं कार्यद्वयकरणे। जीवार्थेति । जीवपुरुपार्थसिद्ध्यर्था। कवल्या तया
सृष्टिकरणे मोक्षमतिवन्धादिति। इदानीन्तनाया इति । जीवसृष्टिकालसम्बन्ध्यः।
जगद्रपेण भवनार्थं भगवतस्तरसम्बन्ध्यप्रकारमाद्वः तद्वयापारेत्यादि। 'सर्वयोनिषु कौन्तेय
मूर्तयः मभवन्ति याः। तामां ब्रह्म महद्योनिरहं बीजमदः पिते तिवाक्यादित्यर्थः। वेदकरणप्रयोजनमाद्वः केवलेत्यादि। तेन व्यामोहितेष्विति। 'यन्नामभिध्ययिति धीरपार्थे'रितिवाक्यात्थेत्यर्थः॥ २१॥

स वा अयं यत्पद्मित्पत्र । ननु ब्रह्मविद्धिः समाधिनान्तरात्मोपास्यते इति बहिर्विद्यमानस्यास्य कथं तथात्त्रमित्याकाङ्क्रायामाहुः बाह्योत्यादि । १-१०-२२ पूर्विमिति । 'स वै किलाय'मिति श्लोके 'य एक आसी'दित्यनेनेत्यर्थः । त्रह्याक्यादिति । 'आहुस्त्वामृपयः सर्वे देवर्षिर्नारदस्तया । असितो देवलो व्यास ' इति तेषां वाक्यात् । त्वमिति । त्वम्पद्वाच्यत्वेनोपदिष्ट इत्यर्थः ॥ २२ ॥

स वा अयं सस्तीत्यत्र । जीवतुल्यता स्यादिति । अइन्ताममताभ्यां संसारासिक्तः स्यादित्यर्थः । दोषसम्बन्ध इति सप्तमी । नेति भिन्नं पदम् ।
१-१०-२३ क्षितिरिति । सौन्दर्यहानिः । एतेन 'अस्यावयवभृतैस्तु व्याप्तं सर्विमिदं
जगःदित्यादिश्रुत्युक्तोवयवावयविभावो जीवब्रह्मणोर्बोधितः । स इति । श्वेत्यश्यापत्वादिसम्बन्धवद्रोक्तृत्वसम्बन्धः । गुणत्वे हेतुमाहुः तद्धीमित्यादि । जीवाधीमेव मपञ्चस्य
मोग्यत्वेन निष्यन्नतया भोग्यत्वरूपतत्स्वभावाभिव्यञ्जकत्वादित्यर्थः । नतु कर्तृत्वभोक्तृस्वयोः साहचर्यस्य लोके दृष्टत्वात्तर्दि कर्तृत्वपप्यस्त्विति चेत्, तत्राहुः अंशानामित्यादि ।
तथा च व्याप्त्यभावे साहचर्यमात्रमप्रयोजकिमिति न तिसिद्धिरित्यर्थः । त्रिपदबहुवीहेः
काचित्कत्वाद्याख्यानान्तरमाहुः सन्विभिवित्यादि । अन्नेति । अनुगीतत्वे । चक्तृत्व-

मिति । कविनिवद्धायाः कयायाः सखीनां वकृत्वम् । विद्याक्षित्तत्येति । भिन्नतया । प्रक्रियाया इति । प्रकरणस्य । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणं साधनाध्यायत्तीयपादारम्मे । सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशाधिकरणं प्रथमस्य द्वितीयपादारम्मे । तन्नेति । सर्गादिषु ॥ २३ ॥ यदा हीत्यत्र । सामान्यविद्योधभेदेनेति । लोकस्थितिलौकिकस्थितिभेदेन । तन्नेति । स्थितिसर्गसंद्दारेषु । इत्यादीति । वाक्यादितिशेषः । तन्न यदेति । उपमर्देन प्रादुर्भावे विशेषिर्यतिकाले । स्थिताविति । लोकिकस्थितौ । निवेद्येति । स्वदौर्वेष्यं निवेद्य । नैमित्तिकमुक्तम् । यदापदेन कालविशेषवोधनाद्भगवदागमनं नैमित्तिकमुक्तमित्यर्थः । वर्त्तुल्पिति । लोष्टक्षिविद्यं । निमित्त्विष्यं । वर्त्तेत्यादि । तथा चास्मिन् वाक्येऽद्दिमितिपदान्दस्यैव तत्कार्यम्, न सगुणस्य विष्णोरित्यर्थः ॥ २४ ॥

शहो अलमित्यत्र । सतामिति । भगवदीयानां यादवानाम् । तस्य यूजन इति । तकृते पूजने । सर्वेरिति । देवै ऋषिभिश्र ॥ २५ ॥ १-१०-२६ अहो बतेत्यत्र । स्थितिरिति । भगवत्स्यतिः । तत्रत्यानां वा ॥२६॥ नृनम्त्यत्र । एविमिति । मर्गावत्प्रति । भगवत्सम्बन्धिललम् । एकिमिति । य्रावत्यत्र । एकिमिति । भगवत्सम्बन्धिललम् । 'सुषां सुलुं'गिति लुप्तविभक्तिकं सस्विपद्मित्यात्रयेनाहुः हे सस्य इति ॥२७॥ एवंविधा इत्यत्र । पुरयोषितामित्यनेन तासां धाष्ट्रभ्वोधनमुचैः कथने हेतुर्वोध्यः । अभिनन्दने हेतुः सत्यक्यनं वोध्यम् ॥ ३० ॥ १-१०-३२ अधेत्यत्र । जभयन्नेति । मिलने भिन्नत्या गमने चेत्यर्थः ॥ ३२ ॥ इति श्रीप्रथमस्तन्धसुवोधिनीप्रकादो दद्यामाध्यायविवर्णम् ॥ १० ॥

## अथैकादशाध्यायविवरणम् ।

अधैकादशाध्यायं विवरिषवोऽवसररूपं सङ्गर्ति वोधियतुं पूर्वाध्यायार्थमनुव-दन्तः मस्तुतार्थमाहुः एवं कौर्वेत्यादि । कथमुद्रीयत इत्याकाङ्कायां तद्धेत्नवानतरार्था-नाहुः प्रवेशे चेत्यादि । एवं त्रिधोत्सवकथनेन कथं सर्वभक्तसीरूयमत आहुः प्राकृ-तेत्यादि । तथा च तेषां साच्विकादिभेदेन त्रैविध्याचेन तथेत्यर्थः । शास्त्रार्थं जानतां कथमेवमत आहुः कृष्णेच्छातस्तदिति । मत्यापितः पूर्वसजातीयसुखस्य पुनः माप्तिः । तथा चैवं सर्वसीरूयं निरूप्यत इत्यर्थः । प्रवेशे उत्सवो मङ्गालमिति तानि गणयनित शङ्खनाद् इत्यादि । स्निराधदर्शनं स्तिग्धविषयकं भगवत्कृतं दर्शनम् । तदन्त इति । तत्तुरोभागे ।

तत्त्रोपनीतेत्यत्र । तत्रेतिमृलस्यपरस्य भगविश्वकट इत्यर्थः । सूर्योदेदोनेत्या-दिना उपदौकनित्यन्तेन व्याख्यानेन इदानीन्तनैर्ध्येत्रभावेनोप-<u>...१</u>-११-४ दौकनं कार्यमितिशिक्षा वोधिता । कार्यमिति । भगवता कार्यम् । तथा च निजलासेन भगवछाभेन आत्वारामं पूर्णकामं यथा स्थात्तथा आहता इति योजना बोध्येर्थ: । एवं स्त्रोकद्वयस्य पत्येकवाक्यत्रपक्षं दितीयस्त्रोके तिङ्ग्तिक्रयाविरहेण किष्ट-मित्र मन्त्राना युग्मवाक्यस्त्रमङ्गाक्तस्य पक्षान्तरमाहुः अध्यवेत्यादि । नन्त्राहता इत्यन्तमेकं वाक्यम्, आत्मेत्याद्यभेका इत्यन्तमपर्भित्येवमाद्रणीयं द्रान्त्रयदोषाभावादित्याश्रङ्का-यापाहुः स्तोन्नेत्यादि । तथा चैवमन्वयाङ्गीकारे कर्पाकाङ्कायाः पूर्वार्थेन पूरणात्यितर-िनत्याचर्षस्यासङ्गतिः पुनरादाने समाप्तपुनरात्तत्वं द्रान्वयश्रेत्यतो नार्य पक्षो युक्तः, किन्तु पूर्वोक्त एव युक्त इत्पर्थः । अस्मिन् पक्षे मित्रिक्षणे कर्ममत्रचनीयस्तचोग इयं दितीयेत्या-भ्रयेन दितीयान्तानापर्यमाहुः उत्कृष्टिरित्यादि । अवान्तरप्रकरणविचारे उक्तश्रुतेर्जीव-मकरणस्थत्वेनानुपष्टंभकत्विमत्यहत्त्वा पक्षान्तरमाहुः अधवेत्यादि । तिरोभावानुपप-त्तिद्शायामिति । द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणस्य द्शाशब्दस्य मत्येकमभिसम्बन्धः । अव्यक्ता-दिनिधनस्वादिति । अध्यक्तपादिनिधनयोर्थेषां पदार्थानां तादशस्त्रादिति व्यधिकरण-पदो बहुवीहि:। उक्तिमिति। व्याख्यातिमत्पर्थः। निजपदस्य स्त्ररूपताचकत्वपक्षे-र्थऽमादुः अवतीर्णेत्यादि । अन्यैराहतत्वादुत्तरार्धे दृष्टान्तवावयत्वाङ्गीकारेण दोषाभा-वाच तृतीयामपि यो ननापङ्गी कृत्य तस्मिन् पक्षेऽर्थपाहुः स्तोत्रेत्यादि ॥ ५ ॥

नताः स्मेत्वत्र । तत्राचानामिति । पुरुषेष्वाद्यानाम् । वाक्यार्थो न भव-तीति । समभिन्याहारस्रभ्यो न भवतीत्यर्थः । अत्र नमनमात्रवाक्यं १-११-६ स्त्रीणाम् । तत्पूर्वकं सर्वे ज्ञानिनामिति बोध्यम् ॥ ६ ॥

भवायेत्यत्र । उद्भवायेति । तथा च 'भत्राय भवे'ति प्रार्थनमेन वक्तृगां विषयित्वगमकं क्षेयमित्ययेः । जरायुवदित्यादि । तथा च त्विष्ठमातृतार-११-७ निर्भाहकत्वात् गौण्या वा तस्या मातृत्वमिति न तथा तव मातृत्वहानिरित्यथेः । तद्धिविहितेति । भगनद्धिविहितेत्ययेः । तन्नेति । क्षेश्चानभक्तिषु । मोहनार्थ वेति । वाशब्द एवक्षरार्थः । 'छागो वा पायदर्शना'दित्यादिवत् । तन्नेति । तेषु
पापण्डादिमार्गेषु जातेषु । तर्हि भगवति कथं सद्वुक्त्वित्यतं आहुः त्विमत्यादि । इदमष्टमस्कन्थसमाप्ती मत्स्यावतारस्तुतौ सत्यव्यतवावयम् । 'जनो जनस्यादिश्वतेऽसर्ती मित्रे
यया प्रयोत दुरत्ययं तमः । त्वं त्वव्ययं क्षानममोध्यक्तासा प्रयथते येन जनो निजं पद्र'-

७२

मिति । तस्माचयेत्यर्थः । गुरुद्गुश्रूषयेतिवाक्यादिति । 'नाहमिज्याप्रमातिभ्यां तप् सोपस्मेन वा । तुष्येयं सर्वभूतात्मा गुरुगुश्रूषया यथे'ति वाक्ये साधनान्तरापेश्तया तस्पा एव स्वतोषसाधनत्वक्यनाचयेत्पर्थः । अङ्गदेवता इति । अङ्गक्षपेदेवता आवरणदेवताश्च । कृतीति । अन्वष्टसत्कर्मा । 'धर्मः क्षरती'त्यादि । ययःतिवत् कथित्रत् कथनेपि नाश-संभवात् । तत्र प्रायश्चित्ताभावश्चेष्यनेन पुनःकर्गान्तरेण पुनःतत्संप्राद्नाशक्तेश्वेत्यर्थः । द्वितीयवाक्यस्यस्य कृतशब्दस्योपकारवाचकत्वपक्षेति 'न ते मापङ्ग जानन्ती'ति पात्रयेन भगवत्कृतीपकाराश्चाने तद्वननाचथेति बोध्यम्।क्सभृविमेति।प्रार्थनायां लिद्दश्चान्दसः ७

अहो सनाथा इत्यत्र । अपेक्षाभावान्तियन्ता नापेश्यते इति । स्राक्षेत्रो स्थिकं ग्रह्मातीति तादश्वारणार्थं नियन्त्रपेक्षा, भगवत्यराणां त्वपेक्षाया १-११-८ एवाभावात् ग्रहणं द्रापेतमतो नापेश्यते । तथा च तदभावादेव तेषां सर्वतो भयाभाव इति भावः । त इति । भगवत्यराः । वयमिति । अन्यभक्तियुक्ताः । हदं पुनरिति । आश्रयन्तिरियर्थः । पुनस्ततोन्यदाश्रयन्तिरमाहुः किश्वेत्यादि । अनेनेति । स्मितवदेन । जभाभ्यामिति । जक्तव्यक्तिताभ्यां स्नेहद्याभ्याम् ॥ ८ ॥

मधुभो जेत्यत्र । पश्चसु श्लोकेषु वर्णनीयानर्थान् सङ्ग्रह्मन्ति अधिष्ठानेत्यादि । पतेषां सुन्दरमित्यादिनान्त्रयः । अङ्गविभेदेत इति । अङ्गानां द्वारा-दीनां विभेदतः अलङ्कारकृतवैशेष्यादित्यर्थः । अधिष्ठातृन् वर्णय-तीति । विद्यात् व्यत्यं व्युत्पाद्यितुं सा यथाधिष्ठातृ शुद्धौ स्थिरा भवति, तथेयमिति वोधनाय तान् वर्णयतीत्यर्थः । पहित्रेगुप्तत्वकथने कथं स्थेपे तौलयभित्यतो ब्युत्पादयन्ति सत्त्वे-त्यादि । पुरी चेत्वादि । तथा चेन्द्रियैर्गोवने यथा सच्चरूवान्तःकरणस्यानाशः, तथा तैर्गोपने पुर्या इति तथेत्यर्थः । ननु देहं विनेन्द्रियेन सत्त्रत्वेत्यतस्तत्कार्यकारित्वं विशेर षणेन बोधयन्ति सथातमा देह इत्यादि । नन्वत्र गुगतो रक्षा विवक्षिता, सा तु नैवं सिद्धचतीति पक्षान्तरमाहुः वायुर्वेति । आत्मपदेन कथं वायुष्ठाभ इत्यत उपपादयन्ति अहं मनुरित्यादि । तथा च यद्यकि बृहदारण्यकेऽस्याः श्रुतेर्वायुपरस्वं न सिद्ध्यति, तयापि बहुचसंहितायां सिद्ध्यतीत्यर्थः । ननु वायुरत्र कौष्ठयो विवक्षितः, स त्वेवमपि नायातीत्यत आहु: मण्डलेत्यादि । तथा च मण्डलानां दशत्वेन 'दश्च वै पशुबु पाणा' इति श्रुत्युक्तपाणसमानसङ्ख्याकत्वात्तया तङ्घाभादर्योपगत्तिरित्वर्थः । अत्र व्याख्यान-क्षेत्रादात्मपदस्य भगतत्परत्मक्रीकृत्य पक्षान्तरमाहुः बलं सेना वेत्यादि । तथा च यथा-न्तर्याभिणा सन्मार्गभरपोनान्तःकरणसत्त्रं रक्ष्यते, तथेतैग्रहरस्रणेन पुरीति तथेत्यर्थः । सर्वप्रवेदान इति । सर्वेषां यादवानां पुर्यो प्रविद्य स्थितौ । तथा च यथा वासुकि-प्रभृतिभिः प्रविश्य स्वपुरी भोगवत्यारुपा रक्ष्यते, तथेत्वर्थः । अस्मिन् रष्टान्ते प्राणा

नायान्तीति पद्मान्तरमाहुः द्यारीरमित्यादि । तेषां पुर्या मोगवतीति नाम तया न मसिद्धमिति पद्मान्तरमाहुः गङ्गाप्रवाहो वेति ।

गोपुरेत्यत्र । उत्तराङ्गमिति । उत्तरश्लोके वक्ष्यमाणा यान्तःश्लोभा १-११-१३ तदक्षमिदं विशेषणमित्यर्थः ।। १३ ॥

१-११-१५ ब्रारि ब्रारीत्यत्र । अन्तर्नीत इति । स्वहृद्ये ग्रहे नीत इत्यर्थः ।।१५॥

१-११-१८ प्रणयागतसाध्वसा इत्यत्र। लोकिकपदार्थपदेन सम्बन्ध उच्यते॥१८॥

१-११-२१ भगवानित्यत्र । न पाक्षिकफलत्वमिति । न कादाचित्कसत्कार-विषयत्वम् ॥ २१ ॥

प्रह्वेत्यत्र । कृतवानिति । 'ये यया मां प्रपयन्ते' इति प्रतिशानादुचिते । १-११-२२ कृतवानित्पर्थः । करस्पर्दाः शिरसि इस्तस्यापनम् ॥ २२ ॥

स्वयं चेत्यत्र । प्रयच्छलीति । विषयान् प्रयच्छति । तथा च विषयाणां बन्धकत्वाभावेन तद्दाने दोपाभाव इति भावः । अन्यसन्दरमार्थान्तरमादुः
नृतनेत्यादि । ननु पुरिभवेशस्य पूर्वप्रक्तत्वाद्युनः तत्ववेशो न्यावर्तकत्वेन वक्तन्यः, पुरमाविश्वन्नाश्चीभिवेन्धुभिश्च युज्यमानो जात इति, तत्कृतः पुनस्तत्यवेशक्यनमित्यत आहुः अन्नेत्यादि । तथाचात्रानर्तपुर्या द्वारकायाश्च सन्तेन पूर्वमानर्तप्रवेशस्योक्तत्वेप्यत्र द्वारकाभवेशक्रियाया एव सर्वोत्कृष्टत्वाचथोच्यत इत्यर्थः । ननु तावता
सर्वोत्कृष्टत्वे स्तोत्रादिनिक्यणवैयर्थ्यं स्यादित्यत आहुः केवलामित्यादि । आदि-

राजमार्गमिस्यत्र । मर्यादास्थितस्त्रीणामिति । आवरणे तिष्ठन्ती-१-११-२४ वामित्यर्थः ॥ २४ ॥

नित्यमित्यत्र । कथमुत्सवत्विगि । अतिश्यितानन्दजनकत्वं सुत्सवत्तम् ।
तच दर्शनस्य नित्यत्वादितश्याजनकत्वेन कथं केन मकारेणेत्या१-११-२५ श्रङ्गचाइ तदुपपादनाय नेत्रतृष्ट्यभावं तद्धेतुत्वेनाहेत्यर्थः । अत्र मृष्ठे

उत्सवहेतुत्वेन दगवितृप्तिरुच्यते, तस्या अपि हेतुत्वेन भगवदङ्गानां स्वाधीनत्वाभाव
चच्यते । यद्यपि निरीक्षमाणानां द्वारकोकसां नित्यमर्यादर्शनम्, तथापि तेषां दशो
न वितृप्यन्ति, हि यतो हेतोः अङ्गं श्रियो धामेत्यादिनं स्वाधीनं त्वस्मादिति वचनन्यक्तेः । ताम्रपपादयन्ति नित्योतस्यवत्वादित्यादि । प्रतिक्षणपन्यान्यविषद्यपद्श्वनेनान्यान्यानन्दजनकत्वात्त्येत्यर्थः । तृतीयस्कन्धे 'तया विश्वंश्वितद्वानां ' इत्यत्र

पदेन स्वपार्थनम् ॥ २३ ॥

**क्षानस्य** चिरकालस्थायिताया<sup>ं व्यवस्थाप्यत्वेनात्र धारावाहिकत्वकथनं मतान्तरीयमसिन</sup> द्रचिभगयेण । तथा चोत्तरोत्तरक्षानेन पूर्वपूर्वज्ञानितरोभावाद्धारावाहिकतुल्यैकज्ञानत्वं नैत्यर्थो वोध्यः । नतु मास्तु ज्ञानस्य धारावाहिकत्वम्, तथापि तत्तद्रपदर्शनज-नितानन्देन दशां तृप्ते: सम्भवाद्वितृप्ति: कुत इत्याकाङ्कायामाहु: अस्त्रीकिकेत्यादि । नन्यस्तु रुचिः, तथापि भगवतो विषयत्वात्तदंशे तु दृप्तिः स्यादेवेति कथं विशेषः तस्तद्भाव इत्यत आहु: न विषयस्विमत्यादि । तथा च 'पराश्चिं खानी'ति श्रुते: भगवदर्शने प्रमाणानामसामध्यत्तित्र भगवत्सामध्येन दर्शने 'अहं पश्यामी'त्यभिमानमात्रम्। तथा सत्युचितैवातृप्तिरित्यर्थः । ननु तथापि तटस्थस्य रुच्युत्पादकत्वादर्शनाद्वच्यनुरोधेन भगवत्सामध्योद्भगवतो ज्ञानविषयत्वमत्रोपेयम्, तथा सति नावितृतिरित्यत आहः रुचि-रित्यादि । सक्रत्पूर्वे दृष्टविषयस्यासामध्यदित्पर्थः । अत एयेति । सक्रदर्शनादेव । नन्वेवं रुच्युत्पादकत्वे सर्वेभेक्त्या भगवान् कुतो न गृह्यते, भक्त्या दर्शनमकारस्य पूर्वा-ध्याये स्थापितत्वादित्यत आहुः दोषादित्यादि । भगवत्वराङ्मुखत्वेन भक्तयभावरू-यदोषात्तथेत्यर्थः । तद्वक्ष्यते तिममं मन्यते लोक इत्यत्र । स दोषः किन्निष्टो येनाग्रहणमित्याकाङ्कायां तद्धिकरणमाहुः तन्त्रेत्यादि । अग्रहणप्रयोजके दोषे विचार-णीये दृष्टेस्तेजस्त्वात् 'सूर्यश्चक्षुस्तथारूपं ज्योतिषो न पृथग् भवे'दित्यादिवाक्यैस्तेजो-रूपत्वात्तस्य च ' तत्तेजो विद्धि मामक'मिति वाक्येन भगवदीयत्वात्तत्र तद्भावे विषयदोपेण तद्भाह्यविषयस्य माकृतत्वात्तत्सम्बन्धेनैव चण्डालाग्निवहुष्टता । तथा च तद्भरणस्वाभाव्याद्भगवद्भरणासामर्थ्यम् । मार्गणं पार्गः, धर्ममार्गे धर्मेविचारे तु कर्त्व-धर्मसम्बन्धेपि कर्ता जीवोन्तःकरणं वा तद्धर्मः साधारणत्वेन यो भगवत्यध्यासस्तत्सम्ब-न्धेपि दुष्टतेति तेनाग्रहणमित्यर्थः । एवं दोपं निश्चित्य द्रष्ट्रपु तद्यातं स्फुटीकुर्वन्ति स चेत्यादि । द्वारकौकसामिति। द्वारं कायति बदतीति द्वारका। तथा च तयैव वासेन भक्तिरूपदर्शनसाधनोपदेशात्माकृतत्वरूपविषयदोपस्य अध्यासरूपकर्तृदोषस्य च सम्द-न्धाभावात् स नास्तीत्यर्थः । सर्वे इति । मोक्षादिफलप्रतिबन्धकाः । नतु द्वारकावास-मात्रेण सर्वदोषनिरीक्षणस्यावित्पिहेतुता नोच्येतेत्यत आहुः पराश्चीत्यादि । उभय-साधकत्विमिति । दोपनिष्टत्तिः तृप्तिश्चेत्युभयोः साधकत्वम् । दृद्यत इति । द्वितीयक्षणे हृज्यते । तथाच द्वितीयक्षणे पूर्वक्षणस्थद्रर्शनेन रुचिः, द्वितीयक्षणस्थेन त्वलौकिकवोधः, पुनरिममे तत्र रुचिरित्येवं रुचिपाचुर्ये युक्तैवावितृप्तिरित्यर्थः । नन्कं तटस्थस्य रुच्यनु-त्पादकत्वम्, अतस्तदापि विषयसम्बन्ध उपेयः, तथासति तृप्तिरवर्जनीयेत्यत आहुः यद्यपीत्यादि । एवमव्रश्ली हेतुं समर्थियत्वात्यन्तातृश्ली हेत्वन्तराणि स्फुटीकुवन्ति हश इत्यादिना ॥ २५ ॥

सारङ्गाणामित्यत्र । सारङ्गपदेऽतिपरोक्षद्वत्या वर्णागमो बोध्यः, इंस इतिवत् । पुनश्चेति । निर्वचनान्तरिवचारे । सर इति । द्रवद्द्रव्यमित्ययः । तः १-११-२६ इति । रससमूहपाप्तारः । एतेषां पदाम्युजसम्बन्धे 'तपस्त्रिनो दान-परा' इति वाक्यं प्रमाणत्वेन बोध्यम् । एवमन्यत्रापि । समुदायदास्त्रयेति । कोश्वान्तरे सारङ्गश्रब्दस्य भ्रमरे शक्या ॥ २६ ॥

प्रविष्टस्त्वत्यत्र । भेदे कारणाभावादिति । स्रीणां पृथक्धर्मस्रीलत्वं

ह गृहान्तरस्थितौ कारणं तद्भावात् ॥ २७ ॥
तमास्मजैरित्यत्र । भृगुणा भगवन्माहात्म्यस्यानुभूतत्वाचद्वंशे मधानस्य तवाप्ये१-११-३२ तन्माहात्म्यज्ञानं भविष्यतीत्याश्चयेनाहुः भगवन्माहात्म्येत्यादि ।

चचपीत्यत्र । कृत्तत्वादिति । पाद्यगतैः कृतत्वात् । स चात्पन्तिमिति । स मनोरथोत्पन्तिभित्यर्थः । पूर्वोक्त इति । मनोरथः । श्रीरिति । इयं

१-११-३३ देवीरूपा क्षेपा, चिच्छक्तेर्वलक्द्रगविष्ठास्तात् ॥ ३३ ॥

एवं नृपाणामित्यत्र । न लोकसदृद्धाः इति । अतः स्वयमेवानुवर्तत इति । वेदः । नन्नापीत्यादि । तथा चेदं तेषामागन्तुकं कार्यमित्यर्थः । नन्नेति ।

१-११-३४ तेपां तादशे कार्यद्वये तैर्जाते । निमित्तिमिति । सहकारि ॥ ३४ ॥

तमयमित्यत्र । आत्मानभिति । स्वस्वरूपं भगवत्स्वरूपमिति यावत् । तात्प-र्यापरिज्ञानादित्यादि । भगवता स्वस्मिन्नव्रत्वादिवोधनेऽन्येषां कृते

१-११-३७ तत्तात्वर्यावरिज्ञानादित्यर्थः । तथामन्तेति । सङ्ग्रित्वपन्ता ॥ ३७ ॥

एतदीशनमित्यत्र । बोधनिकयाया इत्यादि । स्वस्मिनश्रतादिबोधनस्त्रायां भगवत्क्रियायां यथा जीवाश्चानजनकत्वमित्यर्थः । ज्ञापयतीति । अशा-

१-११-३८ नादिकं भगवति जीवत्वं श्रापयतीत्यर्थः । विभवं अञ्चानादिकं न दोषज-न्यम् , अयोग्यमतारणार्थत्वात् , भरतीय नडत्वादिवदित्यनुपानेन पूर्वोक्तहेतोः साध्यसमत्व-श्रङ्कापां हेस्वन्तरपाहुः श्रमेत्यादि । तथा च विमतो जीवः, श्रमजनकत्वेन मतारकत्वात् ,

जदमरतादिवदित्यनुमानेन जीवत्विमत्यर्थः । एवमादाङ्कयेति । ईदशानुमानेन ज्ञानि-जीवत्वमाश्चङ्क्ष्य । भ्रमादिति । विषयेष्वानन्द जनकरवोत्कृष्टत्वभ्रमात् । तया च विषतो विषयसम्बन्धः न जीवथर्मः, दोषाजन्यत्वात् , दत्तादिकृतसुराषानादिवदिति मत्यनुमानेन बाधितत्वादित्यर्थः । ईश्वरत्वबोधक इति । विमतः सम्बन्धः ईश्वर्षमः, नियतकार्यजन-ककार्यमतिबन्धकत्वात् , दत्तीयसुराषानादिवदिति प्रयोगात्त्रयेत्ययः । अत्र च नियतविष-

यासक्तिरूपकार्यजनकं मनः तत्कार्यासक्तिपतिवन्धकत्वं सङ्ग्रस्येतीश्वरवर्धत्वम् , एवं योगि-स्वैराचरणस्यापीक्षधर्मत्वमेव योगजत्वादतो न हेतौ दोषः । नतु विमतो नेश्वघर्मः नियत-

कार्यजनककार्यमतिबन्धकत्वान्मणियन्त्रादिनिष्टदाइमतिबन्धकधर्मवदिति दृष्टान्तान्तरेण हेतोः साधारणत्विमिति चेत्, तत्राहुः मणीत्यादि । तथा चैवं हेतोः साधारणत्वेषि तत्त-ज्जीवधर्मे व्यभिचाराभावेनोक्तहेतौ चेतनधर्मत्वे सतीत्येवं विशेषिते साधारण्यपरिहाराच-स्येश्वरधर्मत्वे सिद्धे ईश्वरत्ववोधकता निः पर्यूहेत्यर्थः । तदेतद्धृदिकृत्वाहुः अत इत्यादि । सर्वाश्रयत्वादिति । तच ब्रह्मवादे स्वरूपेण तादात्म्येन वा । मतान्तरे तु संयोगादि-नापीति बोध्यम् । तस्पाद्धेतोस्ते सदा भगवति वर्तन्त इत्यर्थः । संयुक्तेत्यादि । जीवात्म-संयुक्तं मनस्तत्र समवायः सङ्गादीनाम्, तेन संबन्धेन ते सदा परमात्मन्येव वर्तन्त इत्यर्थः । ते इति । प्रकृतिगुणाः । न भवेयुरिति । कार्यसम्यादने भगवस्वभङ्गाजी-वाश्रिता एव भवेयुः, तथा च सर्वस्य भगवदाश्रितत्वानुरोधात्स्वकार्यासम्पादकानामेवा-श्रितत्वमङ्गीकार्थमित्यर्थः । नतु कार्यासम्यादने तत्सत्तायां प्रमाणाभावान्यास्तु तदाश्रित-त्विमत्यत आहु: भगवत इत्यादि । सिद्धवाहु: तथाचेत्यादि । अनाश्चित्येति । नियव-तोनाश्रित्य। अन्याश्रितानां व्यधिकरणत्वात्कथमन्यत्र दोषजनकत्वमित्यत आहुः अन्यान अयैरित्यादि । चौरादिषु रोगेषु चेति । यथान्याश्रितधनस्य इयादेश्वान्यत्र निष्टुक्षा-दिकीर्यजनने तचौर्यलाम्पत्यदोषजनकत्वम्, यथा चान्यत्र विद्यमानस्य कुष्टादिसी-गस्य ' कुष्टी यावत्मपश्यतीं'तिवाचयात् द्रश्चनिवयदोषजनकत्वं तथेत्यर्थः । अन्त्रेति । नियताश्रितस्य दोपाजनकत्वे । एवमुपराध्य सर्वमर्थं संग्रह्णन्ति एकस्पैवेत्यादि । अवि-चावदिति । अविद्या यथा जीवन्यामोहिका तथेत्यर्थः । दोवनिराकरणार्थमिति। 'अझ-निनः सुरवरेशमधिक्षिपन्त ' इतिन्यायेन भगवद्स्परणरूपदोपनिराकरणार्थम् ॥ ३८ ॥

तं मेनिर इत्यत्र । दर्शनज्ञानानीति । त्यायादिदर्शनसिद्धानि ज्ञानानि । केचिदिति । निरीश्वरकाषिलाः । अन्य इति । बाह्याः । अपर इति । जैमिनीयाः । अन्य इति । वैशेषिकाद्याः । केचिदिति । साङ्क्षयैकदे- श्विनः । मूलप्रमाणाज्ञानादिति । ब्रह्मणि मूलप्रमाणं वेदस्तद्रथां ज्ञानादित्यर्थः । मूल- कारणेति पाठे ब्रह्मज्ञाने मूलकारणं वेद इति स एवार्थः ॥ ३९॥

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो एकाद्द्शाध्यायविवरणम्॥ ११॥

## अथ द्वादशाच्यायविवरणम् ।

अध द्वादशाध्यायं विवरिषवः पूर्वसङ्गतिनिरूपणपूर्वकं तस्यार्थशहः एवि-त्यादि । एविषिति । पश्चाध्यास्युक्तप्रकारेण । अधुनेति । द्वादशाध्याये । नन्वेवं दाहाद्यनन्तरं किषिति रक्षा कृता, पूर्वपि करणे भगवतः सापथ्यादित्यत आहुः यथे-

१ काम बनने च इति स्यात् । अत्र पाठः संदिग्धः ।

स्यादिद्वयम् । तथा चैतदर्थमेवं रक्षेत्यर्थः । अतः परं व्याक्यातुकामाः वीतकपत्र तात्पर्थमाहुः व्यवहितेत्यादि ।

१-१२-४ अपीपलदित्यत्र । शास्त्रानुसारेण फलजननं कृष्णसेवाधाः सम्यकृ-तत्वज्ञाने हेतः ॥ ४ ॥

१-१२-६ किं तेऽकामा इत्यत्र । अकामा इति । अकामिटा इत्यर्थः । पूर्वत्र-दिति । सम्त्रादार्थमित्यर्थः ॥ ६ ॥

मातुरित्यत्र । नतु देवैदिन्यनस्य कचित्सिद्धावत्र तदकरणं युज्येत, तत्त्वपसिद्ध-मिति शक्कायामाहुः अञ्चल्यादि । 'देवा वै राजन्याज्ञायमानादविभयु'-र-१२-७
रिति तैत्तिरीयसंहिताश्रुतौ भयस्योक्तस्वात् तेन ्वन्यनमपि युज्येतेनि

नामसिद्धिरित्यर्थः । तपः स्वधर्मसिहितः इति । अस्तदश्चमानत्वमेव तपः क्रुच्छादिवत् । सन्तापात्मकत्वातः । स्वधर्मी वीरत्वं ताभ्यां सहित इत्यर्थः ।। ७ ।।

अङ्गुष्ठमात्र इति । अर्थस्त्वेदावतारिमाणकोष्यद्वुष्टं पादावयवं चकारादास्रोम-नखाप्रं च सम्यन्द्रपाश्याश्रितः, आसमन्तात्तत्र तत्र कार्यं कुर्वन् स्थित

१-६२-८ इति । शेषं स्फुटम् । श्रुतिस्तु तैचिरीये बृहन्नारायणोपनिषदि ॥ ८॥ •
गदापाणिमित्यत्र । तेजोग्रास इत्यादि । तेजसो वायुकार्यत्वेन तस्य वायावेत्र
स्याचथेत्यर्थः । अप्रकटयदिति । प्रकटं करोतीत्यस्मिन्नर्थे तत्करोति

१-१२-९ तदाचष्ट इत्येनेन णिच्॥९॥

१-१२-१३ तस्य प्रीतेत्यत्र । अपूर्वपक्षमिति । नैमित्तिकमात्मसंस्कारपक्षम् ॥१३॥ अप्येष इत्यत्र । चरित्रस्वभावोत्कर्षाविति । चरित्रोत्कर्षः स्वभा- वोत्कर्षथेत्पर्थः ॥ १८ ॥

वीत्क्रपंबरप्यः ॥ १० ॥
दौष्यन्तिरिच यज्वनामित्यत्र । नन्दत्र चकाराभादाद्यज्वनां भिन्नो सम्बन्धो
न युक्त इत्यत आहुः सर्वन्नेत्यादि । सर्वत्रानुक्तचकारे वाक्येपि चकारः
१-१२-२०
पूर्वोक्तसम्बन्धः प्रत्येकसमुदायाभ्यां कीर्तिसम्बन्धो दृष्टान्ते दार्षान्तिके

च प्रमाणसिद्धो द्वष्टान्तीयगुणवदोनार्धादेव वीध्य इत्यर्थः ॥ २० ॥

जयाभाव इति । परेण जेतुमयोग्यत्वम् । मूले सर्वे सद्गुणमाहात्म्यपदं सप्तम्य-न्तमित्याशयेनाहुः तद्धीमिति । चर्मणि द्वीपिनं हन्ती/तिवदत्र ताद-१-१२-२४

ध्वें सप्तमीत्यधे: ॥ २४ ॥

र-१२-२८ पुनः माहवर्थः । तदेव विद्युष्यन्ति एताबदिस्यादि ॥ २८ ॥

१-१२-३९ इति राज्ञ इत्यत्र। इत्युक्तमिति। अनेन सन्दर्भेणायमर्थे उक्त इत्यर्थः २८ स एषेत्यत्र। पूर्वस्य च फलमिति। रक्षणस्य फलमित्यर्थः। परित ईक्षा१-१२-३० मित इति। अत्र एपोदरादित्वेनाकारनाज्ञः। इत्जन्तस्यार्थकयनं
वेति ज्ञेयम्। इत्तरसामग्रीरहित इति। 'शब्दादेव प्रमित' इत्येततस्त्रविषयवावयोक्तधर्मरहित इत्यर्थः॥ ३०॥

१-१२-३२ हेतुनिर्देशो वा । पूर्वमिति दशमाध्यायारम्भे ॥ ३२ ॥

१-१२-३३ तद्भिप्रेतेत्यत्र । तद्द्रोहस्तेषां पीडेति । पूर्वश्लोके न्याख्यात-त्वादत्र तद्येकथनम् ॥ ३३ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्थसुबोघिनीप्रकारो द्वादशाध्याय<mark>विवरणम् ॥</mark>

### अथ त्रयोदशाध्यायविवरणम् ।

अथ त्रयोदशाध्यायं विवरिषवः पूर्वमकरणसमाप्ति बोधयन्ति एविपित्यादि । सपरिकारहेत् निरूपणपूर्वकं निरूपितेत्यर्थः । अग्रियायां वैराग्यषडध्याय्यां तावतां प्रयोजनं सार्थेश्रुतुर्भिवेदन्तः पूर्वे त्रयाणामाहुः पुरुषत्रयोत्यादि दिरूपत्वादिति । प्रक्तेहेतुकार्यवि-भेदती द्विरूपत्वात । हेतुभगवरत्रयाणं कार्यं नियामकलयभावनादिकं तन्नेदती द्विरूपवात । सनिमित्ताम् । प्रयाणस्यकोत्पातदर्शनादिरू ।निमित्त बहिताम् । तामध्यायद्वयेनाहेत्यर्थः । नन प्रकानन्यमुक्तेः कथमेतनमुक्तपर्थतेत्यतः आहुः अमुक्तिपितृकेत्यादि । बार्यन इति । अमुक्तिस्तेषां वार्यते, अतस्तनमुक्तेः सकाशादाश्ची निश्चिन्ततासिद्धचै इहास्पिन्नध्यायत्रये राज्ञश्चित्तराद्धिरुच्यते, सा मुक्तावुषकारिणीति तत्प्रयोजकतया पुरुषत्रयमुक्तेस्तनमुक्तवर्थः तेत्यर्थः । शेषाणां चतुर्णापर्थपादः तत इत्यादि । नान्यथेति । सत्सङ्गं विना । तथा च सत्सङ्गस्यावश्यकत्ववोधनार्थपत्रिमा सपरिकर्वेराग्यानन्तर्भाविनी ऊनर्विज्ञाध्यायस्य क्रयेत्वर्थः । अवान्तरच्यापार इति । पूर्व सनत्सुजातादिकृतोपदेशस्य निर्वेदोत्पादना-दिना स्मारण। त्रथेत्यर्थः । बहुकालव्यवहितस्य सनत्युजातीयस्य पुनः कथनाभावे स्मर-णायोगात्कयने च गुरुत्वस्पैव सिद्धिरित्यरुच्या पक्षान्तरमाहः धर्मराजत्वेन गुरुर्वेति । अयं पक्ष 'एवं राजे'ति श्लोकस्थात् वोधितपदात्सिद्धचित । प्रथमस्तु ततः पूर्वप्रन्यात् । नन् धर्मराजन्तस्य प्रागपि सन्दान्तदानीमुपदेशकर्तन्द्रपाप्तावपि स्वस्यानधिकारकयन-पूर्वकं तदकरणिमति तस्येदानीमिष सन्त्रात् कथं गुरुत्वं युज्यते इत्यत् आहु: भगवते- त्यादि । स्परणं 'यस्य ज्ञानोपदेशाये'तिवानये स्फुटिज्यति । अतो दितीयः पक्षोषि युक्त प्वेत्यर्थः । तर्हि तद्ये तत्कयेव पूर्व कृतो नोक्तत्यत आहुः विदुर्त्यादि । तया व तस्याः पुराणलक्षणयन्ये प्रविष्टत्वाद्रहुत्वाच नेदानीं सोक्ता, किन्तु गुरुत्वरूपपयोजन्त्रत्ययं तदुत्तरेव कथोक्तिति नोक्तार्थं सन्देह इत्यर्थः । एवं मुक्तपुपोद्धातत्वेन प्रसङ्गमु-विषयं व्याक्विन्ति विदुर इत्यादि । मुले आत्मविवित्तिस्ता इत्यत्र व हुनीहौ आहि-ताम्यादिष्विति आत्मपदस्य पूर्वनिपातः । विवित्तितपदं च विशेषज्ञाने रूदमित्यवगन्तव्यम् । विशेषण ज्ञानस्याकारं फलोक्तिमुखन विद्यवन्ति अध्यम्थे इत्यादि । तथा च तथा लीलया साङ्घ्रयसिद्ध इव सार्क्षाति न ज्ञातः, किन्तु भगवदासत्वादिविश्वष्टयेनो-पनिषत्तिद्धरूपेण ज्ञात इत्यर्थः । अग्निमचरित्रपिति । पञ्चमादिस्कन्थानतरोक्तम् । फलमनुपदोक्तरीतिकस्वस्वरूपवस्थानरूपं तस्य ज्ञानात् । इदमेव विशेषतो ज्ञानम् ॥

प्तिभगमनायाधिमश्लोकं विदृश्वन्ति अत एवेत्यादि । यथाधिकारं निर्णय इति । बन्धुत्वनिर्णयः । ज्ञानमोक्षाभ्यां बन्धनं सत्त्वगुणवज्ज्ञेयम् । र-१३-२
ताभ्यामपि गुरुत्वेनासक्तिजननादिति ॥ २ ॥

मुसुचुरित्यत्र । भगवतः प्रेम एवेत्यत्र प्रेम इवेति पाठः प्रतिभाति । निषेशाभाव इति । एजा न पया प्राह्विति निषेषस्याभावः । कुलसयमर-१३-६
योजकत्वान्तिषेशः सम्भाव्यते अग्रिप्नांक्यकथनानुसारात्, तद्भावायैतदुक्तम् । तद्र्थिमिति । लाके हि नानादेशयात्रां कुर्वाणाः स्वस्य पिसत्व वदन्ति वयं
पिक्षण इति, तदा समरणं न सम्भवतीति तन्निष्टत्तय इत्यर्थः । अर्थपद्मत्र निष्टत्तौ पञ्चकार्थौ
धूम इतिवत् । विचिकित्सेति । अयं शब्दो म्लानौ रूढो जुगुप्सावत्त्रयोगवजाञ्ज्ञेयः ।
क्रियाजनित्तिमिति । पूर्वानुभूतक्रेशननितम् । पष्ट्यन्तपदं तृतीयया कयं व्याख्यायते इति
सङ्कानिष्टत्त्य आहुः जीवनेत्यादि । परित्यागभावनामिति । जीवनस्येति श्रेषः॥६॥

भविद्याः इत्यत्र । प्रधासजननादिति । तीर्थपापनाश्चमयासजननात् । इदमेव १-१२-१० सूचितं विवेकथैर्याश्रयग्रन्थे ' विशेषतश्चेदाङ्गा स्या'दिति पद्येन १०

अपि न इत्यत्र । ज्ञास्यतीति । सम्भावनायां छट् । लज्ज्येति । १-१३-११ अवधूतवेशकुनलज्ज्या ॥ ११ ॥

१-१३-१३ नन्वप्रियमित्यत्र । स्वकार्यमिति । विदुराभिषेतं कार्यम् ॥ १३ ॥

एवं गृहेष्टिवत्यत्र । भगवन्तं दृष्ट्वेति । द्वारकायां गत्वा तत्र दृष्ट्वाः । १-११-१७ अन्यथा चेदिति । यदि स्वार्थे प्रवत्ता न भवेयुरित्यर्थः ॥ १७ ॥ १-१३-१८ विदुर इत्यत्र । कालस्येति । कलियुगरूपस्य । तत्र लिङ्गं परमदुस्तरत्वं बोध्यम् ॥ १८ ॥

राजिल्लत्यत्र । पत्नीरिवेति । अष्टावक्रशता भौगाहृताः कुञ्चपत्नीरिव । तासां त्यात्वं पाञ्चोत्तरखण्डे प्रसिद्धम् । पूर्वमिति । विश्वरूपपद्श्वनावसरे 'अभी च त्वां सूरसङ्घा विश्वन्ति केचिद्धिताः पाञ्चलयो गृणन्ती'ति-भगलङ्कात् । वैधदीक्षान्यायेनेति । यथा वैधदीक्षायां गुरुणा स्वनिष्ठं झानं शिष्ये सञ्चार्यते, यथोपकोसलविद्यायां 'ब्रह्मविद् इव सौम्य ते मुखं भाति, को जु त्वाजुञ्जसा-से'त्यादि । यथा च तान्त्रिकदीक्षायां गुरुणा देवता स्वस्मिन् सिश्वपाप्य शिष्ये सञ्चा-र्यते, तेन न्यायेनेत्यर्थः । अन्यश्रेति । पाण्डववञ्चनादौ । द्वितीय इति । आद्ये ॥१८॥

१-१३-२० येन चैवेत्पत्र । स्वनिष्पादित इति । कालनिष्पादितः ॥ २०॥ अग्निरित्पत्र । सामान्यविद्रोषभावादिति । लाक्षागृहे सपात्रकाणां पत्रा१-१३-२३
पश्चात्तद्भणमित्पर्थः । तेपीति । दृषिता इति शेषः ॥ २३॥

तस्यापीत्यत्र । अनालोचितयाचक इति । अनालोचितं यथा स्यात्तथा र-१३-२४ याचकः, वस्तुयाच्यस्त्रदातृणां चतुर्णामन्यतमस्य वा स्वरूपादिकपवि-चार्य यो याचते, तादश इत्यर्थः ॥ २४ ॥

इतोर्वामित्यत्र । हीनत्वबोधनायेति । धृतराष्ट्रस्येत्यर्थः । स्वतन्त्राणाभिति । एत्राविध्यामित्यस्य विवरणम् । देशसापेक्ष इति । प्रुष्ठ इति शेषः । तथा च देशापेक्षां परित्यज्य यात्वित्पर्थः । अतः एवेति । स्वदेशापेक्षात्यागा-देव । परित्यागविध्यापत्तेरिति । देशत्यागोत्तरमपि बुद्धिश्रंशे तथात्वापत्तेरित्यर्थः । नतु वस्यैव हेतोरित्यत्र देशस्य परमफलासायकत्यमुक्तम्, तथा 'भवं द्वितीये'त्यत्र बनस्यापि तथात्वमुक्तम्, तथा सति कोविद्त्वस्य प्रमादाभावस्य च तत्साधकत्वं फलतीति ताभ्यापत्रैव फलार्थं प्रयत्नीयम्, त्यागे को विशेष अत आहुः तस्यैवेत्यादि । तथा च तत्र तयोरसाधकत्यमात्रमुक्तम्, नतु बाधकत्वम्, अतस्तत्र केवलेन कालेन देशेन च न परमफलविरोध इत्यर्थः । तथा च तत्र तथास्तु, पक्को तु कालस्य बाधकताया परयेक्षानुमानाभ्यां सिद्धत्यात्तिव्यर्थः स्वैर्ग्याहिस्यापि तथात्वाद्विरोध एवेति देशस्त्याज्य एवेत्यर्थः । पतदेवाहुः तदित्यादि । केचिद्त्यादि । श्रीवरो वोपदेवाद्याः गतस्यार्थेति स्रोक्रम्यास्यात्वसस्यं धीरं मन्यन्त इत्यर्थः ॥ २५॥

पतिमित्यत्र । पौनरुक्त्यपरिहारायाहुः अबाधिकेति । 'विषस्य वै सम्यसतो '
हत्यत्रोक्तैर्विश्वादिष्ट्रियथः । अनुवाद्यदिति । नारदकुतानुवादात् । ननु नारदेन विदुरोपदेशाह्रत इति कृतो नोक्तम्, तत्राहुः साक्षादित्यादि । विरोध इति । विदुरोस्पासु पूर्वे क्तिग्वः, इदानीमस्महोषद्श्रीं जात इत्याकादेको विरोधो युधिष्टिरस्य मनस्यापद्येत, तदनुचितम्, विदुरस्यान्यत्र ताल्पर्यात्, अतसत्दभावार्थे नोक्तवानित्यर्थः । नन्वस्मित्रध्याये धृतराष्ट्रस्य सुक्तिमात्रं वक्तव्यम्, तक्तु
धितराष्ट्रः सद आत्रे ' त्यादिना वक्ष्यति, ततः पूर्वे युधिष्टिरमशादिकं व्यासस्वाभ्यां किमित्युक्तिमित्याकाङ्कायां युधिष्टिरादिसुक्तिर्यामिमाध्याययोवेश्यते, तदुपोद्धातस्यवाभ्यां किमित्युक्तिमित्याकाङ्कायां युधिष्टिरादिसुक्तिर्यामिमाध्याययोवेश्यते, तदुपोद्धातस्यवाभ्यां कारिकामिराहुः यावदित्यादि । प्राक्कथेति । युधिष्टिरमशादिकया ॥२९॥

अजातदासुरित्यत्र । अनुन्दरणाभ्युद्येति । गाईपत्यादिकं कुण्डादग्रीनामुद्धर-णात्पूर्व मुर्योदये तत्रायश्चित्तत्वेन तद्विधानमित्यर्थः । कमेणेति । १-१३-३०

अवश्यकं पूर्व ततः सन्ध्या ततस्तर्पणमिति क्रमेण ॥ ३०॥

अधाजगामेत्यत्र । प्रमादिमिति । आत्मवातादिरूपमर्गम् । उक्केगा१-१३-३७
द्वीनत्वादिति । उद्देगेन हीनत्वात् । अधिकारजाघन्यादित्यर्थः ।।३७॥
मा कश्चनेत्यत्र । क्रांको हीत्यादि । शोको हि यथा मानभङ्गादौ स्वन्यूनतायां
तस्य मननेन विशिष्टं शानम् । तत्र च श्वनुनाशादिनिदिध्यासनेति
१-१३-४०
व्याप्तिवारणाय विशेषणद्रसम् स्वन्यूनतायादकमनिष्ठद्वानं श्रोक इत्युक्ते
पुत्रादिनाश्वश्वरणजन्यशान्द्रमात्रेति व्याप्तिरिति तद्वारणायं विशेष्यद्रसम् । तादश्वशान्द्रस्यापि स्वयत्वाक्तीकारे तु प्रयोगैपसिद्धयोविरोध एव दोष इति सम्रदितोपादानम् । निद्धियासनं प्रयत्नपूर्वकं विशिष्ट शानम् , तदेतदिभसन्थायादुः कोपीत्यादि ।
शोकाकरणे हेत्वन्तरमादुः किश्चेत्यादि । नतु स्वपुत्रनाशादौ कयं हितकरणानुसन्धानं
स्वार्थपक्षे इत्यत आहुः ममतास्पदेत्यादि । सैवेति । स्वहितकरणरूपा । छीलात्वेन
विचारेपि सेवानुसन्धेयेत्याश्चयेनाहुः उभयधेत्यादि ॥ ४० ॥

यथा गांच इत्यत्र । तद्धिभिति । लीलार्थम् । अन्यथेति । लीलायां दोष-त्वाद्यभिसन्थाने । दीर्घर्जजुरिति। यस्यां रज्जौ बलीवर्दात्रसि मोतान् १-१३-४१ कृत्वा रज्ज्वन्तरेण बध्यन्ते, सा तन्ती तद्र्पेत्पर्थः । आधारस्विमिति । शक्तिक्रयाक्ष्यतुषाधारस्वम् । असंस्कृताक्षरूपत्विमस्यर्थः । अनध्यासे क्यमिन्द्रियच्या-

<sup>🌂</sup> अध्यक्षानुमानाम्यामिति पाठ: ।

१ चृतराष्ट्रमात्रमिति पाठः । २ मनने अनिष्टशानमिति पाठः । ३ मयोगसिक्योः ।

पार इत्यत आहुः इन्द्रियाणीत्यादि । प्रेरकस्येति । इन्द्रियाधिष्ठातुः । अध्यासं कृत्वेति । देहादिषु तत्सम्बन्धिषु च यथायथमहन्तां भमतां चैरयथैः । किञ्च भगवते त्यादि । इत आरभ्य यथा कीडांपस्कराणामित्यस्य व्याख्यानम् । कुतिश्चियांजयन्तित्यत्र । सार्वविभक्तिकस्तसः । केनचिदित्यर्थः ॥ ४१ ॥

१-१३-४३ यन्मन्यस इत्यत्र । न चेति मूळस्यार्थमाहुः नासीदस्ति भविष्य-तीति । अत्र त्रिष्वपि नत्रोन्वयः ॥ ४३ ॥

१-१३-४५ कालकर्मेत्पत्र । राजदान्द्स्य देहवाचकत्वादिति । इदं देहोयिप-त्यस्येदमो व्याख्यानं निमित्तमिति, न रक्षाकर्तेत्यर्थः ॥ ४५ ॥

अहस्तानीत्यत्र । दृषयतीति । द्वाभ्यां दृषयतीत्यर्थः । तत्र सामान्यप्रका-र इति । अन्नात्तृभावे सामान्यप्रकारः । भावे वेति । जीवानिष्ठि-तस्य सन्वेषि ॥ ४६ ॥

तदिद्भित्यत्र । तत्राहेति । तादृश्यां शङ्कायां खाद्यानां खाद्यकानां चाभेद्-माहेत्यर्थः । स्रष्टानामपीति । परस्परमभेदादित्यर्थः । बहिरिति । पत्रद्यतीति शेषः । स्रोक्तिक इति । तथा च वस्तुविचारे कुर्माङ्गयदन्तः भयेशान्त दोष इत्यर्थः । आदित्यादि । आसमन्ताददनमात् आतः भक्षणान्मा निषेधात्मकः केवलो भवत्यवतिष्ठते इत्यर्थः । 'परोन्जनासिको वे'ति सन्धेर्वेकिल्यिकत्वाद्यत्योभावः । पृपोदरादित्वाद्वा । दत्वनत्वयोरभावस्त्वेनात्मेत्यतिपरोक्षद्या सिद्ध्यतीति क्षेयम् । आत् अभजनादिति पाठो न भाति । नहीत्याद्यप्रिषप्रन्थानुरोधादित्यपि क्षेपम् ॥ ४७ ॥

सोयमधेत्यत्र । सर्वरूपेण रक्षकत्विमित । व्यापकत्वेन भक्षैकभक्षकत्वेन सर्ववस्तुस्वरूपत्वेन चेल्यर्थः । संहारलीलायां कथं पालकत्विमत्यत आहुः
दोषदृरीकरणेनेति । तथा च तदापि पालकत्वमव्याहतमिति भावः ।
विद्योषाधिकारित्वादिति । संहरणे विशेषाधिकारित्वात् । मोसलस्य जातत्वात्कथमेवष्ठक्तिरित्यत आहुः सोहान्तरेत्यादि । निवारकत्वेनेति । स्थापनीयानां मृत्युनिवारकत्वेन मोहनिवारकत्वेन वा ॥ ४८ ॥

१-१२-५० धृतराष्ट्र इत्यत्र । पछ्छवीकृतिमिति । पछ्छववदीपद्धनीकृतम् ॥ ५०॥ स्नात्वेत्यत्र । अग्रय एव संस्कियन्ते इति । न फलार्थ होम इत्यर्थः । त्रिमुख्येति । तथा च सापि त्यक्तेत्पर्थः ॥ ५२॥ विज्ञानात्मनीत्यत्र । सः एवेति । निर्विकत्यसमाधिरेत । अन्त्रेति । आस्पर्वेति । देशभिषानित्यमनोभिषानित्यभेदेन । १-१३-५७ व्याण्डाभिषानेति । ब्रह्माण्डे अहमित्यभिषानो यस्य सः । प्रकृत्य-धिष्ठातृत्विमित्यादि । तथा च चतुर्थ आत्मनि प्रविक्षीन इत्यर्थः ॥ ५४ ॥

१-१३-५६ स वा इत्यत्र । आग्नेरुयाः धारणाया यजमानस्यायश्यकत्वायाहुः आधानेत्यादि । तथा च तस्य तद्भिन्तवात्तेन साधारणा कार्यै- वैत्यर्थः ॥ ५६ ॥

इति श्रीव्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो ज्ञयोद्शाध्यायविवरणम् ॥ ३ ॥

अथ चतुर्दशाध्यायविवरणम् ।

अथ चतुर्दशाश्यायं वियरिषयोऽयसरस्पसङ्गतिवोधनाय पूर्वाश्यायार्थमनुबद्दनः मस्तुनाग्रिषयोर्थमाहुः एवं हीत्यादि । अत इति । एनद्नन्तरम् । ननु द्वाभ्यां हेतुपूर्व कथनस्य कि प्रयोजनवन आहुः तैषाभित्यादिद्वयम् । महदिति । भूमित्यागरूपम् । तथा च तद्धेतुत्वेनात्र तत्कथनमित्यथः । ननु तथापि तत्तु द्वितीये वान्यम् , तथात्वस्य कथं हेतुवोधकत्वित्यत आहुः सम्भायनायामित्यादि । इति चेति । एवं प्रकारेण तत्र हेत्वन्तराणि समुचेतुं विनिरूप्यत इति पूर्वेण संवन्यः । एतदेव निगमयन्ति भगवद्गन्मनं तस्मादित्यादि ॥

१-१४-९ सम्प्रस्थित इत्यत्र । यदा नापादिति । व्यतीता इत्यस्यार्थः ॥ १ ॥ जिक्काश्रापित्यत्र । न दाक्येति । नातुमातुं शक्या । सौहार्दभिति । नातुमातुं शक्यमिति शेषः । तस्मा इति । युधिष्ठिरार्थम् । तत्कृतार्थत्वार्यं १-१४-४ तस्यैतद्वयं भातमित्यर्थः ॥ ४ ॥

भगवानपीत्पत्र । अयुक्तत्वेपीति । भगवन्त्रादेवायुक्तत्वेपि । यहूनामिति । अस्पादशामन्यदेशवासिनाम् । आराध्यानामित्यादिनोक्तहेतुद्वयेनान्पत्र । १-१४-३४ गमनसम्भवात् पुर आस्ते इति वहिर्प्रेप्तेत्यादिहेतोः सुधर्मायामास्ते इति भक्तानामपि कालवशेन तथात्वाच सहदृत इति प्रकारविशेषं पृच्छतीः यर्थः । सुलप-दमयोजनमाद्यः स्यमन्तकेत्यादि ॥ ३४ ॥

मङ्गलायेत्यन्न, क्षेमाय भवाये'त्यत्र साधारणानामधिकाराभावं हृदिकृत्वाहुः निविष्टपद्रक्षणायेति। ये द्वारकादौ निविष्टाः, तेषां स्थानरक्षायेष-१-१४-३५ धिकपदमाध्ययं चेत्यर्थः । ताद्या इति । मङ्गलननकादप्टवन्त एव ष्ट्याः सन्तीत्यर्थः । अथवेत्यादि । तथा चादप्टाभावेषि तत्सम्पादनसामध्यांत्र दोष इत्पर्थः । यथा प्रकृतिपरिणामितित्वेकं पदं सिद्ध इति क्रियाया विशेषणम् । ध्विनि-नेति । काव्याङ्गमधानवाक्येन वा ॥ ३५ ॥

१-१४-३७ यत्पादशुश्रूषणेत्यत्र । अन्यस्त्रिति । भोगात्मकं तु । विषय्वला-दिति । श्रुश्रूषणविषयस्य भगवतो वलातु ॥ ३७ ॥

१-१४-४० न दत्त्वित्वत्र । अधम्यांणीति । 'स्याद्धर्मपश्चिया'मित्यपरः । तद्विरुद्धमधर्मम् ॥ ४० ॥

१-१४-४२ पराजितेत्यत्र । नसमास इति । नैकथेःयादिवन्नशब्देन सह सुप्-सुपेति समास इत्यर्थः ॥ ४२ ॥

अविस्वित् पर्यसङ्क्षा इत्यत्र । सम्भोज्येति इस्वान्तपाठे प्रयोगसम्भवपकारमाहुः अथादावुत्तरं विभाग इति। इदं लक्षणप्रन्थस्य पातिशास्त्रस्य
सूत्रम् । तथा च 'अथादावृत्तरे विभागे इस्वं व्यञ्जनं पर' इति सूत्रेण
यथा देवयते शीकयते इत्येवमादेः पदस्य देवाय ते यजमानाय शर्मे, शीकाय ते स्वाहेत्येवं संहिताध्ययनदशायां दीर्घो बोध्यते. तेन न्यायेनात्रापि पदविभागे इस्वः, संहितायामेव दीर्घ इत्यर्थः । सूत्रार्थस्तु, अथेत्यिधकारे । आदावृत्तरे पदादौ पदान्ते च संहितायां वर्तमानो दीर्घो यदि व्यञ्जनपरः स्यात्, तदा विभागे पदपाठे हस्वमापद्यत इति
त्रिमाध्यरत्ने व्याख्यातः । तत्र स्वारसिकमेक्तपद्यम्, अत्र तु समासकृतिमत्यतोत्र न्यायपदमुक्तं होयम् ॥ ४३ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो चतुर्दशाध्यायविवरणम् ॥ १४॥

### अय पश्चदशाध्यायविवरणम्।

अथ पश्चद्शाध्यायं विविधियः सङ्गतेः प्रागेवोक्तत्वात्तां स्मार्यन्तः प्रस्तुतस्याः येपाहुः एविमित्यादि । विनिश्चयादिति । त्यव्लोपे पश्चमी । शास्त्ररीतात्रि विशेष-माहुः भार्येत्यादि । तथा च यथा 'ये देवा यहत्त ' इत्यादीन् मन्त्रानुक्वा 'इत्याहेमानेव लोकांस्तीर्त्वा सगृहः सपश्चः सुवर्गे लोकमेत्तां ति तत्यादेन सपरिकरस्य यजमानस्य सुवर्गो लोकः श्राव्यते, तथात्र भक्तयेति निरूप्यत इत्यर्थः । अवान्तर्वावयतात्पर्यमाहुः प्रेमेत्यादि । आहेति । सृत आह । पर इति । उत्कृष्ट भक्तः ।

एवं कृष्णसः इत्यत्र। भगवतो जनार्दनत्वेन कालक्ष्यत्वेन च मुक्यवसरे देहत्यागे च तस्यावश्यकतया 'स्वलङ्कृताः कानतसः वावक्याः' इत्यादिषु बहु-१-१५-१ बीहो सखिशब्दस्य साहित्येपि प्रयोगात्तमाश्रित्य पक्षान्त(माहुः एतद्-

हारा वेत्यादि । कृष्णसरतः कृष्णसहित इत्वर्थः । एतस्यार्थस्याभिनेतस्ताय विषक्षे बाषकांस्तर्कानाहः अन्यथेश्यादि । यद्यर्जने भगवत्साहित्यं न स्यात , तदा पूर्वोपदेश्व-स्मरणस्येदानीमिव तदानीमिष सम्भवात्तत एव वैराग्यादेरपि सिद्धेस्तस्मादेव स्याना-महापरयानगपनप्रचितं स्यात्। न'न्वर्जुनेनान्विता' इति भगबद्वाक्याद्वज्ञायानयनायागपन-मिति नानेन साहित्यसिद्धिरित्यत आहः अर्जुनेत्याहि । उक्तरावय इन्द्रमस्यस्योक्तत्वा-दिन्द्रमस्थादेव तथा स्यात् , न तु गजाइयात्तथेत्यर्थः । वाधकतर्कग्रुत्तवा साधकतर्कमाहः ताबदित्यादि । नारदेन ' हावशेषं प्रतीक्षत ' इति भगवत्कृतां प्रतीक्षामुचनैतेषां प्रती-क्षणमुक्तम् । मौसलस्यैवावशेषस्याङ्गीकारे तस्य वृत्तत्वेन तद्वाचयमध्यप्रमाणं स्यादिति तद्रथै वथेत्पर्यः । युक्तयन्तरमाहुः कृष्णाविति । अश्विनोरित नरनारायणोरपि साहित्यस्य नियतत्वात्तदपि सत्यं स्यादित्यर्थः । नतु यदि सार्वदिकं साहित्यम् , तदाप-राजयाद्यवस्था न स्पुरिति नेदं युक्तमिति शङ्कायामाद्यः अवस्थेत्यादि । सर्वत्र मगवत्तेज-सैव कार्यसिद्धिः, नान्यथेत्यर्जनस्य विश्वासार्थे भगवतैव छीछा सा कृता, अन्यवा असुरमोहाद्यर्थे अज्ञत्वादिकं स्वस्मिन् पूर्व प्रकटीकृतं तथेत्वर्थः । अवस्थापकटनस्य लीलात्वे विश्वासार्थत्वे च युक्तिमाहुः अन्यथेत्यादि । यद्येवपर्जनावस्यां न मकटयेत् , तदा तस्याहङ्कारे मुक्तयभावेन तथा स्यादित्यर्थः । नतु मुक्तेर्देवकार्यत्वात्तद्दानेपि न साव-शेषकर्तत्विभितिशङ्कायामाहः अर्जुनस्येत्यादि । तदभावे मास्तु सावशेषकर्त्त्वम् , तथापि तस्याहङ्कारसत्तायां तेज: शोकस्तेजोविषयको यः श्लोकः स न युक्तः स्यात् , अतो विश्वा-सार्थ सा लीलेत्यर्थ: । फलपपि गमकत्वेनात्राहुः अत एवेति । ' एवं युहेषु सक्ताना'-पित्याद्यक्तं संसारावेशं पाष्यापीत्यर्थः । रूपमेवार्ज्जन इति । 'इन्द्रो देवते'तिविक्कन-मेदेपि विशेषणविशेष्यभावः ॥ १ ॥

कुच्छ्रेणेत्यत्र । नजु भगवतो नित्यत्वच्यापकत्वेऽनुभवन्तमर्जुनं प्रति भगवतः
परोक्षत्वाभावात् कथं तदुक्तिरित्यत आहुः स्वेच्छयेत्यादि । तथा च
१-१५-३
तदानीं ताहरोच्छया तथेत्यर्थः ॥ द ॥

यत्संश्रयादित्यत्र । गुणस्वभावभेदेनेति । गुणा इतरेतरसङ्कीर्णाः सस्तादयः स्वभावोज्जनस्य प्रकृतिः ताभ्यां कृतो यो भेदो वैषम्यं तेनेत्यथः । चतुर्द१-१५-७ शस्यार्थमाहः तेनान्यस्य च सङ्क्षय इति । अन्यस्येति । तेजसः ।
चतुर्दद्वागतिभिति । चतुर्दश्यकारम् । तेजसा मध्ये सर्वभिति । हिषमाणेन तेजसामन्मध्यस्यं सर्वमेव हृतमित्यर्थः ॥ ७ ॥

१-१५-१२ यत्तेजसेत्यत्र । चरित्रमितीति । इति हेतोर्भिन्नः पक्रम इत्यर्थः ॥१२॥
तन्नैवेत्यत्र । नजु पूर्वश्लोकवदुत्तरश्लोकानामपि यत्पदोपवन्धवतां सन्ताद-

स्मिन्नेव मध्यस्ये किमिति मोष उच्यत इत्याकाङ्कायामाहुः तमसे-**१-**१५-१३ त्यादि । ग्रुणनिरूपणादिति । आजमीदपदेन मोक्षदाननिरूपणात् । तया चैनं हेतुद्वयात् परोक्षरनं मोक्षदात्त्वं च वक्तं मोपमाहेत्यर्थः । ब्रह्माण्डविश्रहत्वाः दिति । तथा च तेन रूपेणातिपरोक्षतया मोषहेतुत्विभत्यर्थः । तेजापहरणेपीति । कार्यकारणोत्तरं तेजोपहरणेपीत्पर्यः। एवं सर्वसम्मतपाठमाहत्य मध्ये मोपोक्तिः समर्थिताः। अतःपरं सिद्धान्तपञ्जेण समर्थयन्ति वस्तुत इत्यादि । ननु गुणैः कार्यान्तरमपि जायत एवेति त्रयेणैव निरूपणं कृत इत्याकाङ्कायामादुः लोकत्रयेत्यादि । तृदेवदैत्यात्मंका ये लोकास्तज्जयस्यैवार्जुनेष्यमाणस्वादित्यधः । यन्तेजसेतिश्लोके दैत्यजयस्यास्पष्टत्वाः चत्स्फ्रटीकर्तुमाहुः दैत्येत्यादि । अत्र दैत्यत्रय इत्यादौ सप्तम्यन्तः पाठः प्रतिभाति । तथा च तस्मिन्नेवं निरूपणीयैषि अभीष्टेषु भोगस्य प्राधान्यात्स एव तत्र निरूपित इत्यर्थः। त्रिहि तिश्वरूपणे कि पानपत आहु: अर्थादित्यादि । आसनार्द्धपाप्तिरूपस्यार्थस्य देवाराः तिवधादेव जातत्वात्तिक्रिष्णणेनार्थादेव निरूपितोपि देवलोकरसान्तोपसंहारे तदनुवदनभः गवत्कतवश्चनयोः शेषतयाङ्गतयाग्रिमश्होके निरूपितः। तथा चाग्रेतुवाद् एव मानमित्यर्थः। नत तथापि मध्ये वञ्चननिरूपणस्य तात्पर्यमाहुः दैत्यानामित्यादि । तत्प्राधान्या-दिति । वश्चनप्राधानयात् । तथा चेदानीं संहारकालस्वात्तत्र च ' अन्ते स्वधमेहरमन्युवशा-सुराद्या ' इति वाक्येनासुराणासुपकरणरूपत्वादिदानी तदनुगुणत्ववोधनाय तद्क्तिरिः त्यर्थः । नन्वेवं सत्यग्रे भगवचरित्रनिरूषणस्य कि प्रयोजनम्, प्रश्लोत्तरस्य तावतेव जात-स्वादित्याकाङ्कायामाहुः यदित्यादि । नात्यन्तिमिति । आपाततः प्रतीयमानोपि तेषु श्लोकेषु सोत्यन्तं न सिध्यतीत्वर्थः । अनुग्रह उपकारः । अत्यन्तासिद्धौ गमकद्वयमाहुः भूमारेत्यादि । सिद्धमाद्धः अत इति । यद्धान्धवेत्यादिषयत्रयस्यानतारकार्यवोधनः मात्रार्थत्वात । नन्वेवं सति मध्ये एतेपां कि प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां तत्तारपर्यं कारिका-भ्यामाहुः कारणिक्त्यादि । इतरसंहारस्यार्जुनद्वारा कारणं स्वयं तत्करणं अर्जुनसंहारप्र-तिबन्धश्चेतित्रयं भगवतस्तुष्णीकत्वेपि भगवत्कृतत्वमेषां ज्ञापयितुं कथ्यत इत्यर्थः । तदिति । स्वकृतत्वज्ञापनम् । एवं कथनस्य मयोजनमाहुः दोषेत्यादि । सिद्धमाहुः अत इत्यादि । अन्तःसाधनं बलम्, बहिःसाधनं धन्वादिसामध्येम, तथा चैत्रप्रपत्तौ तैषां श्लोकानां विगीतत्वं युक्तमेवेत्वर्थः । सर्वसम्मतपक्षमाश्चित्याहः तमोमिश्चेत्यादि । विगीतत्वा-भिषायेणाहुः हेतुत्वेनेत्यादि । एवपग्रेपि । ॥ १३ ॥

यद्वान्धव इत्यत्र । कथं निवास्तित्यत आहु: तेनेत्यादि । निलीय गपननिरासे एकस्य तत्राशक्तत्वात्रिवास्तित्यर्थः ॥ १४ ॥ सौत्य इत्यत्र । फलस्येति । आनन्दरूपस्य भगवतः । ततः स इति । १-१५-१७ जीवः । प्राप्तस्वादिति । यथेष्टविनियोगे हेतुः । अल्पभिति । अस्य फलम् ॥ १७ ॥

नर्माणीत्यत्र । अयथात्वादिति । अप्रुरुषार्थत्वादित्यर्थः । तत्रानैकान्तिकः
मिति । स्मिते वशीकरणव्यभिचारम् । सम्बोधयतीति । वशीकरणार्थः
सम्बन्धित्वेन सम्बोधयति । सञ्जल्पितत्वमिति । प्रतिवादि नयमात्रकः
लक्षकयाया जल्पत्वेन तथेत्यर्थः ॥ १८ ॥

रे-१५-१९ शब्येत्वत्र । प्रतिकारे कृत इति । भगवता कृते । अन्ये इति । अर्जु-नकृताः । तस्यापीति । पितुरपीत्यर्थः ॥ १९ ॥

सोहमित्यत्र । अस्य विचार इति । बक्ष्यभाणे कार्ये प्रतीकारस्य विचार इत्यर्थः । ततः पराणां कार्याणां का सम्भावनेत्यत आहुः प्रियस्ये-त्यादि । यथा सार्ध्यमित्यर्थः । स्विनिष्ठाः कार्याभावहेतवस्त्रिविधभग-वदाहित्यानि भगविष्ठकार्याभावहेतुः सहस्वाभावः ॥ २०॥

तस्रै धनुरित्यत्र । प्राप्ताप्राप्तविवेकेनेति । कार्यनिष्पत्तिकारणत्वेन कि प्राप्तं कि वाद्राप्तिकिति विचारेण । इदानीं त्वित्यादिन्यतिरेकद्शायां तु तद्धर-१५-२१ न्तर्रादिकमाधारत्वेन ईशाधारत्वेन हेतुना अन्यधासिद्धं तत्त्वरूपस्य
स्वातः त्र्येणान्त्रयव्यतिरेकाभावादीशवन्येव तद्धरणात्त्वरूपतो जयाकारणत्वेन सिद्धिमत्यथः । तद्भावो वेति । स्वरूपभाव एव वा असन्त्वित्यर्थः । फलसाधकस्य तद्भूपत्वेषानमाहुः तत एवेत्यादि । स्थित इतीति । अवशिष्ट इति हेतोरित्यर्थः । विनियुक्त इति ।
धनुरादिर्विनियुक्तः । कुहक इति । सक्ष्यः । फलवेफल्यमित्यादि । परिग्रहरसाभावेनाराधनवैयथ्यं साध्यवेफल्यं रक्षावेयथ्यं साधनवैफल्यं धन्वादिवैयथ्येम् ॥ २१ ॥

राजिन्नत्यत्र । द्वितीय इति । स्त्रास्वास्थ्ये । प्रथमस्येति । सर्वम-श्रस्य । निर्श्वीयत इति । अत्रापि निश्चीयते ॥ २२ ॥

देशकालेत्यत्र । भगवदीयत्वादिति । वाक्यानां भगवदीयत्वात् । भगवान् हि अन्यत्करोत्यन्यत्सम्पद्यते तथा वाक्यान्यपीत्यर्थः । अत्र तृष्णी-१-१५-२७ म्भातः कण्डतोनुक्तोपि अग्रे चिन्तनोक्त्यार्थवलादेव पूर्ववाक्यशेष-त्वेनाक्गन्तव्यः ॥ २७॥

एविमत्यत्र । स्वभावत एव ज्ञानरूपत्विमिति । 'बुद्धिर्विज्ञानरूपि-णी'ति वाक्याद्विज्ञिष्टज्ञानसमानाकारत्वम् ॥ २८ ॥ बासुदेवाङ्घीत्यत्र । भगवत्स्यरूपयोरिति । जीवपरमात्मनोरित्यर्थः । जीव- 66

भगवत्स्वरूपयोरिति वा पाठः प्रतिभाति । सोर्जुनो जात इति । 'वलक्षो धवलोर्जुनः' गुद्धो जात इत्यर्थः । त्रिक्षणावस्थायीति । **१**-१५-२९-३० मतान्तरानुसारेण पूर्वपक्षतयोक्तम् । मृले ज्ञानस्य रुद्धत्वकथनेन चिरकालस्थायित्वस्यैवाभि-मेतत्वात् । ज्ञानतिरोभावं दूरीकृतवानिति । पुनः प्राप्तिस्वरूपव्याख्यानाचेति हेयम् ॥२९॥ विशोक इत्यत्र । तत इति । ज्ञानानुसन्धानानन्तरम् । अन्तः प्रवेशेनेति । सर्वान्तः भवेशेन । असम्भव इति । न विद्यते संशयानां सम्भवोय-स्मिबिति सप्तम्पर्थे बहुवीहिः। न पुनरुद्गम इति । तात्पर्यार्थः॥३१॥ 8-64-38 यथाहरदित्यत्र । आभासे । आत्मत्वादिति । नियन्तृत्वादित्यर्थः । न दोष-भाव इति । अत्र न दोष इत्येव पाटः प्रतिभाति । विजहात्रिति । तथा च कार्ये निर्हत्ते प्रयोजनाभावादेवं कृतिभित्यर्थः । ह्रधमिति । १--१५--३४ भूभारभूततनुस्तद्वर्वितनुश्चेति द्वयम् । अत्र तयोस्तन्योः सत्यत्वम् , कष्टकदृष्टान्ताद्द्योः साम्यकथनाच । अनित्यत्वं परम् ॥ ३४ ॥

यथेत्यत्र । एवमिद्मपीति । तथा च भूभारक्षपणार्थं यो मर्ह्यवेशस्तमपीत्यर्थः। अत्र कलेवरस्पावस्तुत्वम् , त्यक्तरि नटदृष्टान्तात् । 'कृष्णो इत्यक्तदै-होपि त्यक्तदेहस्य देहवत् । आत्मानं दर्शयामास स्वरूपसदशाकृति'मिति

ब्रह्माण्डवावयाच होयम् ॥ ३५ ॥ यदा मुकुन्द इत्यत्र । निर्ममनस्यैत शरणत्वे हेतुः तद्तिरिक्तित्यादि । मत्यन्तस्य गन्तव्यपदेनान्वपः । सर्वेषु युगेषु कालत्वाविद्येषेपि कलि-धर्माणामेव मोक्षवाधकत्वम्, तथा सर्वेषु देशेषु देशत्वाविशेषेषि देशवि-शेषस्य कुतस्तद्वयाप्तिसहित्यं येन युधिष्ठिरस्य तत्र मधने बुद्धिरित्याकाङ्कायां व्याख्येय-श्लोकद्वयस्य तात्वर्यमाहुः कलिरित्यादि । 'त्वं कालमल' इत्युक्तो 'मले शुद्धिर्न विद्यते' इति ब्रह्मवैवर्तीयकाशीमाहात्म्ये किन्नि प्रति ब्रह्मणो वाच्यात् । किन्नः कालपलम्, अतो मलत्वरूपादिशेषात्तद्धर्माणां मोक्षवाधकत्विपितिभावः । कालस्य सर्वोषादानत्वात् सर्वे कालस्तेन मृर्लस्य सर्वत्र व्याप्तिसम्भवेषि स्वामी 'कालस्वामी तु माधवः कालोपादेयायतो यस्पादेशास्त्रिवर्तते तिगोहितो भवति, तत्र तस्मिन् देशे निकृष्टता । तत्र दृष्टान्तः वहा-विवेति । यथा निष्टत्ते वही पार्थिवस्य भस्मतया निकुष्टना, भस्मनोप्निपुरीयत्यात् । 'अग्नेर्भरमास्यग्नेः पुरीषपसीति ' श्रुतेः । तर्हि देशान्तरस्य कथं शुद्धत्वम् , तत्राहुः दारा-वित्यादि । तदन्ति है: सन्वेन न तथा निकृष्टता, एवं देशान्तरेन्तभगवत: सन्वेन न निक्रष्टत्वम् । अतो देशान्तर्भतिर्युधिष्ठिरस्य मता बुद्धावारूढेत्यर्थः । दाराविति पुछि-

युधिष्ठिर इत्यत्र । स त्विस्थादि । युधिष्ठिरे ज्ञानाविकासमन्ता कलिर्युधिष्ठिर-१-१५-३७ - दीन् पाण्डवानिष भगवत्क्रुपानवस्त्रोकितान् मन्यतं इत्पर्धः ॥ ३७ ॥ सः स्वरौत्रमित्पत्र । नीवीपद्मचितपर्थपाद्यः अन्ये त्वित्यादि । स्विया कृतेन चरणसंवाहनादिना एकदेशे भुज्यमाने वस्तरहिताया अपि स्त्राय: पतित्वं स्वस्थिन् मन्यन्त इति योजना । बस्त्ररहिता इत्यत्र यस्त्ररहिताचा इति पष्ट्यन्तः पाटः प्रतिभाति । विची द्विकर्षकत्वाभावेन स्वपीतं प्रतिनभयपिश्चदिति भयोगानुपपत्तिमाशङ्क्य तदुपपत्त्वर्थमाहः पतिमित्यादि । अनुवादानङ्गीकारे दोषमाहः पतित्वेत्यादि । अनुशासनाभावेन द्वितीयायाश्रतुर्थ्ये स्रक्षणाद्धातोर्द्धिकर्भकत्वकल्पना च स्वादित्यर्थ: ॥ ३९॥

विस्रज्येत्यत्र । अशास्त्रत्यादिति । न विचते शास्त्रमस्मित्रित्यशास्त्रं तथास्त्रा-दशास्त्रीयस्वादिस्यर्थः । नतु शेषाभ्यतुज्ञानङ्गीकारे चीरवासस्त्रोक्ति-र्विरोत्स्यत इत्यतः आहु चीरेत्यादि । तत्परित्यागतुरुपत्येन बखपरि-त्यागानुकस्पत्वेन बस्वपरित्यागज्ञापनार्थमिति न विरोध इत्यर्थः । नसु प्राजापत्येष्टिकथना-दिनैव सन्दर्शसारम्भे सिद्धे दुक्छादिष्वात्मीयतापि निराक्रतैवेति पुनर्निर्ममत्वोक्तेः किं प्रयोजनमत आहुः परिहंपागेन्यादि । नन्त्रहत्तात्यागकथनस्य कि प्रयोजनमत आहुः मध्य इति । अष्टन्तामध्ये । ननु ब्रह्मवादे भित्तः स्मृतिर्वानमपोद्दनं चे ति वात्रयाद्ध्यास-स्येश्वरकत्रेकस्वात् किमिति कुता वा त्याग इत्यत अ(हु: भगवत्कृतित्यादि । तदाज्ञयेति । 'बाचे यच्छ मनो यच्छ पाणान् यच्छेन्द्रियाणि च । आस्मानपान्मना यच्छ न भूपः कस्पसेऽध्वने'इत्यादिरूपया ॥ ४० ॥

वाचिमित्यत्र । नन्त्रस्त्वाज्ञयाध्यासपरिस्थागः, तथापि तनिष्टस्यर्थे देशादिखये भाव-नीये देहस्यात्रमयत्वा'द्ते प्रळीयते मर्त्य'मिरयेकाद्योक्तपकारेण लयो १-१५-४१ भावनीय: । अय साधिकत्वाचज्ञावस्यकत्वम्, तदा 'शोत्रादीनीन्द्रि-

क्रनिर्देशस्त लिक्सस्य लोकाश्रयस्वेनाशिष्यस्वात् । ' नित्यं शलाका खिया'पिति शापकात् । ननु भगवत्सत्तयैव चेन्निकर्णभावः, तर्हि भक्तत्वेन युधिष्ठिरेषि तत्सत्त्वानिर्गमनमन्थेक-मित्याकाङ्कायामाहः अग्निभाचेर्पात्यादि । यथारणौ विद्यसचेपि काष्टेन मधनदारा प्रकाशनात् स(अग्निः) साध्यः, तथात्र भगवत्सन्वेषि देशान्तरगत्या स प्रकाश्य इति हेतोर्ग्र-विष्ठिरस्य गमननिश्चय इत्यर्थः। ननु भगवतो न्यापकत्वात्पूर्वोक्तं सर्वेमसम्भवीत्यत आहु: यद्मपील्यादि । केचिद्व 'स्वतन्त्रा सह महीं जहा'विति व्याकुर्वते, तह्ययन्ति भूमी-रवादि । तथा चैवं व्याख्याने जहाविति स्यागवाचकपदे विध्यतुवादवैरूप्यापत्तिः । सा ह्यस्यानुवपद्यवानत्त्रात् तृतीयाया अव्यसम्भव इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

-98

याण्यन्ये संयमाप्रिषु जुद्दति'इत्यादिगीतोक्तपकारेषु केनचित्पकारेण होतव्यं किमित्ययं वागादिहोमपकार इत्याकाङ्कायां साग्नित्वेन द्वितीयस्यावश्यकत्वेषि गीतायां नानापकारक--थनात्तेषु नियम्यस्य नियामके होमः सर्वत्र सिद्ध्यतीति प्रकारान् वैकल्पिकत्वादनादृत्य सिद्धमादाय यथाकथिञ्जद्वोमेष्याज्ञासिद्धिस्त्याशयेनाहुः तत्रापीत्यादि । सम्पादिनः मिति । यस्य यस्तम्बन्धित्वं सम्पादितम् । तदाद्देति । तस्माद्धेतोरेतं क्रममाहेत्यर्थः । सम्बन्धं प्रमाणेन स्फुर्टाकुर्वन्ति वामित्यादि । तथा च तस्यां हुतायां निमित्तापाये र्नेमित्तिकस्याप्ययाय इति शरीरसम्बन्धोप्यपेष्यतीति तद्धीतथेश्यर्थः । वाचो पनः− सम्बन्धित्वायाहुः मनस्य इत्यादि । नतु देवपत्नीकथनपस्तावे 'वाग्वायो'रिति आवणा-त्क्यं मनोभायत्विमित्यत आहु: प्राकृती हि सेति। यतो हेतो: सात्र हृयमाना पाकृती तेन मनोभार्या वैदिकीतोतिकिकेत्यर्थः । नन्त्रत्राहृतिरूपा स्वयक्तव्या वाक् स्वश्रोतव्या परस्य वाम्ता देवतारूपा वा । आद्ये बद्धवागित्यग्रिपवैयथर्पापत्तिः, द्वितीयत्तीययोस्तु त्तियपासम्भवेनाहृतित्वासम्भव इति शङ्कायां तां निश्चेतुं व्यविच्छन्द्न्ति आत्सन-इत्यादि । तयेत्यादुतिरूपया । नेति । नादृतित्वेन । भगवत्कर्तुकाध्यासपक्षेऽपमेत्र होमप्रकार आवश्यक इत्पत्र वीजपाहुः ईश्वरेत्यादि । हि यतो हेतोः ईश्वरकर्त्वकेष्यासे आज्ञया निवर्तनीयेऽधीने लयो ग्रुच्यः, अधिक इनः अधीनः निरङ्कशेश्वर इति यावत्। त्तस्मिन् लयो मुख्यस्तत्सायुज्यसम्पादकः । अतोयं प्रकार् आवश्यक इत्यर्थः । स त्वाहत्य न भवतीति जनस्यावद्यपकत्वे यस्य यन्नियतत्वं तदाहुः तन्नेत्यादि । मनोधीनत्वं मनी नियम्यत्वम् । अभिमानिनीति । समर्वा प्रजापतेरिवेति । इदमुपाख्यानं 'मजावते आशया वै श्राम्पती'ति श्रुतौ पायोस्ति । एतेन दृष्टान्तेन तस्या आहृतिस-म्याद्ने तिन्नष्टचे प्रमाणमुक्तम् । सिज्याहु तथेत्यादि । निवर्तियच्यत इति । भग-वता निवर्तनीया । तथा चास्याहुतित्वे तत्सम्बन्धेन सर्वा एव वाच आहुतिभावे प्राध्य निष्टता भविष्यर्श्तीस्पर्था । वाचः स्वनियामकाबीनत्वं तित्रयामके मनसि तथात्त्रपति-दिशन्ति तथ्रत्यादि । हेतुमुखेन तत्र प्रमाणपादुः तद्गतागतिभ्यामिति। 'स यथा शक्कुनि: स्त्रेण प्रवद्धो दिशं दिशं पतित्वात्यत्रायतनगळव्यता वन्धनमेवोपश्रयते, एवमेव खलु सौम्य मनो दिशं दिशं पतित्वान्यत्रायतनमछब्ध्वा माणमेवीपश्रयते, प्राणवन्यनं हि सोम्य मन' इतिच्छान्दोरमञ्जतौ मनोगतागतिभ्यां धनसः प्राणाधीनत्त्रनिरूपणादि-स्वर्धः । विषरीतमुद्धाव्य समाद्धो यद्मपीत्यादि । अग्र इति । निरोधानन्तरम् । ननु तथा सति तौल्यादाहुतिक्रमस्य वैकल्पिकत्वापत्तिरित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः सिन्निरोधेनेत्यादि । प्राणिनरोधेनेत्यर्थः । तथापि दोपताद्वस्थ्यमिति फलग्रुखेन समृति-प्रवाणत्येनाहुः तथाचेत्यादि । तथा चेति । चोवधारणे । गाणनिरोधेन मनोनिरोध

एव देहसम्बन्धापगमः । अतः एवेति । प्राणनिरोधेन देहसम्बन्धापगमादेव । तनमूल-त्यकथनमिति । मनोमुळकत्वकथनम् । तथा च फलमेवास्य प्राणाधीनत्वगमकम्, अतो मनसः प्राणनिरोधकरणस्त्रम्, न प्राणस्य मनोधीनस्त्रप्रयोजकितरपर्यः । नन्त्रज्ञेखरे होमस्योपकाम्तत्यादेनस्मिन् तददष्टावस्मिन् होमकथनं विरोत्स्यत इत्याशङ्कायामाहः होमेत्यदि । प्रकृतस्येति । युधिष्टिरदेहादेः । तथात्वसम्पादनार्थमिति । मुक्ति-साधनाधिकारसम्पादनार्थम् । पूजायापित्यादि । यथैकादशै 'एवं जीवकलां ध्याय-स्नादान्ते सिद्धभाविताम् । तयात्मभूतया पिण्डे व्याप्ते सम्पूष्ण तन्मयः' इत्यादौ पूजा-योग्यस्वार्थं भावनया केवलचित्रात्मकदेहनिर्माणवदित्यर्थः । प्राणस्यापानाचीनस्वं स्प्रदी-कुर्वत्ति प्रयत्नेनेत्यादि । वायुनेति । तस्य वायुना । अत्रापि 'पाणो वै बहः सोपानेना-तिग्रहेण महीतोऽपानेन हि गन्धान् जिन्नति इति श्रुतिरत्सन्धेया । नत् प्रशासमान्तप-लम्मात् मृत्योः कथमपाननियामकत्वमित्यत आहुः मृत्युनेत्यादि । 'स ऊर्ध्व क्रियत' इति अपानः प्राणकपेणायोतिसप्यते । पाणेऽपानाधीनतायाः साइजिकत्वं बीचित्तं योगिविशेषाणां मतपन्य परिहरन्ति केचनेत्यादि । तत्रेति । दुर्गतिस्थछे । अत्रै-वेति । स्वनियामके । तस्यात्र दुर्गतिरित्वर्थः । स मृत्युः को वेत्यपेक्षायापाहुः अदा-नयेत्यादि । तस्य कथं पश्चत्वाचीनत्विमत्यत आहुः स सर्वेत्यादि । तन्न निरुद्धा-विति । देहे निरुद्धौ । तस्य नियामकानीति । मृत्योर्नियामकानि । नियन्नन्तीति । प्रति-बञ्जन्ति । अत इति । मक्षणपोपणयोरभावात् । नन्वेवं पश्चभूताधीने मृत्यौ तस्य पञ्चसु होमो युक्तः, न पश्चत्वे, अत्र दृष्टं यनमृत्युनियामकत्वम् , तत्कस्य धर्मे इति विमन र्बोऽत्र होमभाहुः एविष्यादि । प्राप्ताप्राप्तविवेकेनेति । तस्य संख्यालेन मृत्युनियान मकत्वायोगादित्याकांक्षायां तत्स्वरूपनिश्चायनपूर्वकं तदुपसेचनश्चत्या भगवत प्वेति शाप्तम्, भूतानां तु भगाणभावेन न भाष्तिमिति तद्विकेन । भगवत्कार्यत्वादिति । रुपञ्छोपे पञ्चमी । भगवत्कार्यत्वं निश्चित्य । तत्प्रदिष्टश्येति । तादशब्यवदार्निया-मकसंख्यारूपेण प्रविष्टस्य । एवं मृत्युहोमपर्यन्तं व्याख्यायाग्रिनश्टोकं व्याकर्तपित-दिशन्ति एवं तत्रापीति । एवं नियापकं नियम्पलयभावनया, तत्रापि त्रित्वे तन्नि-यम्यस्य पञ्चत्वस्य होमार्थे निर्णयेषि प्राप्तायाप्तविवेकरूपा युक्तिश्र शब्देन समुचीयत इति शेषः । सा कथगित्याकांक्षायां तां युक्ति स्फुटी हुर्वन्ति स्वतः इत्यादि । पश्चानां-क्रमत उत्पत्तेस्ततः पूर्वे स्वत एव सहसा भगवतः पश्चत्वाभावात् तिश्रयामकः पूर्वो ज्व-धिर्वक्तव्यः । स च विचार्यमाणिख्रत्वं माप्तो भगवानेव पर्यवस्यति, तत्क्रयमित्याकां-क्षायां भूतोत्पत्तेः पूर्वे द्विपदातिकमस्यैव, द्वे च ते पदे च द्विपदे गरुडकाली तयोर्ति क्रमस्येव शक्यत्वात् सुकरत्वात् स्वस्मिन्नित्यादिनोक्तरीत्या स्वकाललक्ष्मीभिक्तित्वं प्राप्तः स्वगरुडमक्कृतिभिर्या त्रित्वं प्राप्ती भगवानेव प्राप्तावाप्तविवेकेन पश्चभूनानियापकतयाः

41

- अग्नित्वं प्राप्त इत्यर्थ: । अग्नि व्युत्पाद्य होपप्राहु: तदेविमत्यादि । तचैकत्वे जुहोदिति त्रित्वहोमं व्याक्कवेन्ति तत्रापीत्यादि । प्रकृतिस्वरूपे इति । तदात्मना एकत्वरूपे भग्नवतीत्यर्थः । 'सर्वमात्मन्यज्ञहवी'तित्यनेनोक्तमेकत्वहोमं व्याक्तवेन्ति सा हीत्यादि । द्मेषं स्फुटम् । अथवेत्यादि । अस्पिन् पक्षे एकत्वस्यात्मपद्वाच्येऽक्षरे होमः । प्रकृति-पुरुषयोस्तुरुपवळत्वेनैकस्मिन् नियामकताया अञ्चनपवचनत्वात् । एवं पक्षद्वयेपि नवा-हुत्यः, नवैवाप्रयः । तदिद्यभिषेत्याहुः एवं भगवत्यादि ॥ ४२ ॥

चीरवासा इत्यत्र । अतः परमित्यादि । अतः परं एवं प्रकारेण देहमतिपच्या-दिना जातायाः परममुक्तेरनन्तरं यदि 'अक्षरियया'मिति सुत्रोक्तः न्यायेन भगवदिच्छया अस्य युधिष्ठरस्य देह उत्पन्नते, तदा पार्पदवत् ब्राह्मी वा चिदात्मको वा भगवत्सीवार्थमुत्वस्यत इत्पर्थः । बीजस्येति । संसर्णवीजस्य भाणादेः । एतादृशस्येति । बीजादिरहितस्य । एतद्परित्यागं इति । देहापरित्यागे । नौकोत्तारणवदिति । नौकात्यागतत ।

अनवेक्षमाण इत्पत्र । चन्वेवं देहाद्यध्यासाभावे 'निरगा'दित्यनेनोक्तस्य गमनस्य क्यं सिद्धिरित्यत आहु: द्रम्धेत्यादि । द्रम्धे पटे पटत्वनातिवदनभि-

**१--१**५-४४ मानेषि संस्काररूपो गुणस्तिष्ठति, तेन सिद्धिरित्यर्थः ।

ते साधुकृत्येत्वत्र । अस्तीति । 'यत्कर्षभिष्यत्तपसे'त्यादिवावयादस्ति ।

8-84-84 भिक्तिश्च पञ्चम इति । तैरनभूत इति शेषः ॥ ४१ ॥ ४२ ॥

सद्ध्यानेत्यत्र तेनेति । बहिर्निर्गमनेन ॥ ४७ ॥ 2-24-85

अवापुरित्यत्र । प्रत्येकमगमने हेतुरिति । आचारराहित्यपन्तः।कर-

१-१५-४८ णदोषश्चेति द्वयं प्रत्येकं तथेत्यर्थः ॥ ४८ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्पसुवोधिनीप्रकादो पश्चदशाध्यायविवरणम् ॥ १५॥

# अथ पोडशाध्यायविवरणम् ।

चोडशाध्यायं विविश्वतः सङ्गति वक्तं पूर्वाध्यायत्रयार्थमनुवदन्ति सुक्तिरि-त्यादि । पूर्वमिति । पूर्वाङ्गत्वात्पूर्वमित्यर्थः । वितृष्टेतुत इति । पितृभ्यो हेतुभ्यः । इदं पारलौकिकवन्थस्येत्यनेनान्वेति । भस्तुताध्यायत्रयार्थमाहुः एहिकेत्यादि । अधुने-त्यस्मिन प्रकरणे । तैनोभयोः प्रकणस्योरेककार्यस्यं सङ्गतिरित्यर्थः । अत्राध्यायद्वयपयोज-नमाहु: अधिकारेत्यादि । निवार्यत इति । बन्धो निवार्यते । अतो दैविध्यादध्याय-द्वयम्बेरर्भः । अवान्तरार्थानस्याध्यायस्याहः प्रथममित्यादि । यद्भवेदिति । यद्भूक्षा-.दिकं राजत्वाद्भपेत् , सामान्येन तिल्लास्यते । अश्वभेधादिकं तु निशेषत इत्यर्थः।

विशेषतो निरूपणप्रयोजनमाहः अन्ययेत्यादि । द्विविध इति । लौकिको वैदिक्ष । पूर्वपक्षे न्यूनत्वं लौकिको दोपः । अयाबिकत्वं च वैदिक इति । आधिदैविकरक्षायाः कि भयोजनमते आहु: स्थापित इत्यादि । धर्म इति शेषः । मूलदोपादिति । काले धर्भः कियत इति तस्य मूछं कालस्तदीपात् । शेषं स्फुटम् ॥ १ ॥

स उत्तरस्येत्पत्र । 'मातुलस्येत योपेगति वात्रपस्य विधायक्रत्वे, समानयोग-सेपत्त्राद्धन्वचिवेत्यादीनामि विधायकत्वापत्तिः, तथा च सति प्रत्यक्ष-श्रुत्येत सर्वनिवांद्यान्नित्यानुमेयश्रुत्यङ्गीकारो व्यासादीनां मुपैत स्यादि-त्यत आहु: अत इत्यादि । तथा च यत्र स्मार्चः प्रतिषेधः, तत्र छौकिकपर्त्वेन श्रुत्याशयो व्यवस्थाप्यः । कुमारशिखाधारणवत्तत्रापि विधेरुवेतुं श्रवयत्वात् । अन्यथो-भयोर्निरत्रकाशस्त्रेनान्यतस्त्राधापत्तिः । यत्तुः भाद्राः । मातुलकन्यापरिषयस्यः केवलक्षि-ष्टाचारमूलकत्वं स्मृतिपादपञ्चपाधिकरणद्वितीयवर्णके व्यवस्थापयन्ति । त्येतेन प्रत्यक्तं ज्ञैयम् । दुरतोपि श्रुत्याश्रयाभावे केवलस्य दुर्योघनाद्याचास्यद्भान्तावास्वेनापाण्या-च्छिष्टानाद्रणीयत्वापत्ते: । अतः व्येनादिवत्तत्करणमिति युक्तमुत्यव्याणः । नाम्ने-त्यादि । इराया मुख्यासु द्वादशभगवच्छक्तिषु 'श्रिया प्रष्ट्ये'ति वावये गणनात्तद्वस्थेन तथेत्यर्थः । श्रुताविति । 'इरावर्ता घेतुमती हि भूतस्यवसिनी पनवे यग्नस्यै व्यस्कन्ना-द्रोदसी विष्णुरेत' इति श्रुतौ ॥ २ ॥

. आजहारेत्यत्र । पूर्वचिद्ति । जातकोक्तकालगुणवज्ञात् । अनेनेति । परी-क्षिता । नतु पूर्वतन्त्रे देवताया मन्त्रमयस्वपतिपादनात् कयमिलगी-8-88-3 चरत्विमत्यत आहुः इचिरित्यादि । कियमाणा इति । पन्त्रमयस्वेन क्रियमाणाः । तथाचोत्तरतन्त्रे देवताविष्रहाधिकरणे तस्या विष्रहस्थापनात्पूर्वतन्त्रं मध्यमा-धिकारियरम् । अतो न विरोध इत्यर्थः ॥ ३ ॥

१-१६-४ - निजग्राहेत्यत्र । पापाधिष्ठातृत्वादिति । कलेस्तथातात् ॥ ४ ॥ कस्य हैतोरित्यत्र । समुचयप्रतीतिरिति । यथा बाह्मणाः शुद्राः प्रवेशनीया इत्यादौ तथेत्पर्थः । अञ्चनपत्वं विद्युप्तनितः विद्यहेत्पादिः । तद्धिद्रो-१-१६-५ पणत्वेनेति । कलिविशेषणत्वेन ॥ ५ ॥

किमन्यैरित्यत्र । उभाषस्योभयं प्रतियोगीति । उक्तालापद्वयं भगवत्तद्व-१-१६-६ - ककथयोः प्रतिकृष्ठतया योगिविरुद्धत्वेन सम्बन्धीत्यर्थ: । ६ ॥

अमृतमिच्छताभिति । एरेन मुहे मर्त्यानामृतमिच्छताभित्यत्र मर्त्यादमृत-मिति पाठः सुबोधन्यां प्रतिभाति ! उक्तयोजनायामध्यदाच्याहा-रसम्भवात्पक्षान्तरमाहुः पूर्वेण वेति । उक्तयोजनयोर्भेच्ये पूर्वेव साधी- यसी उत्तरश्लोकानां स्वारस्यादिति ज्ञापितुपग्रिमं व्याकुर्वन्ति सहस्रेत्यादि । निश्चय इति । 'विश्वस्त्रजः प्रथमा' इत्यत्र हिरण्ययशकुनिरूपब्रह्मपादुर्भावश्रावणात् तथे-त्यर्थः । स इति । मृत्युः । ननु यज्ञे मृत्युभागः को वा सर्वहविषां तत्त्वदेव तत्त्वेन तत्र मृत्योरमवेशात् कचित्मवेशेष्यसार्वत्रिकत्वादित्याशङ्कापामाहुः अवस्थाभेदेनेति । तथा च नीयमानावस्थानां पद्मनां तद्भागत्वात् पद्मपागे तत्ववैश्वात्तथेत्यर्थः । यागान्तरेषि मवेशायाहु: रोद्रमित्यादि । तथा च घृतस्य सर्वयागेषु सत्त्वानमृत्यो छ्ट्रावस्थवा घृतस्व गोनिष्ठत्वावस्थया च यागमात्रे तस्य तथात्विभित्वर्थः । ज्ञाभित्र इतिवक्तन्ये यत्कर्मणद्-मधिकमुक्तं तत्तात्पर्थमाहुः तत्त्रेत्यादि । इह भगवानाहृतः । शामित्रकर्मणि मृत्युराहृतः । इत्युभयाद्वानपक्षमङ्गीकृत्यादुः अर्थिमित्यादि । अर्थं निश्चित्येति । भाविनपर्धे निश्चित्य ।

न कश्चिदित्यत्र । स्वापकीर्तिनिवारणार्थिमिति । अत्र प्रथमश्चनात्रागुरणमुक्तम् , तचोद्यमनम् । 'सर्वे सर्वाभ्य एव देवताभ्य सर्वेभ्यः पृष्ठेभ्य आत्मान

नगागुरतेयाः सत्रायागुरत इति सर्वाभय इत्यादौ चतुर्थीं । तथा १–१६-८ चोक्तसर्वाधिपात्मानमुद्यमयतीत्यतोषकीर्तिः । द्वितीयस्यां तु 'सर्वासां वा एते प्रजानां प्राणैरासते ये सत्रमासते तस्मात्पृच्छति किमेते सत्रिण 'इति स्फुटैवापकीर्तिरिति तदर्थ तथेत्यर्थः । एवं विचारितिनत्यग्रिमेण अस्याध्यन्वयः ॥ ८ ॥

१-१६-९ मन्द्स्येत्यत्र । सामध्येमिति । मृत्युनियारणसामध्येम् ॥ ९ ॥

१-१६-१० चदेत्यत्र । कलिनिग्रहस्येति । कथ्यमानस्य तस्येत्पर्थः ॥ १० ॥

१-१६-१० यदापरीक्षिदित्यत्र । कलिप्रवेशकयनादुक्तमेव ।

१-१६-१७ तस्पैवमित्यत्र । उक्तमेवेति ।

धर्म इत्यत्र । प्रवृत्ताविति । पृथिवीधर्भयोविशेषणम् । छापापदस्यातपाभावार्थ-कत्वमभिषेत्य मकारान्तरेण वैवर्ण्यमाहु: चरण इत्यादि । वत्सरहिताया

१-१६-१८ मी: विज्ववयोगित्वं 'वित्रभ्योऽग्निष्यातेभ्योभिवान्यायं दुग्वे मन्थ्र'पिति तुद्धविवीधकश्चत्या हेयम् । अभिवान्या मृतवृत्सा । मन्यः सक्तुः । व्याख्यातमिति ।

विवयमोगिकयनेनाभियान्यात्ववीधनादेवोक्तार्थम् ॥ १-१६-२६ सन्यिक्त्यत्र । द्योके हर्षे चेति । इदानीतनशोके माथिकहर्षे चेत्यर्थः ॥

ब्रह्माद्य इत्यत्र । सर्वेसाधारण्येन सर्वेशोकहेतुभूतयोर्भगवद्गाहित्य-

कली सितयो: कथनेन पश्नोत्तरपूर्ती ब्रह्माद्य इत्यादिकथनस्य प्रयो-जनमाहः अलमिस्यादि । तत्रोक्तगुणबद्धगवद्राहिस्यस्य शोकप्रयोजकत्याचे गुणाः सहजा इति मूलग्रन्थानुरोधाद्वक्तव्यमिति तदाङ्यीय मतान्तरं दृपयितुमुपिश्चपन्ति अत्र केचिदिति । मायावादिनः । तदीयत्वे गुणत्वमेव भज्येतेति । तमसः प्रलायकत्वेन स्वातन्त्रयस्य तमोगुणत्वात् कोशलादीनां रजोगुणत्वाद्रजस्तपसोश्र हेयत्वेन तेषां गुणत्व- मेव न स्यात्, विग्रहस्य सान्त्रिकत्वाङ्गीकारेपि तत्र तेषां प्रवेशान्त्राभाद्पि तद्रणत्वं न स्यादित्यर्थः । ब्रह्मत्त्वं वा भवेदिति । सत्त्रादीनामप्तत्त्रादेनेपामपि नयात्वापस्या तत्राभावेन निविशेषत्रहात्वमेत्र भगवतः स्यात् , नत्वीत्वरत्वित्वयेः । तेरां सदसद्वि-लक्षणस्वे तु 'न सत्तन्नासद्च्यत' इति गीतावाक्येन ब्रह्मणस्त्रथात्वात्तेषापपि ब्रह्मत्वं ह्यातु, च तु गुणस्विमिति वार्थः । नन्येते गुणा भगवति नारोपिताः, किन्स्यायन्तुकाः, अतो जित्रिशेपत्वाभावात्र ब्रह्मत्वम्, किर्न्दाश्वरत्वभिति चेत्, तबाहुः संयोगजन्व इत्यादि । तथा च तथा चेत्तदानसनारुश्यवद्भगवति वर्तायमाना अपि ते गुमानामेव स्युने भगवत इत्यर्थ: । नतु धृतद्वत्ववचे भगवत्यृत्वयन्ते. न तु पाञ्चयन्ति, अतौ भगबदीया इति चेतु , तत्राहु: उत्तपर्जात्यादि । न च नित्यपद्स्य यावश्वनारभावि-ल्यमर्थो युक्ताः, 'न प्ययन्ति ६३ कर्दिचि'दिति चतुर्थपाद्वैयथ्यंत्रित्तेः । जनस्तद्विरोधो पुरुद्धर एवेत्यर्थ: । ननु गुगवस्वस्यः सार्वदिक एवाङ्गाक्षियन .इति न प्योक्तो दोप इत्यत आहु: सराण इन्यादि । सन्यादिगुणस्यस्पविचारेण द्वणान्तरमाहु: 'के.बेटयादि । अस्तु सगुणस्तथापि कानुपरिचयेद्यं भगवति मन्दाद्यः कल्प्यन्ते, निर्विशेषस्य जगन कर्तुखाद्ययोगाच्छ्युक्तानां नेपापसम्बव इति चेद्रादम् , तर्हि नेपां सत्त्वादीनां सामध्ये विचारणीयम् , किमेतं तां परिहर्त्त शक्ता न येति । तत्राचस्तु न सङ्गच्छते । तथाहि । ते जडा: कि ब्रद्मणि स्वत एव सम्बद्धाः, हेतुना वा - आचे अवाणापन्योत्यमियुनद्वति-त्वेन सम्बन्धस्याविशिष्टत्वाद्युगपत्कःयत्रयापत्या सृष्टिमच्यादिव्यवस्थाभङ्गपसङ्गः । अय चल्रस्वाद्रजः प्राक्षमंग्रुज्यते, ततोन्यस्तत इतर इति गुणस्वभाव एव व्यवस्थापक इति चेचिहि सर्वप्रयायकत्वास्प्रयले तमः कुत्रतृष्णीकं, वस्त्वभावादिति चेत्, तहि उत्पद्यभाना-नेव द्वितीयक्षणे ग्रमतु । अय सन्येन प्रतिबन्याच तथेति चेत्, तर्दि सन्यस्यापि सर्वेदा सस्यास जातु प्रत्ययोग्तु । अधान्योग्योपपर्दकत्वमपि तेषां स्वभाव उति मन्योपपर्दात्य-स्वेन मळय इति चेत् , तर्रंह वैनाशिकविक्रयाया अनुङ्गाकारात् ग्रस्यमानानां दिनीयक्षण उत्पक्तिस्त् । स्वभावस्यानपेक्यान् इत्वन्तरस्यान्पेक्तवान् । अतोऽविधिनयमभङ्गादान काश्मिकवादान्तर्गतः स्थमायपातस्यपादस्य । असीशास्त्रपादकत्या (धर्मः ना द्रपानी/-त्यादिश्रुतिविशोधान् । अथ इतुना सम्बद्धाम्त्रीई सम्चन्यत्पंत्रीक्षास्याना सन्तस्यः कार्यन त्यापत्तिः, साङ्ख्यपतापत्तिश्च । हेतुश्च क इत्यपि विचारणीयम् । काल इति चेत् , अर्द्वेद-हानि:। इच्छा चेत्, तदापि तथा । तत्रापि तस्याः ऋषानपेक्षायापव्यवस्थापसङ्गः। अपेक्षायां तत्र हेतोरवश्यवास्यत्येन गुणानां तथात्वार्ज्ञाकारं स्वभाववादापस्या तदोषताद-बस्थ्यम् । तेपामबस्तुत्वेनार्ङ्गाकारात्ततः कार्याभावे छूत्यवादमसक्तिः । अतस्तेपां सामर्थ्य-विचारे भगवति तत्सम्बन्धकल्पनमसङ्गतिमत्पर्धः । ननु भेदवादमङ्गाकृत्य सच्चादीनां चेतनत्वं चाङ्गीकृत्य तत्सम्बन्धं च नित्यमङ्गीकृत्य स्वातन्त्रयादीनां गुणधर्पाणां भगवति

नित्यत्वेपङ्गीक्रियते इति चेत् , तत्राहुः अथेत्यादि । प्रासङ्गिकं परिहृत्य प्रस्तुतमाहुः बहुः तिथिमित्यादि । विशेषणात्मश्चोके को वा हेतुस्त्याकाङ्कायामाहुः भगवत्त्यामस्येति । भगवत्कृतत्यागस्य । विचाधित इति । स्त्रतस्यागे भगवतः स्वतन्त्रत्वादस्यः, स्वात्मद्योषेण त्यागे त्विधिक इति निश्चेतुं त्यागहेतुर्विचार्यत इत्यर्थः ॥ ३२ ॥

सर्वानर्थायेत्यत्र । कर्मधारयः तदित्यादि । एकेन त्यक्तं हान्योपेक्षत इति तेन महणे सर्वेऽनर्थाः इत्पर्थः । हेत्वन्तरमाहुः संघातप्रवेदोनेति । व्युच-१-१६-३२ रणोत्तरपि यावन सङ्घातपयेशः, तावत् न तत्यागः, अतस्तेन सापे-क्षत्वेऽपेक्षाया अनर्थमृलत्वात्तयेत्पर्यः । प्रकृते को वानर्थ इत्यत आहुः हीनेत्यादि । हीनेन हीनस्य वापेक्षायां भगवदीयत्व इत्यस्य इत्यभेव नश्यतीति स एवानर्थ इत्यर्थः । अत इति । एतरसर्वेमवगत्य । समर्थेति । अन्यस्य दीनतानिवारणसमर्था । निर्वाहार्थं वेति । चकारात् स्वस्य भगवदीयताया अपि निर्वाहार्थम् । कार्यं कारणं चातुपदमत्रैव व्याख्यास्यते । अन्य इति । ब्रह्माद्यः । तत्सेवकाः । भगवतः सेवकाः । सपल्लीति । समानभाग्या । अत एवमस्माकं सर्वेषां भगवदीयत्वाद्विवक्षितं वक्तं सर्वत्यागम् वकं भजनस्वं तस्याः कृत्यमाहेत्युर्थः । तस्या इत्यादि । तस्याः स्वकार्य औदासीन्यं वक्तं प्रथमतः स उच्यते इत्यर्थः । कटाश्चपदेनेति । तद्वाचकाषाङ्गपदेन । उच्यत इति। भावोद्गारिणान्तानां चतुर्णामभावे तादशरप्रेतसम्भवादर्थवलेन समर्प्यते । अत इति । एपां दुर्लभानां लक्ष्मीदृष्ट्या सिद्धिपवगत्य । तादृज्ञाः इति । लक्ष्मीकटाक्षमोक्षकामाः । उक्तवेति । तत्रीदासीन्यवोधनायोत्तवा । जन्मस्थानमिति । 'पुनश्च प्यादुल्यता । आदित्योभूत्रदा हरि'रिति विष्णुपुराणनावयाज्ञन्मस्थानम् । एतेन सिद्धमाहुः एता-वतेत्यादि । तत्त्वाय वेति । भजत इति शेपः ॥

तस्पैत्यत्र । भगवद्गहणमिति । 'ततो विभृति'पित्युत्तरार्द्धे तच्छव्देन भगवद्गहणम् । तद्धिपिति । सङ्घाते विद्यमानानापप्यमृताधिका-१-१६-३३ रार्थम् ॥ ३३ ॥

त्रीनित्यत्र । विशेष्यभूतलोकोक्तावि पदसमभिव्याहारसूचितमथेमाहुः अन्ये-पां च जिल्लयुक्तानामिति । ते च ब्रह्मादयः सास्त्रिकादिभेदभिन्नाः १-१६-३३ भक्ताश्च ज्ञेयाः ॥ ३३ ॥

१-१६-३४ यो वा इत्यत्र । मूलभूतामिति । भगवत्कृते त्यागे मुख्यहेतुभूताम् ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्यसुबोधिनीप्रकादो षोडद्याध्यायविवरणम् ॥ १६॥

# अथ सप्तदशाध्यायविवरणम् ।

अश्व ससद्दाध्यायं विवित्वविध्यायार्थस्य पूर्वमुक्तस्वेषि विशेषणात्रान्तरा-र्थान् वोधिवतुं पुनराहुः ततः ससद्दो इत्यादि । विद इति । तत्स्वस्वज्ञात् राज्ञः सकाजात् । प्रथमं सान्त्वनिक्ष्वणतात्वर्यमाहुः प्रथमित्यादि । विचारत इति । अयमध्यवययुरतस्ताद्यान्येय स्थानान्यस्य देपानि, अन्यथान्यस्याप्यधमस्यान्त्वापस्या महानेवानयं इति विचार्य धर्मवाक्यतात्वर्यमाहुः विवेक्तस्थापनायेति । नानावाक्य-कृतो यो विमोहस्तव्विवारको योधिकारिविवेक्तस्तत्व्यापनाय । तस्यापि प्रयोजनं हि यतो हेतोः ततः विवेकादस्य राज्ञः सर्वसायध्यसम्बन्धः । आधिदैविकं ज्ञातुं सामध्य-सत्ता वोध्यत इत्यर्थः । तस्यापि प्रयोजनम् , अग्निमध्यापेऽद्भृतं वैराग्यं वक्तुं तदुपो-द्धातता । एतेनाग्निमसङ्गतिसक्ता । सृत्विन्त्वा इत्यादि । अलोक्तिकसामध्यमयगन्तुं प्रत्यक्षा जाता इति शेषः । ज्ञानानन्तरं धर्मप्रवारतामध्यं वोधियतुं प्रतिसन्धानकथेत्या-श्रमेनाहुः सन्धानित्यादि । तेत हेतुनास्य धर्मस्य स्वयं स्वतं प्रवाश्वासनं कृतम् , भूमेस्तु शोकस्य हेतुनां निवारणात् परम्परयेत्यर्थः ॥

द्युपमित्यत्र । तत्र प्रत्यहं बाह्यक्षय इति । पञ्चाङ्गवैकल्ये वाद्यस्य धर्मस्य क्षयः सूचित इत्यर्थः । तदुपपादयन्ति कर्मस्यादि । कर्मक्षय जक्त इति ।

१-१७-२

मृत्रणस्य विसर्गस्यत्वात् कर्मेन्द्रियसाध्यत्वात् वाह्यस्याचारादिस्यकर्मणः सय उक्त इत्यर्थः । इवेत्यनुकरणादिति । इवपद्रवोधितादनुकरणाद् । दम्भेन
करणिवपदेन बोध्यते इति वाह्यभेस्य क्रियास्यस्य सय उक्त इत्यर्थः । रोग सृचित
इति । तथा च दुष्कर्मभोगम्चनात् । तेनापि वाह्यभेसय उक्त इत्यर्थः । चश्चला भवतीति । तेन फलानुपयोगात् सयस्तस्योक्त इत्यर्थः । सीद्नतिमत्यस्यार्थनाहुः जाड्येन
वेपन्तमिति । इत्येच सम्बन्ध इति । पूर्वश्लोकोक्तियपैव सम्बन्धः, नतु 'पपच्छे'स्मृत्तर्रश्लोकोक्तया तत्र मारणोद्योगस्येन दर्शनाद्ये कर्लि पत्येव पूर्व पक्षाचेत्यर्थः ॥

कस्त्विमत्यत्र । निश्चयभेदादिति । अद्विनस्यनिश्चयस्य पूर्ववावये जातत्वेषि तदि-शेपनिश्चयस्य द्वितीयोक्तकर्भणा जातत्वाचेन द्वितीय इत्यर्थः । पूर्ववावयो-१-१७-५ क्तकर्मणापि तस्य सम्भवादित्यरूच्या पक्षान्तस्माहुः अधीत्यादि ॥

द्वितीयस्याभासे । तथापीति । एवं प्रश्लोत्तरमपि ॥

मा सौरभेयेत्यत्र । एवं कथनिति । अवस्थानुवादेनास्मासु दुष्ट्विभवारोपय-

१-१७-९ त्कथनम् ॥ १-१७-१९ एप इत्यत्र । स्वकर्तृकहिंसाविषया इति । परीक्षितकर्तृकतद्विपयाः ॥

? 3

आख्याहीत्वत्र । एतस्य शिक्षार्थे दण्डकरणपक्षेपीति । अयं शुद्रो दणस्य श्रिक्षार्थे दण्डं कृतवानिति पक्षेपि । तथापीति । वैरूप्यकरणे । वैरूप्य-१-१७-१३ करणमेवास्योचितम् , न तु मारणगित्यर्थः । पूर्ववदिति । पायेण विगीतम् ॥

१-१७-१५ राज्ञ इत्यत्र । त्यक्तशासनस्येति । दत्तभ्ताभयस्य ॥ एतद्र इत्यत्र । अयमिति । राजा । तथा भातीति । बहिर्मुखो भाति। सर्व-१-१७-१६ प्रमाणाथि इति । इदं भगवत्यद्व्याख्यानम् ॥

न वयमित्पत्र ! उपिद्दश्तिति । परोक्षेणोपदिशति । नन्वेतं परोक्षेण किमि-स्युपदेश इत्यत आहु: अयमर्थ इत्यादि । द्वेराइयादिति । श्रुति--१७-१७

र-(७-८७ स्मृतिभेदेन द्वैराश्यात् । ताहक्रस्यभावेति । इसन्स्यभावेत्यर्थः । पुरुष इति । न्यायवैशेषिकगीमांसकमते । अन्तःकरणं साह्यच्यातञ्जनते । शरीरं धर्मशास्त्रमते । अन्यानीति । देशकाल्द्रज्यमन्त्रकर्गाण् । क्यष्टिभेव हेतुं मन्यन्ते इति । अस्मदादिशारीरमेव स्वक्रेशबीनं मन्यन्त इत्यर्थः । आत्मनैवेति । पक्षान्तरेष्वयं तृतीया सहार्थे । तेन दैवकर्भस्यभावेषु सर्वत्रात्मपदान्वयो वोध्यः। प्रयपपक्षे तु करणार्थे । तथा च तेन क्रेशा भवन्तीति शेषः । सम्रष्टिमिति । ब्रह्माण्डशरीराभिमानिनम् । कारणमिति । व्यष्टिकेशकारणम् । पुरुषकारणवादिनः पातञ्चलाद्याः । पौराणिकविशेषा वा । पुरुषं मन्यन्त इति । तत्त्रात्मकं तथा मन्यन्ते । कर्मति । भिन्नं पदम् । अन्ये पुनरिति । पौराणिकविशेषाः । विवेचनस्वरूपमाहः नियामकत्विरयदि ॥

धर्म ब्रवीषीत्यत्र । स्वरूपासिन्धिमिति । पक्षे हेत्वभावम् । धर्मवक्तृत्वादिति । दितीयमनुमानमुक्तिमित्यर्थः । स्वरूपासिद्धिवारणायानुमानानतरं वदती-१-१७-२१ त्याहुः किञ्चेत्यादि । तथा च ष्टपत्वेपि प्रयोजकानतरमन्तरेण मनुष्य-वाणीवक्तृत्वादनुमिते अलौकिकत्वे, तेषु तस्यैव तथात्वं ततोपि त्वं धर्म एवेत्यर्थः । अर्थाद्धर्मस्येति । सूचकस्येत्यन्वयः । तथा चाधर्मस्य यः सूचकः अनेनाधर्मः इत शङ्काद्विस्या वक्ता तस्येत्यर्थः ॥

तप इत्यत्र । अन्यथानिरूपणस्येति । 'सत्यं दया तपो दान'मित्येव कथनस्य । परदु:खप्रहाणेच्छेति । इदं न दयालक्षणम् । पूर्वे परदु:खासहनं

१-१७-२३ द्येति लक्षितत्वात् एकादशस्कन्धसुवीधिन्यां तथा प्रतिपादियण्यमाणत्वाच । ननु 'न हिस्या'दित्यादिश्रुतिभिनिषेध्यत्वेन पित्रयोगिनोऽधर्मस्याण्यवगमात्
कथमधर्म प्रपाणाभाव इत्यत आहुः निवृत्त्यधिभित्यादि । अध्वादे गपकपाहुः अन्यथेत्यादि । अधर्मस्यापि प्रपाणवाक्यार्थत्वे अर्थेक्याभावेन वाक्यभेदः स्यात्, अतो न

'हिंस्या'दित्यादिष्यपि निषेधविधानाथे हिंसादेरधर्भस्यात्वाद एव स्वीकार्य इत्यर्थः । भूमिरिति । कर्षभूपिः । अधर्मपिति । व्यवस्थापयतीति शेषः । ह्वाविद्रीप इति । भगवद्दासत्वाभिपानस्यसङ्गभगवद्दानादिकृतदर्पोत्कर्षे । गोत्राह्मणाद्यर्थकातृतदशायाम् । नत सम्बध्यन्ते धर्षपदे विभक्तिव्यत्यासास्यां निवर्तयेदिति व्याख्यानपयुक्तिमि-त्यत आहु: विभक्तीत्यादि । व्यत्यासानङ्गीकारे स्वात्मानमित्यथ्याहार: स्यादित्यर्थ: । नन्वधर्भस्य पदार्थान्तरत्वेन कार्यभिवत्वारक्रथमुद्देश्यविधेयभाव इत्याकाङ्घायां तस्य पर्यवसानं विचारयन्ति अपरिच्छिन्न इत्यारभ्य कलिरित्यर्थ इत्यन्तेन । एवं युगवि॰ भागे उपपत्तिमाहुः कालस्येत्यादि । व्रितीयराद्यीति । अधर्भराशीत्पर्यः । अधर्मी-शप्रवेश इति । अवच्छेदके काले तत्ववेशः । तथा च यथा सम्बरसररूपेण परिभ्रयन् सर्वपन्तः स्थापयति, तथाऽपर्शोज्ञपरीति तथा विभाग इत्यर्थः । ननु कृतकरुयोर्धर्मापर्पा-बच्छेदकत्वे कि मानमत आहु: ये वा इत्यादि । प्रसङ्गान्निर्द्धारितमिति । 'देवस्य सवित: मात'रित्यन्याके मातःसङ्गवमध्याह्मापराह्मसायाह्मानां सविव्यवित्रशब्दस्पतिभूग्र-वरुणदैवत्यत्वेन पुण्यत्वं वद्नत्या श्रुत्या तद्वान्तराणां सम्वन्धिनां चतुर्णामधिष्टोभोक्षथ्य-पोडंश्यतिरात्रकरणेनात्तवीर्यस्यं च वदन्त्या चत्वार्यश्चीलानीति वदन्त्या चतुर्णी काळावयवानागेतदभावचत्रष्ट्रयरूपःवं निर्द्धारितपित्यर्थः । मध्यभागेनेति । धटस्याः न्तर्वहिराकाको मध्ये घट्रतथोभयतः कालो मध्येऽधर्मः। एवं सत्युदेध्यतिधेयभावस्यावच्छे-दकत्वे पर्यवसानगित्यर्थः । पूर्वभिति । द्वापरत्रेतयोरित्यर्थः । ननु द्वापरत्रेतयोः कल्डि-सद्भावे कि मानमित्याकाङ्कार्या पूर्वोक्तां श्रुतिमेव स्मारयन्ति अत एवेत्यादि ॥

१-१७-२७ इतीत्यत्र । उक्तसमुचयार्थ इति । स्वरूपतद्दुःखज्ञानसमुचयार्थः ।

१-१७-२८ तमिलात्र । स्वकुदुम्बमिति । कलिकुटुम्बम् ।

१-१७-२९ पतितमित्यत्र । सोपीति । गतिनाशोपि । तत्र जात इति ।

े अथर्भमारणावसरे जात इत्यर्थः । पद्युरिति । राजा पद्युः ।

१-१७-३१ त्वामित्यत्र । ज्येष्टा दारिह्यसम्पादनमिति । पुराणे अङक्ष्मा लक्ष्मी ज्येष्ट्रपरिनीत्वाङज्येष्टेतिनाम्त्रा प्रसिद्धेस्तथेत्पर्थः ॥ ३१॥

यस्मिन्नित्यत्र । धर्मपक्षे विस्ताराभाव इति । धर्मादेव फलपदृष्टद्वारेतिपक्षे इति । कलस्य तदृदृष्टनियत-

१-१७-३३ त्वादित्वर्धः । तथास्त्वित । एकोस्त्वित्यर्थः ॥ ३३ ॥

१-१७-३८ पुनश्चेत्वत्र । पुनः प्राप्तानामिति । स्वातन्त्रयेण प्राप्तानाम् ॥ ३८ ॥ अथेत्यत्र । पदार्थाग्रहेणेति । पदार्थस्वरूपस्याविचारणापाततः पदार्थापतित्येत्यर्थः । यन्नेति । स्वस्नीसेवनादौ । न विधिन प्रतिषेध इति । लोके

ँ 'व्यवायामिषमद्यसेवे'तिवाक्याचदाकाङ्कानिष्टचये नियमं इत्यर्थः ॥४०॥

स एष इत्यत्र । ज्ञान्तस्येति । अविद्यमानस्य । अगवत इव स्फुरणा-दिति । यथा भगवतो व्यापकत्वं तथा सायुज्यं प्राप्तेषि व्याप-१-१७-४२ कत्वाविर्भावात् ॥ ४२ ॥

इत्थम्भृतेत्यत्र । संवत्सरेत्यादि । तथा च दीक्षायां शामित्रस्याभावेन मृत्योराह्वानाभावादविरोष इत्यर्थः ॥ ४४ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्धसुबोधिनीपकादो सप्तद्शाध्यायविवरणम्॥ १६॥

# अय अष्टादशाध्यायविवरणम् ।

अथाष्टादशाध्यायं विनित्पवः पूर्वोत्तराध्यायसङ्गति वोष्ठित्विष्ट्यायद्वयार्थः माहुः अथेत्यादि । अथाद्धतवैराग्योपोद्धातत्वेनालोकिकसापर्थवोधनानन्तरपध्यायद्वयेन वेराग्यदार्व्यवेधकं राज्ञश्चरित्रपीर्यते । तत्र पकारमादुः शापादित्यादि । शापात्वायः, ततः प्रायं द्वारीकृत्य शापो राज्ये वैराग्यवोवकः । तिर्हे द्वयोः किमिति तत्कथनं तत्राहुः सङ्क्षेणकथनं पूर्वमिति । तथा चैतयोः मृतवात्रये सामान्यविशेषभावः सङ्कतिरित्यर्थः । किमिति सङ्क्षेप इत्यत आदुः श्रोजित्यादि । मृतश्चोनकवावयानां तात्पर्यपादुः तयोरित्यादि । स्थाप्रितुमित्यन्तम् । तयोरिति । वक्तश्चोत्राः । तादश्मिति । श्रद्या भोत्साहेन चोक्तं श्रुतं च । नतु शापो यथा प्रायद्वारा वैराग्यरूपोत्कर्षवोधकः, तथा स्वरूपेणाधर्मस्यापि वोधक इति कथं तेनोत्कर्पसिद्धिरित्यत आहुः द्विज्ञादित्यादि । हरिणा प्रोक्त इति । बाह्मणस्य मुखरूपत्वाचथा । नान्यथाम्द्रतचर्षणादिति । शापान्यावे श्रीभागवतात्मककथामृतवर्षणाज्ञानिदेहनाशो नेत्यर्थः । तथा च तत्मितपत्त्यर्थं स इति नोत्कर्पहानिरित्यर्थः । शेषं स्फुटम् । तथा सोधर्मोपि 'शापो मेनुप्रहापैवे'ति न्यायेन फलत जत्कर्पस्यैव साधक इति न कोपि दोप इत्यर्थः ।।

१-१८-१ यो वेत्यत्र । प्रकटाप्रकटनामनी इति । प्रकटस्य कालरूपस्याप्रकटस्य सदानन्दरूपस्य नामनी इत्यर्थः ॥ १ ॥

१-१८-२ ब्रह्मकोपेत्यत्र । कोपपदतारपूर्यमाहुः तक्षक इत्यादि ॥ २ ॥

नोत्तमेत्यत्र । अत्रान्तकाले भ्रमाभाववीधनात् कार्णसद्भावे च भ्रमाभीक्ष्य-

१-१८-४
दर्शनादत्र कथं तदभाव इत्याशङ्कायां भगवच्छास्त्रानुसारेण तत्कारणमन्यत्र तत्सच्चमत्र तदभावं च साध्यन्ति अमस्तिवत्यादि । सन्नि-

पातः कः कीदृश्चेत्यत आहुः दोषा इत्यादि । दोषा रजस्तमसो वृत्तयः गुणाः सन्तस्य

१ व्यवहारनोधकः।

इत्तयः । 'श्रमो दमस्तितिवेक्षा तपः सत्यं दया स्मृतिः । तुष्टिस्त्यागोऽस्पृहा श्रद्धा हीद्यादिः स्वनिर्देतिः । काम ईहा मद्रस्तृष्णा स्तम्भ आशीभिदासुखम् । मदीतसाहो यसः शीतिर्हास्यं वीर्यं बलोद्यमः । क्रोधो लोभोतृतं हिंसा या आदम्भः क्रतः किंछः । शोकमोहौ विपादावीं निद्राशामीरसुद्यम ' इत्यत्रोक्तास्त एकीजूता यथासम्भ-वसुद्भृतानुद्भतरूपेण संहताः एकत्यं पिण्डीभावेनेकत्वसङ्ख्यायोगं यदा शामुवन्ति, स तेपां पिण्डीभावः सन्निपातः, यथा वैद्यके पूर्वे त्रिद्रोपः, ततः सन्निपातस्त्रथेत्पर्थः। स च सिन्तपातस्त्वह'मितिभगवद्भावपात 'व्यवहार: सन्तिपाता मनामात्रेन्द्रियासुभि'रिति भगवद्वाक्याचाईममाभिमानरूपो मनोमाबेन्द्रियमाणस्याभाविकव्यापारासकव्यवद्वाररूप-श्रेति द्विमकारक इत्यर्थः । एवं भ्रमकारमधुक्तवा तस्य सार्वदिकत्वं भ्रमार्भाक्ष्ण्याय वोधयन्ति तेनेत्यादि ।तेनाइंममाभिमानेन यावर्ज्ञावं मनोमात्रेन्द्रियपाणानामात्रसन्निधाः नपर्यन्तं सन्निपातात्मकः व्यवहारः । अतान्तेषि देहादीनामात्मसन्नियानानेमतत्कार्यः सन्निपातकार्ये भूमं प्रामुवन्टि, अनस्तेषां भूवम्याभीक्ष्ण्यम् । तर्हि तस्य अवैत्र तील्याद्ध-गमदीयेषु कृतो न भ्रमोत्पत्तिस्तत्राहुः भगवदीयेत्वादि । तथा च पूर्वमित्रपातिन-द्वनया तद्वुत्पत्तिरित्यर्थः । निष्टचिरेव कथमिन्यतस्तत्कारणमाहुः तचेत्यादि । ताम-सीति । स्वभावतः क्रियमाणत्वात् तथा । विवरीतिनिति। तेषां सान्विकस्वभावेन भग-वत्सम्बन्धितयैव क्रियमाणस्वाङौक्तिकी वातां सास्विकी । आग्रहदाढवेन क्रियमाणस्वा-द्धननं सेवारूपं नापसम्। कथाजीपणं तु राजनमेव । आद्यपिति । बार्नाकरणम् । तत्रोपपत्तिः यन्हीत्यादि । 'यद्धि मनसा ध्यायति तद्वाचा बदती'ति श्रुती बाचां मनःपूर्व-कत्वप्रतिपादनादिति । अतः सन्वादिगुणकार्येष्वपि देहादिष्वेवं भगवत्सम्बन्धान्तिर-न्तरेत्याद्यक्तप्रकारेणाजानसहिते सन्त्रिभावे निराकृते वर्थत्यर्थः । नन्येवपन्यदास्त, अन्त-समये तु कालेन स्वभावव्यत्यासाद्भाः स्यादेवेति चेत्, तत्राहुः यद्यपीत्यादि ! नित्यत्वादिति। देहादीनां फालानधीनत्वात्। तथा चातो महाभयेषि न भ्रम इत्यथेः।

ताबदित्यत्र । ननु यदि महा कलिर्निमकुतः, तदा तदनधिष्टितस्य कालस्य कलावप्रवेशाहणनायामाविषयं स्थादिति तनिसामायादः आधिदैविके-

१-१८-५
स्यादि । निराकृतस्त्राधिवैविकः, तेन तस्य प्रभुत्वाभावः । आध्यात्मिकस्तु वर्ततं एवेति न गणनाधिवयमित्यर्थः । गुणानां गुण्यपेक्षयेति । गुणानां राजनिष्ठानां गुण्यपेक्षया भगवद्येक्षया । गुणानामिति । 'कलि सभाजयस्त्यार्था' इत्यादि-

वाक्योक्तानां कलिगुणानां राजगुणानां च ॥ ५ ॥

यस्मिनित्यत्र । इति बाक्यानुरोधादिति । अस्मिन् वावये उत्तमश्होकवार्ता-विच्छित्रस्य कालस्य हरणाभावकथनेन सूर्यपरिस्पन्दानविच्छित्रत्व-र-१८-६ योधनानुरोधादत्राप्युत्तमश्लोकवार्ताविच्छित्रस्य कालस्य सूर्यपरिस्प-

१०३

न्दानवच्छित्रतायाः शक्यवचनत्वादित्यर्थः । सूर्यपरिस्पन्दानवच्छित्रत्वे कथं कलिप-वृत्त्यभावसिद्धिरित्यत आहुः सूर्येत्यादि । तथा च तद्भावे तद्भावात् प्रवृत्त्यभावसि-द्धिरतस्तथेत्यर्थः । उत्कर्षे उद्धरणम् । तदायुषेति । भगवद्वार्तावच्छिनेन राजाप्रपा । नतु विद्यमाने सामध्ये कुतो न सम्यन इत्याकाङ्कायां पूर्व सामध्येगमकमाहुः तन्त्रे-त्यादि । उत्कृष्टियेति । एर्पपरिस्पन्दावच्छेदे तत्कृतगुणदोपयोर्पयायथमावस्यकत्वेपि 'भू:कालभर्जितभगापि यदङ्घिश्वस्पर्शीत्यशक्तिरभित्रपति नोखिलार्था'निति वावये दोपनिष्टचिकथनेन द्वापरनिष्टचिवोधनादुत्कृष्टैव । तथा च सामर्थ्यमस्त्येवेत्यर्थः । तदसम्पत्तानुपपत्तिमाहुः अथेत्यादि । अस्प स्वसमानवल्रत्वामाबादिति पूर्वोक्तायुर्विन शिष्टस्य राज्ञो मर्यादाभङ्गाभावपूर्वककलक्यवतारकालवाधाभावपूर्वकगत्युत्कपेणासामध्येन तयात्वादित्यर्थः । तद्पेक्षयेति । भगवत्यचळनप्रतीक्षया ॥ ६ ॥

श्रीमञ्जागवतप्रथमस्कन्धसुवोधिनीप्रकाशः।

या या इत्यत्र । केवलनिर्देशेनेति । निर्देशो लौकिकगुद्धिविषयीकरणम् । साधारणानीति । लौकिकतौत्येन प्रतीयगानानि । सप्रतिष्ठानीति । 8-8<-40 ताहशान्यपि तत्पतिष्ठापूर्वेकं कथनीयानीत्यर्थः ॥ १० ॥

सृत जीवेत्यत्र । प्रज्ञगादिशंसनवदिति । प्रज्ञगं शस्त्रविशेषः । 'प्रज्गं श्रंसती'ति श्रुते: । शस्त्रं चात्र (प्र)गीतमन्त्रसाध्या स्तुतिईया । विषं-द्यतीति प्रचायम् । भावप्रधानो निर्देशः । तथासति प्रवेशकर्रत्यं द्यतीत्यर्थः सिद्धचित, तदाहुः संसारेत्यादि। यत एवनतः प्रवेशकर्तृत्वं द्यतीत्यर्थः ॥

कभणीत्यत्र । यथा तन्नेत्यादि । मनुष्यलोकस्य प्रत्यक्षफलत्वेनोरकृष्टत्वं वक्तुं यथा देवछोकफले सन्देइवचनम्, तथात्र भगवर्छीलाकथारसस्योत्कृष्ट-त्वाय कर्मणोऽनाश्वासत्त्वप्रुच्यते, न तु तस्य कर्मणो निन्दार्थमित्यर्थः ॥ तुलचामेत्यत्र । ननु स्वर्गापवर्गयोः कथं न तत्समानत्विमत्याकाङ्कायां तयोः स्वरूपं क्रमेणाहुः स्वर्गो हीत्यादि । न्यूनत्वमेतस्य जन्यत्वात्पारक्य-१-१८-१३ त्वाच वोध्यम् । तस्यैव जीवावरणनिवृत्तिरूप इति । 'जीवो जीवं विहास मा'मित्यादित्याज्यस्य लिङ्गस्यापि जीवत्वकथनात् । जीवरूपं सदावरणं तन्नि-वृत्तिरूष इत्यर्थो बोध्यः । स एवेति । ब्रह्मानन्द एव । सङ्ख्ययेति । आनन्दमीमांसा-स्थसङ्ख्या । ब्रह्मानन्दस्य जीवानन्दाद्विलक्षणत्वे भगवदानन्दस्य तदुभयविलक्षणत्वे च मानमाहु: अन्यथेत्यादि । नन्वानन्दमीमांसायामिव 'यतो वाचीः निवर्तन्त' इति मन्त्रेपि ब्रह्मपदेनोभयत्रैकस्येव ब्रह्मानन्दस्य प्रतीतेः ब्रह्मानन्दस्य कथं भगवदानन्दतो भेदाव-गतिः, कथं तत्र च न्यूनत्वावगतिरित्यत आहुः ब्रह्मानन्द इत्यादि । तथा च भगवद-पेक्षया ब्रह्मानन्दे न्यूनता । ब्रह्मणो न्यूनतेत्युभयमप्येकेनैव कार्यणावगम्यते इति श्रुतौ श्रन्दसाधारण्येष्यर्थोवगन्तव्य इत्यर्थः । अन्यथा बदद्वयाचातापत्तेरिति । सिद्धमादुः अत इत्यादि । ननु मास्तु भगवज्ञुल्यत्वम् , तथापि भगवत्सङ्गिसङ्गतुल्यत्वे का वानुप-पत्तिरित्यत आहु: साधनेत्यादि । भक्तिसाधनं भगदत्सङ्गिसङ्गः । तत्तील्यापगमेपि सा न बक्तं शक्येत्यर्थः । तदुपपाद्यन्ति मुक्तो हीत्यादिना । इद्मिति । मुक्तत्वम् । मोक्ष इति । स्वरूपोपकारीति शेप:। स्वतन्त्रनियतपाक्षिकयोरिति । स्वतन्त्रनियतं च पाक्षिकं चेति द्वन्द्वः ॥ १३ ॥

को नामेरपत्र । पूर्विमिति । प्रथमाध्यायस्थे 'वयं तु न चित्रप्याम' इति ऋतेके। तस्येति । कथास्त्ररूपस्य । तद्रृपत्वमिति । रसजनकत्वम् । तस्येति । १-१८-१४ तद्रपस्य उत्क्रप्टकलरूपस्येत्यर्थः । साधनत्वेनेति । 'यस्य समृत्ये'ति 'ज्ञानं यतः प्रतिनिष्टचे'त्यादिवाययैः कर्पपूर्तिज्ञानयोः साधनत्वेन ज्ञानात्साधनत्वरूपे यो रसस्तद्वित्त्वम्, न तु फलत्वेन रूपेणेति तद्याष्टित्तिरित्वर्थः । विरोधाभासत्वेनासङ्ख्या-तत्त्वमुपपादयन्ति यो हीत्यादि । पर्वताम्रनदीज्ञरुवदिति । यथा बद्धागिरे: पतन्ती सोदा न कदापि विच्छित्रत्यपरिमिता भवति तथेत्वर्थः । उपपत्तिमुक्तवा प्रमाणमाहः गणकानामित्यादि । भवस्य प्रशाणमुख्यरूपत्तमुपपाद्यन्ति भवर्तास्यादि । विदः शिवः शिवो वेदः' 'वेदाभ्यासी सदाशिवः' 'पापाणः शिवतां याति वेदाभ्यासाद्विनः किम्बिश्ति वाक्यं शिवपुराणीयम्, तस्माद्भवस्य मुख्यप्रमाणकृपन्यमित्यर्थः । तत्त्वमिति । प्रमेषमुख्यत्वम् । यद्यपि निःश्वसितशुर्तेः 'प्रचादिता येने'ति बावयःच भगवत एव वेदोल्पत्तेस्तद्रूपस्य ्शिवस्यापि भ्रमेयग्रुक्वत्वं सम्भवति, तथापि वमाणस्वरूपतया तत्कोटिमायल्यात् मृत्रे पाद्मस्य पृथगुद्धेलाचात्र ममाणरूपत्वमेवाहतं ज्ञेयम् ॥ १४ ॥

तन्नो भवानित्यत्र । नित्यनपुंसक इति । सुहृद्दाचकपित्रशब्दवत् । तथा च मुख्यवाचकस्य पुछिङ्गलेष्यदोप इत्पर्थः। कोशानुरोपेन सम्बन्धं

१--१८--१५ पष्टचां सम्बन्ध्यध्याहारक्षेत्रेन च पक्षान्तरपाहः भागवानित्यादि ॥

स वा इत्यत्र । तद्धिपणोरिति । 'साध्यतः पारमामोति विष्णोः पर्पं पद्'पिति काठकादिवाक्येषु तथानिर्णयादित्पर्थः ॥

तनः परं पुण्यन्तित्यत्र । उद्देश्यविशेषणत्वे दूषणपुचना विश्वेयविशेष-

णत्वे गुणबाहु: एवं त्वयेत्वादि । एवं प्रकारकोपकाराय त्वया कथितमित्यर्थः ॥

अहो इत्यत्र । ब्रह्मकरूपे इसं व्यवस्थेति । तत्र हि पृथोर्यहे बृहस्पतेईविषि ऐन्द्रं हिव: प्रमादत: पतितम्, तत स्न उत्पन्नः, तस्य मुख्या दृत्तिः पुराणकथनम् । अस्या अश्वचिकित्साद्या जवन्या इत्युक्ताः । पद्गणा इति । अहो वयमित्यादिश्लोकपट्कोकाः ॥

कुतः पुनित्यत्र । इत्याहेति । इति हेतोरुत्तरेषिकप्राप्ति केष्ठतिकेनाहेत्यर्थः । अपेक्षायां हेतुमाहः प्रायेणेत्यादि । १-१८-१९ तत इति । तेन न्यायेनेवं ज्ञापनार्धं स न्यायोत्रोच्यत इत्यर्थः । वक्तत्र्य इति । उक्त इत्यर्थः । विपरीत्तत्या कथ्यक्षिति । भगवत्कथनपूर्वकनाममाहात्म्यं कथ्यन् । उक्तरवाक्रयगतमिति । उत्तरार्द्धं इत्यर्थः । कि भगवति माहात्म्यमित्याकाः क्ष्यपामाहः महतो भावो माहात्म्यमिति । महत्त्वमेत्र माहात्म्यमित्याधः । तदि- वृण्वन्ति महत्त्वमित्यादि । ताद्यामिति । देशाद्यपरिच्छन्नम् । अतो नवधेति । स्क्ष्यस्य त्रिशाऽपरिच्छन्नत्यम् , शक्तिगुणयोस्तु कार्यस्य फलस्य च यथाययं सर्वत्र सर्वदा सर्वेषु दर्शनाच्छक्तीनां कार्यतस्थिष्ठाऽपरिच्छिन्नत्वम् , गुणानां तु फलतस्तथात्वमतो नवधेत्यथः । पद्यतीति पाठं स्तः पद्यति इत्यर्था वोध्यः । पर्यवस्यतीति माझलः पाठः । उत्तरप्रेति । महत्वणत्वादित्यनेनोक्तेषु गुणेक्वपीत्यर्थः ॥

एतावतेत्यत्र । स्वस्त्वद्याक्तिभिरिति । स्वस्त्वेण शक्तिभिश्चेत्यर्थः । १-१८-२० 'तया विना क देवत्व'मिति वावयं तु विष्णुपुराणे इन्द्रकृतलक्ष्मीस्तुतौ वर्तते । अधापीत्यत्र । युक्तिरिति । दोपसक्वेऽङ्घ्रिरेणुं न भजेदिति युक्तिः । भिन्नं वेति । पादश्च नखश्चेति द्वन्द्वान्ते श्रूयणाणस्यावस्रष्टशब्दस्य पत्ये-१-१८-२१ क्ष्मभिसम्बन्धात्तथेत्यर्थः । अग्रे इति । तृतीयस्कन्धे 'यच्छोचिनिःस्त' इति क्षिलोक्तौ नवमस्कन्धे ग्रुकोक्तौ चेत्पर्थः ।

यन्नेत्यन्न । तेषाभिति । कामनादीनाम् । भवन्तीति । अनुरागेणैय भवन्तीस्यर्थः । ननु यत्र यत्र देहादिसङ्गनाज्ञकत्वम् , तत्रतत्र भगवद्विपयरागस्नामिति व्याप्तिरमयोजिका, ज्ञानद्वेषादौ व्यभिचारादित्यत आहुः उपेत्यादि । तथा च भगवद्विपयकत्वनात्रैव व्याप्तिरिति भावः । अवोच्याम इति । कुण्ठितेति । तद्व्यापारात्मागेव तत्मितिपदितेऽर्थे मष्टरोस्तथेत्यर्थः ।

अहं हीत्यत्र । अर्थमण इत्यत्र दीर्घाभावः छान्दसः । हीति। मूले हिईतावि-त्यर्थः । सम्बन्धत इति । पूर्ववावये कर्तृत्वेन, द्वितीये मयोजकत्वेने-

१-१८-२३ त्येवं सम्बन्ध्यते । वेद्पाठवदिति । आधुनिकवेदपाठवत् ।

्एकदेश्यत्र । विचरित्रति । कुविन्नत्यर्थः । हृता इति । हि यतो

हेतो: हृताः प्राप्ताः गृहीता इत्यर्थः ।

१-१८-२४

जलादायमित्यत्र । अननुज्ञात इति । तस्यान्तः पयोगः अननुज्ञ-येत्यर्थः ।

मनजुझ-

१-१८-२६ स्थानश्रवादित्यत्र । कार्यद्यपिति । वाद्यपान्तरं चेत्यर्थः । तस्य पुत्र इत्यत्र । पापपापणं कथित्याकाङ्कायापादुः सृतसर्पत्यादि । आश्रमस्थवयेनेति । यथा सर्पो इतः, तथा अन्यं इत्यात्, तथा सति मरणमेवापतेदित्यर्थः । सुनिपयवसायी जातः इति । यथाः ब्रह्मद्रो छिङ्कं कपालधारणम्, तथा सर्पत्रस्य सर्पधारणमिति तथेत्यर्थः ।

१-१८-३२ अहो इत्यत्र । एतावतिति । पूगाया अकरणेन समाधिविद्रेन च ॥ बाह्यणैरित्यत्र । विष्मदृष्टान्तकाङ्क्येति । पुरुषविद्राह्मणे ' क्षत्रात्परं नास्ति । कस्मद्राह्मणः क्षत्रियपय उपास्त' इति अनेस्तथेत्यर्थः । चलुद्धां निस्ट-

१-१८-३३ पणमिति । स्वामिटोहस्य चतुर्द्धा निरूपयम् । परयक्षतो द्वारपालस्यायः.

परम्यात्तत्थित्याकाङ्क्षायां तद्वपाद्यन्ति दाराराद्वित्यादिन् । हार्मिति । समा-पेद्वरिम् । तथा च तद्रक्षकत्वेन द्वारपाछत्वित्यतो न प्रत्यक्षविरोध इत्यर्थः । तर्हि कथं दृष्टान्तवैषम्पपरिहार इत्यत आहुः चस्तुत इत्यादि । तथा च पथादेवभावात्र तद्वपम्य-मित्यर्थः । अङ्गतोति । मूलस्थकयंश्वव्दोत्र योज्यः । एवमेकप्रकारेण स्वामिद्रोहो निरूपितः । द्वितीयपादुः ब्राह्मणमित्यादि । तथा-च कश्यपादिभिर्देशेषि राज्ये तैः सत्रियेभ्यो दानात् तथेत्यतोषि द्रोह इत्यर्थः । तृतीयपादुः ब्राह्मण इत्यादि । स्थाने इति वा पादः । ब्राह्मणमपीति । अत्र ब्राह्मण इति सप्तम्यन्तः पादः प्रतिभाति, अन्यथा आज्ञापयतीत्यादेरस्याहारापचेः । चतुर्थमादुः सम्मेधीत्यादि ॥ ३३ ॥

सृष्ण इरात्र । मूले भरगवतीति विशेषणं हेतुगर्भमिति झापयन्ति भगवस्वा-१-१८-३४ विति । तथात्वे इति । स्वानन्दानुभवनतिपक्षत्वे । कोटिड्यस्येति । पाल्यपालककोट्योस्त्यिधः । द्वयमिति । सेतुपालनं तत्वितिपक्षशासनं

च । स्वार्थपरित्याम इति । स्वप्रयोजनत्यामः । स्वकार्यत्याम इति यावत् ॥

१-१८-७० - निकास्पेत्यत्र । तस्पेति । पुत्रस्य ॥

१-१८-७७ तदार्घधर्मश्रेत्यत्र । निर्ल्डजोषभोग इति द्वयं कामिरशेषण-त्वेन वोध्यम् ॥ ४४ ॥

१-१८-४५ धुनृहित्यच । ते पूर्वमुक्ता इति । ते शुनृहादयः पूर्व म्रोका

इत्यर्थः ॥ ४५ ॥

इतीत्यत्र । युक्तमेवेति । 'जियांसन्तं जियांसीया'दिति लोक-श्-रट-४८ न्यायेन ॥ ४८ ॥

इति श्रीप्रथमस्कन्यसुवोधिनीप्रकादोऽष्टाद्शाध्यायविवरणम् ॥ १८ ॥ 🗇

# अथोनविंशाध्यायविवरणम् ।

अधोनविद्याध्यायं विवरिषवः मृतोक्तिसङ्गतेः पूर्वमुक्तत्वानामनुक्त्वा व्यासो-क्तिसङ्गतेः स्फुटतयानुक्तत्वानामुभाभ्यां स्फुटीकुर्वन्ति सर्वदोषेत्यादि । निरूपितेति । 'प्रायश्वः' इति समाप्तिश्चोके निरूपिता । तथाचैकाकार्यत्वमधिकारे सङ्गतिरित्यर्थः । अवान्तरवावयतात्वर्यमाहुः एकोनविद्दो इत्यादि । तन्नेति।तेषु मृनिषु । विचाद इति । शुक्रस्य परम्परया भगवद्वतारत्वाद्यास्वरामव्यासानां साक्षाद्वतारत्वाद्वियद् इत्यर्थः । प्रकर्ष इति । उन्नतिप्रकर्षः । ननु मास्तु स प्रकर्षः, तथापि प्रश्नोत्तरवक्तृत्वं कृतो नेत्यत आहुः गुरुणेत्यादि । ' ईश्वराज्ज्ञानमन्त्रिच्छेज्ञनार्दनां गुरुत्वेन ईश्वरनियत्वत्वाचेन गुरुणा ज्ञानदानात् स्वरूपाप्तिभवति, 'मोक्षपिष्टछेज्ञनार्दनां दिति मोक्षो भवतीति साक्षाद्व-ताराणामत्र न वक्तृतेत्यर्थः । अन्ते द्वावात्मनेति। संहारे शिवस्यैवाधिकृतत्वाच्येत्यर्थः ॥

्रध्रुवमित्यत्र । विषय इति । अपराधिवपयः । सः च द्विविधः इत्यादि । अत्र नपुंसकपाठः प्रतिभाति । कियतामिति । अपतीकार्यत्वपरीक्षार्थं क्रिय-

१-१९-२
ताम् । धर्भ इति । द्वत्तिमत्वेन धर्मिणः सकाशाद्धीन इत्पर्धः । अत
इति । साक्षादपराधकरणात् । तथा च पर्धवसानविचारे धर्मिनाशापेक्षया धर्मेनाश एव
ज्यायस्त्वादुचित इत्पर्धः ॥

अद्यत्यत्र । पाद्धिकदोषपरिहारार्थिमिति । देहादौ विद्यमाने तद्ध्यासात् कदाचित्पुनरेत्रमपराधकरणं पाक्षिको दोपस्तत्परिहारार्थिमित्पर्थः ।

कद्याचरपुनर्यभपराधकरण पासका दापस्तरपार्शारामार्थयः । १-१९-३
श्राहेति । विल्लम्बामाथं प्रार्थयत इत्यर्थः । नन्यत्रैयं ग्लानौ स्वव्यसनसङ्कोचाभावः प्राक् प्रार्थित एवेति किमनेनेति शङ्कायां शेषे पृष्टीयोधितपर्थमाहुः शेषरक्षार्थमित्यादि । पूर्वे या व्यसनसङ्कोचाभावस्यात्मिन प्रार्थना, सा शेषरक्षार्थं न,
किन्तु कुरुजाङ्गलातिरक्ते स्वस्य साक्षात्सम्बन्धाभावत्रोधनार्थम् । तथाचात्रोक्तातिरिकानां श्रेयोधिमियं पार्थनेति नानधिवपमित्यर्थः । सिद्धमाहुः अत इत्यादि । यतः साक्षासम्बद्धा प्वान्तरावराधननकाभिमानप्रयोजकाः, अतो ब्राह्मणापराधार्थं ब्राह्मणापराधनिव्चये नैमित्तिक अपराधहेतुभूतमन्युमत्सरजनकाभिमाननियत्कत्वया तत्सवन्यी देशनाग्नः प्रार्थित इत्यर्थः । तस्य प्रार्थनस्याकारमाहुः साक्षादित्वादि । यत एतत्रयं नाक्षयेचतो निःप्रत्यृहं भवत्विति । अपमेवाशय इत्यत्र गमकमाहुः तन्नेत्यादि । तथा चेदं
स्वविश्रेषणमेवाशयस्य गमकमित्यर्थः । तस्मिन्निमित्तदाहार्थं इत्यत्र तत् निमित्तदाहार्थे इति पाठः प्रतिभाति ॥

स चिन्तयनित्यत्र । सर्वे द्यस्य मृत्यवी वैद्या इत्यादि । अत्र हिहेंती ।

१-१९-ध वा प्वकारार्थे । तथाच इयमेथावस्थे मृत्यूनामिष्टतेनेतरेषामभावात्तथेत्यर्थः । अहेतुत्विमिति । विरक्तयहेतुत्वम् । नतु भावितत्सम्बन्धज्ञाननस्यैव विरक्तिकारणत्वेनोदासीनस्य तक्षकानलस्य तथात्वाभावे परस्परापेक्षाभावेनासामध्यात्कथमयं सपास इत्यत आहुः नित्येत्यादि । कारणशब्दस्य नित्यं कार्यसापेक्षत्वात्
वक्तव्ये तस्मिन् विविधिताया विरक्तेरेयात्र परम्परया तथात्वेनोपिस्थितत्वाद्यमसमर्थे एव
समास इत्यर्थः ॥

अधो इत्यत्र। अनदानिति। 'पायश्चानशने मृत्यो तुल्यवाहुल्ययोर्पा'ति कोशादित्यथेः। अत एयेति । त्यागस्य भगवत्सेवायत्यादेव । भगवद्भतत्वेर-१९-५
नेति । 'अनश्चन्य'इति श्वत्या तथात्वेन । एवं चात्रोपविश्वतेः
क्रियार्थत्वं वोध्यम् । यथा 'सत्रमासते'त्यत्रासतेः क्रियार्थत्वम्, तद्वत् । तत्तिरः
इति । मन्दाकिनीतीरे । नतु गङ्गाया अमर्यत्वसायकत्व इदानीं कथं तद्वयभिचार इत्यतः
आहुः इदानीं न्वित्यादि ॥ ५॥

या वै लस्दित्यत्र । भक्तावित्यादि । गङ्गायां कृत एवं सामर्थ्यभित्याकाङ्कायां भक्तावित्याचाहेत्यर्थः । चरणक्षालनभिति । तथा च तत्करणत्वेन फलरूपोपयोग इत्यर्थ: । ननु तथापि मकृतेः कथं स इत्यत आहः भावनायापित्यादि । तस्यापिति । सेत्रायाम् । अभिज्ञापिकेति । स्पारिका । तथा च प्रकृते स्पारकत्वेन स इत्पर्थः । केन रूपेणाभिज्ञाननकत्विनित्याकाङ्कायापादुः तस्या इत्यादि । तथा च विद्योगणोक्तरूपेण तथैरपर्थः । अत्र विभिन्नत्वक्रयनानुवपस्या तुलसी-स्थितिरुत्सिमेपि चरणारविन्दे सिद्धा, तदिमिश्ररेणुसम्बन्धेन झालनकरणतापि सिद्धा । तथा चैतद्विरोपणोक्तरूपेणाभिज्ञापकत्वित्वर्थः । एवं फलरूपष्ठपयोगं पठतोपयोगं च बोधियत्वा सेवोपुषोतिदेइजननसामध्येसाधनायाहुः भक्तकार्यत्यादि । अत्र भक्ता पलिदेवाश्र, तत्कार्यमुद्धारस्त्रिविष्टपपापणं च, तद्ये व्याप्टतस्योत्क्षेपादिकां क्रियां तन्वा-नस्य भगवतश्चरणस्य वा, भूतसंस्कारकपक्षमाश्चित्य, कार्यव्यापाराभावे ततः सायु-ज्यादेरेव सम्भवात् , तद्व्यापारे तु स्वसेवायोग्यदेइसम्पादनरूपस्य भक्तान्तरकार्यस्यापि संभवात् देइनिष्पाद्कभूतसंस्कारकपक्षणाहत्य। तदन्तरेति साधनाध्यायारंभस्थितम्त्रो-क्तन्यायेन । तत्र हि 'पूर्वजन्मनि निष्कामयवकर्तुर्ज्ञानरहितस्य मरणे सर्ववेदार्थस्त्य-भगवत्स्वरूपज्ञानाभावेन यज्ञाभिन्यत्त्यभावाद्धतसंस्कारक एव यज्ञो जात इति, निष्का-मत्त्राच यज्ञसचित्रा देवास्तुष्टा इति, ततश्च तद्धीनान्येत भूतानीति, ते देवास्तरयाग्रे ज्ञान-योग्यदेइसिद्धचर्थे तत्र तत्र हुत्वा पञ्चाशिविद्याप्रकारेण तस्य शरीरं सम्पाद्यन्तीति प्रतिवादितम् , तेन न्यायेन कृत्यप्राणिपुण्यपुञ्जस्य पूर्वजन्मनि कृतो यः पुण्यपुञ्जः अवणा-

अत्रत्यं पाठान्तरं पृष्ठोपरि इष्टल्यम् ।

दीनां सायनभक्तीनां साक्षान्मोक्षसाघनत्वं क्वात्वा तान्त्रिकीदीक्षापूर्वकं विद्वितत्वेन कृतं यदुपासनामार्गीयं श्रवणादिनवकं तत्पूर्वोक्तयक्षवत् भूतसंस्कारकमेव जात्विति तस्य यक्षस्य स्वव्यापारभूतदेवाधीनानि देवजनकानि भूतानीति विद्यायोग्यदेवनिष्पादनार्थं देवसम्बन्धं प्राप्य पञ्चाप्तिवद्योक्तहोमरूपेण स यक्षस्तिष्ठति, तथा पूर्वोक्तनवकपि सम्बन्धिनां निषेनकृपोपकरूपाणां पित्रादीनां अक्तत्वे सित तद्वारा अगवदीयद्यारीरनिष्पादनार्थं चर्णामृतचरणरेणुरूपेण भूतानि संस्कृवेत् अगवचरणे सम्बन्धं प्राप्य तिष्ठतीति अक्तानां तादशपुण्यश्रवणादिकृतां तत्सम्बन्धि तादद्यादारीरं निष्पादियितुं चरणामृतचरणरेणु-सम्बन्धिनं साक्षात्सेवायोग्यं निष्पादियतुं स्थितस्य नवकस्य चरणप्राप्तेः पूर्वमेव तत्प्रा सिसाधकत्वं चरणामृतचरणरेणुसम्बन्धमाप्तिसाधकत्वं गङ्गाया व्यासः मृतश्च वदित, तेन तस्याः तादशसामर्थ्यमित्यर्थः। अवत्योरिति। विद्विताविद्वितभक्त्योः। सेद्यानिति। अस्मिन् पक्षे चभयन्नेत्यस्य स्थितद्वायां संदारद्वायां चेत्यर्थां बोध्यः॥ ६॥ ६॥

हत्यं व्यवच्छिचेत्यत्र । अन्यथा स्यादिति । आधिदैविकरूपानाविर्भावेत स्विवचारितकार्यानुपयोगि स्यात् । आव्यात्मिकस्येत्यादि । अन्तः-करणिनष्टपापादेविलिष्टत्वेन पूर्वोक्तं प्रायोपवेक्षनित्यर्थः । ग्रह्नवदित्यादि । यथा ' ग्रहं सम्मार्ष्टी'ति सम्मार्गवाक्ये अयमाणाप्येकत्वसङ्ख्या, ग्रहान्तराणा-मुत्तरत्र होमादिकमणि विनियोगार्थं उद्देश्यगतत्वाद्विवक्षितेत्याद्रियते, तथात्रापि चरणान्तरस्य ध्यानोपयोगार्थमविवक्षितेत्यर्थः । अविवक्षितत्वस्य फल्डमाहुः तेनेत्यादि । पूर्वद्रोपत्विमिति । सेवायोग्यश्रीरप्राप्तिशेषत्वम् । अनन्यभावत्वकयनप्योजनमाहुः प्रायेत्यादि । अपेक्षितत्त्वादिति । पूर्वश्लोकद्वये कर्मत्वेन ग्राद्धिजनकत्वादिना च तथात्वात् । आज्येति । ग्रहमेथे पुत्रादीनामाक्षादानेन ॥ ७ ॥

तंत्रेत्यत्र । कालसामीप्यमिति । यस्मिन् काले मायोपवेशं कृतवान्, तदैवे-र-१९-८ त्यर्थः । पुनर्वोघनव्यावृत्त्यर्थमिति । एवं क्याकरणार्थे यत्पुनर्वोघनं तज्ञावृत्त्यर्थम् । शिष्टाचारदर्शनादेव तत्तिद्धेरिति ॥ ८ ॥

अश्रिरित्यत्र । अन्यो वेति । क्रपस्य शारद्वतत्वेन प्रसिद्धेर्गीतमस्याग्रे उक्तत्वाच तथेत्यर्थः । भगवद्भक्तान्ता इति । नारदान्ताः । तेष्ववान्तरविभाग-गाहः अथेत्यादि ॥ ९ ॥

अहो इत्यत्र । हेतुत्वादिति । भगवत्क्रुपाहेतुत्वात् । अतो हीत्पादि । अतो हेतोः ब्रह्म क्षत्रं चेति द्वे अन्योन्यमात्मानं रक्षत इत्यन्वयः । तदिपरीतिमिति । उत्तमोत्तमम् ॥ १३ ॥

तस्यैवेत्यत्र । अन्यथेति । शापरूपत्वेन अभवने । एतस्यैव विवरणं अन्यथा

र्र्ट्र्र्ट्रिं अवरेषामित्यादि । समयाभाव इति । शास्त्रश्रवणेऽवकाश्वामावः । न तस्येति । इदं पञ्चमस्कन्ये जडवावयम् । 'न तस्य तत्त्वम्हणाय साक्षाद्वरीयसीरपि वाचः समासन् । स्वभे निरुक्त्या गृहमेधिसीरूपं न यस्य हेपानुमितं स्वयं स्या'दिति । अर्थस्तु । यस्य गृहमेधिसीरूपं स्वमदृष्टान्तेन हेपत्या अनुमितं स्वतो न स्यात् । तस्य वरीयसः शास्त्रीया वाचोपि तस्य तत्त्वनिश्चयाय न वभूनुरिति । तक्ष्यायादित्यर्थः । तथा जात्वमिति । गृहं मोचनं न जातमित्यर्थः ॥ १४ ॥

१-१९-१५ तं मोपयान्तमित्यत्र । तयोत्ति । भगवदीयभगवतोः ॥ १५ ॥ पुनश्चेत्यत्र । ननु पृष्टतिपराणां स्वर्गस्येव निष्टत्तिपराणां सर्वेषां मुक्तेरेवाभीष्टत्वा-त्सैवामुत्र कुतो न मार्थ्यते इत्याकाङ्कायामाहुः मुक्तिरित्यादि । अप-रांधित्वान्न सम्भाविता, भगवदीयत्वान्नापेक्षिता, अतो न प्राध्येते इत्यर्थः । तर्हि भक्तिः इतः प्रार्थ्यते इत्यत आहुः राज्येत्यादि । विरुद्धधर्माश्रयत्वा-दिति । भक्तौ वन्धरूपत्वेष्यवन्धरूपत्वस्य तृतीयस्कन्धे व्युत्पादनाद्वयोर्धर्मयोस्तत्र सन्त्रेन तथात्वात् । तर्हि जनकादेखि दोषाजनकं राज्यमेव कृतो न मार्थ्यत इत्याकाङ्कायां कैंग्रुतिकेनाहुः जन्मेत्यादि । नतु सक्रदुत्पन्नायापपि रतौ कार्यसिद्धाच्यादतत्वाद्रति-कारणप्रार्थनस्य कि प्रयोजनमत् आहुः अन्यथेत्यादि । अन्यथेति । सावनप्रार्थनाभावे । साधनमिति । रतिदानवररूपं महत्वसङ्गरूपं वा । उपिक्षसिम्यत्र उपक्षीणमिति पाठः प्रतिभाति । तथा चाक्षिप्तस्य साधनस्यैवोपर्काणत्वे पुनर्जन्मान्तरे रत्यभावान्गदः देवानिष्टमापुर्यतेत्यतः कारणपार्थनं युक्तमित्यर्थः । नन्वेवं रतेरावश्यकत्वे सैव सर्वदा-स्तिवि प्रार्थनीयम्, तथा सति सक्रजातेनैव साधनेन सर्वदा तस्याः सिद्धिरित्यत आहुः न चेत्यादि । अपिना सेवानिवांहः सङ्घादाः । नतु 'अनन्याश्चिन्वयन्ना मा ये जनाः पर्धेपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगश्चेमं वहाम्यह'मिति भगवद्वाचपाद्मगवतेव देहादि-निर्वाहसम्भवात्र तद्तुपपत्त्या असार्वदिकतत्यार्थनं युक्तमिति चेत्, नत्राहुः ताहदो-त्यादि । सार्वेदिकरतेः प्रमेर्यैकसाध्यत्वेन प्रमाणस्य साधनत्वाभावात् । यहा । राजा हि भगवदनुभावानुभवात्तत्साक्षात्कारार्थे प्रयतने । स हि वाधयोग्यव्यतिरिक्तज्ञानत्वेन प्रमाणम्, यया ' आकाशवदन्तरं बहिभूतेषु सन्तं पुरुष'मिति छुकस्य ब्रानम्, तच कदाचित्कपैव सत्सङ्गजन्यया रत्या, न तु व्रजरत्नानामिव सार्वदिक्या, तस्या विरद्द-सहायत्वेन तदजनकतया तत्साधनत्वाभावात् । अतो न तत्वार्धनमित्वर्धः । नतु मास्त सार्वदिकरतिप्रार्थनम्, तथापि पतिजन्मीनतत्साधनपार्यनमयुक्तम्, त्रिशङ्कुपाख्याने - त्रिश्रङ्कोः स्वर्गसाधनीभूतपुण्याभायेपि सकृदचाद्विश्वामित्रवरादेव फलसिद्धेरुक्तत्वादवापि - दरस्येव विवक्षितर्तिसाधनत्वस्य शक्यवचनत्वेन तत एव नानाजन्मसु रविसम्भवादिवि

शक्कायामाहुः वरस्येत्यादि । एतज्जन्मीनवरस्येव तादशतत्साधनत्वेङ्गीकृते त्रिशङ्कवादि-बदत्रापि फलं भविष्यतीति सम्भावनायाः प्रमाणत्वेङ्गीकृते सति रत्यधिकरणस्य स्वस्य शापेन छौकिकतुरुयतया प्रकारान्तरे त्रिशङ्कन्यायेनोभयाभावे च प्रसक्ते युक्तिवाधात् उत्पेक्षायां भगाणत्वकरणनस्यानपेक्षिताभ्यागमस्यापातेन त्रिशङ्कत्रादिवरन्यायवाधात् भगवस्ववरेण सायुज्यं पर्यवस्यति । तच भक्तानां भगवदीयत्वेनव परिसमाप्तसर्वार्याना-मनपेक्षितम्, अतः प्रतिजन्गीनस्त्यर्थं प्रतिजन्मीनस्तिकारणपार्थनं युक्तमेवेत्यर्थः । एवं वरस्वस्त्पविचारेण प्रतिजन्मीनसाधनवार्धनस्य युक्तत्वमुपपाद्य रतिस्वस्त्पविचारेणो-पपादयन्ति रतिश्चेत्यादि । स्नेहत्वादिति । ' प्रेगाना प्रियता हार्द प्रेगस्ते । ' प्रेगाना प्रियता हार्द प्रेगस्ते । ' देतिको-शेन प्रियतारूपत्यात् । तथा चान्ताः करणधर्मत्वेन सिद्धेऽनित्यत्वे प्रतिजन्मनि तत्काः रणप्रार्थनं युक्तमित्यर्थः । ननु रतेः सविषयत्वेनेच्छारूपत्वात्तस्याश्रानुकूछबुद्धिवेद्याद्विपः यादेव सिद्धेस्तरसाथनपार्धनमनर्थकियाकाङ्कायां रतेः स्वरूपं विवेक्तुं विकल्पयन्ति न वेत्यादि । पुत्रादिषु तद्भावप्रसङ्गादिति । पुत्रादिविषयिण्या रते: इच्छारूपत्वाभा-वेन रतित्वाभावपसङ्गादित्यर्थः । प्तेनैव ज्ञानरूपतापि वारिता । यत्नरूपता च । अनुकूळ-बुद्धिवेद्यत्वेन द्वेपादिरूपतापि तथा । शीणाम्यनुरज्यामीत्यनुव्यवसायगम्यत्वाददप्ररूपतापि निवारिता । सविषयत्वाच न मुखरूपता। तदेतद्भिसन्धायाहुः अत इत्यादि। अत अनु-कूलबुद्धिवेदारवेषि सविषयत्वरूपाद्विशेपारत्रीणाम्यतुर्ज्यामि स्निद्धापीरयादिगुद्धिगम्यत्वाच रत्याद्यपरनामा स्नेद्दः पदार्थान्तरमेवेत्यर्थः । नन्वस्तु पदार्थान्तरत्वम् , तथापि वियत्वापर-पर्यायस्य तस्य निरुपधेरेव मुरूयत्वात्तादशस्य च तस्य भैत्रेयीब्राह्मणे 'न वा अरे पत्युः कामाय पति: त्रियो भवत्यात्पनस्तु कामाय पतिः त्रियो भवती'त्यादिना आत्मधर्पत्वेनैव च्यवस्थापनाद्भगवद्विपयकस्य सोषाघेरेवान्तःकरणवर्षत्विपत्यात्पविषयकतद्पेक्षया जघन्य-त्वात् कि तत्नार्थनेन कि वा तत्साधनपार्धनेनेत्याशङ्कायामाहुः स इत्यादि। तथा च यथा चतु:श्लोकीस्थं ज्ञानमेश्वर्यं च मगवदत्तं तत्सम्बन्धाचतुर्भुखे तस्नैकत्र्यात्पार्षदादिषु च भासते. तावतापि न तस्य भगवद्धर्भत्वद्दानिः, तथा स्नेद्दस्यापि तस्य मनोधर्भमतीतावृध्यागन्तुकत्वेन मगब्दसम्बन्धार्थे तत्साधनप्रार्थनं युक्तम्, भगवद्धर्भत्येनाज्ञचन्यत्वाच तत्प्रार्थनमपि युक्तमेन वेत्पर्धः। नन्वेमागनतुकत्वे सर्वत्र तुल्य एव स्यात् , न तु न्यूनाधिक इत्यत आहुः उच्णास्य-शीवदित्यादि । तथा च विद्वनैकटये उष्णस्पर्शस्येव तस्यापि भगवन्नैकटयात्तयेत्यर्थः । एतदेव निगमयन्ति झारीर इत्यादि । परमस्नेहत्विपिति। सप्तम्यर्थे वहुवीहिः । परमस्ने-इविषयत्विमत्यर्थः । नतु परमस्तेदः श्रुतो शार्रारविषयक एव भैत्रेयीब्राह्मणे सिद्ध इति कथे तस्य भगवन्नैकटयात्परमस्तेहविषयत्विमत्यतः आहुः वाक्येत्वादि । इदमिषकरणं समन्त्र-पाध्यायचतुर्थपादेस्ति । तत्र मैत्रेयोबाह्मणं जीववीधकं ब्रह्मदोधकं वेति संश्वयः। तत्रो-

पक्रमे अमृतत्वायात्मद्शेनतत्साधनयोरुपदेशार्थं स्वप्ततीत्या पत्यादिसर्वापेक्षया प्रियत्विल-ङ्गकः स्वात्मैवाभयस्यते, उपसंहारे च 'एतावद्रे खल्बमृतःव'मिन्यनेन तस्यैव ज्ञानस्यामृतत्वं बद्तीत्युपक्रमोपसंहाराभ्यासैरिदं जीवस्यैव बोधकम्। यत्युनर्पध्ये आत्मज्ञानादीनां सर्ववेदन-रूपपालसिद्ध्यर्थमात्मनः सर्वेत्वप्रक्तम् , तन्त्रस्य सोपाधिकस्य जगतकर्तृत्वरूपोरकप्वोधनार्थ-मित्याद्रैन्थनामिद्दशन्तादवसीयते, एवमेव समुद्रादिदृशन्तरात्रास्त्वं यदुक्तम् , तद्वि तद्र्य-मेत्र। एवं श्रुत्यन्तरं या तस्य ब्रह्मता श्रान्यते, साप्युरक्तपर्थिमेवेत्यत इदं जीववोधकमेवेति पूर्वः पक्षः। सिद्धान्तस्तु इदं ब्रह्मवीधकमेव, तत्र हेतुः 'वाक्यान्यया'दिति । वाक्यानामन्त्रयो बाक्यान्वयस्तरमात् । अत्रोपक्रमेऽमृतत्वायात्मद्शेनं तत्सायनानि चोपदिष्यन्ते, अमृतत्वं मोक्षः, तच ब्रह्मज्ञानादेवेति । 'तमेव विद्तियातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतिऽयनाये'ति सावधारणश्रुतौ मार्गान्तरनिषेवात् सिद्धमितीहापि तमेवास्मन्त्वेन परामृक्य द्शेनादिवाक्या-नामन्वयो बाच्य:, अन्यथा तद्याकोषावत्ते:। एवश्चोपसंदारवाक्यमिव युज्यते, उपक्रमश्चा-सञ्जातविरोधित्वात्ववलः, एवं च ज्ञानफलादिवाक्यान्यप्यन्वेष्यन्ति । तस्यैव सर्वत्वात्सन र्वाधारत्वाच । अन्यथा तु निःश्योजनमसद्दन्कर्पवोधनान्नान्वियुः । न च शियत्ववाक्या-नुस्वयः शङ्कयः । (आनन्द्।द्वयेत्र खिल्यमानि भूतानि जायन्त् १ इत्यादिश्वतिभि-र्बसण आनन्दरूपत्वे भूतानां संशरीरजीवानां च तत्कार्यत्वे 'सर्व एवात्मानो न्युचर-न्ती'ति श्रुत्या केवळानापंशस्ये च सिद्धे 'एप होवानन्द्याती'ति सात्रपारुणश्रुत्या ब्रह्मण एवानन्दजनकरवे च सिद्धेऽन्यच विधरवाध्यासी जीवे विधरवाधिययं तरसम्बन्धतस्री-कट्याभ्यामेवेति तेपापपि तत्रैवान्वयः । एवं चाभ्यासोषि तस्येवानुगुणः । अतः साक्षा-रपरम्परया च सर्वेषां वाक्यानां तत्रैवान्वयादिदं ब्रह्मवाक्यमेवेति । तथा चेतिसम्बधिन करणे प्रियत्वस्य भगवद्धर्मत्वेनेव सिद्धत्वाज्जीवे निरुपाधिवेमापि तसैकट्यादेवेति न ्श्रुतिविरोच इत्यर्थः। नन्वेवं सति तस्य स्वतः सिद्धत्वात् कि तस्साधनप्रायेनेनेत्यत आहु: अत इत्यादि । अत इति । जैवनियत्वापेक्षयाध्यतितिरोहितत्वेन । तदिति । नैकट्यम् । नतु जीवब्रह्मणोः स्वरूपविचारेऽतिनेक्ट्यस्यापि सिद्धस्यात् साथनप्राथेना न युक्तेत्यत आहु: आश्रय इत्यदि । अन्यथा स्वाप्यये जीवस्यापि तदाश्रितत्येन स्वत एव रति: स्यात् , अतो नैकट्यार्थं सर्वदाश्रयोऽपेक्षित इति तथेत्यर्थः । चनु तेपि बहवः सर्भापेपि सन्तीति कि पार्थनेनेत्यत आहु: नैत्यदि। आश्रितमाञ्चेणेति । साधारणैराश्रितैः॥१६॥ एवं त्वित्यत्र । निश्चयेनेति । 'यस्य स्यादद्धा न विचिकित्सा-

एवा त्वत्यत्र ! निश्चयंनीते ! 'यस्य स्यादद्धा न विचिकित्साः स्ती'ति श्रुतेस्तथेरपथः ॥ १८ ॥

तमित्यत्र । समश्रूत्पत्त्यावसीयन्ते इति । अग्रे तदुत्पत्त्या तथा निश्चीयन्ते, तत्र गमकं सृलेति । सृतत्वज्ञापका इति । त्वङ्मृतत्वज्ञापकाः । तेन १-१९-२६ सिद्धमाहुः अत इत्यादि । अमेध्यस्पर्शामात्रात् काळकृतो बळवत्त्वादि-

रूपों गुण एव, न तु कामवस्वादिरूपः कालजो दोषस्तत्रेत्यर्थः । उभयज्ञापनायेति । गुणदोषाभावरूपगुणद्वयज्ञापनाय । अन्यथा षोडशान्द्वित्येव वदेदित्यथः । तयोः प्रयोजनमाद्वः अग्निमेत्यादि । कामजरादिदोषन्यास्यभावाय गुणस्त्र्यनं सम्पन्नस्य ज्ञानभत्त्यादिरूपगुणस्य स्थापनाय दोषाभावस्य निर्मित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे तमितिपदस्य विशेषार्यामावात् पक्षान्तरमाद्वः भगवदित्यादि । त इति । अग्निमा वर्षाः । ताभ्यां सिद्धमाद्वः अत इत्यं दि । तथा चामेध्यत्वक्रस्पर्शाभावान्छिष्टकाले भगवत्स्मरणं द्वयष्ट्वविपदेन स्वयते दितीयस्तमितिपदेन । प्रक्रान्तविषयत्ववत्वतिद्वार्थविषयत्वेषि वायकाभावादिति । तथा च नद्वणद्वयस्चनायेदं पदद्वयमन्नेत्यर्थः । गृहन्विद्धमिति । गुंग्यञ्जनम् ॥ २६ ॥

स विष्णुरात इत्यत्र । आगमने नियतकालरहित इति । ' अनित्यं हि स्थितो यस्पात्तस्मादतिथिष्ट्यते' इति तथेत्यथे: । परिगृहीताना-पिति । शुकेन परिगृहीतानाम् ।

अहो इत्यत्र। पूर्वविदिति। 'अहो वय'मित्यत्र यथा परश्लावार्थे स्वश्लावा तथेत्यर्थः। उपदेष्ट्रत्विमिति । जनकादेरिवेत्यर्थः । तङ्गतं पापमित्यादि । देहगतं पापं जलसंयोगद्वारा जले गच्छतीत्यर्थः॥ ३२ ॥

पुरुषस्थेत्यत्र । अधिकारिद्वैरूप्यं स्वतन्त्रिष्ठियमाणभेदेन कर्मणां श्रोत्तव्या-दीनां तत्त्वद्भावभेदेनेति मृत्ववाक्य एव स्फुटति । विपरीतेत्यादि । स्वतन्त्रकर्तृसम्बन्धिकर्मपञ्चके स्वियमाणसम्बन्धभावो अन्यस्यान्यस-म्बन्धितद्भाव इत्यर्थः । विदाकत्तित्तत्येति । कर्तृभेदेन द्विधाकभेभेदेन दश्येत्यर्थः । यद्वा । विपर्ययमित्यस्यार्थमाहुः अध्वेत्पादि । उभयकरणमिति । नित्यद्वयकरणं नित्य-नैमित्तिककरणं च । नतु नियमविध्यङ्गीकारे नोभयकरणप्रसक्तिरिति किपर्थं विपरीत-क्यनम्भ इत्यत आहुः आवद्यकेत्यादि ॥ ३७ ॥

एवं श्रीवल्लभाचार्यनखचन्द्रमरीचिभिः । निरस्ते हृद्यध्वान्ते विद्वताद्यसुवोधिनी ॥ १ ॥ समर्पिता तत्पद्योरेपा पुष्पाञ्जलिर्गिराम् । तेनतुष्यन्तु द्यया दासेस्मिन सहसूनवः॥२॥ यदत्र सदसद्वापि जीवबुद्धा मयोदितम् । आशयाज्ञानतस्तनमे क्षन्तन्यं दीनवत्सला॥३॥ ः

बद्धाञ्जलि मृन्नि बुन्नेषु नत्वा मुहुस्तदीयेषु निवेदयामि । असद्यदस्मिन् भवति कचित्तत्कृषापरैर्वीक्ष्य निवारणीयम् ॥ ४ ॥

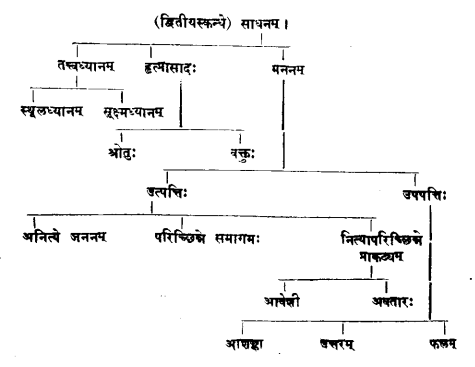
इति श्रीमदात्रार्थचरणकम्छैकतानश्रीपीताम्बरतनुजपुरुषोत्तमप्रकाशित-प्रथमस्कन्धसुवोधिनीप्रकाशे कनविशाध्यायविवरणम् ।

#### श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

### प्रास्ताविकम्।

अथ खु भगवान् बादरायणः वेदगीतामुत्रोद्धतसकलसन्देहहरणक्षमं चतुर्थ प्रस्थानं श्रीमद्भागवतं महापुराणमाविश्वकार । लीलाक्षीराव्यिकायिनी भगवतः स्वरूपेप्सूनां भागवतानामर्थे भागवताहते नान्यज्जागर्ति साधनम् । सर्भविसर्गादि-दश्विषलीलानां भगवत्त्रं सुविस्तरंणास्मिन्नेत्र द्वितीयस्कन्धे तिद्ववरणे तद्दीकायात्र अतिपादनात् निरोधमुत्त्याश्रयफलमनेनैव कल्पतरुणा सम्भवति इति सर्वेमतसमञ्जसम् । परं अनेकेषां तद्धार्देलिप्सूनां टीकाकृतां मध्ये कस्मे वाचा प्रसादो वितरितः ? इति तन्मेर्भेक्वेर्विदितचरम् । यतः ' उतत्वः पश्यक्ष दद्देशे वाचम्'' इत्यत्र यथा जाया स्ततनुं पत्ये एव प्रकटयति एवं वागपि कस्त्रैचिदेव स्वार्थ प्रकटयतीति श्रावणात् वन्हावेव पतित्वं वाच इति वागधीशाचार्यवर्थेष्वेव वाचः पक्षपातः सिद्धो वैश्वानरावतारादित्यकं सूर्थमदर्शनमीढ्या । तदपि गृढार्थपकटनकार्यस्त्रिङ्गानुमेयं वागधीक्षत्वं त्वध्यक्षसिद्धमेवै-तत्। यत् तङ्घीलावलोकनपटुभिः श्रीवछभमभ्रुभिस्तत्तद्दश्रविधलीलानां अवान्तर-लीलानाश्च स्वारस्यं भगवतस्तत्तत्त्वरूपेषु विन्यासपूर्वकं यथा सम्रपदिष्टम्, तद्भदनगन्तुं विवरितुं च नान्ये प्राभवन् इति । सर्वेमपि कार्यजातं श्रीमद्गोपीजन-बल्लभाइयैव श्रीवल्लभा आचरन्ति स्म इति वारं वारं महानुभावैरनुभृतम् । एवमेव सुबोधिनी विवरणप्रसङ्गे वृत्तम् । व्यासस्य विष्णोः प्रियं भागवतार्थं विवेचितुं भगवदाइयैव मानुषतनुं विधाय पहत्ताः, पश्चाञ्चीलासाक्षिकस्वरूपस्य विषयोगमसहिष्णुर्भगवान् अतिगृदार्थोद्वाटनरूपाया हुद्धेस्त्यागगर्भितामाझां कृतवान् । अत एव बादश्वस्कन्धेषु प्रथमद्भितीयतृतीयदशमस्कन्थानाम् एकादशस्य चतुर्णामध्यायानां पश्चमाध्यायस्य कतिपयश्लोकानां च विवरणेन भागवतं समलङ्कत्य अन्यद्जहुः। एतावदेव युक्तम् उत्पन्यामः, श्रोतच्य इति विधिगर्भितावस्यकतायाः सार्थकचार्थ सप्तथा भागवतस्यार्थी हातच्य इत्यतः ''अर्थत्रयं तु वश्यामि निवन्येऽस्ति चतुष्ट्यम्"इति प्रतिहाय शास्त्रस्तन्थ-प्रकरणाध्यायानां चतुष्ट्यं निवन्ये, भागवते च वाक्यपदाक्षरीयाणामर्थानां त्रयं सोपपत्तिकसुपदिष्टम्,तावता कृषाभाजनभक्तानां कृतार्थता भवत्येव। द्वितीयस्कन्धविवरणस्य चतस्रष्टीकाश्रत्वारो गोस्त्रामिचरणा रचयामासुः, श्रीपुरुषोत्तमाः श्रीचाचागोपीश्नाः श्रीबह्नभाः श्रीगोकुलोत्सवाश्चेतिश्रुतम् । तामु श्रीपुरुषोत्तमचरणानां विवरणावरणरूपाऽ-ज्ञानितिमरतिरोधायिका मकासाभिधाना टीका मधमं मकाक्यते । ततेयं स्कन्धपरम्परा

सिद्धणित । अधिकारिकाणां साधनानि, ( प्रथमस्कन्ये ) । साधनयुक्तानां अवणम्, (ब्रितीयस्कन्ये) । त्रादौ संगेलीला (त्रियस्कन्ये) । सृष्टानां धर्मादिपुरुषार्थसाधनम् (चर्च्यस्कन्ये) । सिद्धपुरुषार्थानां तत्तन्मर्याद्या संस्थापनम् (पञ्चमस्कन्ये) । तत्तस्तन्मध्ये केषाञ्चिद्नुग्रहः, ( षष्ठस्कन्ये ) । पृष्टी माप्तस्य वैषम्यदोषस्य निवृत्त्वर्थं बासनाः (सप्तमस्कन्ये) । ततो वासनानिवृत्त्वर्थं सद्धर्माः (अष्टमस्कन्ये) । ततो निवृत्तदोषाणां भक्तिः (नवमस्कन्ये) । ततो भक्तानामासक्तिः (दश्चमस्कन्ये) । आसक्तानां स्वरूपेण व्यवस्थितः (एकादशस्कन्ये) । तथा व्यवस्थितानां भगवदाश्रयः (द्वादश्चस्कन्ये) इति कार्यकारणरूपां सङ्गतिं बोधियतुं पुराविदां वर्तन्ते वचनानि । अत एव ब्रितीयस्कन्ये "श्रोतुर्वेकुश्च लक्ष्माये ब्रितीये त्वङ्गनिर्णयः" इति वाक्यात् श्रोतुर्वेकुश्चाङ्गानि निर्णेतव्यानीति सिद्धम् । "अधिकारी साधनानि"—इत्यनेन प्रतिपाद्यमानानि द्वितीयोक्तसाधनानि दश्चा विभज्यन्ते । तत्माप्तकालं मत्त्वा इद्देव तन्यते ।



भयमस्कन्धप्रकार्भ गोस्वामिश्रीविद्यद्रत्नवजरत्नलालजीमहाराजचरणेमें हमय्यां भगवदीयश्रीयुक्तेलीवालाकृतसंशोधनेन मुद्रियत्वा प्रथमविवरणार्थावगती सीकर्य वितरितम् । एवं क्रितीयमकाञ्चस्तैस्तेलीवालाकोविदैरारभ्योपि भगवदिच्छाभावात् "'एकफोर्य''—गात्रं संशोध्य ते नित्यलीलामविश्वन्। तत एतेषां सुद्धन्निरेवं भीयतमप्रलालकास्त्रिभिश्राग्रिमकार्यार्थं सुचितोइं श्रीमद्वजरत्नलालजीमहाराजचरणानां निर्देशेन प्रबन्धवलेन तद्रितसीक्येंण च मोइमय्यामेव मणिलालस्य "गुजराती"-बद्रणास्रये तं नारम्थवान् । परं अष्टमाध्यायपर्यन्तं सम्पन्ने मुद्रणे ऋणानपाकरणात् ग्रद्रणयन्त्रादिकं राजपुरुषेरवरुद्धम् । तेन सहाष्ट्रमाध्यायपर्धन्तो मुद्रितपकाश्चोपि निरुद्धोऽ-विकारिभिः, कार्यारम्भे पञ्चशतमुद्रा याः पदत्ताः,तास्ववशिष्टास्तास्तासामपि निर्णयो नाद्याविध उद्गोषित: । तथापि मुद्रितविभागपत्राणि तु परमभगवदीयश्रीयुतवािहलाल "वकीलमहासयै"भैहायासेन राजद्वारात् मुख्ययित्वात्र प्रापितानि इतिमहानुपका-रस्तेषाम् । ततो मया राजनगरे 'उत्कृष्ट्'ग्रद्रणालये नवमाध्यायस्य पारम्भो विहितः। तत्रापि सौराष्ट्रादिदेशान्तरप्रयाणवशात् विलम्बायितमेव । विषाद्यित्रया चिरका-छतया जातनिर्वेदोप्यहं कयङ्कारं मनः समाधाय कार्य कर्तव्यमेवेति निश्चित्य अत्रैव अनाविलयन्ध्वाख्ये नृतनसीसकाक्षराणि **आनीयाद्वि**ती उपान्स्यान्स्याध्यायी । एवं अनेकप्रस्युहाहतोपि श्रीवालकृष्णप्रश्चरणकृपया विद्राणर्व उत्तीर्थ पकटीकृतोसी भकासः निगमरसभरितभागवतरसिक्तानां सुवोधिन्यर्थेबुश्चत्सावतां करकमलेषु समप्येते । अस्मिन् श्रीसुबोधिनीयकाशे प्रइस्तवादप्रस्थानरत्नाकरभाष्यप्रकाशादीनां नृसिंहोत्तरतापनीयव्याख्यानमतिबिम्बवाटमपञ्चभेटवाटममोत्तमविवरणटिप्पण्यन्थकारवा-दादीनात्र नाम्नामुहेसात् सर्वेभ्योनन्तरमस्य निर्माणं श्रीपुरुषोत्तमचरणैः कृतं स्पादित्यनुमीयते । श्रीपुरुषोत्तमचरणा अपि बैतिह्यानुरूपमाञ्चापयन्तिस्म । "एतेन सुबोधिनीतः पूर्व निवन्त्रमुलं कृतिमिति ज्ञायते, निवन्धटीका तु सुबोधिन्यादि-सर्वयुन्यकरणोत्तरं ''त्रयं विच्न यथामति'' इत्यस्य व्याख्याने मीमांसाद्वयभाष्यं भागवतटीका च परिगृहीतेति चकाराज्यायत'इति नवमाध्यायविवरणमकाशे आदिसन् ।

अस्य सद्वणव्ययार्थे श्रीमद्गोस्त्रामितियात्रिलासिभिः श्रीव्रजरत्नलालजीमहाराजय-रणैश्वि कितीयस्त्रनां श्रीमधुसदनमहोदयानासुपनयनमस्तात्रमसङ्गे वागधीश्ववाङ्गयसेवा-नुरूषं कितीयमकाश्वस्य मकाश्चनं कारियतव्यमिति सङ्गत्थितमासीत्। अतःपश्चश्वतस्याणां वितरणं श्रीमितः कृतम्। पाटणस्येन जजमसीभाइनाम्ना श्रेष्टिना सार्धिक्षश्वतः सम-पितप्। अपरश्चश्रीपुतानां ''ईश्वरलाल मन्नलाल श्वाह' गुर्जरसुक्याध्यापकमञ्जदासमाइ-

भगवर्।यरतिलालेतिसुहृदां संवादनकर्मणि साइाय्यमविस्मृतमेव। तेषां आयासः स्मरणपथो नापगच्छति। अपरश्च संशोधनकर्मणि शुद्धपुस्तकानामलामे महिन्नव्यं- यनमुप्णायते इति तद्वाचका जानन्त्येव। तथापि यावद्वुद्धिवलोद्यं सक्ष्मेक्षिकया चत्विभिर्म्भयः संवाद्येव (प्रसक्तापी) पत्राणि संशुष्ट्य मुद्दणे योजितानि। नवमाध्या- यतस्तु कतिपयश्चोकानन्तरमेव यावदन्तं अतीवशृद्धं कङ्करवर्ष्ट्रातः श्रीद्वारकाधीशपुस्त- कालयाद्धिगतं तेन साकं संवाद्य ततस्तत्प्रत्पितम्। अपरं पण्डितमकाण्डेवालशास्त्रिभः वृत्नं पुस्तकं पद्वं पायोऽशुद्धं तदासीत्। तृत्तायं काशीतः परमभगवदीयगृहादक शुद्धं पूर्वमहमानीतवान्। एतेनैव शङ्कायस्तं पदं समाहितम्। परं द्वितायस्कन्यशुवोधिन्याः एकं केनापि वाचितं पाचीनतमं शुद्धतरं मिनकिट विराजते, तस्मिन् कतिपयस्थलेषु प्रकाशटीकायाः पद्यानि उद्दक्षितानि, तः पद्यः साकमाद्दतमकाशवाक्यानां संवादने भृयान् पाउभेद आयात्येव अत एव न तानि पद्यानि निवेशितानि।

एवं श्रीमदाचार्यचरणकृपया द्वितीयस्कन्धप्रकाशस्य प्रकाशनं विधाय तेषामेव चरणकमलेषु समर्प्यते, तत् सुवोधितीसुवोधाय उपयोक्ष्यन्ते लीलास्वादनपदुभिः सुथीभिः इति अलं पञ्जवितेन ।

सुरत वडामंदिर

कार्तिकथुका १५ सं. १९८८

निगमरसभरितभागवतरसिकवशंबदः चीमनशास्त्री साहित्यभूषण-श्रद्धाद्वेतरत्नेति



श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहःभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## श्रीमद्भागवतद्वितीयस्कन्धश्रीसुवोधिनीप्रकाशः।

#### श्रीमङ्गोस्वामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्तमचरणविरचितः ।

श्रीकृष्णः शरणं मम । अथ द्वितीयस्कन्धं व्याचिकीर्पवः पूर्वोत्तरस्कन्धयोः कार्य-कारणभावरूपां सङ्गतिं प्रदर्शयितुं पूर्वस्कन्धार्थमनुवदन्तः प्रकृतस्कन्धार्थमाहुः स्कन्धे त्यित्यादि । तथाच कर्तव्याधिकारिणोः कार्यकारणभावात्तत्रिरूपक्योर्ए सेव सङ्घतिरित्यर्थः । ननु कर्तव्यनिर्धारस्तु एकविंशतिभिरेव पद्यः क्रियते इति कथं तस्य स्कन्धार्थत्वमित्याश-ङ्कायां तत्परिचायकमाहः तस्मिन्नित्यादि । तस्मिन् स्कन्यार्थे एकविंशतिपद्यैनिर्धारिते पश्चादनन्तरं कियाविषयसंकथा कियाविषयजिज्ञासाज्ञापको राजप्रश्नस्तदुत्तरदानं चेति । तथा च यदि कियानिर्धारो न जातः स्यात् , तिहं सैव जिज्ञास्यत, यदि सा किया प्रसि-द्धविषया स्यात् , विषया नोच्यत, यस्मादुभयमुच्यते, अता विषयनिर्धारसहितः कर्तव्य-निर्धारः स्कन्धार्थ इत्यर्थः । ननु विषयसंकथा चेदत्रैव क्रियते. तदान्ये स्कन्धा निर्धाः स्युरित्यत आहुः अग्रे चेति । प्रवक्ष्यामः प्रकर्षेण विशेषभावेन वक्ष्यामः । उस्तमैः मुख्यर्छालानिरूपकेः । तथा च सामान्यविशेषभावन्य विद्यमानत्वान्न नैरर्ध्यमित्यर्थः । एतेन द्वितीयस्य तृतीयादिभिविषयिविषयभावः सङ्गतिरप्युक्तप्राया । ननु विषयनिर्धारोप्यध्या-यद्वयेनेव सम्पद्यते इति शिष्टानां किं प्रयोजनमत आहुः निर्धारणे इतिचरणत्रयम् । निर्धारणे विषयनिर्धारणे । एवं चाङ्गनिरूपणमन्तरणाङ्गी निरूपयितुं न शक्यत इत्यक्ष-निरूपणमध्यायान्तरप्रयोजनमित्यर्थः । एतेन स्कन्धार्थस्य प्रकरणार्थरङ्गाङ्गिभावः सङ्गीतु-रिति स्फुटीचके। नन्वेवं सत्यध्यायत्रयमेवास्तु, किं दशकेनेत्यत आहः वस्तिवत्यादिपादी-नकारिकाचतुष्टयम् । एतेन प्रकरणाध्यायार्थानां परस्परं सङ्गतिरिप प्रदर्शिता ज्ञेया । तथाहि । वस्तुनिर्धारणं नाम वस्तुन इदमित्थतया निश्चयः, स च प्रथमप्रकरणस्यार्थः, तत्र प्रमाणादि-चतुष्ट्याधीनम् , तेनाद्यप्रकरणाध्यायार्थयोः कार्यकारणभावः सङ्गतिः। नन्वेवं सत्यध्यायचतु-ष्टयं स्यादित्यत आहुः एकन्नेत्यादि । एकस्मिन्नध्याये श्रुत्यविरुद्धा युक्तिर्योगश्रेति प्रमाणभूते स्थुलरूपाल्यं प्रमेयं चोच्यते । 'मानाधीना मेयसिद्धि'रिति । एकतः एकस्मिन्नध्याये फलं सूक्ष्म-रूपार्ल्यं साधनं द्विविधा भक्तिश्रोच्यते । 'साधनाधीना फलानुभूति'रिति । अतो हेतोः। अत्र स्कन्धे वस्तुनिर्धारप्रकरणे हि निश्चयेन अध्यायहितयं मतं व्यासचरणानां सम्मत्मित्यर्थः । 3

एवमाद्यप्रकरणस्याघ्यायाँ सङ्गतिं च प्रदर्श द्वितीयस्याद्यः अद्भेत्यादि । स्वध्यायेतिचरणो देहलीदीपविदिहाप्यन्वेति । एवं द्वितीयप्रकरणेऽप्यध्यायद्वयोपपादनद्वारा प्रकरणाध्यायार्थयोः सामान्यविशेषभावरूपा सङ्गतिः प्रदर्शिता । ननु अद्धा नामास्तिक्यबुद्धिरादरात्मिका, तस्या अधिकारिविशेषणत्वमेव, नद्याअद्धालुविहिते प्रवति, सा च प्रथमस्कन्य उत्तैवेति किमर्यम्य तदुक्तिरित्याकाङ्कायामाद्यः फल्लेत्यादि । एतत् निष्कामानन्यमगवद्भजनकर्तव्यताध्यवसायात्मकश्रद्धारूपमङ्कर्भमयनिष्ठं फल्लोपकारि परमानन्दानुमवोपकारि । ततो हेताः । अधिकारे न विशेत् श्रवणस्वरूपोपकारित्वेपि उत्तरूपादिशेषात्त्रशेक्तायां श्रवणाद्यादरूपायां श्रद्धायां न विशेत् , तस्मादशेक्तमित्यर्थः । द्वितीयस्योपपाद्य नृतीयस्याद्युः विमर्शोपीत्यादि । त्रिविद्ये हे इति । जननसमागमप्राकट्यमेदेनोत्पत्तित्रैविध्यम् । आक्षेप्पाद्धान्तपादि । त्रिविद्ये हे इति । जननसमागमप्राकट्यमेदेनोत्पत्तित्रैविध्यम् । आक्षेप्पाद्धान्तपादि । त्रिविद्ये बोध्यम् । तथा च विमर्शप्रकरणस्य स्वावान्तरप्रकरणाभ्यां सह सामान्यविशेषमावः, तयोश्य परस्परमेककार्यत्वम् , तयोस्तत्तद्ध्यायैः सह सामान्यविशेषमाव इति सङ्गतिनिष्कर्षः । एवं स्कन्यद्यर्थं सङ्गति च निरूप्य प्रथमाध्यायार्थमादुः तत्र त्वित्यादि । कर्तव्यं श्रवणादि तस्य सविषयत्ताद्विषयनिर्धारः । विषयस्य द्वैविध्याद्विषयित्यादि । कर्तव्यं श्रवणादि तस्य सविषयत्ताद्विषयनिर्धारः । विषयस्य द्वैविध्याद्विष्याद्विषयाद्वेष । तथा च विषयसहितकर्तव्यनिर्धारः प्रथमाध्यायार्थं इत्यर्थः ।

एवं सर्वमर्थं सङ्गृह्य व्याख्यानपीठिकामाहुः पूर्वेत्यादि । न निर्घारिता इति । 'मनु-ब्येषु मनीषिणा'मिति प्रश्नवाक्ये मनीषिपदेनोक्ता अपि मनीषाया बहुविधत्वादेते मनीषिण इति निश्चित्य नोक्ताः । स चेति । चोप्यर्थे । सोपीत्यर्थः । तथा चैतावानर्थः सङ्गृहीताद्धिक इत्यर्थः । ननु पूर्वस्कन्धे राज्ञा प्रश्नषङ्कमन्यदिष कृतं 'यच्छ्रोतव्यमथो जाप्य' (१।१९।३८) मित्यादिना, तत्कथं द्वयं कृतमित्युच्यते, तत्राहुः ये पुनिरित्यादि । एतिकिरूपणेनेति । प्रश्रद्धयोत्तरनिरूपणेन प्रथमप्रश्लोत्तरनिरूपणेन वा । तर्हि 'यद्वा विपर्यय'-(१।१९।३८) मित्यनेनोक्तस्य पष्टस्य कुत्रोत्तरमित्यत आहुः काँश्चिदित्यादि । अग्न इति । दशमाध्यायस-माप्तौ 'अमुनी भगवद्रप' २।१०।३५ इत्यादिना । निरूपिष्टयाम इति । उत्तरभेदेपि विष-याभेदेनैकरूपतया निरूपिययामः । तेन सिद्धमाहुः अत इत्यादि । एवं प्रथमकारिकार्थ उक्तः । अग्रिमाणामाहुः तद्रथमित्यादि । नतु त्रयाणामतेषां कुतोङ्गत्वमित्याकाङ्कायामाहुः एतेषामित्यादि । ननृतरे वक्तव्ये प्रश्नामिनन्दनस्य किं प्रयोजनमत आहुः कर्नव्येत्यादि । किं हेतुताबाधनेनेत्यत आहुः यथेत्यादि । तथा च तदाकाङ्कापूर्तिस्तत इति तया च व्यग्र-नानिवृत्त्या सुखेन कर्तव्यसिद्धिरिति तत्त्रयोजनमित्यर्थः । एवमाद्यश्लोकप्रयोजनसुक्तम् । तद-विमत्रयाणामाहुरिधकारेत्यादि । किं तावतेत्यत आहुः प्रेक्षेत्यादि । तर्ह्येकः स्रोकोस्तु, किं त्रिभिरित्यत आहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति । अधिकार एवोत्तरदानात् । पूर्वेषां चतुर्णां तात्पर्य-मुक्तवा व्याचक्षतं तन्त्रेत्यादि । अन्य इति । 'अथा जाप्य'मित्यादिनोक्ताः । ते विषयाभेदे-प्यन्योपकारका इति भावः।

तच्छास्त्राभावादिति । सत्स्विप अन्येषु तदिमञ्जगुर्वलामेन तेषां शासत्तामाबा-दित्यर्थः । एतेन छान्दोग्यस्थसनत्कुमारनारदसंवादन्यायो बोषितः । निमित्तससमीति । 'निमित्तात्कर्मयोग' इत्यनेनोक्ता । तथा च गृहार्थे श्रोतच्यादीनि सहस्रशः सन्तीत्यर्थः । तव प्रश्नो न साधारिति । प्रश्नस्तव न साधारि-त्यन्वयः । अनेनेति । आद्यामिनन्दनेनेतरविषयकनिन्दनेन च ।

विचिकित्सेति । जुगुप्सोत्पादको गृहं दुःखदं न वेति संशयः । श्रीनिष् २-१-४ व्याख्याय तेषामधिकारशेषत्वाय तदर्यं सङ्गृह्याहुः सुद्धिरिति ।

तस्मादित्यत्र । अन्नेति । सर्वभयनिवृत्त्यर्थं मगवान् श्रोतव्य इत्यस्मिन्नर्थे । बहिर्सु-खस्येति । भगवति विश्वासरिहतस्य । स्वभावतोधिकारीति । औत्प-त्तिकविश्वासवान् । तदाहेति । तस्मादाहेत्यर्थः । विशिष्टाधिकारं स्फूटी-क्तर्वन्ति दौष्यन्तिरित्यादि । तद्धर्मपुरःसरमित्यनेन दुर्योधनादयो व्यावर्तिताः । एवं राज्ञो दढीकरणेन युक्तेर्वक्तव्यत्वमुपपाद्य वक्ष्यमाणां तां दढीकर्त्तमाश्रङ्कन्ते नन्वित्यादि । कथमिति । केन प्रकारण । आत्मत्वेन चेत् , वैदिकपरित्यागायोगः, प्रकारान्तरेण चेत् , तत्र विश्वासाभाव इति । तत्राहेति । ताद्दयामाशङ्कायामुभयदोषनिवारकं प्रकारमाहेत्वर्यः । नत् जाता प्रमाणाकाङ्का तत्पूर्त्यर्थं प्रमाणे वक्तव्ये प्रमेयविशेषणं किमित्युच्यते, तत्राहुः प्रमा-णेत्यादि । बध्यत इति । बिछिष्टेति । पूर्वतन्त्रे तथैव निर्णीयमानत्वाद्विष्ठा । होकेपि प्रमाणमेकदेशं प्रमापयति, प्रमेयं तु ततोप्यधिकमिति दृश्यते, अतः प्रमाणकाङ्कापूर्त्वयं तादश्चतत्कथनं युक्तमित्यर्थः । सा केत्याकाङ्कायां तामादुः तत्रेत्यादि । वक्तव्य इत्यन्तम् । तत्रेति। भगवच्छ्वणे। नास्ति नियम इति। नारदपूर्वजन्मनि दासीपुत्रेपि तदुत्तया निय-मभक्कदर्शनादिदानीन्तनानामपि तथा दर्शनाच नास्तीत्यर्थः । अत इति । तादशामुद्धार्थ-त्वात् तेषामर्थे उपाय उद्धारोपायः वेदे त्रैवर्णिकमात्रोपकारके नोक्तः उक्तो नास्तीति हेतोस्तद्थ वक्तव्ये साधने आवश्यकत्वात्तेनैवेत्यादिनोक्तरीत्या ठाषवादित्यन्वयः । तथा चैताभ्यां युक्तिभ्यां सर्वात्मत्वेन रूपेण भगवच्छ्वणं विधीयत इत्यर्थः । नृतु कथमेतेन प्रमाणकाङ्कापूर्तिरित्यत आहुः नहीत्यादि । तथा च श्रुतिसामानाधिकरण्यात् प्रमाणाका-ङ्कापूर्तिरित्वर्थः । कयं युक्तेर्बिष्ठहत्वमित्यत आहुः तत्रेत्यादि । तत्र श्रौते श्रवणविधी 'आत्मनः कामाय पतिः प्रियो भवती'त्याद्यपक्रममापाततोनुरुष्याम्य**र्हितत्वात् स्वस्वात्म**-अवणे स्वपदेन देहो वाच्यः, तथा च तत्तदविकालस्य तत्तदिभमन्तुर्वा अवणे बोध्य-माने बोधकस्य वाक्यापर्यवसानमेव स्यात्, देद्दानन्त्येनात्भीयत्वानन्त्यात्तवा स्यात्, तथा चाशक्योपदेशत्वेनाननुष्ठापकत्वात् प्रामाण्यमेव तस्य मज्येतेत्यर्थः । अयात्मीया-पेक्षया देहात्मन्यभ्यहितस्वत्वस्याधिक्यात्स्वत्वमात्मत्वमेवेवि चेत् , तत्राहः आत्मस्वि-

त्यादि । तथा च तद्वैशिष्टचस्य सर्वेषु तुल्यत्वात् आत्मसु तद्वचच्छेदकस्य प्रकृति-विकृतिभावस्याभावात्सर्वात्मश्रवणत्राप्तौ तदानन्त्यादिष स एव दोष इत्यर्थः । अथ स्वत्वमभिन्नत्वमेवेतिचेत्, किमिदमभिन्नत्वम्, नानात्वराहित्यं वान्योन्याभावराहित्यं वा, नोमौ, अनेकात्मवादाभ्युपगमे नानात्वभदयोस्तत्रोपगतत्वेन तदभाववत्त्वस्य तत्राश-क्यवचनत्वात् । भिन्नत्ववदभिन्नत्वस्यापि प्रतियोगिसापेक्षत्वेन तदाकाङ्कायां स्वस्यैव तत्र निवेशे स्वयं क इति जिज्ञासायां स्वाभिन्न इति ज्ञेयतयात्माश्रयान्योन्याश्रयापातेन ज्ञानदौर्घट्याच । इदं चकारेण सङ्ग्रहीतम् । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । उपक्रभस्या-नुरोध्यत्वाद्दोषस्य च परिहार्यत्वात् सर्वेषामको य आत्मा भवति, स स्वात्मापि भवत्य-बैति स एव श्रोतव्य इत्पर्थः । युक्तेबीलिष्ठत्वायाहुः अत इत्यादि । अत इति । उक्तहेतोः । तथा चैवं श्रुत्यर्थनिश्रायकतया बिठिष्ठत्वेन. अतः प्रमाणाकाङ्काया अपि पूर्तिरित्यर्थः। नन्वात्मनां नित्यत्वेन प्रवाहशक्तिपक्षस्यात्रासंभवादात्मशब्दस्य व्यक्ती जातिविशिष्टव्यक्ती वा शक्तय-क्नीकारे पूर्वीक्तंदोषसंभवाच तान् पक्षान् परित्यज्य सर्वात्मत्वस्योपाधित्वेन गुरुत्वात् तत्प-रत्वमि त्यत्तवा जातिवाचकत्वमादरणीयम् . ततश्च जात्या व्यक्तयाक्षेपदशायामहंवित्तिवे-बैवाक्षेप्या, न त्वन्या, उपक्रमानुरोधात्, अता न श्रुतावात्मपदस्य सर्वात्मपरत्वमित्यत आहुः नचेत्यादि । तत्र हेतुः तथा सतीत्यादि । उक्तदोषपरिहारायात्मपदस्य जातिवाचकत्वेङ्गी-कृते सति व्यक्तिरूपस्य स्वस्यात्मनो गौणत्वनावाच्यत्वेनाश्रौतत्वात् कियावद्गीहिभिर्जु-होतीत्यादिकियायां यथा बीहित्वादेहींमादिसाधकत्वानुपपत्त्या बीह्यादिव्यक्तिराक्षिप्यते, तेर्साश्चानन्यलभ्यत्वाच्छब्दार्थत्वं चाङ्गीकियते, तथा ज्ञानेऽनुपपत्यभावाच्छब्दश्रवणमात्रेण ेजातिज्ञाने जायमाने व्यक्तयाक्षेपकानुषपत्त्यभावाचाक्षेप्यत्वाभावेनाप्यश्रीतत्वा*न्नात्मनः* कार्यं सिध्येदात्मवदनस्याभावन शोकतरणरूपमात्मलाभरूप च कार्यं न सिध्येदित्यर्थः। नन्वात्मत्वजातिशब्दादेवात्मकार्यसिद्धिरस्तु, को दोप इति चेत्, न, तस्या जातिवाचकप-दश्रवणमात्रेणापि भ्वनात् प्रियत्वलिङ्गश्रावणविरोधापत्तः । ननु तिहं यथाकथित्रदात्मश्रवण विधिरङ्गीकार्य इति चेत् , तत्राहुः सङ्घातेऽपीत्यादि । श्रवणविधिमन्तरणापि सङ्घातेऽहंवि तिरूपस्यात्मज्ञानस्य प्रमाणवस्तुभ्यां जायमानस्य विद्यमानत्वात् 'न वा अर' इत्यादिश्रुतौ पत्यादिष्टिव शरीर आपाधिकप्रीत्यश्रावणन प्रकारिवशपस्यानुक्तत्वात्तज्ज्ञानार्थं श्रवणा दिरूपः प्रयासो व्यर्थः स्यात् , तथा च अवणविधिवयध्यीपातात्र तथाङ्गीकर्तुं शक्यमित्यर्थः । नतु मणिपरीक्षायामिवात्मपरीक्षायामपि वाक्यसहकृतस्य प्रत्यक्षस्यैव हेतुत्वान्न अवणविधि-वैयर्थ्यमितिचेत्, तत्राहुः श्रुतिश्चेत्यादि । तथा सति वाक्यस्य चक्षुःसहकारित्वं मनःसहका-रित्वं वा वाच्यम्, तत्रां देहात्मभावद्दीकरणेनोपचरिता, द्वितीयपि प्राणान्मनसश्चात्मविवे-कस्याजातत्वाच्हुत्यन्तर 'आत्मानं चेद्विजानीयाद्यमस्मीति पुरुषः । किमिच्छन् कस्य वा हेतोः शरीरमनुसञ्ज्वरे दित्यात्मञ्चानं शारीरतापजतापनिवृत्त्यादरेवाकत्वात्तस्याश्च योगेन समाधिद-

शायां प्राणे सप्राणे स मनासि वा जायमानतया तद्धिशिष्टात्ममावद्ददीकरणेनोपचरिता भवेत्, तथा च रुक्षणादोषापातात्तथा नोपगन्तुं शक्यमित्यर्थः। सिद्धमाहुः अत इति । असन्दि-ग्धत्वेन प्रतिपत्तिलाघवात्तत्रकरणगतवाक्यान्तरान्वयस्वारस्याच सर्वात्मैव श्रोतव्यत्वेन श्रुत्या विधीयत इत्यर्थः । नन्वस्त्वेवं श्रोतन्यविधिनिर्वादः, तथाप्यात्मलामश्रुतौ शोकतरणश्रुतौ च जीवालीवात्मपदेन श्राद्धः, लाभपदस्य सिद्धासिद्धान्यतरवस्तुस्वाधीनतायामेव प्रयोगात्, ईश्वरस्य स्वतन्त्रत्वेन जीवाधीनताया अशक्यवचनत्वात् , जीवे तु विस्मृतकण्ठमणिलाभ-न्यायेन ज्ञानमात्रेणापि लामस्य शक्यवचनत्वात्तेन च शारीरादिज्वराभावे शोकस्यापि निवृत्ते-स्तस्यैव लागस्य परत्वेन सिद्धेश्व, सर्वात्मश्रवणविधानाङ्गीकारे तु स्वस्याश्रुतत्वेनाञ्चातत-याऽलब्धत्वात्स्वस्य पराधीनत्वरूपया गौणतया शोकस्याप्यनिवृत्तेः, अत एतत्सामञ्जस्याय तत्रापि शारीर एव आत्मा श्रोतव्यत्वेन स्वीकार्य इत्याकाङ्कायामाहुः तस्येत्यादि । भेदा भावादिति । सुवर्णतत्खण्डयोरिवांश्यंशभावेन तादात्म्यात् । तथा च तज्ज्ञानेऽप्यात्म-ज्ञानसिद्ध्यात्मलामशोकतरणयोः सिद्धेः श्रुतिसामज्जस्यात् तत्राप्यात्मपदेन सर्वात्मेव श्राह्म इत्यर्थः । एतेन जीवब्रह्मभेदवादो निराकृतः । विशिष्टाद्वैतवादश्च, तत्रापि विशेष-णत्वेन गौणत्वानपायात् । नन्वेवं सति तादात्म्येपि किञ्चिद्रौणतासत्त्वात्तमपि वादं विहाय शुद्धामेदवाद एव स्वीकार्यः, तथा सति घट्टकुट्यां प्रभातमिति शङ्कायां युत्त्यन्तरमाहुः किश्वत्यादि । फलमिति । शोकतरणादिरूपम् । अत इति । दानस्य दातृसामर्थ्यसापेक्ष-त्वात् । चद्गुणेत्यादि । तथा च शुद्धाभेदवादोपि दुष्ट इति न्यायसामञ्जस्यार्थे तादात्म्य-मेवाङ्गोकृत्य श्रुत्यर्थो निर्णेय इत्यर्थः । नतु तथापि यौक्तिक एवायमर्थः, न तु श्रौत इत्या-काङ्कायामाहुः वेदेत्यादि । मगवानेव वेदार्थ इति तस्यैव श्रवणादिकं विधेयमिति वेदार्थ इति सर्वनिर्णये प्रथमस्कन्धे वाक्यान्वयाधिकरणे च 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति वैदेश सर्वे-रहमेव वेद्य' इत्यादिश्रुत्युपन्यासपूर्वकं 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशा'दित्यादिन्यायोपन्यासपूर्वकं चोक्तमित्यर्थः । नन्वेवं सति श्रुत्यर्थानिश्वायनाय सर्वात्मा भगवान् श्रोतव्य इत्येव वक्तव्यम् , कृतमन्याभ्यामित्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनमाहुः किश्च फलमित्यादि । दुःस्वाभाव इत्यादि । अवान्तरमेदबाहुल्येप्येतद्वये एव पर्यवसन्नत्वादित्यर्थः। तन्नेत्यादि । तत्र तत्साधनविचारे कियमाणे मैत्रेयीत्राह्मणे दर्शनसाधनत्वेनोपस्थितस्य श्रवणस्यैकफलत्वे, 'द्रष्टव्य' इत्यनेनोप-स्थितस्य तत्साध्यज्ञानस्य वैकफलत्वेऽमृतपदोक्तदुःखाभावफलत्वे, सर्वफलत्वे वा 'ब्रह्म-विदामोति परं' 'न पश्यो मृत्युं पश्यति' ब्रह्मविदमुपकम्य 'सर्वेषु ट्रोकेषु कामचारो भवती'त्या-दिश्रुत्यन्तरोक्तसर्वफळत्वे वा आहारपृथक्त्वेन सर्वफळत्वनिर्धारात् । ('मैत्रावरुणीं द्विरूपामा-लभेतान्नकामः,' एवंबृष्टिकामः प्रजाकाम' इति नानाफत्प्रयं विहितानां यागानां) 'ऐन्द्राममेका-दशकपालं निर्वेपेत्रजाकामः स्पर्धमानः सङ्काममुपप्रयास्यन् , सङ्कामं जित्वे'तिनानावाक्यविहिते यागे, किं सक्नत्करणेन सर्वफलसिद्धिः, उत तत्तदर्थमावृत्तिः कर्तव्येति सन्देहे, कालमेदादिना

१. बोधकवास्यापर्यवसान दोषः।

आहारस्याहरणस्य यत्पृथक्त्वमावृत्तिस्तेन सर्वफळत्वम् , न तु सक्नत्करणेनेति निधारात् । प्रथमं जाते साक्षात्कारे तेन विहितज्ञानेन तथा स्यात्। नन्वकसाधनकत्वेन निर्दिष्टानां सन्नियोगशिष्ट-त्वात् सन्नियोगशिष्टानां सह वा प्रवृत्तिः सह वा निवृत्तिरिति न्यायेन सहभवनस्य शक्यवचन-त्वात्कृतो न फलद्रयमिति चेत् ,तत्राहुः सन्नियोगेत्यादि । तत्र हेतुः अन्यथेत्यादि । तथा च सन्नियोगशिष्टन्यायस्य व्याकरणसिद्धत्वेन शब्दविषयत्वादुक्तन्यायस्य च क्रियानिर्णायकत्वेन निद्विषयत्वात् श्रवणस्थले तद्भक्ते कियामर्यादैव भज्येत । न च भगवतोऽनियम्यत्वात्को दोष इति शङ्कथम् । 'स्वकृतसेतुपरीप्सये'त्यादिवाक्यैस्तदभक्षकत्वनिश्चयात् , अतस्तदभ-क्वार्थत्वाच्छ्वण एव तथेत्यर्थः । हरित्वेनेत्यादि । तथा च यथा जातेष्ट्यधिकरणे 'यद्याक-पालो भवति गायित्रियैवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति, यन्नवकपालिस्बृतैवास्मिन् तेजो दधाति. यदशकपालो विराजैवास्मिन्नन्नाद्यं द्रधाति, यदेकादशपालिन्निष्टुभैवास्मिन्निन्द्रियं द्रधाति-यद्वादशकपालो जगत्वैवास्मिन् पश्चन्द्रधाति, यस्मिञ्जाते एतामिष्टिं निर्वपन्ति पूत्तस्तेजस्व्य-क्राद इन्द्रियाची पशुमान् भवती'ति श्रुत्या द्वादशकपालपुरोडाशस्य सक्नत्करणेपि तद्गता-ष्टाकपालत्वादिधर्मेण नानाफलसिद्धिः, तथात्र श्रोतव्यगतधर्मेणिति न न्यायविरोध इत्यर्थः । ननु श्रवणस्य कियाकल्पत्वेन तस्यानेकफलत्वे तथानिर्णयोऽस्तु, प्रकृते तु तत्साध्यज्ञानस्य तथात्व विवक्ष्यत इति तस्य कथं पूर्वतन्त्रेण निर्णय इत्याकाङ्कायामाहुः नामित्यादि । 'तं यथायथा-पासते तदेव भवति तद्धैतान् मूत्वावतीति तस्मादेनमेवंवित् सँवैरेतैरुपासीत सर्व हि तद्भवति सर्वे हैनं तद्भूत्वावती'ति श्रुतेः । उपासनं चिन्तनम् । तथा चोत्तरकाण्डेपि ज्ञेयधर्मभेदेन ज्ञान-फुरुभेदस्योक्तत्वादत्रापि तथैव निर्णय इत्यर्थः । सिद्धं वदन्तस्तस्य न्यायसिद्धतां बोधयन्ति इति इत्यादि । एवं श्रुतिसामानाधिकरण्यन्युत्पादनेनास्य प्रकारस्य बिलिष्ठत्वं दृढीकृतम् । अतः परं सर्वोपयोगित्वं दृढीकर्तुमाहुः निवत्यादि । उत्तमवकतृकथनादिति । परम-विरक्तज्ञानिमक्तेन वक्रा कथनात् । अत इति । मक्तित्वात् । तथा च सङ्ख्याभेदेन भक्ति-त्वसंशये सर्वोपयोगित्वस्यापि संशय इत्यर्थः । अत्र तदुक्तमुपगम्य सङ्खयोक्तिसमर्थनेन समा-द्भते सत्यमित्यादि । एवं सङ्ख्याविचारेण भगवच्छ्वणविधेः सार्थक्यमुपपाद्य विधेयश्रवण-विषयविचारेणोपपादयन्ति ननु भगवानित्यादि । इति कोर्थ इति । अस्मिन् वाक्य किमभिषेयम् । अत्र पट् विकल्पाः । तेष्वाद्यं दूषयन्ति आद्य इत्यादि । द्वितीयं विकल्यः दृषयन्ति गृहीतेत्यादि । द्वितीये द्वितीयं दृषयन्ति किञ्चेत्यादि । तृतीयं दृषयन्ति अथेत्यादि । पद्वाक्यघोरिति । श्रोत्रेन्द्रियगृहीतयोः पद्वाक्ययोः । तथैवेति । तन्निर्धारपूर्वकं शब्दोश्चा-रणम् , तन्निर्धारजन्यसंस्कारजनितज्ञानिमत्यर्थः । तत्र सङ्ख्यां नियमयन्तः समाद्धते मैवामि-त्यादि । पुनिरिति । विधानानन्तरम् । उक्तदृषणामिति । उपदेशायोगरूपम् । कारिकां **च्याकुर्वन्ति भगवा**नित्यादि । अत्र भगवच्छ्वणं विधायाग्रे दशविधलीलानां कथनान्नायं वाक्यार्थ इत्यर्थः। अत्र भगवच्छन्दो योगरूढः। स्रोतच्य इति शान्दविष्ठयः कर्तन्यः। श्रवण-

. पदस्य श्रोत्रेन्द्रियजन्यज्ञान इव शान्देपि रूढत्वात् ।'गजराजः श्रुतः' 'बृंहितं श्रुत'मित्यादिप्रयोग-तील्यदर्शनादीदशस्य श्रोतव्यत्वेऽर्थापत्तिं प्रमाणयन्ति **अन्यथेत्यादि । नन्वेवमपि द्वितीयस्क**-न्धवैयर्थ्यं तु तदवस्थमित्यत आहुः तावतामित्यादि । दशविधळीळावाचकानां तद्युक्तवाचकानां तत्तात्पर्यकारणानां च पदवाक्यानां शक्तितात्पर्यनिर्धारः असङ्कोचसङ्कोचभेदेन द्विविधायाः शक्ते-स्तादशप्रत्यायने वक्तुरिच्छायाश्च निर्णयः सामान्यन्यायेन व्याकरणवन्मीमांसावज्ञात्रैव क्रियते । यथा व्याकरणे संबन्धिभेदात् सत्तैव भिद्यमाना गवादिषु जातिरित्युच्यते, तस्यां सर्वे अन्दा व्यव-स्थिता इत्यादौ सर्वशब्दानामेकस्यां सत्तायां तदस्यास्त्यस्मिन्निति मतुप्, तदस्य सञ्चातं तारका-दिभ्य इतजित्यादी चैकस्य मतुपस्तारिकतशब्दस्य चार्ये बोधिते तदन्तानां तदादीनां च तत्र तत्तार्ये शक्तिनिर्भारः ऋियते, यथा च मीमांसायां 'आकाशस्ति छङ्गाद्' 'वाक्यान्वया'दित्यादी तात्पर्यबो-धनप्रकार उक्ते तलिङ्गादिभिईतुभिरन्येषामापं पदानां वाक्यानां च शक्तितात्पर्यनिर्धारः क्रियते, तद्वदत्रैव 'द्रव्यं कर्म च कालश्च स्वभावो जीव एव च।वासुदेवात्परो ब्रह्मन्न चान्योऽर्थोस्ति तत्त्वतः' २।५।१४ इत्यादिषु 'शाब्दस्य हि ब्रह्मण एष पन्थाः' २।२।२ इत्यादिषु सर्वशब्दानां भगवति 'पातालमेतस्य हि पादमूल' २।१।१६ मित्यादिषु भगवदवयवविशेषरूपेऽर्थे शक्तितात्पर्यनिर्घारः. 'नारायणपरा वेदाः' २।५।१५ 'भगवान् ब्रह्म कार्त्स्न्येन' २।२।३४ इत्यादौ वाक्यानां तार्त्सर्य-निर्धारश्च कियते, तस्माच्छाब्दप्रमिति प्रति शक्तितात्पर्यग्रहणयोः कारणत्वात्तद्वहस्य च व्याकर-णाद्यन्यतमाधीनत्वादस्मिन् स्कन्धे तद्वाहकयोर्विवृत्त्याप्तवाक्ययोर्निरूपणान्न कोपि दोषः, न पुनरू-क्तिवैयर्थं वेत्यर्थः । एतेन यथा गायकगीयमानालापगतनननादिशब्दश्रवणमहिम्नार्थज्ञानविधुरा-णामपि श्रोतृणां चित्तद्वतिर्जायते, तथा भगवद्वाचकश्चन्दश्रवणमहिम्राऽभयसिद्धिरपि मविष्यती-त्यपि चोद्यं निरस्तम् । नतु शक्यादिनिर्धारस्य सम्पूर्णस्कन्धसापेक्षत्वे विषयस्य च स्कन्धान्तरेषु निरूपणे भगवान् श्रोतव्य इत्येव वक्तव्यम् , तावतैव विधानसिद्धेः, सर्वात्महरीश्वरपदानां शेषाणां किं प्रयोजनमत आहुः एते हीत्यादि। अवच्छेद्कत्वेनेति। तदितरस्य विवक्षितफर्रानेरूप-कताव्यावर्तकत्वेन। तथा च श्रुतिसामानाधिकरण्याय सर्वोत्मपद्म् ,निर्धर्मकस्यैकजीववाद्यभिम्-तशारीरस्य च व्यावृत्त्यर्थं भगवत्यदम्, तस्य केवलयौगिकत्वगौणत्वयोर्वारणाय हरिपदम्, भगश्रासौ वांश्व भगवानिति योगस्यायर्वशिरसि शिवे दर्शितत्वात्, 'भगवानिन्द्रः प्रतिघातमची-करत् दृढं प्ररुष्धे भगवानपां पति'रित्यादौ गौण्या प्रयोगस्यान्यत्रापि दर्शनात् । ' उत्पत्ति च निवृत्ति च भूतानामागर्ति गतिम् । वेत्ति विद्यामविद्यां च स वाच्यो भगवा'निति व्यूत्य-त्तेरन्यन्नापि दर्शनात्तन्निर्धारणायश्वेरपदमित्येवमितरव्यावर्तनेन भगवत एवाधिकारिणः फुटम्, तेनरस्मादिति बोधनायोक्ता इत्यर्थः । नतु गुणानामनन्तत्वेपि किमिति दशानामेव श्रोतव्य+ विषयनियमनिमत्याकाङ्कायामाहः गुणानामित्यादि । नन्वेवं सित 'विष्णोर्नु कं वीर्याणि प्रवोचम्' 'गायन् गुणान् दशशतानन आदिदेवः श्वेषोधुनापि समवस्यति नास्य पार'मि-त्यादिश्रुतिस्मृतिविरोध इत्यत आहुः अनुप्रवेद्दोपीत्यादि । एवं विधेयश्रवणादि-

पदार्थं विधिवाक्यार्थं च् निर्णीय विधेयगतसङ्ख्याया विवक्षितत्वात्तं विचारयन्ति अथे-त्यादि । अत्रायमर्थः । अभयार्थमत्र त्रयाणां विधानम् , तत्र विधेयानां श्रवणादीनामभयं प्रति नृणारिणमणिन्यायेन यदि कारणत्वम् , तदा सङ्ख्याविरोधोऽष्टदोषदुष्टो विकल्पश्च, यदि दण्ड-चकादिन्यायेन कारणता स्यात्, तदा समुचयेऽधिकारिविशेषस्य फलाभावप्रसङ्गः स्यात्, यदि व्यवस्थितविकल्पः 'उदिते जुहोत्यनुदिते जुहोती'तिवत् , तदा तु श्रवणस्याधिकारिविशेषेऽनाव-**रयकतायां** कीर्तनाद्याधिकारिणा तदकरणे तयोरप्यनिर्वाहः, अत आवश्यकत्वाच्छ्रवणमेव विधात-व्यम्, कीर्तनस्मरणे त्वर्धबलादेवायास्यतः, न हि कीर्तनाभावे श्रवणं संभवति, न वाऽस्मरन् कीर्तयतीति, अतः श्रुत्यर्थनिर्णयाय श्रवणमात्रं विधातव्यम् , न तु त्रयमिति, अत्र समाद्धते अत्रे-त्यादि । अर्थात् प्राप्तिं निराचक्षते न चेत्यादि । तत्र हेतुः अध्यापनस्येत्यादि । अयमर्थः । श्रुतौ 'स्वाध्यायोऽध्येतव्य' इति विधिना प्राप्तेऽध्ययने कस्मादध्येय इत्यध्ययनहेत्वाकाङ्कायां 'अष्टवर्षे बाह्मणमुपनयीत तमध्यापयीते'ति श्रुत्यन्तरगतनिञ्विहितात्मनेपदेनाचार्यत्वकामिनो नियोज्यत्वावगमात्ततोऽध्ययनमायाति । आचार्यश्च 'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयद्भिजः। सकल्पं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते' इति स्मृत्युक्तलक्षणकः । आचार्यत्वकामना च प्रतिष्ठार्थं वा वृत्त्यर्थं वा पुत्रस्नेहादिना वा । अतो विधिविचारे सांसारिककर्तव्यत्वेऽर्थात्प्राप्तिविचारे वृत्तित्वेन वृत्तिः स्नेहस्याप्युपलक्षिका, अतस्तैराचार्यत्वकामनाहेतुभिः प्रतिष्ठावृत्तिस्नेहैरध्यापनस्य प्राप्तत्वाद्ध्ययनस्यापि सांसारिककर्तव्यत्वात्तद्विधिवदेकविधानेनान्यप्राप्तिः, सात्र न, कीर्तने मुक्तकर्तृकर्तव्यताया विवक्षितत्वेन सांसारिककर्तव्यत्वाभावात् । किं तावतेत्यत आहुः श्रव-णेनेत्यादि । तथा चान्यत्र कीर्तनस्य श्रवणविष्याक्षेपलभ्यत्वेप्यत्र विवक्षितकीर्तनस्य न तेन स्त्रम इत्यर्थः । नच युकादीनां विहिताकारित्वे 'दोषबुद्धचोभयातीत' इत्यादिवाक्यविरोध इति **शङ्क्यम् । '** निवृत्ता वि**धिषे**धत ' इत्यत्र तत्परिहारस्य वक्ष्यमाणत्वात् । एवं कीर्तनविधिः समर्थितः । श्रवणविधिं समर्थयन्ति तर्हीत्यादि । तर्हि कीर्तनस्याक्षेपरुम्यत्वाभावे । अर्थादेव भविष्यतीति। भगवान् कीर्तितव्या नाम कीर्तनगाचरीकर्तव्यः। कीर्तनं नाम ताल्वोष्ठपुटादिव्यापारेण शब्दाभिव्यञ्जनम् , तदभिव्यञ्जितः शब्दो वा । धातोः फलव्यापारयो रूढत्वात् । तयोर्मध्येऽत्र तादशशब्द एवात्र ग्राह्यः । भगवतो व्यापाराविषयत्वेन शब्दविषयत्वात् । तत्र तादृशं शब्दोचारणं च श्रोतारं विनाऽसंभवाच्छ्वणमाक्षेप्स्यतीति तथेत्यर्थः । तत्परिहरन्ति नित्यादि । तथा च श्रवणस्यार्थास्त्राप्तावविद्दितत्वे ततः फलाभावे प्रसक्ते परीक्षिति कीर्तनस्या-मानात्तस्याभयं न स्यात्, तथा सत्युपदेशनैयर्थ्यमित्यर्थः । तत्सार्थक्यार्थं ततोपि फलाङ्गीकारं दूष-णान्तरमाहुः अभये इत्यादि । अर्थात्याप्ते विद्तिते च फलतारतम्यस्य गुरुशिष्यादौ दृष्टत्वादत्रापि तया वक्तव्यम् , तत्त्वभये वैलक्षण्याभावाद्वक्तुमशक्यम् , तथा चापेदशसार्थक्यार्थे श्रवणोपदे-शोप्यावस्यक इत्यर्थः । एवं श्रवणस्यावस्यकत्वे तेन सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । तस्मात् कृतार्याकृतस्य कीर्तनस्य विधि विनानुपपन्नत्वात् । अतः श्रवणस्य च कीर्तनं विनानु-

पंपन्नलात् । अतिनिरपेक्षाणामिति । 'प्रियावतारे नः सती'ति तत्र वाक्यात् । अत्र तु 'महापौरुषिको भवा'निति वाक्याद्याज्ञवल्क्यापेक्षयाप्यतिनिरपेक्षाणाम् । तथा च श्रौतश्रवण-विधौ कीर्तनाक्षेपसंभवेप्यत्र तदसंभवादुत्तमवक्तृप्रवृत्तिसिद्धार्यं कीर्तनविधानमावश्यकामित्यर्थः । हेलन्तरमप्याहः तदैव अचणसिद्धेरिति । वक्तुरपेक्षादोषे श्रोत्रानुसंहिते गुरुभक्तिन्यून-तायां 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता द्वर्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति श्रुतेस्तादशस्यार्थप्रकाशाभावात्र वाक्यतात्पर्यनिर्धारः । अतिनिरपेक्षवक्तुके तु गुरुभ-क्तिप्रकर्षसंगवात् तन्निर्धारः संभवत्यता तद्विधानमावश्यकमित्यर्थः । नन्वेवं सति श्रवणस्या-मयसाधनकत्वं युज्यते, कीर्तनस्य तु श्रवणं जनयित्वोपक्षयादभयरूपफलसंबन्धवोधनं न सङ्गच्छत इत्यत आहुः फलं तु प्रत्येकमेवेति । प्रतित्यक्ति भिन्नमेव । तथा च कीर्तनस्य स्वव्य-धिकरणश्रवणजनकत्वेपि स्वसंमानाधिकरणाभयजनकत्वमक्षतमतो नासङ्गतमित्यर्थः । नन्वेवं प्रतिव्यक्ति फलमेदे तद्वैलक्षण्यमपि संभवत्येवेति श्रवणविधिमन्तरेणापि तल्लाभाच्छ्वणविधिवै-यर्थ्यं दुर्वारमित्यत आहः अभयं त्वित्यादि । तदैवेति । प्रवेशेनाभेदे । तथा च न वैलक्षण्य-संभावनावसर इत्यर्थः । अत्र 'तदा तहीं'ति शब्दाः सप्तम्यन्ततच्छब्दस्यार्थे रूढा ज्ञातव्याः । एवं श्रवणकीर्तनविधी उपपाद्य स्मरणविधिमुपपादयन्ति तर्हीत्यादि । तर्हीति । विधिद्वयेनैव निर्वाहे । अन्यलभ्यत्वेनेति । कीर्तनानुपपत्तिलभ्यत्वेन । समाद्धते न, सकृदित्यादि । अयमर्थः । अत्र श्रोतन्यः कीर्तितन्यः स्मर्तन्य इत्यानुपूर्वीविशेषेण कीर्तनानन्तरमपि स्मरणं रुभ्यते, तच कीर्तनानन्तरभावित्वान्न तद्विधिनाक्षेप्तुं शक्यम् , प्राथमिकतदाक्षेपेणैव स्मरणाक्षेपेण स्वरूप-लामस्य कीर्तनस्वरूपलाभस्य जातत्वात् , अतः स्मरणविधिरावश्यक इति । न च तर्हि स्मरणं वा स्मरणकीर्तने वा विधातव्ये, शिष्टमर्थादायास्यतीति वाच्यम् , दशविधलीलायुक्तभगवत्स्मरण-स्यात्र विवक्षितत्वेन भगवतस्तादृशत्वस्य राज्ञाऽज्ञातत्वेन वाक्यस्यानुत्तरत्वापातात् । द्वय-विधानेपि दोषतादवस्थ्याच । गुणविशेषाद्प्यावश्यकत्वमाहः दोषान्तराप्रवेदाश्चेति । अन्या-सक्तेः फलप्रतिबन्धकत्वात्तदभावस्यावस्यकतया स्मरणेनोत्तरकालीनस्य तस्यासंभवश्रेति फला-पकाररौष्ट्यादिप स्मरणमावस्यकमतोापे तद्विधानम् । तथा च श्रीशुकस्याध्ययनापदेशेन श्रवणन भगवति खेहो भगवत्स्मरणजनकसंस्कारश्चोत्पादितः, ततस्तेन स्मरणेन पूर्वस्नेहपोषकं स्नेहान्तरं कीर्तनं चोत्पादितम्, अत एव 'तं व्याससृनुमुपयामि गुरुं मुनीना'मिति मुनिगुरुत्वमुक्तम् । ततस्तेन कीर्तनेन पूर्वपोषकं स्रेहान्तरं पुनः स्मरणान्तरमुत्पादितमिति स्वानुभूतस्य दोषान्तराप्रवे-शस्यान्योन्यनिर्वाहस्य च स्फुर्टाकरणाय शुकेन त्रितयमुपदिष्टमित्यर्थः । हेत्वन्तरमप्यादुः किञ्च-त्यादि । अवधी तु 'तस्मात्सर्वात्मना राज'न्नितिश्लोके ( २-२-२६ ) स्फुटी मविष्यतः । नतु न्यायेप्यावृत्तिनिरूपणस्य किं प्रयोजनमत् आहुः स्मरणान्तरङघावृत्त्वर्थमिति । तथा च 'अन्ते या मतिः सा गति'रिति फलप्रतिबन्धकीमृतमत्यन्तरिनवृत्त्यर्थमावृत्तिविधानाय त्रितयविधानिम-त्यर्थः । ननु स्नेहोत्पत्त्यनन्तरं तेनैवावृत्तिसंमवाद्वयर्थमावृत्तिविधानमिति सङ्कायामादुः यद्यपी-

त्यादि । तया च प्रारब्धवशादन्यासक्तिरूत्यवते इति प्रारब्धनिवृत्त्यर्थमावृत्तिविधानमित्यर्थः । एतेन 'मामेव ये प्रपद्यन्ते' इति वाक्यार्थः स्मारितः । कायवाङ्मनसां तदीयत्वस्यैव प्रप-त्तिपदार्थत्वादिति । सिद्धमाहुः तस्मादिति । स्मरणान्तरव्यावृत्तेरावश्यकत्वात् । एवं सर्ववा-क्यव्याख्याने तत्र विधेयश्रवणविषयविचारेऽत्रावयुत्यानुवादाद्भगवत्त्वांशे विधिः, शेषेऽनुवाद इति श्रवणविधेरवयुत्यानुवादत्वं सिद्धम् । तत्रानुवादांशं श्रुतिविरोधमाशङ्कन्ते निव्वत्यादि । तथा च मननाद्यकथनन प्रवेशरूपाभयस्य भेदसाहिष्णुतया केवत्यश्रुतिविरोधेन मध्ये ज्ञानाङ्गीकाराज्ज्ञाने हेतुताबोधकश्रुतिविरोधेन चात्रत्यश्रवणविधेन श्रुतिसामानाधिकरण्यमित्यर्थः । तत्र समाद्धेत नेत्यादि । साङ्गस्य श्रवणस्यात्रावयुत्यानुवाद इत्यत्र गमकमाहुः तदित्यादि । सिस्समेवेति । भगवतः श्रोतव्यत्वविधानादेव सिद्धम् , तेनानुक्तसिद्धत्वात्तत्रवात्रापि नोक्तमतो न दोष इत्यर्थः । नतु तथापि दशिश्वाक्षुषे मानसे च शक्तेरत्र तदभावे द्रष्टव्यश्चतिविरोधस्तु तदवस्य इत्यत आहुः भेम्णेत्यादि । 'भक्तया मामभिजानाती'ति वाक्येऽभिज्ञाया उक्तत्वात्तस्याश्च तत्तेदन्तावगाहिज्ञा-नत्वेन साक्षात्कारविशेषात्मकत्वात्रेमणा तत्संभवे सोपि नेत्यर्थः । प्रवेशस्य लिङ्गभङ्गानन्तरभा-वित्वाजीवस्य तदानीं भेदसिंहष्णुतायामपि न कैवल्यश्रुतिविरोधोपीति श्रवणविधेने श्रीतसामा-नाधिकरण्यहानिरिति भावः । नन्वेतं सित ज्ञानादेवात्र मोक्षसिद्धर्व्याख्येयवाक्यविरोधः, वाक्ये श्रवणादीनामेवाभयकारणत्वबोधनादित्यत आहुः तथापीत्यादि। तथा च साक्षात्कारी-त्तरमपि तस्यानन्तिमत्वे श्रवणादेः प्रेम्णावृत्तेरवश्यभावित्वात्तत्कारणतयाऽमङ्गेन न व्याख्येय-वाक्यविरोध इत्यर्थः । नतु तथाप्यन्तिमसाक्षात्कारेणान्यथासिद्धेस्तद्विरोधो दुर्वार इत्यत आहुः अन्तिमेत्यादि । नान्तरीयकत्वमविनाम्तत्वम् । तथा च यथासंभवं तैः प्रेमोत्पा-द्यम् , सप्रमभिस्तः साक्षात्कारः, ततस्तद्नन्तरभाविभिः सप्रेमभिरन्तिमसाक्षात्कारप्रवेशा-विति न कोपि दोपलेश इत्यर्थः । ननु किमित्येवं कल्प्यते, वैदिक्येव प्रक्रिया कुतो नाङ्गीकियत इत्यत आहुः न चाध्यात्मिकेत्यादि । अवणवदिति । सप्तम्यर्थे वतिः । अनङ्गीकारे हेतुः नाहमित्यादि । अत्र वेदशब्दो वेदोदितज्ञानमात्रवाची । 'सर्वेषां वेदानां हृदयमकायन'मित्यादी तथा दर्शनात्। विदेशीनवचनत्वादत्र सङ्कोच एव, न तु लक्षणा, न तु वेदोदितयावत्साधनवाची, तपआदीनां पृथगुपादानालक्षणापत्तेश्च । दशिस्तु ज्ञानदर्श-नोभयसाधारणः, अग्रिमवाक्यस्वारस्यात् । एतेन 'नायमात्मे'ति श्रुतिरापे संगृहीता । तथा चातो नाङ्गीक्रियत इत्यर्थः । नन्कैदेंषिः श्रवणविधौ शारीरस्य विषयत्वेन ग्रहीतुमशक्य-त्वेपि दर्शनिवयौ म एव प्राह्यः, अम्यहितत्वात् । न च वाक्यभेदापत्तिः । सर्वात्मदर्शन एव म्बदर्शनस्यापि सिद्धेः। ततश्च 'आत्मानं चेद्विजानीया'दिति श्रुत्यनुसारेण शोकस्यापि निवृत्तिरा-त्मलाभश्च भविष्यतीति फलत्वं तत्साक्षात्कारस्यैत्रोचितमिति शङ्कायामाहुः न चेत्यादि । तत्र हेतुः सङ्घातेत्यादि । अयमर्थः । अस्यामेव श्रुतौ 'यद्दै तन्न शृणोति शृण्वन् वै तच्छ्रोतव्यं न शृणोति न हि श्रोतुः श्रुतेविंपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान्न तु तिह्नतीयमस्ति तत्तोन्यद्विभक्तं

यच्छ्रणुयादिति, एवमेव 'यद्दै तन्न पश्यती'त्यादि । अत्र 'यद्दै तन्न शृणोती'त्याद्य त्तवाऽश्रवणा-दिप्रकारं वदित 'शृण्वन्वा' इत्यादिना, तत्र च श्रुत्यादीनामविनाशित्वकथनेनात्मधर्मत्वं बोध्यते. तथा सङ्घाते विद्यमानोप बद्धभावन बद्धधर्मप्राकट्याद्वचापकः सङ्घातादुद्भतः केवल्यं प्राप्तः सर्वेन्द्रियकार्यं बह्येक्येन श्रवणदर्शनादिकं स्वयमेव करोति। यथा ब्रह्म 'प्राणक्रेव प्राणो भवती'त्यादिश्रत्या स्वयं कराति, तद्वत् । तादशस्य च भगवच्छवणे प्रवृत्तिः शुकेनैव वश्यते 'परिनिष्ठितोपि नैर्गुण्य' इत्यनेन । एवं सति तद्विषयकश्रवणं तद्दर्शनस्यैव फलत्वम् , फलं च न शारीरदर्शनस्येत्यर्थः । नन्ववं पुराणोक्तश्रवणेऽस्तु, न तु श्रोतेषि, मानाभावादित्यत आहुः एता-विदिति । तथा च तत्रापि श्रुतेः सन्दिग्धत्वेन प्रकरणबलाइर्शनस्यापि ब्रह्मात्मविषयत्वेमव निर्णी-यतेऽतो न प्रमाणाभाव इत्यर्थः। ननु श्रुतौ द्वारत्वेन प्रेम्णोनुक्तेस्तदशे विरोध इति शङ्कायामाहः भगवत इत्यादि । तथा च 'यमेवे'त्यादिश्चत्यन्तरेण तत्रापि तदिभित्रेतमिति न विरोध इत्यर्थः । अस्मिन्नर्थे वादिविप्रतिपत्तिं निराकर्तुं तन्मतमनुवदन्ति यन्धित्यादि । दूषयन्तिनदित्यादि । तथा च यदि तथा स्यात् , शुकः किमिति छायां दद्यात् , सनत्कुमारा वा किमिति स्कन्दरूपेणाव-तरेत् , अतो न तथेत्यर्थः । सिद्धमाहः तस्मादित्यादि । तथा चाभयपदेन भगवत्प्रवेश एव, न जीवस्वरूपलाम इत्यात्मलामश्रुतायाप भगवत्सायुज्यमेवामित्रतमित्यर्थः । अत्र गमकमाहः ब्रह्मै-वैत्यादि । तथा च यदि स्वरूपलाभमात्रं मोक्षपदवाच्यं फलं स्यात् , तदा ब्रह्मभावानन्तरमप्ययं न वदेत् , अतः सायुज्य एव सर्वभयनिवृत्तिरिति तदेवात्मराभपदार्थे इत्यर्थः । ननु प्रकारान्तरेण भगवदाविभीवाभावे फलस्याप्यभावादुपनिषत्सु भक्तेरस्फुटत्वाद्विष्फल्तायां तद्दैयर्थ्यापात इत्यत आहुः न चेत्यादि । अस्य भजनरूपस्यार्थस्याभिधेयस्य फलस्य चाधिकारिभेदेन मर्यादा-पुष्टिभेदेन प्रकारभेदेन अव्यक्तादिरूपान्तरादिभेदेन विधानमतो न वैयर्थ्यामेत्यर्थः । ननु प्रका-रभेदे फलभेदोप्यापद्येत लोकवदिति चेत् , तत्राहुः फलं त्वित्यादि । ननु भगवद्रपुमेव प्रमेयं तत्सायुज्यरूपमेव च फलं श्रुतावप्युच्यत इत्यत्र किं गमकामित्याकाङ्कायां तदाहुः वेदश्चेत्यादि । तथा च वेदे सर्ववेद्यत्वं यस्योक्तं तस्यैवोंकारवाच्यस्य निष्कर्षों गीतायां 'अह'मिति वक्तुर-भिधायकेन पदेन कियते । 'ततोऽभूत् त्रिवृदोङ्कारो योऽव्यक्तप्रभवः स्वराट् । स्वधाम्नो ब्रह्मणः साक्षाद्वाञ्चकः परमात्मनः । स सर्वभन्त्रोपनिषद्वेद बीजं सनातन'मिति परमात्मवाचकं सक्छनिष्क-लभेदेन द्विविधमोमिति यत्पदमेतदेव सर्वे वेदा आमनन्ति तद्वीजकत्वात्तस्यैवार्थं नानाप्रकारैरभि-दंधति, सोहं भगवानिति, अतः प्रमेयैक्यम् , काठके 'सोऽध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पद'-मिति यत्फलमुक्तम्, यदेव च 'अंभस्यपार' इत्यादिना समुद्रशायित्वलिङ्गपुरःसरं बृहन्नारायणी-योपनिषदुक्तम् , तदेवात्र 'मा'मित्यनेन निष्कृष्यते । न हि पदस्य पुरुषाद्भेद इति फरेक्यम् , अतः साधनप्रकारमेदमात्रम् , न तु प्रमेयफलभेद इत्यर्थः । सिद्धमाहः तस्मादित्यादि । नन्त्रप्राधिका-ारिमेदो वर्णपरत्वेनैव वक्तव्यः, अन्यथा विकत्याव्यवस्थयाष्ट्रदोषापत्तिरित्वत आहः न चेत्यादि ।

तया च 'अव्यक्तासक्तचेतसा'मिति वाक्यशेषाचित्तासक्तिभेदादेवाधिकारभेदः, न वर्णभेदेने-त्यर्थः। तर्हि विकल्पस्य कथं व्यवस्थेत्यत आहुः अत एवेत्यादि। काम्यस्यले तथैव व्यवस्थादर्श-नादित्यर्थः । अत्र ऋष्यन्तरमाहुः शाण्डिल्यस्येत्यादि । तच्च 'सा मुख्येतरापेक्षितत्वा'दित्यारभ्य 'प्रश्ननिरूपणाभ्यामाधिक्यसिद्धे'रित्यन्तं पञ्चदशसूत्रात्मकं ज्ञयम् । तस्यार्थमाहुः **पूर्व**मित्यादि । नन्वेवं सित 'अथ योऽन्यां देवतासुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमिति न स वेद यथा पशुरवं हि स देवानां पशु'रित्यादिवाक्यानां का गतिरित्यत आहुः अत इत्यादि । अत इति । अधिकारिभे-दात् । तथा च 'नहि निन्दा निन्धं निन्दितुं प्रवृत्ता, अपि तु विधेयं स्तोतु'मिति न्यायात्तादशानि वचनान्यहंग्रहाद्युपासनास्तावकानीति न विरोध इत्यर्थः । फॉलितमाहुः तस्मादित्यादि । नन्वत्र विधिर्नियमः परिसङ्ख्या वा, आद्येऽश्रीतत्वान्नैर्वत्यम् , द्वितीयादौ तु विकल्पापत्तिरित्यत आहुः विधीत्यादि । ननु ' ग्रैषानुवादे'ति स्त्रे प्रैपपदेन विधिरेव सर्वेर्व्याख्यायत इति कथ-मविचानमित्याकाङ्कायां तदुक्तमुपगम्य हेत्वन्तरमाहुः लोकेत्यादि । वस्तुतस्तु स्त्रकृता प्रैषमिति वदता विधिमिन्नत्वं तस्य ज्ञाप्यतेऽथापि व्याख्यातृप्रसिद्ध्या तथाङ्गीकारेप्यत्र न संभवतीत्यर्थः । ननु विध्यभावे कथं फलसाधनत्वावगमः इत्यत आहुः फलेत्यादि । ननु विष्यमावेत्र मन्त्रादिरूपताया अप्यभावेनार्थवादत्वमेव वक्तव्यम् , तथा सति सिद्धार्थबोधकत्वे-नानुवादत्वादनिधगतार्थगन्तृत्वाभावात्प्रामाण्यहानिरित्यतं आहुः वाक्यार्थस्यापूर्वत्वादिति । तथा च भगवतः प्रसिद्धत्वेपि भजनसंसर्गस्य लोकानधिगतत्वेनापूर्वस्य बोधनान्न प्रामाण्य-हानिरित्यर्थः । ननु भावनाङ्गीकारे को दोष इत्यत आहुः भावनेत्यादि । तन्निराकरणप्रका-रस्तु भाष्यस्योत्सन्नत्वादिदानीं सर्वनिर्णयस्थेन 'साधनं च स्वरूपं च सर्वस्याह श्रुतिः फल'मित्यादिसन्दर्भेण विवरणादवगन्तव्यः । तर्हि तव्यस्यात्र कोर्थ इत्यत आहुः अयं चेत्यादि । आवश्यकार्यताङ्गीकारे गुणमाहुः प्रश्नेत्यादि । फठितमाहुः तस्मादिति । एवं नाक्यार्थस्य सिद्धत्वात् । शेषमतिरोहितार्थम् ।

एतावानित्यत्र । तत्र प्रथमितरासापेक्षत्वादिति । तयोः कीर्तनस्मरणयोमिध्ये प्रथमोदिष्टत्वेनावसरप्राप्तात्कार्तनिवचारात्पूर्वं पुरुषान्तरानपेक्षत्वात् । उपोद्वातेनाहुः पञ्चत्यादि । भारते मोक्षधमें 'साङ्क्षधं योगः पञ्चरात्रं वेदारण्यकमेव च । ज्ञानान्येतानि विप्रषे ठोके च प्रचरन्ति हि । किमेतान्येकिनष्ठानि पृथङ्किष्ठानि वा मुने । प्रत्नृहि वै मया पृष्टः प्रवृत्तिं च यथाकम'मिति जन्मेजयेन पृष्टे, वैशम्यायनेन 'साङ्क्ष्यं योगः पञ्चरात्रं वेदाः पाशुपतं तथा । ज्ञानान्येतानि राजर्षे विद्धि
नानामतानि वै ' इत्यादिना स्वतन्त्रफलसाधकत्वेनोक्ताः । ततः 'साङ्क्ष्यस्य वक्ता
किपितः परमिष्टः स उच्यते । हिरण्यगर्भो योगस्य वेता नान्यः पुरातनः । अपान्तरतमश्रैव वेदाचार्यः स उच्यते । प्राचीनगर्भं तमृष्टिं प्रवदन्तीह केशवम् । उमापितर्मृतपितः
श्रीकण्ठो ब्रह्मणः सुतः । अचिवानिदमञ्यग्रो ज्ञानं पाशुपतं शिवः । पञ्चरात्रस्य कृत्सस्य

बक्ता नारायणः स्वयं मिति प्रवर्तककथनेन प्रवृत्तिमुक्तवा, 'सर्वेषु च नृपश्रेष्ठ ज्ञानेष्वे-तेषु दृदयते । यथागतं तथाज्ञानं निष्ठा नारायणः पर ' इति कथनात् । तेषां मध्ये 'पञ्चरात्रविदो ये तु यथाकमपरा नृप । एकान्तमावोपगतास्ते हरि प्रविशन्ति वै ै इति पात्ररात्रिकाणां भगवत्त्रवेशकथनेन श्वतिवैष्णवसिद्धान्तौ समप्रधानत्वेनोक्तौ तुल्यफ-ठतयाक्ती । ततोग्रे 'साङ्क्ष्यं च योगश्च सनातने द्वे वेदाश्च सर्वे निखिलेन राजन् । सर्वेः समस्तै ऋषिभिर्निरुक्तो नारायणा विश्वमिदं पुराण'मित्यत्र पाशुपतस्याकयनात् पूर्वे चात्म-प्रमाणेषु गणियत्वा युक्तिभिरहन्तव्यत्वस्थापि कथनात् पशुपतिमतस्य कल्पभेदेनोत्कर्षज-ननद्वारा श्रुतावुपयोगस्तामसपरत्वेन परम्परया वैष्णवसिद्धान्त उपयोगः । मत्स्यपुराणे कल्पविभागे 'तेष्येव योगसंसिद्धा गमिष्यन्ति परां गति'मित्यनेन सास्विककल्पेष्येव मुक्तेरु-कत्वात् । मोक्षधर्मे दक्षस्तवप्रसन्नेन शिवेन 'अपूर्वं सर्वतो रुद्रं सर्वतः सुखमञ्ययम् । अर्थेदशार्थेः संयुक्तं गूदमप्राज्ञनन्दिनम् । वर्णाश्रमकृतैर्धर्मैर्विपरीतं कवित्समम् । शतान्तरव्यवसितं मर्त्याश्रयमिमं स्मृतम् । मया पाश्चपतं दक्ष योगमुत्पादितं मये'ति तस्य योगस्य शतान्तरे व्यवसितकथनात् । ब्रह्मपुराणे च समाप्तिदशायां मायानुकीर्तना-ध्यायारंभे 'तस्माद्वक्ष्यामि भो विप्राः कृष्णे भक्तिर्यथा भवे'दिति प्रकम्य प्रयममन्यदेव भक्तिं ततस्तत्त्रसादेन यज्ञकरणं भक्तिं ततोश्रिमप्रसादेन भास्करे ततस्तत्त्रसादेन शंभौ भक्तिं चोत्तवा, 'तुष्टे त्रिलोचने तस्य भक्तिभवति केशवे । सम्पूज्य तं जगन्नायं वासुदेवा-ख्यमय्ययम् । ततो भक्तिं च मुक्तिं च स प्राप्तोति द्विजोत्तमा' इति व्यासवाक्य एकैकमाव-विमोकोत्तरं शिवभक्तेस्ततो भगवद्भक्तेः संसारभुक्तेश्च कथनात्, क्रमसुक्तिहेत्तत्वेन वा तदपयोग इत्यर्थः । अतः परमिति । एतेभ्यः परं शिष्टं साङ्ख्यादित्रयम् , ते एते स्वतस्त्रतया फलसाधकत्वांशे तत्र निन्दितत्वात्पूर्वोक्तेषु प्रवेशमलममाना स्मरणशेषा भवन्तीत्याहेत्यर्थः । धर्मशास्त्रादीनां स्मरणशेषत्वमुपपादयन्ति स्वधर्मस्येत्यादि । अत इति । उक्तवाक्यैरेवमर्थ-निर्धारात् । स्वरूपभूत इति । अन्तिमभूतः । तदुपयोग इति । तस्य देइस्योपयोगः । स इत्यादि । स उपयोगः चेदित्यादिनोक्तप्रकारेण स्मरणं भवेत् , तदा भवेदित्यर्थः । कथमित्या-काङ्कायामाहुः पूर्वादिति । सिद्धमाहुः अत इति । यतः स्मरणस्यान्तिमदेहसम्पादकत्वं योगादीनामपि चैतस्मिन्नेव पर्यवसितत्वमत इत्यर्थः । एवं श्लोकं व्याख्याय तत्तात्पर्यमाहः अत इत्यादि । एतेन युक्तिः प्रदर्शिता । तत्रायं प्रयोगः । अन्तकाले भगवत्स्मरणं साक्षा-द्भगवत्प्रवेशहेतुः, योगादिशेषित्वात् , यन्नैवं तन्नैवम् , यथा काम्यादय इति। तथात्वादिति। 'ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन् मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गति'-मिति भगवद्वाक्येन तेषामपि ठाभरूपत्वात् । तस्यास्तयात्वमिति । अन्तकाठीनमग-त्स्मृतेः परमजन्मलाभत्वम् ।

प्रायेणेत्यत्र। इदानीमिति। स्मरणस्य फलसाधकत्वसाधनानन्तरम्। साध्यतीति।

पश्चिमः साध्यतीत्यर्थः । गुणानुकथन इति । गुणपदं ठीठानामप्युपठक्षकम् । असम्प्रज्ञातसमाध्य इति । 'विरामप्रत्ययाम्यासपूर्वः संस्कारकेषान्य' इति पातञ्जठयोगसूत्रे ध्येयसर्वावयवधारणोत्तरं तद्वशिकरणे सर्वावयवत्यागोत्तरमेकैकावयवध्यानं विरामप्रत्ययः तस्य योऽम्यासः साधनाग्रहस्तत्पूर्वः संस्कारशेषः पूर्वप्रत्ययस्मावस्थाशेषः शिष्टपदार्थो यत्र तादशोऽन्यः असम्प्रज्ञातसमाधिरिति ठक्षणात् ।
'तत्सर्वव्यापकं चित्तमाकृष्य व्योग्नि धारयेत् । तच त्यक्त्वा मदारोहो न किञ्चिदपि संस्मरे'दिति मगवद्वाक्योक्तः । यत्र वेद्यं किमापि न ज्ञायते तादशभावनाविशेषयुक्ताः । वाक्यादिति ।
त्यक्ठोपे पञ्चमी, एतद्वाक्यमनुसन्धायत्यर्थः । विरोधा मासबोधनार्थमिति । एतद्वोधनं
मगवद्वणानां गुणातीतत्त्वबोधनायेति ज्ञेयम् । सिद्धमाद्वः तस्मादिति । तथा चात्रायं प्रयोगः,
मगवद्वणकार्तनं साक्षाद्भगवत्पवेशहेतुः, गुणातीतरमणविषयत्वात्, 'रमन्ते योगिनो यस्मिवित्यानन्दे चिदात्मिने । इति रामपदेनासौ परं ब्रह्माभिधीयत' इति श्रुत्युक्तब्रह्मवदिति ।

इदिमित्यत्र । इदमप्रामाणिकमिति । एवं स्मरणकीर्तनोत्कर्षसाधनम् । आहेति । प्रमाणमाहेर्त्यर्थः । दुर्बलत्विमिति । श्रुत्यपेक्षया नैर्बल्यम् । गुरुपरम्परा-माहेति । युष्माभिः कथं ज्ञातभित्यपेक्षायां तामाहेर्त्यर्थः । पितृपदस्यान-तिप्रयोजनकत्वमाशङ्कयं तत्तात्पर्यमाहुः पितृवेद्यादि । 'यं प्रव्रजन्त'मित्यवे।पनयनस्यानु-क्तित्वात्कदा पठनित्याशङ्कानिरासायदमुक्तं ज्ञेयम् ।

परिनिष्ठित इत्यत्र। अत इति। निगूढाशयत्वात्। आहेति। निर्धारितार्थप्रतिपत्तिजनकत्वाय स्वानुभवमपि तत्र प्रमाणयितुं स्वस्यैतज्ज्ञानप्रकारमाहेत्यर्थः।
गुणैरिति। लीलाभिः। अत्र गृहीतचेता इतिविशेषणेन श्रवणद्वारा
श्रीभागवतरसानुभावो ध्वन्यते, तेन चोपादानबुद्धिगाचरत्वान्मम वचनैस्तव निर्धारितार्थप्रतिपत्तिः सुकरेति बोध्यते। तदुपपाद्याहुः आकरस्थ इत्यादिना। स्ताश्रमिति। स्तुत्यता।
स्वाभिव्यक्तयेति। स्वस्मिन् भगवत्याकट्यन। फलितमाहुः अनेनेत्यादि। उक्ताधिकारवक्तिप लीलागृहीतचित्तत्वकथनेन, ईदशं स्वाधिकारस्वरूपमुक्तमित्यर्थः।

तदहमित्यत्र । अत इति । यत ईद्शी मदुपरि कृपा, तजन्योनुभवश्रैतादशेष्वेव प्रमितिजनक अत इत्यर्थः । अत इति । समानशीठत्वात् । ननु निरंप- क्षस्य भवतः कयने किं प्रयोजनमत आहुः अधिति । अथ चेत्यादिनोक्त- मर्थमुपपादयन्ति पीतस्येत्यादि । सिन्दिमित्यन्तम् । वान्तत्वदोषपरिद्वारायोदाहरणमाहुः इदिमत्यादि । अत्र सेचनादेः पानत्वकथनमन्तः प्रवेशकत्वसाधर्म्येण गौण्या ज्ञयम् । नित्राञ्जितिः पपु'रितिवत् । नन्वयं पानार्थक एव प्रयोग इति कथं निश्चेयमित्यत आहुः दैपायनेत्यादि । अन्यथा पितृपदेनैव चारितार्थ्यादिदं न वदेत्, पदान्तरं स वदेदतस्तथे-

त्यर्थः । कथमेतस्य तत्स्चकत्वमित्यत आहुः बिर्गता इत्यादि । द्वैपायनपदगर्मस्यचहुत्रीहिणा द्विविधौ गुणौ स्च्येते, तद्धितेन च द्विविधं पातृत्वं तदुहाहृत्य दर्शयन्ति अतः
इत्यादि । अतः इति।द्विधा द्वयोः पातृत्वात् । अत्र मगवत्यकिटतमन्तःस्यगुणप्रकाशकम् ,
तद्ध प्रकटितं चहिष्ठगुणप्रकाशकम् । पुनः प्रकटनं च बहिःपानरूपमिति द्वेयम् । तेन द्वेपायनपदस्येतत्स्चकत्वमित्यर्थः । अतः एवेति । गुणद्वेविध्यप्रकाशनार्यत्वादेव । अतः एवेति ।
गुणानां द्वेविध्यादेव । सिद्धमाहुः अतः इत्यादि । अतः कथनं विना दर्शनमात्रेण ज्ञातुमञ्चन्यत्वचोधनात् गुणा मगवदपेक्षयात्यन्तमुपकारका उत्ताः उत्पत्तौ च बहिः प्रकटिताः ।
अतो गुणद्वेविध्यस्य पानद्वेविध्यस्य च परम्पराप्राप्तत्वा तेऽभिधास्यामी त्यनेन चोषितं गुणद्वेविध्यं पानद्वेविध्यस्य च निर्विवादामित्यर्थः । इत्याकाङ्काष्यामाहेति । योग्यतामाहेत्यर्थः ।
एवमत्र प्रथमे स्वस्वरूपकयनेनोक्तार्थे स्वानुभवः प्रमाणत्वेनोक्तः, द्वितीये च फलकयनेन
राज्ञः प्रतिपत्तिसौकर्ये उपाय उक्तः।

एतदित्यत्र । तैर्वेति । 'कर्तृकर्गणोः कृती'ति कर्तृषष्ठया तयेत्यर्थः । कयं तेषां निर्णेतृत्विमत्याकाङ्कायां व्याख्यानमुखेनाडुः प्रथमत इत्यादि । किं प्रमक्तस्यत्र । आहेति । श्रोतृविषादस्य वक्कद्वगजनकत्वेन रसानुभवप्रतिवन्धकत्वात्तिवारणायाश्वासनमाहेत्यर्थः । अत इति । व्याकाङ्काजनकत्वात् ।

तवापीत्यत्र। प्रमेचिवरोधादिति । अत्र हि 'तस्माद्भारते'त्यारम्य 'तस्मात्सर्वात्मने'-त्युसंद्वारात्सर्वात्मनाकर्तव्यप्रश्नोत्तरमेव मुख्यतया प्रतीयते, तदेव चात्र कार्यते, तेन श्रवणकरणमेव प्रमेयं तद्विरोधादित्यर्थः ।

अन्तकाले स्थित्यत्र । श्रवणकरणस्य प्रमेयस्य विरोधमेतदामासेनापि स्फुटीकुर्वन्ति एविमिलादि । अत्र मननादिनिरूपणं कयं सिध्यतीत्यपेक्षायां तद्भ्यता- दयन्ति मननिमिलादि । तद्र्थे पूर्वोक्तं कर्तव्यमिति । साध्वसनि- वृत्त्यर्थं श्रवणं कर्तव्यम् । वेतीति । इति हेतोर्ममेते मवन्त्वित्यपेक्षामित्यर्थः ।

वृत्ययं अवर्ण कराच्यम् । यसारा । इसि इसामसः अनारस्य स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स्य स्थानस्य 
पदं तदिस्यन्त । ध्यानाकारेण परिणमतीति । कार्यं करणकर्तृमावं विद्वायाविक-त्यरूपं भवति । पुरुषोत्तमस्य स्थानिति, अन्तर्यामिशाशणे, 'य बात्मिनि तिष्ठ'क्रित्यनेन जीवान्तर्भगवित्ययेतेरुक्तत्वात्तस्य स्थितिस्थानमित्यर्थः । नतु महानारायणोपनिषदि जाठरामिशिखामध्ये नारायणस्य परमात्मनः स्थितिरुक्तेति तस्याः पदत्वम् , न जीवात्मन इति शङ्कायामाहुः तस्या इत्यादि । तथा च श्रुत्यन्तरस्वारस्यात्तथे-त्यर्थः । ननूपक्रमविरोधात्तस्याः श्रुतेः जीवकलपरत्वं न वक्तुं शक्यमित्यरुच्या पक्षान्त-रमाहुः अथवेत्यादि । जीवानामिति, लिङ्गविशिष्टजीवानाम् ।

२-१-२२ यथा सन्धार्यत इत्यत्र । सर्वेषामेवेति। एतेन सर्वसम्मतस्य सर्वाधि-कारकत्वात् सुगमत्वं भवतीति तदेव वक्तव्यमित्याश्चय इत्यर्थः ।

जितासन इत्यत्र । आसनादीति । एतेन साग्रहेत्युत्तरितम् । उत्तराधें स्थूल २-१-२३ इत्यादिकथनेन स्थूला साकारा रूपप्राधान्येनत्युत्तरितम् । धियेत्यनन निदिध्यासनं चोक्तं ज्ञेयम् ।

विद्योष इत्यत्र । कथमिति । केन परिमाणेन अतिमहता वा मध्यमेन वा । अनो विद्योष इति । 'परस्य दृश्यते धर्मो छपरस्मिन् समन्वयात् । अतो विशेषो भावानां भूमावेवोपठक्ष्यतं इति तृतीयस्कन्धीयवाक्याल्छप्तमत्त्वर्थीयं विशे-

पपदमित्यर्थः । अनयेवारुच्या पक्षद्वयमाहुः विशिष्ट इत्यादि । अत्र विः शेषः शिष्टां यक्रेति पाठः प्रतिभाति । द्वितीयाङ्गीकारे हेतुमाहुः अत्रत्यानामित्यादि । तथा चात्रत्यानां श्रासोत्तरमवान्तरप्रलयेऽयमेव शिष्यतेऽतस्तथेत्यर्थः । अतः एवेति । श्रासानधीनत्वादेव । प्रथमाङ्गीकोर हेतुमाहुः कालस्येत्यादि । न भवन्तीति । तत्संयुक्ततद्थ्यस्ततदाविष्टेषु संयु-कादिपदं विना केवलपष्ट्या तत्तन्मतविवक्षितप्रतीत्यनुत्पत्तेस्तस्यायमिति प्रयोगाभावाच न भवन्तीत्यर्थः । पोषार्थमितिपदस्यार्थमाहुः स्वरूपेत्यादि । सम्मितिरिति । तथा च 'यत्र सम्मते ति २।१।२२ प्रश्नस्यदमुत्तरमित्यर्थः । इतरानुमानमिति । अयं ब्रह्माँडेकदेशः इतराव-यवमंलग्नः । अविच्छिन्नेकदेशत्वात् । अस्मदादिशर्गरैकदेशवत्-इत्यादिरूपम् । अयमित्यु-क्तमिति । शुकस्य योगजधर्मेण सर्वप्रत्यक्षसिद्धावर्पादानी ज्ञानलक्षणया विशिष्टज्ञानं राज्ञोपि सुकरमित्येतद्वोधनायायमित्युक्तम् । अन्यथा असावित्येव वदेदित्यर्थः । स्थिवष्ठस्थूलयोभेद-बोधनार्थं स्थ्लपदार्थं विवृण्वन्ति अत्रेत्यादि । तथेति पृथिवीवत् । ध्यानविषयतायामिति । उपचितावयवप्रकारकथ्यानविषयत्वे । इति तस्येति । इति हतौ । तथा च यद्येवमथीं बोध-नीयो न स्यात् . तदार्यामत्यनेन विशिष्टविषयताया वोधितत्वात्तेन स्थूल(रूप)ताज्ञानस्यापि जननादिमं चरणं न वदेदित्यर्थः । स्थविष्टपदस्य विस्तारार्थकत्वपक्षे तत्कथनप्रयोजनमाहः बुद्धावित्यादि । स्थुलेति । बहुविषयग्राहकतया विस्तीर्णा । तेनेति । सौन्द्रयेण । अतः एवति । अनुपचितावयवत्वादेव। भगवच्छरीरत्वेनेति। न तु देहत्वेनेत्यर्थः। अस्मादिति। उप-चितावयवत्वरूपात् । एतस्य धारणाविषयतायाः सर्वसम्मतत्वाय देहत्वविशदीकरणार्थमेव स्थिविष्ठादिपदानीत्याशयमाहुः किञ्चेत्यादि । तुर्गयचरणप्रयोजनमाहुः कालोपीत्यादि । नतु साङ्क्षयानुयायिभिश्चिरिक्षप्रादिव्यवहारवद्भतभव्यभवद्भववहाराप्युपाधिभिरेव साध्यत इति

नानेन व्यवहाररूपेण कार्येण कालसिद्धिरित्यत आहुः अनुद्येत्यादि । उदयास्तमपान्यां रूप्यत इत्युद्यास्तमयरूपा स्वादिगतिस्ताद्ध तस्य नित्यस्य कालस्य भूनत्वादिसाधकत्वं गृतत्वादिव्यवहारोपपादकत्वं केन चिक्तिमित्तेन मगवदिच्छया चलनेकस्वभावत्वेन धर्मेण, अतीतत्वादिधमेस्यम्बन्धात्, यथा भ्रमतः कुत्रलादिचकस्य तत्त्देशप्रतियोगिकसंयोगेन्नातीतत्वादिसम्बन्धः, तथा ब्रह्माण्डावयवभृतं तं तं देशमतिकामतोधितिष्ठतः प्रयास्यतश्य कालस्य तत्त्रतियोगिकावयवसम्बन्धेनातीतत्वादिसम्बन्धाद्यपच्चत इति तत्तिसद्धिरित्यथः । नतु ब्रह्माण्डस्य नश्यत्वात्तदभावे तत्सम्बन्धाभावात् कथं तत्तिद्धिरित्यत् आहुः अश्रेत्यादि । तया च सर्गादौ तन्मतेषि चन्द्रस्याधभावेन तद्गतिरूपोपाच्याभावेण्युत्पत्तिस्थितिनाशानां कामिकत्वस्य (नित्येन) गुणस्वभावं कालस्य भृतत्वादिसाधकत्वं मृतत्वादिव्यवहारोन्पपादकत्वं गुणस्वभावमात्रेणोपपत्यभावाद्धुणत्रयप्रेरणाय कालोवश्यमभ्युपेय इति तेषां नित्यानां गुणानां प्रेरणादतीतत्वादिव्यवहारोपपादकत्वमित्यर्थः । सद्ममाहुः अतः इत्यादि । अखण्डस्यापि कालस्येवं भृतादिव्यवहारोपपादकत्वात्तयेत्यर्थः । एवं मृतादिव्यवहारं साध-यत्वा व्याकुर्वन्ति भृतमित्यादि । दश्यत इत्यत्र । द्दिक्तान्सामान्यार्थकः । ननु काल-सम्बन्धरहितस्य दश्यत्वे किं मानमत आहुः यदित्यादि ।

आण्डकोश इत्यत्र । तदाश्रयत्वेनेति । ध्यानविषयाश्रयत्वेन । नतु यदि भगवा-नेव ध्येयो न देहस्तदायं किमित्युच्यते, यदि तदाधारत्वेन तदा जीव एव

तयात्वेन ग्राद्यः । 'य आत्मिन तिष्ठन्नात्मानमन्तरो यस्यात्मा शरीर'मिति शरीरत्वाधारत्वयोस्तत्र श्रावितत्वेनान्तरत्वेन सहजस्नेहिवधयत्वेन चोत्कृष्टत्वादित्याश्रङ्गान्यादुः यच्यपित्यादि । युक्तमिति । उक्तहेतुम्यो युक्तम्, तथापि बहिष्ठ एवान्तस्तिष्ठतीति माहात्म्यज्ञाने तत्र स्नेहोऽधिको मनतीति तत्स्यत्वच्यर्थं हृदयदेशाविक्वः शारीरोऽणुरेव भवति, तत्र चेदियान् माति, तदा सोऽपि महान् भवेदिति तन्महत्त्वसिद्ध्यर्थं स्वात्मनीन्त्यादिनोक्तादेतोः प्रयत्नस्य ध्यानीयस्य साफल्याय सर्वस्य मगवत्त्वे तस्यैव स्मरणत्वा-विक्वन्नयावत्समरणविषयत्वादन्यध्याने बाहिर्मुख्यिनवृत्तौ व्यानं सुकरमिति तत्सिद्ध्यर्थं बहिःस्थितोऽन्तः प्रवेशनीय इति गुणाधिक्यात्तया निरूप्यत इत्यर्थः । भूतेरिति । इदमेकादशे योगेश्वरवाक्यम् । द्वितीयपुक्षसूष्ट् इति । अक्षरुरुपः । 'यो वैराज' इत्यादिना यः पुस्यः स एव वैराज इत्युद्देश्यविवरणेनाक्षरपुष्ट्योत्तमयोरभेदो वोध्यते । यथेत्यादिनोक्तं दृष्टान्तत्रयं च वैराजपुरुषमगवत्यदैः सूचितं ज्ञेषम् । तेन यथाधिकारं त्रिधा ध्यानं कर्तव्यत्वेन बोधितं ज्ञेषम् ।

पातास्त्रमित्यत्र । इदानीमिति । विशेषस्य कयं देहत्वं कयं च स्थविष्ठत्वमि-२-१-२६ त्याकाङ्कायाम् । तस्येति पदं भारतस्वामावायेत्यनेन सम्बच्यते । पताबतेति । लोकद्योत्त्यनन्तरं मिन्नप्रक्रमक्ष्यनेन । पत्रात्मक्रयं स्फुटीकुर्वन्ति तन्त्रेत्यादि । द्वितीयः स्वण्ड इति । एतेन यथा ठौिकके पुरुषश्रारे खण्ड-विभागस्तयात्रेति बोधितम् । तेन वितलातले तृतीयो मद्यादिज्योतिरनीकान्तस्तुरीयो महरादिसत्यलोकान्तः पत्रम इति सिध्यति । उभ्यावयवत्यादित्यादि । गुल्फजानुस-म्बन्धेन जहायास्तद्द्वयावयवत्वेन जान्वपेक्षया नीचत्वाद्वल्फापेक्षयोवत्वाच लोकनान्नि पद्द्वयस्य प्रयोग इत्यर्थः । आङ्प्रश्लेषे आसमन्तात्तलमित्यर्थान्तरं सम्भवतीति बलवन्त्व-बोधनाय तमपि पक्षं संगृह्धन्ति आधारत्वेन वेति । अत एवेति । बलिस्थानस्य शुद्ध-त्यादेव । वितलं च तलं चेत्यत्र । अग्रपश्चाद्भावभेदेनेति । वितलमग्रमागः अतलं पश्चाद्भाग इति भेदेन । ननु पश्चाद्भागस्याधस्त्वाभावात्र पत्रमस्कन्धविरोध इत्यतस्तमपि पश्चं स्वीकृत्याद्वः अञ्चत्यादि । तथात्विमिति । अग्रपश्चाद्भागभेदः । तथा च न्यायमात्रा-दसङ्गतमेवत्यर्थः । ननु फलतो न कश्चिद्विशेष इत्यत आहुः अवान्तरभेदो वेति । चकारयोरेवमप्युपपत्तौ । तस्मन्नर्थे विनिगमनाविरद्वालोके तदग्रमागादेरूपर्यादिभागत्वेन व्यवद्वाराच तं पक्षं विद्वायैवमादरणीयमित्यर्थः । तद्विभजन्ति महादेवेत्यादि । वितलं महादेवक्रीडास्थानम्, अतलं मयपुत्रस्य स्थानं स्वर्गापरूक्षपित्वर्थः ।

महीतल्यित्र । तस्यति । एतेन तदि । पदं भिन्नं सुलुक्स्त्राङ्गस्यष्ठीकमिति विभिन्नं । एवं व्यवस्थेति । पत्रमस्कन्धस्यारस्यावगता सेत्यर्थः । अत्र यद्यपि श्रोणिलोकनिवेशो नोक्तस्तथाप्यप्र 'सर्वे मृगाः पशवः श्रोणिदेशे' इति मृगाद्यधिकरणतया श्रोणिदेशस्य वक्ष्यमाणत्वान्मृगादीनां च भूमिष्ठत्वात्तस्मन्नपि भूलें-कतेव बोध्या, तथाग्रे 'निरयस्य गुदः स्मृत ' इत्यनेन वक्ष्यमाणस्य नरकस्य पत्रमस्कन्धे 'अधस्ताद्भमेरपरिष्टाच जलश्या'दिति भूम्यधस्तात्तत्थानकथनाच । सरस्त्वेनेव निरूप-णिति । एतेन ज्योतिरनीकस्य निराधारतापि वारिता । तथा 'पराम्तेरधर्मस्य तमसश्चापि पश्चिम'मिति वक्ष्यमाणस्य पृष्टदेशस्यापि पर्वतादिद्वारा भूरादिमहर्लोकपर्यन्तं संलग्नतापि बोध्या । पत्रमस्कन्धे लोकालोकसंस्थानकथने 'आदित्यानां ध्रुवापवर्गाणां ज्योतिर्गणानां गमस्तयोर्वाचिना एव न पराचीना भिवतुमुत्सहन्ते तावदुन्नहनायाम ' इति कथनात् । तत्रापि पराभूतिस्थानस्यान्तरिक्षसमानदेशत्वम् , अधर्मस्थापनस्यादित्यदिसादेश्यम् , तमः-स्थानस्य ध्रुवसादेश्यमिति । एतेन अवृत्तिमार्गनिष्ठत्वात् 'न ध्रुवोपरि तद्रति'रितिनि-बन्धोक्तः कर्मिणां सत्यलोकगमनमार्गोपि सङ्गमिष्यते । ग्रीवा महरिति । सादेश्याद्रलवमि तस्यवोन्नेयम् । यन्तीति । कर्मणा प्राप्नुवन्ति । एवं बहुन्वोपपादनात् 'नद्धलोकमकर्मक'-मिर्यादीनां विरोधः परिदृतः ।

इन्द्राद्य इत्यत्र । स्थानामावे परिश्रमणमात्रेणावयवत्वं न वक्तं शक्यभित्यरुच्या । प्रमान्तरमाहुः अथवेत्यादि । उद्यावेतिभित्यादि । एतेन मन्त्रमयी देव-

स्येति। एतेन यञ्चपुरुषयोरमेदो बोधितः। स च 'तमेव यञ्चपुरुषं तेनैवायजमीश्वर' २।६।२७ मित्यत्र स्फुटो मविष्यति। शिञ्चामारस्थानभूत इति। एतेन विरुद्धभवत्तं बोध्यते। पश्माणि विष्णोरित्यत्र। कालरूपस्येति। अत्रापि पुरुषामेदो गीतायां 'कालोस्मी'ति भगवद्वाक्याज्ञ्चेयः। पूर्वमुक्तिति। प्रथमस्कन्धे 'अपश्यत्पुरुषं पूर्ण'मित्यत्र भगवदुपात्रिन तत्वेनोक्ता। मेदं अर्थ इन्द्रियमिति। अध इन्द्रियमिति पाठो भाति। वङ्क्रय इति। पार्थास्थीनि । महत्त्वज्ञापनार्थमिति । राजादिवत्सामध्यीदिभिमेहत्त्वज्ञापनार्थम्। गन्धवे इत्यत्र । स्मृति स्मृति स्मृतयः इति मृलपदं बाहुलकादुमययापि संमान्यत इत एवमुक्तम्।

ब्रह्मानन इत्यत्र । ब्रह्माभाव इत्यादि । नतु ब्राह्मण्यं हि लोके जातित्वेन प्रसिद्धम् तिकिमिति धर्मान्तरत्वेन स्वीक्रियते इत्यत आहुः न जातिरिति । तत्र हेतुः व्यक्तीत्यादि । नन्वपगमे किं मानमित्यत आहुः ब्राह्मण्यादेवे-त्यादि । 'शुद्रां शयनमारोप्य ब्राह्मणा यात्यधोगतिम् । तस्यां तनयमुत्पाद्य ब्राह्मण्यादेव हीयत ' इति वाक्ये एवकारेणापगमस्यैव शीघ्रं प्रतीतेरित्यर्थः । ननु 'अत ऊर्ध्व पतन्त्येते सर्वधर्मेबहिःकृता' इत्यादौ ब्राह्मणकर्मानधिकारस्य प्रत्ययात् 'येन विष्ठावितं ब्रह्म वृषल्यां जायतारमना ' इत्यादाविप अहा विष्ठावितं नाम आद्याणकर्मानिधिकारित्वं सम्पादितमिति लाक्षणिकशान्दबोध इव उक्तवाक्येपि ब्राह्मणकर्माधिकाराद्धीनो भवति स्वयमित्येवं शान्दबो-धसम्भवान्नोक्तद्वणावकाश इत्यत आहुः श्रृच्यन्तरेत्यादि । 'गुणवचनत्राद्यणादिस्यः कर्मणि चे'त्यनुशासने कर्मणिष्यञ्विधानेन भावपक्षेपि तस्य जातिभिन्नधर्मपरत्वेनाविरोधाहाक्षणाकल्पने मानाभावादित्यर्थः । किञ्च । उक्तवाक्यादौ गौण्यनवकाशाद्रङ्गायां घोष इत्यादौ शैत्यपावन-त्वादिवदत्र फलविशेषस्याप्यप्रत्ययान्निरूढलक्षणास्थले च 'कृती कुञ्चल' इत्यादिकोशेन डित्था-दिष्विव शक्तेरेव ग्राहणेन तस्याः विप्रतिपन्नत्वात्का वा लक्षणा वाच्येत्येवमपि प्रमाणामावा बोध्यः । ननु विश्वामित्रादौ जातिगमागमदर्शनाद्वयाप्यन्यापकभेदेन जातिचत्रष्टयस्य जाति-त्रयस्य वा स्वीकारवदत्राप्यनपायित्राह्मण्यव्याप्यापायित्राह्मण्यस्वीकारे 'त्राह्मो जाता'विति स्त्रप्रत्युदाहरणिङ्कादच्याप्यवृत्तिजातिस्वीकारे वा को दोषः इत्यत आहुः नियंत्रत्यादि । यदि अव्याप्यवृत्तिर्जातिर्विश्वामित्रादौ स्यात् , तदा तत्तद्वचन्नकं तु नियतं स्यात् , तदमानाच नाव्याप्यवृत्तिर्जातिरित्यर्थः । न च क्रोधतेजःप्रभृतीनां व्यञ्जकत्वं वक्तुं शक्क्यम् । दुर्वासः-प्रभृतिषु व्यभिचारात् । प्रत्युदाहरणं तु 'मातुर्यदम्रे जायन्ते दितीयं मोखीबन्धना'दिति स्मार्तजननमादाय जननं जातिरिति व्युत्पत्त्या सङ्गमनीयमिति सर्वमनवद्यम् । उपाधित्व-माश्रद्भ दूषयन्ति ब्राह्मणादित्यादि । तथा च त्राह्मण्यां जातत्वं चाण्डालेऽतिन्यापकम्, **बाह्यच्यां बाह्यणाच जातत्वमुक्तस्यलेऽव्यापकम् , अतो न सखण्डोपाधिर्वक्तुं शक्य इत्यर्वः** । नन् विश्वद्भातापितकत्वं भाग्राणत्विमत्यक्ते न कश्चिशेष इत्यतं भाहः ऋषभेत्यादि। तथा

सति नवसु मागवतत्वं दश्चसु अत्रियत्वमेकाशीतिषु यवीयःसु नासणत्वमिति तारतम्यं न स्यादित्यर्थः । एवं विशुद्धमातृकत्वं विशुद्धपितृकत्वं च यायातेषु पुंद्रसुद्धादिषु यया-ययमतिन्यापकं ज्ञेयम् । फालितमाहुः तस्मादित्यादि । उच्चन्त इत्यन्तम् । तस्माजातेः सखण्डोपाधेश्वानिरूप्यत्वादखण्डोपाध्यङ्गीकारोपे तस्याः जातिकल्पत्वेन उक्तरीत्या शास्त्रे बहुवाक्यविरोधाद् बाद्यण्यं देवता इत्यर्थः । अतः एवेति । देवताभिव्यक्तयनभिव्यक्तिम्या-मेर्वेत्यर्थः । इतीति । प्रसिद्धमित्यर्थः । ननु देवता कथमभिव्यक्ता भवतीत्यत आहुः सा चेत्यादि । उपनयनेत्युपलक्षणम् , तदनुकूलेश्वरेच्छा च सर्वत्र सहकारिणी सर्वेरेव मन्तव्येति न कश्चिदोषः । एतेन देवताभिव्यक्तिः समागमनरूपा ज्ञापितेति ज्ञेयम् । यहूनि वाक्या-नीति । 'जन्मना जायते शुद्रः संस्कारैर्द्धिज उच्यते । वेदाम्यासाद्भवेदिप्रो मसज्ञो मासणः स्मृत ' इत्यादीनीत्यर्थः । अयं चार्थो वृहदारण्यकीयपुरुषविधन्नाद्यणे 'नदा वा इदमग्र आसी'दित्यारम्य 'वैश्येन वैश्यः शुद्रेण शुद्र ' इत्यन्तग्रन्थे स्पष्टः । एवज्र शाक्षणीत्वमपि **' विवाहस्तु** समश्रक ' इत्यादिवाक्यात् विवाहानन्तरमेव । पूर्व **तु ब्राह्मणक**न्यात्वमेव । तत्र व्यभिचारादाविष पापतारतम्यं प्रायश्चित्ततारतम्यं च झेयम्, अत एव तादकारणे आशीचतारतम्यमपि सङ्गच्छत इति बहुनि सङ्गच्छन्त इति सुष्ठूक्तम् । एवश्च 'ब्रह्मणे मासणमालमेत क्षत्राय राजन्यं मरुद्भचो वैदयं मरुतो वै देवानां विश्व' इत्यादिश्वतयोपि सङ्गच्छन्ते । अन्यत्राप्यतिदिशन्ति एवं क्षत्रमिति । इदमुपलक्षणं ज्ञेयम् । ननु शुद्भल-स्याजातित्वे शुद्रापदे टावभावापत्तिरजातित्वादितिचेत्। न । 'वेदाक्षरिवचारेण बाह्मणीगम-नेन च । कपिलाक्षीरपानेन शुद्धश्राण्डालतां त्रजे दित्यादिलिङ्गात्तत्रापि जननमादायैव निर्वाहात्। तथा च यत्रैव बाधाभावः, तत्रैव जातित्वमवधेयम् , नान्यत्रेति दिक्। अत एवेति। देवताद्वयसमागमादेव । उभयनिवेदा इति । बाह्यक्षत्ररूपदेवताद्वयनिवेश इत्यर्थः । एतेन प्रन्येन मारते वनपर्वण्याजगरे 'ब्राह्मणः को भवेद्राज'त्रिति प्रश्ने, 'सत्यं दानं क्षमा श्रीलमानृशंस्यं तपो घृणा । दश्यन्ते यत्र नागेन्द्र स बाह्मण इति स्मृतः ' इति लक्षिते, ' चातुर्वण्ये प्रमाणं च सत्यं च ब्रह्म चैव हि । शूद्रेष्विप च सत्यं च ' इत्यादिनातिव्यासौ दर्शितायाम्, 'शुद्रे तु यद्भवेलक्ष्म द्विजे तच न विद्यते । न वै शुद्रो भवेच्छ्द्रो मासणो न च नासणः । यत्रैतलक्ष्यते सर्प स नासण इति स्मृतः । यत्रैतन्न भवेत्सर्प तं शुद्रमिति निर्दिशे'दित्यनेन लक्ष्यकृक्षिनिक्षेपे लक्ष्यविद्यकारे च कृते, 'यदि ते वृत्ततो राजन् त्रामणः प्रसमीक्षितः । वृया जातिस्तदायुष्मन् कृतिर्यावन्न विद्यतः इत्यनेनानियतन्य-क्षायां जाती स्वीकृतायाम् 'जातिरत्र महासर्प मनुष्यत्वे महामते । संस्कारात्सर्ववर्णानां द्वःपरीक्येति मे मतिः । सर्वे सर्वास्वपत्यानि जनयन्ति सदा नरा ' इत्यनेन साक्कर्य दूषणं जाताबुत्तवा, 'दुःपरीक्ष्ये'त्यनेन अनियतव्यङ्गचा न जातिः, किन्तु नियतव्यङ्गयैव जातिरिति स्वियत्वा, 'इदमार्षे प्रमाणं वे'त्यारम्य 'यत्रेदानीं महासर्प संस्कृतं वृत्तमिष्यते । तं नामणमइं

प्रविमुक्तवान् भुजगोत्तमे'त्यन्तेन संस्कारवृताम्यां त्रामण्यमुक्तम्। तद्य्येतदिवरोधीति ज्ञापितं ज्ञेषम् । वारद्वयं मुखाद्यक्तेस्तात्पर्यमादुः पूर्विमित्यादि कर्मेत्यन्तम् । तथा च कार्यमे-दान्मुखान्तराद्यक्तिः । विश्वरूपाध्याये 'अनेकबाहूदरवक्त्रनेत्र'मिति कथनादत्रापि 'सहस्र-शीर्षा' इत्यनेन तत्स्चनान्न कोपि सन्देह इत्यर्थः । ऊरुण इति । नपुंसकप्रयोगो लिङ्गस्य लोकाश्रयत्वेनाशिष्यत्वाच्छ्रयः । 'सित्तिथ क्लीबे पुमानूरु'रिति कोशे 'सक्यी'ति रूपमेदेन नपुंसकत्वे सिक्थशब्दस्यावगते 'पुमानूरुः क्लीबे' इत्यन्वयादिष सुष्ठ ।

इयानसावित्यत्र । प्रथमपक्षे सिन्नवेशमुहित्य इयत्त्वमदस्त्वं चेति विधेयद्वयं भोध्यम् । द्वितीयपक्षस्य फलमाद्वः आनन्देत्यादि । आत्मरूपत्वेनेति । निवासत्त्वेन ध्यात्वा तत्र मनः सन्धार्यत इत्यर्थः । नन्वात्मत्वेन न्नद्वाण्डध्यानस्य कि प्रयोजनमत आहुः अन्यथेत्यादि । आत्मत्त्वेन न्नद्वाण्डध्यानामावे इत्यर्थः । अति कम इति । चण्डिकादिधारणातिकमः । तथा चैतेषां प्रयोजनानामप्यात्मत्वेन ध्यान-मुच्यत इत्यर्थः । तदेव विवृण्वते एत्तस्मिन्नित्यादि गच्छेयुरित्यन्तेन ।

स सर्वधीवृत्त्पनुभूतसर्व इत्यत्र । ननु राजकृतप्रश्नसप्तके आद्यप्रश्नद्वयोत्तरं सोप-पत्तिकमुक्तम्, शेषाश्च निन्दिता एव इति भजनविधायकमिदं पद्यं न सङ्ग-च्छत इत्याशङ्कच सङ्गर्ति विमृशन्ति साधारणानामित्यादि । अयमर्थः । शुकैर्हि 'वरीया'नित्यनेनैकं प्रश्नं स्तुत्वा, 'तस्माद्भारते'त्यारभ्य 'नामानुकीर्तन'मित्यन्तेन चत्वा-रों ऽर्थाः उक्ताः, तेनैवं ज्ञायते, यच्छ्रोतव्यादिगतं साधारण्यमेव परिहरति, स्तुत्यगतमेकत्वं चैकवि-वयत्वेन समर्थयतीति । एवंसित 'नृणां यन्त्रियमाणानां मनुष्येषु मनीषिणा'मित्यत्र 'नृणा'मिति साधारण्येन कथनात्तादशानां पञ्चप्रश्लेषु सर्वात्मना कर्तव्यमध्य एवोक्तरीत्या चतुर्णां प्रवेशात् 'भजनीयं वा ब्रृहि' इति राजप्रश्नेन वैकल्पिकपक्षत्वाच भजनीयप्रश्नः साधारणोऽनुत्तरितोव-शिष्यते, तमाह तमसाधारणत्वेनाहास्मिन् पद्य इति । एवजावसरः प्रसङ्गो वात्र सङ्गतिरिति भावः । मूलस्थयोः स इति तमिति पदयोः पूर्वपरामर्श्वित्वात्पूर्वे च वपुषः सम्निवेशस्य चोक्तत्वा-त्तदन्यतरस्य भजनीयत्वन्युदासाय तदर्थं विवृण्वते य इति भजनीय इत्यन्तम् । तथा च पुहिन क्षेन वपुषः प्रतिबन्धात् सर्वेत्यादिविशेषणेन च सन्निवेशप्रतिबन्धा न्मुख्ये कार्यसंप्रत्यय' इति न्यायाच 'वैराजः पुरुषो योऽसौ भगवान् धारणाश्रय' इत्यत्र यच्छन्देन यः परामृष्टः, स एव तच्छन्दार्थ इत्यर्थः । अन्त्र महाण्डे । अवणादिनेति । अवणकीर्तनस्मरणानां भक्तित्रश्चण-कयोगस्य च प्रस्तुतत्वात्तैरित्यर्थः । अन्यथा मजनीयत्वे तदुत्तरं पूर्वमेव वदेत् । भजनीय इति । पद्यफिलितार्थकयनम् । तया च 'मजनीयं ब्रूही'त्यनेन यः पृष्टः सोयमित्यर्थः । एतेन च पूर्वीत्तरार्धयोः सर्वधीवृत्त्यतुमृतसर्वत्वात् स एव भजनीय इति 'तं मजेत' इत्येवं रूपो हेतुहेतुमद्भावो ज्ञापितः । तमेवेत्येवकारश्च तुरीयचरणार्थसङ्गाहको ज्ञेयः । अत इति । सर्वेक्षपत्वात् फलमपोत्यस्यैव विवरणम् । एतदित्यादि । विराडन्तर्वर्तिनो मगवतः सर्वेवां

षीवृतिभिर्जन्यं सर्वानुभवं साधायतुं दृष्टान्तं व्युत्पादयन्ति तन्नेत्यादि । तया च स्वरा-इस्मदाद्यात्माधिष्ठितेन्द्रियानुमृतसर्वः । अस्मदाद्यधिष्ठितसर्वेन्द्रियस्वामित्वात् । तत्तद्देवाधि-ष्ठितेन्द्रियस्यास्मदाद्यात्मवदित्यनुमानेन तथात्वसिद्धिरित्यर्थः । प्रतीत्यभावादिति । अस्म-दादिदेहप्रतीत्यभावात् । तथा च स्वराट् नास्मदाद्याधिष्ठितेन्द्रियानुमृतसर्वः । समदृष्टित्वेनास्म-दादिदेहप्रतीतिश्र्न्यत्वात् । देहस्थितकीटप्रतीतिश्र्न्यास्मदाद्यात्मबदिति । तथा च, स्वराद न तया । अस्मादादिदेहानभिमानित्वात् । परदेहानभिमानिपरात्मवदिति सत्प्रतिपक्षान्न तेन स्वराजस्तयात्वमित्यर्थः । तत्राहेति । एवं दोषे प्राप्ते दृष्टान्तान्तस्माहेत्यर्थः । यथेति मृलस्यं देहलीदीपवद्युज्यते । स्वप्रजनानामीक्षिता इति । स्वप्तदृष्ठजनानां शरीरेषु द्रवृत्वेन प्रतीय-मानः स्वयम् । नतु स्वप्नस्य मायिकत्वेन तत्रत्यप्रतीतेरि मायिकत्वेन दृष्टान्तदाष्टीन्तिकयो-**र्वैषम्यमित्यतस्तद्भावमुपपादयन्ति स्वप्नस्ये**त्यादि । स्वप्नस्य सन्ध्यसृष्टेः मायिकत्वेपि ज्ञानं तदिषयकं न मायिकम् । तत्र हेतुः । तस्य स्वाप्तज्ञानस्य । आत्मरूपत्वात् । ज्योतिर्वाक्षणे 'आत्मज्योतिरेवाय'मिति प्रतिज्ञाय, 'अत्रायं स्वयञ्ज्योतिर्भवती'त्युपसंहोरेण तस्यात्मरूपत्व-बोधनं कियते तस्मात् । एतेन स्वप्नस्य स्मरणरूपत्वं वदन्तोपि प्रत्युक्ता वेदितव्याः । अस्मिञ्ज्योतिर्नोह्मणे स्वप्नस्य 'तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्तुभे स्थाने पश्यती'ति स्थानत्वेन प्रयोगादिति । नन्वस्तु ज्ञानस्य सत्यत्वम् , तथापि स्वप्नस्य मायिकत्वेन तत्र प्रतीतस्येक्षि-तुर्मायिकत्वात्तदृष्टान्तेन कथं प्रकृतसिद्धिरित्यतस्तदुपपादयन्ति तत्रेत्यादि । तत्र स्वाप्ते ज्ञाने स्वप्रदृष्टाः पुरुषाः पश्यन्तीति प्रतीतिरस्ति, पुरुषादिप्रतीतिवत् , तन्निष्ठज्ञानविषायेण्यपि प्रतीतिरनुच्यवसाय इव जायते, तम्म स्वप्तदृष्टपुरुषनिष्ठज्ञानविषयिण्यां प्रतीती, पुरुषदेहानां मायिकत्वं न्यायसि इं 'मायामात्रं तु कात्स्न्येनानभिन्यक्तस्वरूपत्वा'दिति सूत्रसिद्धम् । तथापि न्यायरीत्यापि तम्निष्ठा या प्रतीतिः पश्यन्तीत्याकारिका, सा न मायिकी, सूत्रे हि 'कात्स्न्येनानभिन्यक्तस्वरूपत्वा'दिति हेत्रक्तो मायिकत्वे । तथाउनभिन्यक्तिश्व देहादेरेव, प्रतीतिस्तु ज्ञानत्वेन रूपेण कारत्न्येनाभिव्यज्यत एवेति न माधिकी, आत्मरूपत्वाच न मायिकी । ननु सा प्रतीतिर्देशन्तिनिष्ठत्वेन प्रतीयते, तेषां च मायामात्रत्वेन तेषु चैतन्याभा-वादात्मरूपत्वस्य दुर्घटत्वेन कथं न मायिकीत्यत आहः तन्त्रेत्यादि । तत्र पुरुषाः परयन्तीति प्रतीतौ, चैतन्यान्तराभावात् स्वप्नदृष्टपुरुषदेहानां मायिकत्वेन ऐन्द्रजालिकदेहेष्विव जीवान्तरस्याभावाद्भगवतो वा जीवस्य वा चैतन्यं भवतीति, भगवदात्मरूपा स्वप्नदृष्टजी-वात्मरूपा वा सा भवतीति न मायिकीत्यर्थः । ननु संभवत्येवम्, परं द्रष्टुः सन्दिग्धत्वेन निर्वकतुमशक्यतया तस्या अपि कार्त्स्न्येनाभिव्यक्तयभावान्नामायिकत्वं निश्चेतुं शक्यमित्यत **बाहुः स्वरधापी**त्यादि । स्वस्य स्वप्रद्रष्टुरापि तथाभिमानाभावे स्त्राप्तिकदेहेषु द्रष्ट्रत्वेन प्रतीतः भदात्मा न भवति, तदेहाभिमानित्वात् , यस्य यदेहानभिमानित्वम् , तस्य न तदात्मत्वम् , मदे-द्दानिमगान्यात्मान्तरविद्यनुमानेन द्रष्ट्रत्वाभावात् । नापीन्द्रियाण्येव पश्यन्तीति शक्कथम् ।

**इन्द्रियाणां गोलकाभावेन प्रद**र्शनायामध्यीत् । 'पराञ्च खानी'निश्चतेः पराचामिन्द्रियाणामन्त-गेरिकाभावेनानाधाराणां प्रदर्शनमामध्यीभावात् । न च स्वाप्नेन गोलकेन मामध्यीसिद्धिरिति शब्दयम् । स्वाप्तस्य च गोलकस्य मिथ्यात्वादेवं निवृत्ते जीवस्येन्द्रियाणां च द्रष्ट्रत्वे भगवानेव पश्यतीति युक्तयाध्यवसीयते । तेषु तथा प्रतीतः अन्यो जीवात्मा न मर्वात, तदनिभमानित्वान्य-दात्मवदित्यनुमानेन जीवमात्रनिवृत्तौ । तत्र तथा प्रतीतः म्वगंडव सर्वात्मन्वात् , यन्नेवं तन्नेवं मदात्मवदित्यनुमानरूपया परिशेपरूपया च युक्तया निश्चीयन । तथा चैवं निरुक्ते द्रष्टरि तस्याः कारस्त्याभित्यक्तिसिद्ध्या मायिकत्वाभावात्र द्रष्टान्तवैयम्यामत्यर्थः । ननु भगवाँश्रेत्परेयत् , तदा स्वाप्तपुरुपवत् सोपि कथं न प्रतीयते, अतो नविमन्यत आहः निद्रेत्यादि ।निद्रा हि रजः-सहितस्य तमस उद्रेकात् प्रवतमाना वृद्धिवृत्तिविशयः, तद्दशात्तेन भगवता सह तेषां भेदो न स्फुरति, यथा स्वाप्यये, उभयत्रापि तमोभिभवस्य तील्यात् । तथा च तदप्रतीतिमात्रेण तस्या द्रष्टुत्वं न वक्तुं शक्यमतस्तत्र स एव प्रतीतिनिश्चयो निर्वाध इत्यर्थः । अत्र पूर्वध्धान्तस्यापि सङ्ग्रहाजीवस्य द्रष्ट्रत्वं न निपिधाते, किन्तु भगवतोषि साध्यते इति बोध्यम् । एवमकत्र स्वप्ने द्रष्टुत्वं भगवतः समर्थवित्वान्यत्राप्यतिदिशन्ति तथेश्यादि । अध्यवसायप्रकारस्तु व्याख्यात एव । तदेतिन्नगमयन्ति तत्त इत्यादि । तत्त इति । परिशेषात् । नन्त्वस्तु द्रष्टा, तथापि साक्षित्वेन वा इन्द्रियेर्वेति विचारणीयम्, तत्र नाद्यः, प्रतिज्ञाविरोधात्प्र कृतानुपयोगाच । न द्वितीयः, करणसामध्यभावादता नानेन प्रकृतसिद्धिरिति शङ्कायामाहः तस्य चेरशादि । तथा च 'नासत्यदस्री परमस्य नामे प्राणं च गन्ध' इत्यादिभिस्तस्य करणमामध्या उक्तत्वेन तत्कर-णेष्वस्मदिन्द्रियाणां छेरो स्वस्येव करणसामध्या परयन्नस्मदिन्द्रियैः परयतीति न प्रतिज्ञा-विरोधः, नापि प्रकृतानुपयोग इत्यर्थः । ननु लयवादिनां मते इन्द्रियाणां कारण एव लयोर्ङ्गा-कियते, 'इन्द्रियाणि स्वयोनिष्तिं ति पुराणवाक्येपि लयभावनायां तथाङ्गीकाराच, अतस्त-दिन्द्रियेष्यस्मदिन्द्रियलयाभावादस्मदिन्द्रियेः पश्यतीत्यसङ्गतीमत्यासङ्गायामादः कारण-लघेलादि । किमबेन्द्रियकारणत्वेन विवक्षितम् , भूतानि वा मात्रा वा, भूतादिवी तेजमो वा । तत्र पुराणवाक्योक्तवहवचनानुरोधादाद्यविकल्पद्धयोक्तान्यतराङ्गीकारे त विषये लया निर्विवादः । बहुवचनमनादृत्य तृतीयाङ्गीकारापि तत्र सुक्षमरूपेण मात्रासद्भावात्तया । अय तुरीयोवशिष्यते, तत्र लयपश्चेषि वैकारिककार्ये मनसीवेन्द्रियकारणे तैजसीपे विश्वेपस्य रजीजन्यत्वेन वामनोत्यत्तरतिलये वामनया तत्र विषयसद्भावात् तेष्वेव लय इत्यर्थः। ननु कारणे लयपक्षेपि तेव्वेव लय इत्यत्र कि मानमिति शङ्कायामाहुः कारणस्येत्यादि । तस्य विश्वेषकत्वात्तररुयं तत्र दीनानामिन्द्रियाणां विश्वेषेण विषयप्रकाशसंभवात्तस्यापि स्याहीकोर उभयलयाङ्गीकारापातेन गौरवाच नथाङ्गीकार्यः । तथा च लाघवानुगृहीतं प्रकाशाभाव-प्रत्यक्षमेव विषयेष्विन्द्रियलये मानमित्यर्थः । ननु श्राश्चानुप्रहास्फलमुखमिदं गौरवं न

दोषायेति चेत्तत्राहः अन्यचेत्यादि । तैजसस्य लयाङ्गीकारे तैत्र निद्राव्यवधायकत्वामावेन तस्याः निवृत्यसंभवात्पुनर्जागरणं कथं कियेत तामसवैकारिकयोरचञ्चलत्वेनाविक्षेपक-त्वात्केन प्रकारेण कियेत, तया च जागरणान्यधानुवपत्या तैजसस्य न छीनता, तदलये च विषयप्रकाशापत्तिरिति तदभावान्ययानुपपत्त्या विषय एव लयोङ्गीकार्य इत्यर्थः । ननु सुषुप्तावहंवित्तेरभावादहङ्कारलयः प्रत्यक्षानुभवसिद्ध इति त्रष्ट्रयक्कतं गौरवं न दोषायेत्यत आहुः अहङ्कार इत्यादि । सत्यं तलुयोनुभवसिद्धः, परं सोहङ्कारो भिन्नः आत्माध्यासरूपः. न त्विन्द्रियजनक इति तेनानुभवेनैतस्य गौरवस्य प्रामाणिकः नापाद्यितं श्रक्यमि । त्यर्थः । ननु विवेचकस्याभावादद्दंवित्ती सर्व एव मासन्ते इति सोनुभवः सर्वा-ह्यारलयबोधक इति न तस्य गौरवस्याप्रामाणिकः विमत्यत आहुः तथा सतीत्यादि । विक्षेपस्य तस्यापि लये सति प्रलयदशायामिव सुवुप्ताविष पुनः सृष्ट्यभावादिन्द्रियाणि पुनर्नो-त्पचेरन्निति जागर एव स्यात्, जागरे वा ऐन्द्रियकज्ञानमेव न स्थात्, अतो जागरि-ताज्ञानानुरोधाद्विवेक आवश्यक इति तहः यगौरवमप्रामाणिकभेवेत्यर्थः । न च कालस्य क्षोभकत्वात्तेजसोद्धोधे पुनः सृष्ट्युपपतेस्तल्यो नाप्रामाणिक इति वाच्यम् । तथा सत्येकस्य जागरेऽन्येषामपि जागरणप्रसङ्गात् , कालस्य साधारणत्वात् , अतस्त्रियामकत्वेनास्य स्थितिरावश्यकी । इदमेव हृदिकृत्वादुः अतो विषयेत्यादि । अत इति । कारणपश्चस्यो-क्तरीत्या दुष्टत्वाद्विषय एव लयो युक्त इत्यर्थः । न 'चेन्द्रियाणि स्वयोनिष्वि'ति भगवन द्वाक्यविरोधः । तस्य प्रत्यसामयिकदशाभावनविषयत्वेन स्वापविषयत्वाभावात् । एतेन्, बिहिरिन्द्रियजन्यज्ञानं प्रति तत्तिदिन्द्रियमनःसंयोगत्वेन जागरे कारणता, हितावन्छिन्नात्म-मनःसंयोगत्वेन च खप्ने कारणतेत्येवं कार्यकारणभावद्वयमङ्गीकृत्य स्वप्नं साधयित्रिन्द्रियलय-मनक्रीकुर्वन्ते। नैयायिका अपि प्रत्युक्ताः । दप्तबालाकिमाद्यणे 'तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाये'त्यादिना श्रावितस्यार्थस्य विरोधात् । तत्रादानकयनेन प्राणश्चन्दवाच्ये-न्द्रियाणां स्वस्वस्थानत्यागबोधनात्तत्तिद्विषठोहितभृतासु नाडीषु ठयबोधनादिति । सिद्धमाहुः अतः स्वमेत्यादि । प्रविष्टानीति । इन्द्रियभावेन संबद्धानि । तथा च स्वराद् अस्मदा-दिसर्वेन्द्रियवृत्तिभिः सर्वे भवति, अस्मदादिसर्वेन्द्रियाधिष्ठातृत्वात् , स्वाप्तसर्वदेहाद्यधि-ष्ठातुस्ववदित्यनुमानेन तथात्वसिद्धिरित्यर्थः । ननु स्वप्ने स्वाप्तसृष्टेर्विषयत्वाद्भवतु द्रभूत्वम् , जाप्रति तु विषये प्रविद्यानामिनिद्रयाणां भगवदिनिद्रये प्रविद्यत्वे स्वप्नावस्यायामिवेन्द्रियको-टिनिवेशेन विषयभावाभावात् द्रयामावेन पूर्वोक्तद्रष्टृत्वं न सुघटम् । यदि च लयामावाः दिन्द्रियकोटावनिवेशः, तदापि विषयतयैव संयुक्तानीति भगवतोस्मदिन्द्रियापेश्चापि नास्ति इति तदिन्द्रियकरणकं तस्य ज्ञानं मविष्यति, नत्वस्मदिन्द्रियकरणकम्, अतीपि तयात्वं

दुर्घटमित्याकाङ्कायामाहुः अन्ययेति । स्वाप इवेन्द्रियामावत्वागेन प्रवेशे विषयामाणाङ्किमिप गृङ्कीयादिति सत्यम्, परन्तु जाप्रदश्यां तैर्विषयप्रदृष्यस्यानुम्यमानत्वेन तेपामिन्द्रियमावात्यागिनिश्चयात्तेषामिन्द्रियत्वेनेन प्रवेश इति तान्यपीन्द्रियत्वेनेवाचितिष्ठति । एतान्वान् परं विशेषः, स्त्रप्ते तानि स्वेन्द्रियत्वेन गृङ्काति, जाप्रति तु परेन्द्रियरोनेति । एवं सति स्त्रप्ते स्वेन्द्रियेः स्वाप्तकृष्टिमस्मदाद्यात्मानं च परयति, जाप्रति तु अस्मदिन्द्रियाण्यस्मदात्मानं च । अस्मदिन्द्रियेशतु स्वेन्द्रियरूपान् विषयानेन, न त्वस्मदात्मानमपि, परात्मनः परेन्द्रिययाविष्ता । त्यात्वेतद्वर्तते त्यावेन्द्रियरूपान् विषयस्य । एकपदं विवृण्वन्ति स चेत्वादि । स्वप्नेन्त्यादि । स्वेन्द्रियरूपस्य विषयस्य । एकपदं विवृण्वन्ति स चेत्वादि । स्वप्नेन्त्यादि । स्वप्तेन्द्रियरूपस्य विषयस्य । एकपदं विवृण्वन्ति स चेत्वादि । स्वप्नेन्त्रियादि । स्वप्तेन्द्रियर्वित । स्वामानित्वेष सर्वानिममानित्वेन व्यावर्तकत्वादित्यर्थः । सिद्धमादुः अता इत्यादि । तेनैवेति । स्वात्मतया मद्याण्डपुरुषाभेदध्यानेनेन । ननु व्यावर्तकानां चेद्व्यावर्तकत्वम्, तदा देद्दिर्यादि । तथा च सर्वान्ति जाते वात्मवेत्यादेवस्य भानाजीवत्वे वा निवृत्ते वामदेवशुकादिवत्स्यादेवति न कोपि विवादलेश इत्यर्थः ।

इति श्रीमद्वितीयस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो प्रथमाध्यायविवरणं सम्पूर्णम् ॥ १ ॥



### श्रीमद्रोस्वामिश्रीपीताम्बरात्यजश्रीपुरुषोष्यमचरणविरचितः।

## भाकःणाय नमः । अथ द्वितीयाध्यायविवरणम् ।

अथ द्वितीयाध्यायविवरणं चिकीर्षवस्तयोः पौर्वापर्ये बीजस्यानुक्तत्वात्तं वक्तुं पुनस्त-दर्थमनुवदन्ति मानेत्यादि । तत्त्वार्थमिति । वस्तुनोऽनारोपितरूपस्य निर्धारार्थम् , इदमु-त्तरार्धेषि युज्यते । तेनैककार्यत्वरूपा सङ्गतिरिष स्मारिता । बीजमाहुः हिविध इत्यादि । तत्त्वस्य श्रोतच्यस्य ध्येयस्य च वस्तुनो निर्देशो ठौकिक बुद्धिविषयीकरणम् । हिविधः बाह्या-भ्यान्तरभेदतः द्विप्रकारकम् , तत्र तयोः प्रकारयोर्मध्ये मानमयपुरःसरं श्रुतिमूलकतद्विरुद्ध-युक्तियोंगसाधितं मनश्रति मानम्, क्षरावयवविन्यासो मेयम्, तदुभयकथनपूर्वकं वाह्यो निर्देशः पूर्वाध्याये निरूपितः । आन्तरज्ञानस्य वाह्यज्ञानाधीनत्वादुक्तः । तथा चोपादात-गर्भा हेतुता पूर्वापरभावे वीजमित्यर्थः । नतु पूर्वाध्याये योग उक्तः, स सर्वगमकः, तथा विषयः सर्वात्मक उक्तः, एवं सति किं वा अज्ञातं किं वा आन्तरमित्याकाङ्कायामाहः आन्त-रिभत्यादि । यद्यपि योगमार्गेण सर्वं ज्ञातम् , तथापि 'यन्न योगेने'त्यादिवाक्यात्तदगोचरं तदप्राप्यं च भिन्नमार्गेण भक्तिमार्गेण फलसाधनयोर्वोधतः वोधनातद्वर्तते, अतः प्रथमं साधनस्य ततः फलस्य च निश्चयः क्रियते, ततस्ताभ्यां कृत्वा पूर्वोक्तयोरिप साधनफलयो-स्तत्त्वं वक्ष्यमाणसाधनफटरापतात्मकं वास्तवं रूपं फल्टिप्यति, लौकिक्या अपि बुद्धे-विषयीभविष्यति, तथा च यथैतज्ज्ञानार्थं तत्कथनम् . तथा तत्तत्वनिर्धारायैतत्कथनमिति परस्परसाकाङ्करवात्यकरणैक्यमध्यायपौर्वापर्यं च युक्तमित्यर्थः । एतदेव विश्वदीकुर्वन्ति एव-मित्यादि । तयारिति । साधनत्वफलत्वयाः । तत्रिति । विचारे क्रियमाणे । एवमध्यायार्थं विश्रदीकृत्य व्याख्यातुमारभन्ते तत्रेत्यादि । तत्रेति । एवमध्यायार्थे निर्धारिते ।

एवं पुरेत्यन्त । अत्र केचन व्याख्यातारा नष्टां स्मृति धारणया प्रत्यवरुष्य तथा समजेति योजयन्ति, तत्तात्पर्यमाद्वः तथत्यादि । सृष्टिसामर्थ्यं धारणाफलं नष्टस्मृतिप्रत्यवराधा व्यापार इति तदिभिप्राय इत्यधः । तद्दृषयन्ति तदिन्त्यादि । ब्रह्मणः सृष्टिसामर्थ्यस्य ब्रह्मत्वादेव सिद्धत्याद्त्रं स्मृतिप्रत्यवर्गधस्य फलत्वेन कथनाच तत्तेषां मतं चिन्त्यमित्यर्थः । ननु विद्यमाने सामर्थ्ये धारणप्रयोजनाभावात्त्रष्टस्यितप्रत्य-वरोधस्य व्यापारत्वेन फलत्वस्याङ्गीकाराच मृलसङ्गता किमिति विचार्यत्वमुच्यत इति तत्राहुः नष्टत्यादि । सर्वथा नादा इति । संस्काररूपस्यापि नाद्ये । तापि हतुन्वमिति । धारणाया-स्तयात्वम् । तथा च तोपस्य व्यापारनायाः स्मृतिप्रत्यवरोधस्य च फलताया आपत्त्या । धारणा-यास्तवैवोपक्षयेण सामर्थ्यप्यन्तधावनाक्षमत्वादिचार्यत्वमित्यर्थः । तिहं किमत्र विविक्षत-मित्याकाङ्कायामाद्वः अत्र त्वित्यादि । सृदिति । स्मृतिप्रत्यवरोधनम् । तथा च सम्मिन्याद्वार-

वशादेवं विवक्षितं निश्चीयत इत्यर्थः । ननु स्मृतिनाश्चवत्सामर्थ्वतौण्ड्यस्यापि शक्यवचन-त्वाद्धारणायास्तोषहेतुत्वाङ्गीकारे को दोषः, श्लोके छन्दोनुरोषस्यावश्यकत्वेन समिनव्याह-रस्याप्रयोजकतया पार्ष्णिकान्वयस्यैव बलवत्त्वादिति श्रह्वायामाहः तोष इत्यादि । त उप-पादयान्ति यथेत्यादि । अत्र भगवित्रकटे स्थितिः सुषुप्तौ सत्सम्पत्या बोध्या । ति इस्मरणा-दिति। पूर्वकल्पीयपदार्थादिविस्मरणात् । सखेति । 'यावत्सखा सल्यारिवे'ति वस्यमाणरीत्या समानशीलः सन् । मुख्यं साधनमिति । स्यृतिप्रत्यवरोषस्य मुख्यं साधनम् । नतु समिन-व्याहाराग्रहेण प्राञ्जलान्वयाङ्गीकारेपि तोषस्य सृष्टिहेत्ना प्राप्त्या सामर्थ्यकौण्ड्यस्यार्था-त्सिद्धिरिति तत्सामर्थ्यस्य फलत्वमवर्जनीयमतो व्यर्थः प्रयास इत्यत बाहुः तोषेत्यादि । धारणायास्तोषसाधनत्वपक्षेप्युक्तन्यायेन तोषादेव सर्वभवने स्मृतिप्रत्यवरोधस्य फलल्यमवर्ज-नीयमित्यावस्यकत्वात्तस्यैव फलत्वमस्तु, न तु सृष्टिसामर्थ्यस्य । ततु ब्रह्मत्वे रूपप्रतिकूल-निहृतत्वात्तयापदेन सृष्टिकरणव्यवधानात्फलप्रतिबन्धकत्वाश्वाप्रयोजकम् , न ह्यत्र शुकस्तया सामर्थ्यार्थं धारणारूपसाधनमुपदिशति, येन तथा प्रश्नंसेत्, किन्तु पूर्वं 'नान्यत्र संबेदि'ति २।१।३९ कथनाद्येपि 'अतः कविर्नामसु यावदर्यः स्यादप्रमत्तः' २।२।३ इति कथनाच वैराग्यार्थम् । तथा सति यथा धारणया नष्टस्मृत्यवरोधेन भगवत्तोषात् सर्गेधिकृतस्य नश्रणो ययापूर्वसृष्टिकरणम् , तथात्र धारणया नष्टस्पृतिप्रत्यवरोधेन भगवत्तोषादस्य स्थूत्राहंग्रहो-पासकस्य योगिनो वा 'तुष्टे त्वि'तिन्यायेनामोघदृष्टित्वे सर्वमोगेन वैराग्यदार्ट्यमिति तथा सामर्घ्यस्य फलत्वकथनं विचार्यमित्यर्थः । न चास्य पूर्वं सर्वाननुभवान्नष्टस्मृतिप्रत्यवरोघोऽ-सङ्गत इति शङ्कचम् । इदानीं प्रत्यहं प्राञ्जे सृष्टेः पूर्वं च भगवदुदर एव सत्त्वेन, सूक्ष्मातु-भवस्य विभागमारम्येयत्पर्यन्तं च तत्तजन्मसु नानाप्रकारकस्यूलानुभवानां च बहुधा जातत्वादिति । तस्मादेवमेवार्थः इति निश्चयः । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादेकेनैवः तस्य ठार्भपि पुनर्यथापदग्रहणनात्पर्यमादुः यथा वेत्यादि । तया च सृष्टी बुद्धी च पूर्वकल्पीयप्रकारतील्य-बोधनाय पदद्वयोक्तिरित्यर्थः । एवमनेन धारणारूपस्य साधनस्य प्रकृतोपयोगाय वैराग्य-शेषत्वं साधितम् ,. अतः पूर्वाध्यायोक्तस्य फलस्यापि प्रकृतोपयोगाय तदर्यमेव द्वाभ्यां वैराग्यशेषत्वमुपपादयन्ति इदानीमित्यादि । साधनान्तरमिति । वेदतात्पर्यविचारकरण-रूपं तदित्यर्थः ।

शाब्दस्य हीत्यत्र । नतु वेदेन सर्वविषयत्याजनाय स्यूलधारणैन कर्तव्यत्वेन बोध्यत इति कथमवगन्तुं शक्यत इत्याश्वद्धायां तदुपपादयन्ति सर्व इत्यादि । प्रजाकामनादीनां वा निरुधत्व इति । यद्यपि नित्यविधायकं वाक्यं भित्रम्, कामनार्थं च भिन्नम् , तथापि यथा 'पुरोदाशं चतुर्घा करोति'इत्यस्यामेयं चतुर्घा

१ ० 'कामार्थम् " पाठः ।

करोतीत्यनेनोपसंहारः, तथा कामवाक्यस्य नित्ये वक्तुं शक्यत्वात्तयेत्यर्थः । कर्नव्यत्वेऽ-बान्तरमेवेति । 'यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजे'दिति जाबालश्रुतौ वैराग्यस्य प्रवाजेधिकार-विशेषणतया कथनात्तस्य कर्तव्यत्वे वा आन्तरमेव कामनात्यागेनैव अवान्तरमेव वा होमातिरिक्तसमय एव कर्तव्यं स्यात् । पक्षान्तराण्याहुः आत्मनीत्यादिना । एतेषु प्रयमः प्राणामिहोत्रोपनिषदुक्तः अभिहोत्रेत्यादिनोक्तः, द्वितीयस्तु नवमस्कन्धे 'विरक्तो न्यासमा-स्थितः । सहैवाग्निभिरात्मानं युयोज परमात्मनी'ति सौभर्युपारूयानोक्तः जरामर्येति । तृती-यों 'ऽम्भस्यपारे' इति तैत्तिरीयबृहन्नारायणोपनिषत्समाप्ती 'तस्यैवं विदुषः' इत्यनुवाकोक्तः । एवं सर्वेषां प्रमाणसिद्धत्वेषि ये प्रवाजस्यान्धपङ्गवाद्यधिकारकत्वमङ्गीकुर्वन्ति, तान्प्रत्याहुः सर्वेषामित्यादि । यदि तथा स्यात्तदा श्रुतिः प्राजापत्यामामेयीं चेष्टि जाबालादिश्रुतौ प्रवाज-पूर्वोङ्गरवेन न विद्यात्, 'प्राजापत्यां निरूप्येष्टिमग्नीनपिबदीश्वरः' इति, युपिष्ठिरोपि धर्मा-वतारो न प्राजापत्यां कृत्वा प्रवजेत्, सौभरिश्च याज्ञवल्क्यस्यापि प्रवाजं वाजिशाखायां मैत्रेयीबाह्मणे न श्रावयेत्, व्यासचरणा अपि साधनाध्यायतुरीयपादे प्रवाजनिर्णयं न कुर्युः, अतो मीमांसकानां तथा कल्पनमयुक्तमिति तदिहाय सर्वेषापुक्तानां पक्षाणां श्रुतिमूलत्वा-द्ययाश्रुता एव साधनरूपाः पदार्थाः, फले फलरूपाश्च, ते साधनेऽधिकारिभेदेन वचनानि व्यवस्थाप्यावगन्तव्याः । अन्यया नित्याप्तिहोत्रप्रत्राजविधायकयोः श्रुत्योर्विरोधो दुष्परिहर एव स्यादित्यर्थः । एवं विचारण सिद्धं पूर्वपक्षस्यार्थमाहुः तस्माद्धेराम्यमित्यादि । लौकिक-विषयवैतृष्णयस्यैव श्रुत्यभित्रेतत्वात् दृष्टानुश्रविकविषयवैतृष्णयं धारणाकरणरूपश्च शास्त्रार्थनि-र्घारो न संभवतीति शङ्कायां सर्वस्यापि वेदस्य तात्पर्यमनेन पद्येनाहेत्यर्थः । सैद्धान्तिकमर्थ व्युत्पादयन्ति यथा पर ब्रह्मेत्यादि । प्रस्थानत्वादिति । प्रकृष्टस्थानत्वात् । ननु 'यजेत' 'जुहु-या दित्यादी नियोगदर्शनात् पुरुषस्य कर्मशेषत्वेन कर्मणः फलशेषत्वेन फलस्य च पुरुषार्थ-तया पुरुषशेषत्वेन तद्वाक्यानां साध्यार्थत्वनिश्चये कर्मफलं पुरुषगतमेवायातीति सिद्धस्व-रूपमद्मगतं फलमिति न वक्तुं शक्यमित्याशङ्कायां श्रुतार्थापत्तिं प्रमाणत्वेनाहुः अन्यथे-त्यादि । अन्यथेति । वाक्यानां साध्यार्थत्वमङ्गीकृत्य फलस्य पुरुषश्चेषत्वाङ्गीकारे अप्रामा-ण्यमन्यानर्थक्यं वेति, वाक्यस्यात्रामाण्यं कर्मान्तरस्यार्थक्यं वा, तदुदाहृत्य दर्शयन्ति यथा स्वर्गायेत्यादि । नतु वर्ण्यत एव तात्पर्यम् , अङ्ग फलश्रुतेरर्थवादत्वात्कर्मप्रशंसामात्र-मत्र कियते इति तत्राहुः यथा चेत्यादि । किमत्र बालोपलालनरूपवत्स्तोभारूपा प्रशंसा, उत यथार्था, आद्ये त्वेकत्र प्रतारकतायां सिद्धायां मुख्यफलेप्यनाश्वासप्रसङ्गेन सर्वस्य वेदस्या-प्रामाण्यप्रसङ्गः । द्वितीये तु परस्पर्रावरोधात्प्रत्यक्षादिविरोधाच शब्दार्थस्यैव बाध इति नैवं तात्पर्यनिश्वय इति तदुभयदोषाभावो यथा तथा वर्णनीयमित्यर्थः। तर्हि कथं वर्णनीयमि-त्याकाङ्कायां वेदस्य सिद्धार्थत्वमनुसंघाय फलस्य मह्मगतत्वं चानुसन्धाय वर्णनीयमित्या-

स्रयेन तत्त्रकारमाहुः तन्त्रेत्यादि । 'यज्ञो नै निष्णु'रितिश्चत्या कियायां प्रनिष्टतयान्यग्मृत-ऋत्विग्यजमानरूपेण स्वयमेव वर्तते, यज्ञियानां पदार्यानां जागतानामिव तदङ्ग एव निविष्टत्वात्पूर्वकाण्डे तस्यैव स्त्रीता वर्ण्यते। तत्र गमको हेतुः यथेत्यादि। यथा भगवा नित्यत्र यत इति पाठः प्रतिमाति । अग्रे सदिति पदस्य दर्शनात् । अयायमेव चेत्पाठः, तदा यया-पदस्योदाहियत इत्यर्थे। बोध्यः । यत्र येन भोगेनेति । यस्मिन् गार्हपत्यादिरूपे मुखे येन हविरदनेनेत्यर्थः । निक्कीयत इति । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' 'वेदेश्व सर्वेरहमेव वेदाः'। 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मा'मित्यादिवाक्यैः सर्वस्य वेदस्य मगवत्तात्पर्यकत्वे तद्दोधकत्वे तद्दिधायकत्वे तद्वाचकत्वे च बोधिते वेदस्य सर्वस्य सिद्धार्थ एव तात्पर्यं निर्धार्य विधायकादिवाक्या-बाधार्यमेवं प्रकारेणानुवादोयम्, न तु गुणवाद इति तार्त्पर्य निश्चीयते । अतः काण्डद्वयेपि नाममेदेन प्रकारमेदेन च कथनात् सर्वस्य शान्दत्रसणो वेदस्यास्मदुक्त एव मार्ग इत्यर्थः। नन्वेवमर्थोऽन्यैः कुतो नाङ्गीकियते इत्यत आहुः किन्स्वित्यादि । नामभिर्वाक्यार्थसम्ब-न्धरहितैरिति । फलबोधकैः पदैः वाक्यार्थत्वेनाङ्गीकियमाणो यः पुरुषस्तेन सह सम्बन्ध-शून्यैः । खण्डश इति । अवान्तरवाक्यसम्बन्धमात्रेण । ध्यायतीति । धीर्ध्यायति । अत इति । वृत्तिद्वयिवरोधश्चन्दार्थनाधाभ्याम् । तथा च यदि वेदस्य कर्मणि तस्य पुरःस्कृतिके फले पुरुषे च तथा तात्पर्य स्यात् , तदा यथाश्रुताः पदार्थाः फले साधने च ग्राह्माः स्युः, न त्वेवम्, किन्तु महावाक्यार्थविचारे उक्तरीत्या भगवत्परतैव सिध्यतीति ययाश्चतप्रहर्णं न युक्तमित्यर्थः । फलत्वेनोक्तानिति । अङ्गवाक्येषु फलत्वेनोक्तान् । सिद्धमाहुः तस्मादि-त्यादि । तस्मादिति । वेदस्येश्वरात्मकत्वेन सामान्यैः ऋषिभिरपि तदर्यानिर्धारात्तत्त्दंशे श्रद्धां विहायेत्वर्यः ।

अत इत्यस्या मासे । भिन्नप्रकारेणेति लोकाननुरोधेन मगवत्यस्तया । सर्वकरणासामध्यादिति मगवद्धत्यर्वकर्मकरणसामध्यामानात् । तस्मादिति ।
सर्वेषां फल्दर्शनात्रानृत्यव्यतिरेकादिभिद्दोत्रादिवाक्येषु स्यमाणस्य कामपदस्य मगवत्यनन्वयादवान्तरवाक्यानां भगवत्यस्त्वनिर्णयो न युक्त इति तयेल्याः । एवमाशक्त्यातः कविरिति । श्लोकस्यार्थमादुः यन्नेत्यादि, येषु वाक्येषु सिद्धार्थानुवादक्रवेन
मगवश्लीलानुवादक्रवेन रूपेण महावाक्यार्थीपयोगार्थं महावाक्यार्थस्य मृत्युतरणस्योपकाराथमवान्तरफलानि वृष्ट्यादिस्वर्गान्तान्यनुवदन्ति तानि कर्माणि लोकसिद्धत्वात् प्रवृत्त्यव्यतिरेकसिद्धत्वाद्यक्तिमानि तत्तरकलेपायम्तानि साधनानि, न तु प्रतारणस्याणि,
ताद्यफलार्थं साक्षात्परग्परया च मृत्युतरणार्थं कर्त्तव्यान्यनुष्टेयानि । कथं युक्तियुक्ततं ?
कवं वा उपयोगः ? इत्यपेक्षायां यथा " धन्विक्त"त्यप्रिस्तुतिवाक्येऽप्रेरतिप्रियतादिकोषनार्वं सोकसिद्धा भपा दृष्टान्तीकियते, इति तस्य काक्यस्य तावन्माने तार्त्वनं,

न तु तद्विधाने, तयात्यन्तं सन्मार्गावेमुखस्यौन्मुख्यजननमात्रे कारीर्घादिवाक्यतात्पर्यम् । एवं सन्भुखस्य संसारासक्तस्य तदावेशादिश्वासायगमश्रक्षया तहार्व्धजननमात्रे "चित्रोद्धि-दा"दिवाक्यतात्पर्यम् । एवं दृष्टाद्वितृष्णस्यानुश्रविके सक्तस्य दृष्टवैतृष्णयदार्द्ध्यजननमात्रे ज्योतिष्टोमादिवाक्यतात्पर्यं, न तु तत्तदर्थमेत्र तत्तत्करणे । न च फठाभावः शङ्कयः, तथा सति विश्वासाद्य गयत्रसङ्गात् । फलन्तु तात्पर्यभ्रमेणापि करणे लोकयात्रानिर्वाहार्थस्वा रक्तलमत उपपत्ते'रिति न्यायन भगवता दानाङ्गविष्यति । तेनैतानि वृह्याःयादीनि फलानि भगवछी-लार्थमेव प्रतिपादितानि । एवमितराण्यपि तानि सर्वाण्युक्तरीत्या महावाक्यार्थे मुक्तिरूपे वित्रकृष्टसन्निकृष्टपरम्परयोपयुक्तानीति । एतेन ग्रन्थेन मूलस्थोतः शब्दार्थो विवृतः । अत उक्तवाक्यघटितस्य पूर्वकाण्डस्योपासनाकाण्डस्य च महावाक्याथौपसुक्तत्वात् , कविः श्रुतेस्ताः पर्यं लोकदृष्टान्तरूपमवगन्तुं निपुणो भूत्वा नामसु यावदर्यः स्यात् । येष्वित्यादिनोक्तरीत्या तथा स्यात् । तथा च, जैमिनीयमते यथा "वायुर्वे क्षेपिष्ठे-" त्यादीनामनुवादत्वं, तथा सिद्धान्ते कारीर्यादिज्येातिष्ट्रीमान्तानां पूर्वकाण्डस्थानां मुत्तय-तिरिक्तदृष्टादृष्टफलवाधकानामुत्तरकाण्डस्थानाञ्च वाक्यानामधिकारिभेदेनावयुत्यानुवादत्वमव-गत्य खापेक्षितपरो भवेदित्यर्थः। कानि कार्यसाधनानीत्यपेक्षायामाहः शान्त इत्यादि, तथा जीवात्मनः क्षरपुरुषस्य वा दर्शनेधिकृतः स शान्त्यादिपरो भवेत् । यस्याक्षरदर्शनेधिकारः 'स सर्वे बक्के'ति ज्ञानपरो भवेत् । यस्य पुरुषोत्तमदश्चेने स बृहन्नारायणोपनिषद्धकज्ञानपरो भेनेदित्यर्थः । एवं यथाधिकारं सर्वासु परिवद्यासु बाध्यम् । विद्यानां परापरिवभागस्य परपरमो कृष्टविभागस्य बाह्यरहस्यविभागस्य च श्रुतिसि द्वत्वादिति न कोनि वादलेशः । अप्रमत्तपदतात्पर्यमाहुः न हीत्यादि । व्रति न इति । सर्वदैवं विचारानेयमस्यस्य । सन्नेति । चक्षुराठोकादिबलसिद्धिविषये । न क्र्योदिति । तथा च प्रकारान्तरंगैव तद्कलसिद्धिरित्यर्थः ।

सत्यामित्यत्र-नतु सर्वेषामिन्द्रियसाकल्याभावेन बाह्येः स्वतः सिद्धत्वस्य प्रायि-कत्वादुपवर्रणकैमर्थ्यं कथमुच्यते इत्यत आहुः महापुरुषेत्यादि । यो हि राजवत् सम्पत्समृद्धाद् गृहादेवं विचारपूर्वकं विरज्यते, स भगवत्कृष-यैवेति, तादशस्य तथात्वादेवमुक्तामित्यर्थः । उपबर्हणपदगतबहुत्वसङ्ख्यायास्तात्पर्यमाहः गळयोः पाद योश्चेति । अत्रोपषर्रण कैमध्येकथतेन तदर्थकप्रयासकरणवैयध्येमजहत्स्वार्थ-या लक्ष्यते । तथा च, पा योबीहुकृतोपयोगाभावात् "सत्यां क्षिता"वित्यनेनाप्युपबर्हणप-दान्वयो भवति तस्यां तैः किमिति । एवं सति विकलाङ्गस्यापि तसिद्धिरिति तादशास्त सर्वयेव प्रयासो न कार्य इत्यप्युपदेश: फलति । ननु भिन्नवाक्यत्वे क्यमुरदेशैक्यमित्यत **भादुः अत् इति, फलैक्यात् । एवमग्रेपि बोध्यम् । तुरीयपादस्चितमर्थमाद्वः किञ्चे**त्यादि ।

चीराणीत्यत्र । देहऋ पराधीन इति । 'देहः किमन्नदातुर्वे' ति न्यायानं परा-धीन इत्यर्थः । अत इति सर्वस्य साधनसापेक्षत्वेन । विद्युतौ । नन मार्गे चीरसत्त्वेपि स्वतस्तद्बहुणे बाधकमपि संभाव्यत इति कथं निस्तार इत्यत आहुः अतस्तेपीति । भगवरीयत्वात् भगवदीया अपि । तया च, 'दिश्वन्ति ने'ति वाक्यस्यात्रापि योजनेऽस्मादोषाश्विस्तार इत्यर्थः । नतु दानस्य चेतनधर्म-त्वाद्चेतने मार्गे कथं तरसंभवः इत्यत आहुः पादेत्यादि । "सर्वेषामध्वनां पादावेकायन-मि"ति श्रुत्युकादचेतनत्वेपि पादसम्बन्धात्तद्दानं लक्ष्यते । करणतया चीरदानं लक्ष्यते । तथा चः यथा परम्पारितचेतनसम्बन्धेन दर्ध्याहतिदानं, तथा श्रीतज्ञापकोप-लब्ध्या पश्चिमिर्वस्त्रदानम्पि युज्यत इति तेपि किं वस्त्राणि न प्रयच्छन्तीति वाक्ये गौण्या दानसम्भव इत्यर्थः । 'न च रुक्षणां नैव वक्ष्यामी'ति प्रतिज्ञाभङ्ग इतिवाच्यम् , तस्याः परोक्षवादमिल्लविषयत्वादत्र च परोक्षवादात् । कथमत्र परोक्षवादप्रत्यभिन्नेति चेत् , तुरी-यचरणादिति वदामः । धनमदान्धतद्भक्तौ प्रतिपद्ययमर्थः प्रत्यक्षः स्यात्तेपि प्रतिबुच्येरन् , अप्रतिबोधाच परोक्षः इति निश्चीयते । अत एव नच्चोऽद्युष्ट्यन् रुद्धपदेषु विपरीतलक्षणापि सङ्गच्छते । यत्त काकात्र निर्वाहान्नात्र लक्षणे याह् कश्चित्तन्मन्दम् । किम्पद्वैपथ्यापत्तेः । न च तत्काकुबोधकमिति वाच्यं, विनिगमकाभावात् , वैपरीत्यस्यापि सुवचत्वात् , शन्द-विकारस्यैव काकुत्वेन तस्यावृत्त्यन्तरापाताच । न च सा चेष्टाविशेष इति वाच्यं, 'काकुः श्चियां विकारो यः शोकमीत्यादिमिध्वेनिरि'ति कोशेन तस्यां ध्वनिधर्मत्वयोधनाचेष्टाविश-षामिव्यक्षितशब्दधर्मत्वस्यैवादरणीयत्वात् । न चास्तां ध्वनिधर्मत्वं, तथापि पदधर्मत्वात्र बुत्त्यन्तरत्वापत्तिरितिवाच्यं, ध्वनिधर्मरवेषि पदनिष्ठध्वनिधर्मरवेन पदधर्मत्वानपायात् । अन्यया धण्यादिध्वनावपि काकापत्तेः । तस्मात्किमादिपदैस्तात्पर्यार्थानुगपत्तिबोधने काकुः सहका-रिणी भवतु नाम, अभिनयादिवत् , न तु शक्यविपरीतार्थबोधने, अत्र शक्तेति लक्षणावरय-क्येवेति दिक् । अत एव पूर्वश्लोकेपि लक्षणा न दोषाय । ननु वृक्षेषु मिक्षादातृत्वं कय-मवघेयमित्यत आहः गतेत्यादि । तथा च, तत् साधर्म्यादवधेयमित्यर्थः ।

श्रीमहोस्यामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्तमवरणविरचितः ।

एवमित्यत्र । अस्माद्धेतोरिति । उपार्जनक्षेत्रराहित्यादित्यर्थः । अत इति परिन्डिन्नलात् । अत इति एकब्राहिलात् । ननु दक्षिणेऽनेकमहिल-समरागित्वदर्शनात्रेदं साम्प्रतमित्यत आहः अन्यथेत्यादि । अन्यथा दक्षिणदृष्टान्तेन श्रीती सर्वविषयत्वाङ्गीकारे । खण्डदाः क्रियमाणेत्यादि सप्टम् । नतु 'तस्य तदेव हि मधुर'भिति न्यायात्तयाकरणेपि को दोषः इत्यत आहः प्रीतिस्तिष्वलादि । 'ततः इत्यादेरेव विवरणं ततः इत्यादि । अतः भगवतः सहबन्निय लात् । चेति व्यनम्द-निषित्वरुष्ट्रणप्रयोजनुदूर इत्यर्थः । अन्त्रेति स्वेष्ट्रैन्यर्थादी प्रताबतेति पनात्मक्तेन ा

२-२-७ कस्तामित्यत्र । एविमिति सप्तपद्योक्तप्रकारेणे वर्षः । केविदित्यत्र । अञ्चेति साधननिर्द्धार इत्यर्थः । बिवृत्तौ, तञ्चेति आयुधेषु । स्वयं जीवः । सूर्येन्द्रवाय्वयन्यगममिति । 'रिविमध्ये स्थितः सोम' इति मन्त्रे तथा सिद्धमित्यर्थः ।

२-२-१३ क्यं धारयेदित्याकाङ्कायामाहुः जितं जितमित्यादि ।

यायनेत्यत्र पूर्वोक्तन्यायेनेति । स्वप्तजनिक्षतृन्यायेनेत्यर्थः । अत्र 'परावरेस्मिन्नि'ति(मूल)पदाभ्यां माहात्म्यज्ञानपूर्विकः मिक्तं मगवदाविभीवं
रवस्मिन् सूत्रयतीति भक्तियोगगदेन भक्तिलक्षणं योगमि स्वस्मिन्
सूत्रयतीत्याश्येनाहुः योगपदेनेत्यादि । स्वसाधनं स्वकृतं वित्तनिरोधरूपं साधनम् , साधनमृतं भक्तेः स्थिरं रूपमुक्तमसाधारणं भिक्तिनिरूपकमुक्तम् , स्वस्मिन् मिक्तलक्षणो योग उक्त
इत्यर्थः । पूर्वोक्तस्य क्षरस्येत्यर्थः । कियाया हेतुत्वाङ्गीकार इष्टापत्तौ दूषणमाहुः प्रतिवन्धकेत्यादि । उत्कृष्टत्वश्च 'एतान्यपि तु कर्माणि' 'स्त्रगः सत्त्वगुणोदय' इत्यादिवाक्यैरवगन्तव्यम् । प्रकृतानुशयोयमेवेत्यत्र विनिगमकमाहुः पुण्येत्यादि । प्रयत् इत्यादि
च । फलानिसन्धाने धर्मस्य किं प्रयोजनित्यतः पक्षान्तरमाहुः अन्येत्यादि ।

२-२-१५ स्थिरमित्यत्र एतदङ्गमिति, बुद्धिपूर्वकं मरणं स्मरणस्याङ्गं सन्निहितं सहकारीत्यर्थः । उत्तराङ्गमिति फुठजननदशायां सहकारि ।

मनः स्वेत्यत्र अन्नैव मुक्तिरितीति। अत्रैव हृदयाकाश एवेत्यर्थः। एतेन (क्छे)

रवदा सर्वे प्रठीयन्ते कामा येऽस्य हृदिा स्थिताः। अय मर्थोऽमृतो भवत्यत्र मद्य सम्बन्तः तद् यथाहिनिर्न्वयनी वन्भीके मृता प्रत्यस्ता शर्यातैवमवेद श्रारि श्रोते व०४-४-७ इत्यादिका श्रुतिर्व्याख्याता ज्ञेया। एवं स्थिते इति
स्वजीवमक्षरे संयोज्य स्थिते सतीत्यर्थः। स्वकारणस्यादिति, देहकारणत्र प्राणधारणप्रयत्नो वा अविद्याकामकर्माणि वा तस्त्रयश्चीपश्चमाज्ज्ञेयः। अत्रैवमुक्तौ प्रमाणमाद्वः सृतीय
इति, देवहृतिसंसिद्धौ स्फुटं, ततोवधेयम्।

न यन्नेत्यत्राभासे । क्षोभने कालो गुणाधीन इति, गुणाधीनत्वे युगपदेव क्षोभये-दितिकमदर्शनात्त्रयेत्यर्थः । विकारशन्दस्याहङ्कारबोधकत्वे विनिगमकमाहुः अतो वे इत्यादि । विकारशन्देन हि षोडशकमुच्यते । तदत्र देवानाभनीशत्वोत्त्रयेन्द्रयाणां जडतया च मृतानां प्रच्यावनासमर्थत्वात् कैमुतिकेनैव परास्तमिति विकरोतीतियोगान्महत्समभिव्याद्वाराञ्चाहङ्कार एवोच्यत इति ज्ञापनार्यमतः सर्वया प्रच्यावकत्वाद् वैद्याब्द उक्त इत्यर्थः । परम्पद्मित्यत्र उपचित्तार्थत्यं वेति । वाश्वन्दोत्यर्थे । व वेत्यादि । वनया शक्कया च सर्वत्र मगवद्भाववत्त्वमुत्तमाधिकारित्वमिति झाप्यते । वभा च, तदुक्तं तादशानामेवोपयोगि, न तु सामान्यानामिति सामान्यप्रत्वयार्थं सामान्याधिकारमाहेत्यर्थः । पूर्वोक्तन्यायेनेति 'स सर्वधीवृत्ती'ति स्रोकोक्तन्यायेग । इत्थं मुनिरित्यत्र मननवत्स्साधनेति । अत्र मतुन्त्रेयो न तु वतिः ।

विज्ञानमिति निदिध्यासनरूपं समृहालम्बनात्मकं ज्ञानमित्यर्थः । नाभ्यामित्यत्र । अग्रेपदं तालुमूलस्थानविश्वेषणं श्रेयम् । ततोनुसन्धायेत्यत्र समावस्थिति भावमिति उदानसाम्यमित्यर्थः । केचिद्च्छन्तीति क्रममुक्तयधिकारिणा योगिविशेषा इच्छन्तीत्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः अग्र इत्यादिना । उपयोगश्च पवनान्तरात्मत्वम् । अयात्र प्रसङ्गाद्धिकारिविशेषकृतं प्रकारा-न्तरमादुः के चिदित्यादि, ते च जीवन्युक्तीच्छवो ज्ञेयाः । इहै वेति, बृहदारण्यकीयश्चा-रीरकनाञ्चले 'ऽयाकामयमान' इत्रिधकृत्य 'ने तस्मात्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवलीयन्ते नश्चैव सन्त्रद्याप्येती'तिवाक्यानुरोधात् प्राणानां प्राणसहितानां इन्द्रियाणा भन्नेवात्मनि 'अह-माल्मा गुडाकेशे'तिवाक्यनिरूपितह याकाशवर्तिनि मगवद्विम् तिरूपे इन्द्रियम्लम्ता-सन्यरूपेण स्थितिमिच्छन्तीत्यर्थः । ननु जी ः स्वयं तत्रैव सायुज्यं प्राप्तः, तत्रैव प्राणा अपि सन्ति, तर्हि प्राणैमोंगः कुतो न कार्णत इत्यत आहुः भोगेत्यादि, सुषुप्ताविव पाप्मनाऽ-विद्धत्वाहेत्यर्थः। एवं प्रसङ्गाजीवनमुक्तित्र्योरूपाता द्वेया। ननु जीवनमुक्तिर्युज्यते, परं जीवस्या-त्रैव सायुज्यप्राप्तौ इन्द्रियविसर्जनं तु दुर्घटम् , 'तमुत्कामन्तमि'ति (वृ०४-४-२) श्रुतिविरोधा-दित्यत आहुः तमित्यादि । अमुक्तिविषयमिति । तथैवोपक्रमादित्यर्थः । नन्त्र'स्य सौम्य पुरुवस्य प्रयतो वाङ् मनसि सम्पद्यते मनः प्राणे प्राणस्तेजसि तेजः परस्यां देवताया सस य एषोणिमें 'ति(छा०६-८-६)श्रुतौ मुत्तयमुक्तिसाधारण्येन वागादिचतुष्कस्यैव लय उक्तो. न त्विन्द्रियत्याग इतीन्द्रियविसर्जनं श्रुतिविरुद्धमाभातीत्यत आहुः उत्कान्तीत्यादि । 'त्राण-मुक्तामन्तं सर्वे प्राणा उक्तामन्ती'तिशारीरकबाद्यणोक्ता या प्राणानामुक्तान्तिः 'इन्तास्यैव सर्वे रूपं भवामे 'ति 'त एतस्यैव रूपमभवंस्तस्मादेत एतेनारू यायन्ते प्राणा इती 'ति सप्ता बनाब-णोक्तं यस्त्राणवतचरणं तयोर्विचारेणापि 'वागि'त्यादिश्चतावपि प्राणशन्देनेन्द्रियान्युच्यन्ते इति तत्रापि सर्वेन्द्रियलय उच्यते एवेति स्वस्यागमनेपीन्द्रियत्यागः श्रुत्यविरुद्ध इत्यर्थः । गतश्चन्दस्य गमनार्थत्वममित्रेत्य पक्षान्तरमादुः गमने वेति । गमनेऽणुपन्याविततः पुराषो

मार्स्युष्टोतुवितो मयैव । तेन धीरा अपियन्ति मद्यविद उत्कम्य स्वर्गरोकितो विमुत्तम्.

इतिश्वारीरकत्राद्यणे त्रद्धविद उल्क्रमोक्तेजीवस्य गमने आयुचीऽभावात्। आयुची-

१ इवं भृतिः ४ २-१ त्त्रभाष्ये विद्या।

वितकालः जीवितत्र स्मरणाधीनं, स्मरणं वाल्माधीनमिति तद्गमने तत्त्रमावेन तद्गावात् मुरूयेत्यादिन्यायेन आसन्यानुरोधिनामिह लयः, 'न तस्माल्राणा उक्तमन्ती'त्युत्त्वानुपदमेव निष्कविद उत्कम्य स्वर्गलोकमपियन्ती'त्युक्तेरिहासन्ने प्राणलयो न श्रुतिविकद्धः इत्यर्थः । तस्माल् मुक्तस्य लिङ्गमङ्गमञ्जनसमर्थत्वादित्यर्थः ।

यदीत्यस्थाभासे आचस्येति । प्रथमाधिकारिण इत्यर्थः । पारध्यादिगमन-मिति मृगयादिगमनम् । विश्वतौ प्राणवितिपक्षान्तरं ' पवनान्तरा-त्मनामि''ति वश्वयमाणविशेषणाभित्रायेण ज्ञेयम ।

योगेश्वराणामित्यत्र चत्वारः सन्तीति । एतेन विद्यादिरहिताः कुयोगिनो योगाधीना इति ज्ञापितम् । ते च 'विद्रुकाष्टाये'त्यत्र वक्ष्यन्ते । परमधर्म

इति 'अयं दि परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शनम्' इत्युक्त इत्यर्थः ।

बैश्वानरं यातीत्यत्र तेजोरूपयेति । तेजस ऊर्ध्वगामित्वं लोकप्रसिद्धमेवेति न किश्वत्संश्चय इत्यर्थः । सकल्कत्वादिति । वैद्यके जलेनैकिकृतं कल्कमि-त्युच्यते । तथा च सकल्कत्वेऽद्भिः सम्परिष्वक्तस्य शिष्टं गोलकद्भयं कल्क-मिति पूर्वमद्भिः सम्परिष्वक्तस्य गमनादित्येको हेतुः । 'तपो न कल्कोऽष्ययनं न कल्क' इत्यादौ कल्कशुच्देनानिष्टकरं कर्मोच्यते । 'कल्कस्तु शमलैनसोः दम्मेपी'तिकोशात्तमर्थ-मादाय कामनाबाहुल्येनेति द्वितीयो हेतुर्ज्ञेयः ।

तिकश्वनाभिमित्यत्र । विरंजशन्दिलङ्गकं गोलकत्रयं पश्चान्तरेगाहुः अध वेत्यादि । विरंजशन्दस्यार्थान्तरमाहुः सस्विभिश्रेण वेति । विगतं कवलं रजो यस्मादित्युत्तरपदलोपी ज्ञेयः । तत्र हेतुः केवलेत्यादि । स्थानमन्यैनमस्कृतमिति अत्र स्थानान्यपदयोरध्याहारः । कल्पायुष इति । 'अथो वनन्तस्ये'ति लिङ्गकृतो ज्ञेयः ।

२-२-२६ अथोऽनन्तेत्यत्र-अथोशन्दार्थकथनेन वायवीयदेहापरित्यागः स्चितः।
न यन्नेत्यत्र अन्यस्माहते इति । अन्यस्मात्कृतिमत् पदार्थभृताद्वस्यमाणलक्षगादुद्देगाद् ऋते विनेत्यर्थः। तं विशदयन्ति किन्तु स्वतः
एयेति ।

भाषेनेत्यत्र कर्मेन्द्रियसहितेनेति । इदं साहित्यं प्राणेन चेति च का-१-२-२९ रेण द्योतितं ज्ञेयम्।

एते स्तीत्यत्र । गञ्जा मागैद्रयप्रश्नस्याकृतत्वात् त्वयाभिष्ट्रष्ट द्युक्तिनं सङ्गच्छते इत्याश्रद्धचादुः साधनेत्यादि । त्रियमाणसाधनप्रश्नेन तत्रश्न उक्तो-म्वतीत्यर्थः । न हालोन्ध इत्यत्र स इति । स्नेहत्वाविष्णित्र सेह इत्यर्थः । तस्नेति भवणादिरूप इत्यर्थः । तन्नेति भागे पूर्वभागः श्रवणादिः । सध्यभागः १-२-३३
मननिद्धियासने । अग्रिमः सूक्ष्मध्यानरूपः । तन्नेति गमनसामग्री-विचार इत्यर्थः ।

ार इत्ययः । भगवानित्यत्र पूर्वोक्तमिति । पूर्वं स्वयमुक्तमित्यर्यः । तरसाधकस्वेनेति भक्तिसाघकत्वेनेत्यर्यः । अन्यदितिपदाभ्यां मूलस्थतस्दं तुरीयचरणस्य २-२-३४ विवृतौ ब्रेयौ ।

भगवान् सर्वभृतेष्वित्यत्र आहेति सकठदर्शनानां ठश्वकत्वमाहेत्यर्थः । विवृती तैः सर्वेरिति शास्त्रकारित्यर्थः । कयं ज्ञात इत्याकाङ्कायामाहुः नियायिकैरित्यादि । अन्धहस्तिबदिति । अन्धानुमितहस्तिव-दित्यर्थः । तिद्वशद्यन्ति अनुभवेत्यादिना । इत्येरिति शास्त्रकारेरित्यर्थः । एतदेव मोक्षचमं उक्तं 'तमेव शास्त्रकर्तारः प्रवदन्ति मनीषिणः' इत्यादिना । मूलस्यं दृत्येरीतिपदं कर्तृवाचकिमदं ज्ञेयम् । जीवेष्वित्यादि । तादशास्त्र कियादयः सर्वकर्मका ज्ञेयाः । तथा सर्वविषयकिमपावत्त्रं, सर्वविषयककर्मत्त्रं, सर्वतिषयक, सर्वविषयक कर्मत्त्रं, सर्वविषयक ज्ञानत्वं, सर्वज्ञानत्वं, सर्वज्ञानत्वं, सर्वज्ञानत्वं च तत्तन्मते मगवलक्षणं ज्ञेयम् ।

तस्मादिति एकदेशज्ञापकत्वादित्यर्थः । तस्मादित्यत्र उत्तराङ्गसाहिस्येनेति,

२-२-३६ चिताचाच्चत्यसाहित्येनेत्यर्थः।

पिबन्तीत्यत्र विषयसहितैरिति इन्द्रियैरित्यर्थः । एतेन मृहस्यं विषयपदं २-२-३७ पापिवाचकपापपदवद्विषयिनाचकमिति ज्ञापितम् । इति श्रीद्वितीयस्कन्धसुचोधिनीप्रकाद्यो कितीयाध्यायविवरणम् ॥ २॥



### श्रीपद्गोस्वामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुपोत्तमबरणविरचितः।

#### अक्रिष्णाय नमः।

## अय तृतीयाध्यायस्थश्रीध्रवोधिनीप्रकाशः ।

अय तृतीयाध्यायं विवरिषवः पूर्वप्रकरणस्य समाप्तत्वात्तदर्यमनुवदन्तः प्रस्तृयमान-प्रकरणार्यनिरूपणमुखेन तयोर्देतुहेतुमद्भावरूपं सङ्गत्यन्तरमि स्फुर्टाकुर्वन्ति, अन्यया एताद्ये महाफले कुतो न सर्वेषां प्रवृत्तिरिति शङ्का स्यादिति तामि निवारयन्ति (कारि-कायां) श्रोतव्येत्यादि । श्रोतव्यविषयेत्यत्र कर्मधारयः । तेन रूपेणैवं प्रमाणादिपूर्वकं द्वाम्यां वस्तुतत्त्वं शुकेन उद्देशेन निरूपितम् । अस्य श्रवणस्य निपुणं फलोपकारि साधनं विनिरूप्यते, इदानीं शुकेन व्यासपादेश्वोच्यते इत्यर्थः ॥ १ ॥

एवं पूर्वप्रकरणार्थनिरूपणमुखेन सामान्यतस्तं प्रत्यस्य हेतुतां प्रदर्शोत्तरं प्रत्यपि तां दर्शयितुं विशेषाकारेणास्यार्थमाहुः अदृष्टमित्यादि । अदृष्टं दृष्टम् साधनमत्रापि सम्मतम्वर्यं वाच्यं, वचसा स्कुटीकरणीयम् । नतु शान्दज्ञानस्य सद्भेतप्रहमात्रसापे- श्वस्य पूर्वाध्यायाभ्यां जातत्वात् किमन्येन स्वरूपोपकारिणा, श्रवणस्य फलजननेऽसहाय- शूरत्वात्किमन्येन फलोपकारिणेत्याश्रङ्गायां दृष्टादृष्टमाधनस्य सम्मतत्वेऽवर्यवाच्यत्वे च गमकमाहुः अन्यथेत्यादि । साधनान्तरस्यासम्मतत्वेऽनावर्यकत्वे च कियमाणः क्रस-वर्षस्कामेनेत्यादिना शुकना "श्वरि"त्यादि २।३।१।शौनकवाक्योपन्यासाद् व्यासचरणे 'मूयः' २।४।६।इत्यादिप्रश्वे राज्ञा, पुनः २।४।१२। नमनादिवाक्येः शुकेन कियमाणः अग्रिमप्रकरणे कियमाणो विमर्षो व्यर्थतां व्रजेत् , जाते शान्दज्ञाने मुचैव स्यादतो ज्ञायते निर्धार उदेशमात्रेण न भवतीति तेन दृष्टादृष्टसाधनकथनमावर्यकमित्यर्थः ॥ २ ॥

किन्तदित्याकाङ्कायामाहुः इन्द्रियेत्यादिसार्द्धेन, साध्यं श्रवणं कीर्त्तनश्च पूर्णे तार्त्यपिनर्द्धारान्तं तत्पूर्वकश्च सम्पद्धते । अतो हेतोः अश्च प्रकरणे द्वयं पूर्वार्द्धोक्तमदृष्टं दृष्टश्च साधनद्वयमीर्थते । तमेवाभिप्रायमनुसन्धाय द्वयोः श्रद्धापि ज्ञाप्यते, गम्यत इति णिजन्तात्कर्मणि प्रयोगः । एवश्चात्र साधनद्वयस्य प्रतिवाद्यत्वेप्यदृष्टस्य दृष्टद्वारैवावगमा-दृष्टाया मगवदनन्यत्वरूपायाः श्रद्धायाः स्फुटत्वात्तस्या एव मुख्यतया प्रकरणार्थतेति न पूर्वोक्तविरोध इत्यर्थः ॥ ३-३-१॥

तेन फलितमभिप्रायान्तरमाहुः तस्मादित्यादि । एवं प्रकरणार्थनिर्द्धारादयं व्यासा-श्रयो ज्ञायते इत्यर्थः ॥ ४ ॥ (कारिकाङ्कः समाप्तः )

एवं सङ्गतिं दर्शयित्वाऽन्यमजनबोधकवाक्यानामुपोद्धातरूपां सङ्गतिं प्रकृतार्थे दर्श-यिष्यन्तः पीठिकामादुः एवमित्यादि, तयोरिति, तयोर्मध्ये । बहिर्मुखत्वादिति इन्द्रि-बाणां तथात्वात् । इतिदेतो । भ्रमाचर्चसेत्यादीनां तात्ययोंको निराकरणार्थमिति । तद्भवनमनुवदतीति शेषः । वेदेत्यादि । तया च, बृहदारण्यके 'कत्येव देवा' इति श्वाकत्य-प्रश्ने याञ्चवत्वयेन तथा निर्द्धारात्वावतीषु थया सर्वान्तर्मावस्तयात्रापीति। तावतेव सर्वेतरमजननिराकरणसिद्धिरित्यर्थः । सर्वे इति । तत्र पश्चान्तरेणोक्ताः अन्यन्त्रोक्ताम । ते चेत्यादि । तथा च, त एवात्र नामान्तरेणोच्यन्ते इत्यर्थः । अन्तर्मावश्च द्वादशादित्येषु श्रोतानां मासानां 'आददानायन्ती'तिन्युत्पत्तेरुमयत्र साघारण्यात् । साहह्वारेष्विन्द्रयेषु, प्राणस्त्पाणां स्द्राणां, मामे नक्षत्राणां, नक्षत्राणामहं श्रशी'तिवाक्यात् , श्रेषाः स्कृत्य इति श्रेयम् । सत्त्वाभिमानिनीत्यादि । इन्द्रस्य सत्त्वामिमानिलं देवमुख्यत्वात् , देवानां सत्त्वारब्धत्वादिति । प्रजापतीनिति । एतेषां तमोषिष्ठातृत्वं प्रजायाः संसाराविच्छेदापादकत्वेन तामसत्वात् तत्पतित्वेन तत्राधिकृतत्वात् ।

देवीमित्यनेन त्रद्यानन्दरूपा व्यावर्त्यते । वागिभमानिनीति 'तेजोमयी वागि'तिश्रुतेवीचस्तेजोविकारत्वेन तेजस्कामस्य तद्भजनकथनादिदम-१-३-३ वगम्यते । वसूनां गन्धाभिमानित्वं गन्धगुणकमूर्लोकजयश्रावणेनाग्रे व्युत्पाद्यम् । तथैव रुद्राणामाकाशाभिमानित्वमाकाश्चजयेनाग्रेतनग्रन्थाद्वोध्यम् । रुद्रमजने तात्कालिकफलकथनं विश्वासजननेन तद्भजनस्य दुर्वारत्वायेति बोध्यम् ।

अन्नम् अद्यम् , आद्यं वा यत्रे त्यानार्या मिति व्युत्तचौ समृद्धिर व्यन्नाच्यपदेनायातीत्यतः पक्षान्तरमाहुः अन्नसमृद्धिवैति । जलस्येति विश्वेषां जलातित्यतः पक्षान्तरमाहुः अन्नसमृद्धिवैति । जलस्येति विश्वेषां जलातित्यतः पक्षान्तरमाहुः अन्नसमृद्धिवैति । जलस्येति विश्वेषां जलार-३-४ भिमानित्वं, 'सर्वा देवता आप ' इति श्रुतेर्जलस्य तथात्वेन विश्वेषां च
सर्वदेवाधिष्ठातृत्वाच्न्नयम् । साध्यानां वाद्यभिमानित्वं फल्बलाद्वायुवदन्तर्वदिवित्ति
एव चित्तपत्वर्त्तनादिसिद्धिरिति । लोक्तमातृत्वं गुण इति । एतं गुणमनुसन्धायैन
तद्भजनार्यमयमुक्त इत्यर्थः । श्रुतौ 'इदं द्यावाप्ययेनी सत्यमस्तु पितर्मातरि 'त्युक्तस्वदेवं
मातृत्वं न युक्तमित्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः मातृकेत्यादि । 'गौरी १ पद्मा २ शची ३
मेधा १ सावित्री ५ विजया ६ जया ७ । देवसेना ८ स्वधा ९ स्वाद्या १० मातरो
लोकमातर' इति स्मृतौ तासु तयात्वस्य प्रसिद्धत्वेन तद्भपत्वमनुसन्धायेत्यर्थः । पुण्यजना
क्रलस्यति । जत्र स्पर्शस्योतिपाठः प्रतिमाति । पूर्वमप्रे च स्पर्शस्यवत्त्वप्रसिद्धे विश्वेषु
देवेषु स्पर्शसुखगमकानुपलम्भाव । अत्र यद्यपि मूले नद्यणस्पतिप्रमृतीनां रजवाद्यविद्यत्वत्त्वत्तं न प्रोक्तं, तथापि श्रुतिपुराणान्तराद्युक्तं क्षेयम् । वाराह् वादित्रेतावृत्तान्ते, गणपतेराकाभाभिमानित्तस्य स्कन्दस्याहद्वाराधिष्ठातृतायाः वोक्तत्वेन
नान्यत्रैवं कमस्यापि सम्मावितत्वादिति । नन्वकेतस्यजननिराकरणार्वं तेषु वास्तेवु

तत्तत्कामनाया उल्लेखो न युक्तः, लोकप्रवाहसिद्धत्वात् । तया देवतानामप्युक्तेखो न कर्तव्यः । अकाम इतिस्रोकस्थस्य यजेतेतिपदस्य परिसङ्ख्यात्वे सुखेन तन्निवृ-त्तिसम्भवादित्याकाङ्कायां तत्कथनप्रयोजनं वक्तुं तेषु यत्रिप्रयुक्ताया देवपूजायाः स्वरूपमाहुः इयमित्यादि । 'वाक्यान्वया'धिकरणे 'पुनश्च म्याद्भगवत्यनन्ते रति'रि-त्यत्र प्रयमस्कन्धे चोपपादितत्वात्तयेत्यर्थः । ननु तत्तत्कामना तर्हि न स्यात् सर्वासु कामनासु स एव स्नेहिनिषयत्वेन तदर्थकिकारोहेत्रयत्वेन च प्रकाशेतेत्याकाङ्कायां तथा तदप्रकारो हेतुमाहुः स तथेत्यादि । ननु वेदे मझण औपनिषदत्वस्य उक्तःवात्तेन तत्त्रकाशस्य सम्भवात्र तत्र ते बोपेक्षेत्यत आहुः वेदेनेत्यादि । निषेधतयैव निरूपणात्तथे-त्यर्थः । साक्षादिति केवला इत्यर्थः । नतु तर्हि धर्मोक्तेः का गतिरित्यत आहुः नापीत्यादि । तदुक्तया यथाकथञ्चन शाब्दं भवतु न तु तत्प्रत्यक्षमपि वेदोक्तसाधनैः प्रत्यक्षेपि ब्रह्मणि समवेता अपि धर्मा अभिव्यञ्जकस्य सहकारिणोऽमावात्प्रत्यक्षतया न प्रकाशन्ते इत्यर्थः । सामर्थ्यमिति कामयितव्यमित्यर्थः । तत्र हेतुः न हीत्यादि । तथा चात्र कामितस्य लोकप्रवाहसिद्धत्वाभावात्तदुलेख इत्यर्थः । देवतोलेखप्रयोजनमाहुः तद्रहेमत्यादि । तथा चात्रोक्तानां देवतानामप्यतिरिक्तत्वात्परिसङ्ख्यापि वक्तुमशक्येत्यत-स्तद्वमयकथनमित्यर्थः । इममेव प्रकारमग्रेष्यतिदिशन्ति एवमित्यादि । 'इन्द्रस्ये'त्या-दिश्वतिस्तु तैत्तरीयसंहिताद्वितीयाष्टकेस्ति । 'इन्द्रस्य वृत्रं जघ्नुष इन्द्रियं वीर्यं पृथिवी-मनुष्यार्च्छत्तदोष्धयोविरुधोमवित्रिति स प्रजापति पश्चनविदेतस्मै सन्नयतेति तेष्यात्मन् समनयत्, तत्प्रत्यदुहन्नि'त्याद्युत्तवा तत इन्द्रेण 'न तु मिय श्रयते' इत्युक्ते, 'एतदस्मै श्रितं कुरुते'त्या इसे, ततः श्रथणोत्तरामिन्द्रेण 'न तु मा धिनोती'त्युक्ते, 'एतदस्मैदधिकुरूते'ति दिविकरणं तत्रोक्तम् । तेनेन्द्रस्य तथात्वात्स एव सेव्य इत्यर्थः । अत्रान्नान्नाद्ययोः कथं सेवा-साधनत्वमित्याकाङ्कायामाहुः यद्यदिष्टेत्यादि । तदभावे लोक इष्टतमस्य स्वित्रयस्य चामावाद्वाक्यार्थवाधापत्तिरिति तेन तयोस्तयास्वमित्यर्थः । अदित्युपारूयानं ''त इमं लोकमजयित्रे''त्यादिश्चतिश्व सप्तमाष्टके पठ्यते । तद्वनानुवृत्त्येति रोदस्योः वृत्तस्य लोकमातृत्वरूपस्य पोषकत्वनुसरणेन । 'रूपमि'तिश्रुतिस्तु वाजसनेयिनां मण्डलबास-णस्या । एवमेतेन सन्दर्भेण कामनाया भगवत्सेवोपयोगित्वेन देवतानात्र वायोः श्लेपिष्ट-त्ववत्तत्तत्मामर्थ्यवद्भगवदंशत्वेन लोकप्रवाहसिद्धेम्यो भेदः साधितः ।

अकाम इत्यत्र तद्भजनिराकरणगीजमाहुः भगवतिवेत्यादि । तथा च, पूर्व 'श्रोतव्यादीनि राजेन्द्रे'ति (२-१-२) "नान्यत्र संबेदिति" (२-१-३९) "तिचिष्टतो नियतार्थो मजेते"त्यादिमिः (१-२-६) पर्युदस्तस्य पुनः पर्युदासायोगाव्य्यमेन शुकाश्चय ११मकः। ज्ञानमित्यत्र सिद्धसाधनसाध्य इति । तया सिदं यद्भगवद्गक्तसङ्गरूपं

२-३-१२ साधनं, तस्साध्यः । तरव इत्यत्र इस्तादाना इति । एतद्ये 'पुरुषो हस्तिमर्कट' इति वाक्य

२-३-१८ श्रेषात्त्रयेत्यर्थः । अविश्वित्यत्र नेतिदित्यादि । एतिक्वन्यपशुत्वं न पुरुषमात्रसाधारणमिति ज्ञापयितुं येवां तत्रोपयोगोस्ति तद्वयादृरूयर्थमाह श्रुतिविशेषमाहेत्यर्थः । तं

यना तन्नापयागास्त तक्ष्याद्वस्ययमार जुलायग्रास्त तेन्द्रायान प्राप्त । अद्या तैन्दरीयनाक्षणिद्वतीयाद्वकेस्त । 'मोषमन्नं विन्दतेऽप्रचेताः सत्यं नवीमि वध इत्सतस्य, नार्यमण्
पुष्यित नोसखायं केन्नलाषो भवित केन्नलदी'ति भार्यापुत्रादिमात्रगोषकस्य कुश्चिम्मरंष्त्रत्र निन्दोक्ता । अग्निमद्वयं तु बृहन्नारायणीयोपनिषदि (७९) अन्नेन प्राणाः, प्राणर्वतं, बलेन तपस्तपसा श्रद्धा, श्रद्धया मेघा, मेधया मनीषा, मनीषया मनो, मनसा शान्तिः, श्रान्त्या चित्तं, चित्तेन स्मृतिं स्स्मृत्या स्मार स्मारण विज्ञानं, विज्ञानेनात्मानं वेदयित, तस्मादन्नं ददन् सर्वाण्येतानि ददात्मन्नात्राणा भवन्ति, भृतानां प्राणमेनो मनसश्च विज्ञानं विज्ञानादानन्दो निक्षयोनिरि'त्येकस्मिन् प्रकरणे दिवारमाम्नानादुभयोपयोगौ निरुपितानित्यर्थः । तन्त्रत्यादि-पश्चद्यमध्ये आद्ये अप्रचेतस्त्वगक्षे तादशानां पूर्वोक्तनगुतुत्यतेत्वर्थः । स्थानामिति नान्यं तु 'प्रविद्यः कर्णरन्त्रेण स्वानां भावसरोरुद्धि'ति वक्ष्यमाणं ज्ञेयम् । श्रेषमितिरोहितार्थम् ।

इति श्रीद्वितीयस्कन्यसुबोधिनीप्रकादी तृतीयाध्यायविवरणम्॥ ३ ॥



#### श्रीकृष्णायं समः ।

# अथ चतुर्थाध्यायस्यश्रीसुन् निश्व।शः

अथ चतुर्याध्यायविवरणं चिकिर्षवः सङ्गतिं बोधियतुं द्वाभ्यां पूर्वाध्यायार्थमतुवदिन्त साधनिमत्यादि । क्रिये अवणकीर्तनरूपे, तयोः कर्तारौ एकशेषकृतं दित्वं तयोविभेदतः अतिवेराग्यरूपादैलक्षण्यादत्र द्विविधं दृष्टादृष्टरूपं साधनं प्रकर्षणास्मिन् प्रकरणे उक्तम् । तत्र पूर्वाध्याये क्रियाङ्गानि अवणाद्यङ्गानि भगवद्रतिभगवदीयसङ्गो तदुभयसाधिका कथारतिश्रेत्येतानि साक्षात्यरम्पराभेदेन विरूपतो वर्णितानि । न च तानि शुकोक्तावेव सिद्धानि, न शौनकोक्ताविति शङ्कनीयं, प्रश्लेपि शौनककृते उत्तरशेषत्वात् । उत्तरं प्रति कारणतया तदङ्गत्वात् क्रियायाः तदङ्गमूतायाः सत्सङ्गमिक्रयाया निरूपणाच तानि वर्णितानि यतः कार्यसिद्धः अवणसिद्धियेतः स्वरूपतो ज्ञानतश्च द्विप्रकारिका । तथा चैवं अवणस्य शब्दग्रहणेऽर्थज्ञाने चैतदुक्तसाधनैरूपकारादेतस्य पूर्वप्रकरणाङ्गत्वदेतुतासङ्गनिरित्यर्थः ।

एवं पूर्वाध्यायार्थमन्द्योत्तरकरणं प्रत्यपि येन रूपेण हेतुता तद्दोधियतुं चतुर्थाध्याय्यं सार्द्धश्रत्भिराहुः साधनमित्यादि । यतो येन साधनेन मुख्ययोः श्रोतृवक्षोन्धिक्रया विचाराधिकारस्तरसाधनमुच्यते।तत् किं क्षोमे वसानावादधीयातामितिव-दुभयकर्तृकमेकम्,उत तत्तर्कर्तृकं पृथगित्याकाङ्गायामाद्ये श्रोतिर ससाधनः सद्दुद्धादिरू-पसाधनसितः प्रश्नोऽधिकारकृत् । अथेतादशप्रश्नान्तरं ज्ञात्वा देवगुर्वोः स्वरूपमवगत्य देवे गुराविप विद्रोषतः यन्नमनं तन्दि यतो हेतोः प्रश्नस्य सामान्यमुत्तरम् । अते वक्तरिधकारकृत् । तथा च, विशेषप्रश्नरूपत्वेन सङ्किप्तोत्तररूपत्वेन चेतस्मिन्तुक्तस्य तत्तत्कृतसाधनस्योत्तरकरणं प्रति हेतुतेत्यर्थः । अत्र ज्ञात्वेति पदमुपचक्रम इत्यस्यार्थ-स्वक्तम्, 'ज्ञात्वारम्भ उपक्रमः' इतिकोशात् । फलितमादुः अत्त इत्यादि । स्तोकि-सङ्गतिमादुः व्यवसायेत्यादि । तथा चाङ्गनिरूपकत्वात्सङ्गतिरित्यर्थः । एवं व्यासोकि-सङ्गतिमुत्तवा व्याचिरूपासवः स्तोक्तेऽवसररूपां सङ्गतिमादुः एविमत्यादि । इति कारिकाप्रभादाः ।

वैद्यासकेरित्यत्र अनेनेति । ग्रुकवचसा मूले तत्त्वनिश्चयमित्यत्र तत्त्वस्य . २-४-१ निश्चयः इति व्यधिकरणपदो बहुवीहिः ।

पप्रच्छेत्यत्र उन्नितिसद्ध्यर्धिमिति, उन्नितिज्ञानार्थम् । नतु राजप्रश्नानामुत्तरं सर्वे शुकेनोक्तमेवेति तद्वगती पुनः किमिति प्रच्छ्यत इति शङ्कायामाहुः २-४-३ उक्तार्थस्य च साधनतासिद्धपर्थमिति । पूर्वे शुकेनोक्तस्यार्थस्यापि प्रश्नसाधनतासिद्ध्यर्थम् । तथा च, पूर्वोक्तार्थस्यापाततोवगमाद्भवद्वाक्यस्यैव सन्देद्दजनकतेति शुक्रवोधनार्थं पुनः पृच्छ्यत इत्यर्थः । साधनत्वादिति दुर्ज्ञेयत्वेन प्रश्नप्रयोजकत्वात् । संस्थामित्यत्र पुनश्च भृयादिति । प्रार्थनावाक्यनेव रतिदार्छ्यस्योक्तत्वे नात्र पुनः कथनप्रयोजनाभावादारुभपद्वैय्यर्थ्याच नेदं युक्तमित्यरुच्या पक्षा-न्तरमाहुः आत्मन इत्यादि । अग्रे स्थिनिक्षपामिति भावविकारादिन न्नाम् । अस्मिन् पक्षे गत इत्यत्रादिकमणि कार्य हिष्टत्वात् पक्षान्तरमाहुः आत्मत्वे वेति, अहंग्रहेण तदभेदमित्यर्थः ।

समीचीनमित्यत्र अभिनन्दनमिति । राजकृतं तद्, अर्थाज्ञाने कथं वाक्यस-भीचीनत्वभित्याकाङ्कायामुत्तराईस्यार्थमाहुः तथापि ममेत्यादि । तथा च, कार्यवठात्तथा ज्ञायत इत्यर्थः ।

भूष एवेत्यत्र अर्थापरिज्ञानादिति, भृतभव्यव्यवहारिवपयत्वानन्तत्वयोध-क्योबिक्ययोः परस्परिवरोधेन तत्तात्पयोपरिज्ञानात् । आधार इति उपादाने । नाशितस्य नाशानिस्त्यादि, नष्टः पुनक्तज्ञः पुनर्नष्ट इतिबद्धा । काष्टादेविह्नित्वं ततो भस्मत्वं ततो वायुजठादिना तस्याप्यभाव इतिबद्धा तथेत्यर्थः ।

धां धामित्यत्र अञ्चेति, सृष्टिप्रिक्षियायां विश्वस्मिन्ता । पञ्चस्वपीति सन्देहेपु न करोतीति वकारकम्योयं पक्षः । अन्यदेवित इन्द्रजाकमिवेत्यर्थः । अन्येपि पक्षा इति, एकां शक्तिं कीडयन् आत्मानं विकरोति, शक्त्य-न्तरं वा विकरोति, कालादीन् वा आत्मस्पान् करोतीत्यवमादयः ।

न्मित्यस्याभासे अत इति, 'अतिवादांस्तितिक्षेते'तिवाक्येन ममातिवादांपे-श्वकत्वात् । विद्यतौ, केन गुणेनेति, ऐश्वर्यादिषट्कमध्ये केन । अत एवेति, अद्भुतकर्मत्वादेव । अत इति, अम्रद्धरूपत्वात् । २-४-९ यथा गुणानिति श्लोकं व्याकुर्वन्ति किञ्च केनेत्यादि ॥

इत्युपामन्त्रित इत्यत्र स्कन्धादावित्यादि । एतेन प्रार्थनां विना भगवद्गुणा न २-४-११ वक्तव्या इति मक्तिमार्गीयः सिद्धान्तः सुच्यत इत्यर्थः ।

नमः परस्मा इत्यत्र कारिकासु एताचिदिति, उपक्रमशब्दवाच्यमेताविदित्यर्थः । अन्यदिति, एतदेवेतिश्लोकोऽग्रिमञ्च । क्रीडार्थमिति क्रीडेच्छया । २-४-१२ • एतेन सदुद्भवस्थानिनरोधस्त्रीलापदे मयूत्व्यंसकादिसमासो बोधितः । सदुद्भवस्थानिनरोधार्था लीलेतिसमासादरणे "स वै नैव रेमे" इत्यादिपुरुषविध-

त्राह्मणविरोधादिति । अत्र स्ठोकं भूषस इत्यादिविशेषणद्वयेन व्यष्टिरूपनिरूपणं बोध्यम् । इदम्ब पद्यं 'कुर्वन् कर्माणि जन्मभिरि'त्येतद्वचतिरिक्तसर्वप्रश्लोत्तररूपं ज्ञेयम् ।

भूय इत्यत्र-इदानीमवतारेत्यादि । एतेन 'कुर्वन् कर्माणी'त्यस्योत्तरमिदमिति ज्ञाप्यते । इति भूषः पदमिति, अस्मिन् पक्षे भूषः सद्वृजिनच्छिदे इति मुलान्वयः । दुः खद्रीकरणमिति, वृजिनपदस्य पापवाचित्वेपि दुः खस्य पापजन्यत्वाद्ः खमूळस्य पापस्य छेदेपि दुःखच्छेदनमेव प्रयोजनत्वेनायातीति तथोक्तम् । दुःखोच्छितरेव पुरुषार्थत्वादिति । तदेतत्स्फुटीकुर्वन्ति यद्यपीत्यादि । भगवदिनिर्भमन-मारभ्येति, भगवतः सकाशाद्विभागमारभ्येत्यर्थः । नतु भूयःपदस्य नमस्कारविशेषणत्वप-क्षेऽवतारस्य किं गमकिमत्याकाङ्कायां तत्र कार्यस्यैव गमकत्वमाहुः किञ्चेत्यादि । पुनरुत्प-त्त्यभावायेति । सम्भवः पुनरूतात्तिः तस्याभावो यस्मादित्यर्थः । देहम्रहण इति, इदमावे-शस्यलमादायोक्तम् । सत्त्वसन्देह इति । उत्पत्त्युत्तरकालीनस्य तस्य भावविकारत्वेना-गन्तुकत्वात्तथेत्यर्थः । अत इति, साधनाभावमाकलय्य । अत इति, तदीय इत्यादिना वक्ष्यमाणाद्धेतोः । ननु साधनानां सत्त्व एवोपक्षयेऽवतारस्यापि तादर्थ्ये कथं चिदानन्दयोः प्राप्तिरित्यत आहुः किञ्चान्विलेत्यादि । तथा च, सत्त्वगुगादेव प्राप्तिरित्यर्थः । भूयःपदस्या-वतारविशेषणत्वपक्षे कथं दुःखं दूरीकरोतीति प्रकासकाङ्कायां सतामसम्भवायेति तादर्थ्य-चतुर्ध्यन्तमिखलेत्यादिनान्वेतीत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अखिलानीत्यादि । तद्वचुत्पादयन्ति **अनेने**त्यादि । अनेनेत्यस्य नैवंविधेत्यादिनान्वयः । उद्धार्याणां सतां प्रारम्धवशेनानन्तजन्म-सम्भवेषि मुक्त्यविलम्बार्थं 'तस्य पुत्रा दायमुषयन्ति सुहृदः पुण्यकृत्यां द्विपन्तः पापकृत्यामि'ति श्रुत्युक्तन्यायेनोद्धार्यप्रतिनिधितया सर्वविधोत्पादनादुत्पादितानां भगवदवतारेणैव सम्माननह-ननाम्यां स्वप्रतिनिधितया जाते भोगे उद्धार्याणां सर्वप्रारव्धादिभारावताराचेषां पुनरनुलतिप्र-प्रकारबोधनादेवं प्रकारेण तादशं रूपमुक्तमित्यर्थः । नतु तादशां सनकादितुत्यत्वात् किं मृग्यभित्याकाङ्कायामत्र 'पुंसामि'ति साधारणपदात्तेषां स्वरूपं तन्मृग्यत्र स्फुटीकुर्वन्ति सनकादीत्यादि । ते हि द्विविधाः, पूर्णज्ञाना अतादशाश्च । तत्र द्वितीयानां दयापात्र-त्वात्तेषां क्रममुक्तयादिदात्र इत्यर्थः। अनुमृग्यमित्यत्रानुरुक्षणे कर्मप्रवचनीयः, तेन ि ा अनुमृग्यानां दात्र इति त्वर्थकथनं "दाशुष'ः इतिपदेन स्चितमर्थमाहु-वैदिकेत्यादि । नन्वेवं सति साधारणानामेवार्थे भगवदवतारो न तु ज्ञानिनां तस्योपयोग इत्यरुऱ्या पक्षान्तरमाहुः विचार्ये वेति । इदानीमिति पूर्णज्ञानोत्तरम् । स्वात्मद इति इंसरूरंण स्वारमप्रकाशक इत्यर्थः । तदुपपादाहुः न हींत्यादि, प्रकारान्तरेणेति, अवतीर्य दानव्यतिरिक्तेन । नन्वेवं सति ज्ञानस्य वैयर्थ्यमेव स्यादित्यत आहुः ज्ञानेना-पीत्यादि । तथा च, भानान्न वैयर्ध्यमित्यर्थः । व्यवस्थितपदस्चितमर्थमाहुः पुनः नमो नम इत्यत्र इदानीमित्यादि । सन्देहपश्चकनिवारणोत्तरं नमनपीनःपुन्य-फलस्य वास्तविकफलस्य च सन्देहं निवारयक्रित्यर्थः । अतः एवेति 'पुरुषः

सपरः पार्थ मक्तया लम्यस्त्वन्यये'तिवाक्येऽनन्यमक्तिलम्यलकयनादेव ।
तदेवेति भक्तिमेव, सामान्ये नपुंसकम् । सर्वेरेच साधनैरिति, सर्वसाधनप्रयोजनं मगवत्साक्षात्कारस्तिस्मिश्र जाते इदमेव कर्त्तव्यमिति सर्वेषां तेषामेतावदेव प्रयोजनिम्त्ययः ।
नतु सामान्यतो नमनापेक्षयात्र नमने को विशेष इत्यपेक्षायामाहः किश्वत्यादि ।
इदं नमनं न वन्दनमात्रमिति ज्ञापनायाहः किश्व सात्त्वतेत्यादि । अस्वाधीन
इति जीवानधीनः । नतु भगवतो व्यापकत्वात् कथं द्रकाष्टात्वमित्याशङ्कायां
तत्त्वरूपमाहः प्राप्तीत्यादि । अत इति । विशेषणद्रयोक्त्या एतावतेतिपदं इतिस्चितिमत्यनेनान्वेति । एतावतेति, उत्तरार्देन । अत इति, गृहसेवकत्वामावात् । अनयेति,
निद्द कश्चित्कश्चित्रहेव्यितरेकेण गृह आनयतीति गृहानयनक्ष्पयेत्यर्थः । अत इति
तादश्येग्णा केवलं भगवदेकतन्त्रत्वात् ।

यत्की त्तेनिमत्यत्र । नतु भक्तिमध्ये ईक्षणस्य मित्तमध्ये गणनामावेन तत्राप्तवेशाल्कयं तस्याः षड्विधत्वमित्यत आहुः ईक्षणिमित्यादि । तथा च, पादसेवनसाध्य-२-४-१५ ताघितस्येव तस्यात्र विविधातत्वात्तेन धर्मेण षड्विधत्योपपतिरित्यर्थः । नन्वत्र बाह्यमक्तिरेव चेद्विविवक्षिता स्यातदा अवणादिकमं न जह्यादतो नायमाशय इत्यत अन्नेत्यादि । अन्नेति संसारिकृतेषु । तथा च, प्रयोजनभेदात्क्रमभेदः इति न दोष इत्यथः । तर्हि कीर्तनादिक्रमे को हेतुरित्यत आहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति पदार्यभेदे विव-क्षिते । स्वस्येति कीर्त्तियतुः । नन्वसित कामे विविधाते क्षणमेवात्रोच्यतः इत्यत्र किङ्गम-किर्यपेक्षायामीक्षणान्तरे 'वाधकमनुवदन्तः प्रकृतं साधयन्ति एविमत्यादि । निष्नुक्तिरित्यन्तम् । अन्तर्भावनयेति सानुभावाधिष्ठानस्यान्तर्भावनया । किन्तदित्याकाङ्कायामाहुः यदित्यादि । श्रुतिस्तु तैत्तिरीयकारण्येस्ति, 'यदन्नमद्ययन्तेनदेवादास्यन्तदास्यन्तुत वाकारिय्यत् । यदेवानां चक्षुण्यागोस्ति यदेव किञ्चितः प्रतिजशाहमप्रिमीतस्मादनृणं कृणोतु, यदन्नमसि षहुधा विरूपं वासा हिरण्यमुत गामजामधि यदेवानामि'त्यादि । 'यन्मया मनसा वाचा कृतमेनः कदाचन, सर्वस्मात्तस्यान्मेलितमोग्धितः हिवेत्य, ययात्यामि'ति । प्रतिप्वाचाचा कृतमेनः कदाचन, सर्वस्मात्तस्यान्मेलितमोग्धितः हिवेत्य, ययात्यामि'ति । प्रतिप्वाचाचा कृतमेनः कदाचन, सर्वस्मात्तस्यान्मेलितमोग्धितः हिवेत्य, ययात्यामि'ति । प्रतिप्वाचाचाचा कृतमेनः कदाचन, सर्वस्मात्तस्यान्मेलितमोग्मितः हिवेत्य, ययात्यामि'ति । प्रतिप्वाचाचाचाचाचाचाचाचाचाचाचानिः ।

१ अन्यसंवादप्रतिफलकेऽपि नास्ति इयं पङ्किः।

त्तिरूपमिति अवान्तरिविनयोगरूपम् । तत्त्वेनेति सत्काररूपार्हणत्वेन । अत्राग्रहेणैवं भक्तीनां भेदिनिरूपणे मूलस्थं लोकपदं फलकयनश्च बीजत्वेन बोध्यम् । एवमेतत्फलकथनेन यत् सिद्धं तदाहुः अत इत्यादि । मूले यच्छन्दावृत्त्या भगवत्सम्बन्धेनेव तेषां फलजन-कत्वबोधनात् सर्वत्र भगवत्कीत्तिरेव तथात्वं पर्यवस्यतीति सा तथेति सिद्धमित्यर्थः । ननु तार्हे प्रायश्चित्तवद्भद्भत्त्वमस्तु कथं सुभद्रत्वामत्यत् आहुः भद्रेत्यादि । 'कर्मणा कर्मनिर्द्दारो न खात्यन्तिक इष्यते '(६-१-११) इतिवाक्यात्यायश्चित्तानां बुद्धिस्थवासनात्मक-पापनाशकत्वाभावेन । अस्यास्तु भद्रे वासनात्मकतन्नाशकत्वेनाभद्रे चोभयविधतन्नाशकत्वेन समीचीनासमीचीनयोस्तुत्वत्वादियमभद्रस्थात्यन्तानाशिकातस्तयेत्यर्थः ।

विचक्षणा इत्यत्र षड्विधपापेति । स्वसमानाधिकरणस्वव्यधिकरणाधिभौति-काष्यात्मिकाभिदेविकमगवद्पराधजनकभगवन्माहात्म्यज्ञानप्रतिबन्धकमा-यातत्कार्यान्यतरभेदेन पड्विघे पाप इत्यर्थः । उपसादनस्य निकट-गतौ ज्ञापने च छान्दोग्यादिषु प्रसिद्धत्वात्, 'षद्त्रः'थातोः विशरणगत्यवसादने रूटत्वादत्रे मूले चरणोपसादनस्य को वार्थी विवक्षितः ? इत्यपेक्षायां प्रकारविशेषेण सर्वेप्यपेक्षिता इति बोधयन्तो व्याकुर्वन्ति एविमत्यादि । अवसन्ना भवन्तीति । वैचक्षण्येन चरणनिकटगताः प्रथमं पूर्वावस्थानुसन्धानेन क्रिष्टा मवन्ति, तस्यैव फठं न तत इत्यादि । तदेति, अनुपयोगदशायाम् । दीथिल्यमिति, विशरणरूपम् । उभ-यतः सङ्गन्युदास इति, विद्धोन्तरतश्च सङ्गविशरणम् । उपसन्ना इति, निकटे प्राप्ताः । अत इति उक्तप्रकारेण गतिसामर्थ्यलाभात् । समासद्वयस्य तात्पर्यमाहुः अक्षरस्ये-त्यादि । एतेन ' ब्रह्में व गतिर्बह्मगतिरि'तिसमासे गतिपदवैयर्थ्य बोधितम् । सिद्धमाहुः अत इत्यादि । नन्वक्षरस्य व्यापकत्वेन गत्यसम्भवात्तेन सह गतिरनुपपन्ना इत्याशङ्कार्या तद्भतेः स्वरूपं यदन्तस्तस्य गतिमुपपादयन्ति तस्य हीत्यारम्य कियास्वरूपिम-त्यन्तेन । गतेर्ज्ञानरूपत्वे गमकमाहुः अत एवेति । अक्षरगतेर्ज्ञानरूपत्वादेव ज्ञानस्य कियात्वं गतिकर्मकघात्वर्थत्वं चोषपद्यते । अन्यथा ज्ञानस्य कियारूपत्वाभावात्तदर्थकानां जानात्यादीनां घातुत्वमेव न स्यात्, कियावाचित्व एव तत्सन्जाविधानात् । 'ये गत्यर्थ-कास्ते ज्ञानार्था 'इति च । तथा च, व्याकरणस्मृतिरेव तत्र गमिकेत्यर्थः । ननु कियाया यत्नोत्तरमावित्वात्तत्पूर्वभाविनो ज्ञानस्य कथं कियात्वं व्याकरणस्मृतेस्तु पारिभाषिकत्वाङ्गी-कारेष्युत्पतिरित्यत आहुः ज्ञानस्य चेत्यादि । तथा च, पारिभाषिकंत्वस्यागतिकगतित्वाद्भग-वति ज्ञानप्रयत्नादीनां नित्यत्वेनं तत्पूर्वोत्तरभावस्य ठौकिकत्वेन च तत्राद्रूपणत्वान्न ज्ञानस्य कियात्वाङ्गीकारे कोनि दोय इत्यर्थः । अत्र 'यस्य ज्ञानमयं तप' इतिश्रुतिरापि अनुस्राहिका ज्ञेया । नन्त्रेवमाग्रहे किंग्बीजमत आहुः भगवत इत्यादि । तथा चासम्भवोऽप्रसिद्धिश्व

बीजमित्यर्थः । नतु 'यज्ञां वे विष्णुरि'तिश्चतेरस्त्येव प्रसिद्धिरिति चेनत्राहुः यागानां रिवस्यादि । तथा च, सापि प्रसिद्धिराविभावोत्तरकाल एव, नत्वनाविभाव इति मोक्षाधिकरणे सा न वक्तुं शक्येत्यर्थः । नतु 'तदेजती'त्यादिवु तादशेष्यस्ति प्रसिद्धिरित्यत आहुः तदि-त्यादि । तथा चेदमपि रूपान्तरप्रतिपादकत्वात्तचल्यमेवेत्वर्थः । सिद्धमादुः तस्मादित्यादि तस्मादिति । उक्तश्रुत्यादीनामेव चारितार्थ्यात् । ननु तथापि विभागपूर्वसंयोगनायोत्तर-संयोगानां क्रियागमकानामभावात्कयं तथात्वावगतिरित्यत आहुः अत इत्यादि, अत इति । अव्यक्ते सिचदानन्दातिरिक्ताभावाद्यया विषयादिवयान्तरं गृह्यन्मनः मनो गच्छतीति प्रतीतिमुत्यादयति, न तु हृदयं विहाय गच्छति, हृदय एव तथाभानात् । गमनेऽमनः-स्कत्वापत्तेश्व । तथा ज्ञानमित्र प्रकाशस्त्रभावमन्यक्ते बद्धणि तद्रपूण वर्त्तमानान् विषयान् प्रकाशकत्वेन कमाद्रवाखयद् गच्छतीव प्रतिभाति, तेनाटोचनात्मकं ज्ञानमेव सगवतः कियारूपमित्यर्थः । तथा च, यथाविर्भावदशायां 'प्राणसेव प्राणो भवती' त्यादिश्रुत्या तत्तत्कार्यकर्तृत्वात्प्राणादिरूपत्वं ब्रह्मणस्तयाविभावपूर्वद्शायां ज्ञानात्मकस्य तस्त्रीव किया-कार्यकर्तृत्वात्कियारूपत्वमितिभावः । ननु भवत्वेवं ज्ञानरूपस्येव कियात्वं, तथापि प्राप्तिः कथं, नहि तदालोचनं जीवः प्राप्तोति, अभिध्यातृ वस्य भगवदसाधारणत्वादित्या-काङ्कायामाहुः तस्मादित्यादि । भगवतो ज्ञानस्यैव गतिरूपत्वाद् भगवतो ज्ञानं यया भगवद्रपुण भगवति वर्त्तमानसर्ववस्तुप्रकाशकत्वेन धर्मेण गतिरूपम्, तथा सृष्टीच्छावद्रागो मुख्यजीवोपि मुज्यमानसर्ववस्तुप्रकाशकलाहातिह्नपः । गतिं चैतन्यस्पं मृष्टीच्छावशगं मुख्यजीवं विन्दन्ति, सूत्रोक्तरीत्या तदात्मका भवन्ति । तथा च, तदाःमकःवमेव प्राप्ति-रित्यर्थः । एतस्य स्रोकस्यायमेवाशय इत्यत्र गमकमाहुः अत एवेत्यादि । तथा च, मध्यमकक्षात्वादेव 'नमो नमस्तेऽस्त्व'तिश्लोके उत्तमकक्षारूपा मक्तिः दास्येन भगवद्रम मुख्यं प्राप्यति । 'यत्कीर्तनिम'तिश्लोके हीनकक्षारूपा पापनाशं करोति । अत्र श्लोके मध्यमक-क्षारूपा ब्रह्मरूपतां सम्पादयति इतिफलभेदवियेकः । फल्टभेट् इति स एव गमकः इलार्थः । नन्वेयं सित ज्ञानमार्गात् को विशेषः इत्याकाङ्गायामाहुः गतः समा इत्यादि, वैलक्षण्यमित्यन्तम् । अतः एयेति, अस्मादेव विशेषात । उभयत्रेति, पूर्वक्षोकेऽत्र च ।

तपस्विन इत्यत्र तेषां स्वस्पसन्देहमिति । केवलकर्मकिनिष्ठाः गुद्धकर्मिणः उत भगवति कर्मार्पकाः गुद्धकर्मिण इत्येवं प्रकारकं सन्देहमित्यर्थः । विवृतौ 'क्षारामादी'त्यादिपदेन यशोजनकानां काव्यकरणादिस्त्याणां कर्मान्तराणामि सङ्ग्रहः । ननु 'कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादय' इत्यादिवाक्येः केवलस्य कर्मण एव संसिद्धिसाधनतावगतेः समर्पणे को वा विशेष इत्याशक्कायां समर्पन

णादेव संसिद्धिने तु केवलेन कर्मणेत्युपपादयिष्यन्तः प्रथमं तदवान्तरमेदरूपस्य तपसस्त-यात्वमाद्वः तप इत्यादि । तपःशब्दस्य सन्तापार्यकघातुनिष्पन्नत्वादर्थस्य च कृष्क्रादिरूप-त्वात्तादशं तत्सन्तापात्मकम् । तपस्त पाकवत्साधनपर्यवसाधि, पाकः अन्नादिविक्वितिः, सा यथा सुखसाघनीमूते भोजने पर्यवस्यति, तथेदमपि देहेन्द्रियाणि पाचयत्सुखसाघनीमूते भोगे पर्यवस्यतीति न सुखं प्रयच्छति, न सुखद्मित्यर्थः । नतु पाकजन्यस्य तापस्यान्य-निष्ठत्वेन तपस्य स्विनष्ठत्वेन वैलक्षण्याद् अग्रे सुखलाभदर्शनाच सुखदत्वमङ्गीकार्यमित्यत आहः नहीत्यादि । सुखानुभवदशायां क्वेशराहित्यदर्शनेन सन्तापात्मकस्य तपसस्तदानी ममावान तस्य सुखदत्वमङ्गीकर्तुं शक्यमित्यर्थः । ननु 'तपसा देवा देवतामग्र आयन्' तपसर्षयः सुवरन्वविन्दन् तपसा सपरनान् प्रणुदामारातीस्तपसि सर्वं प्रतिष्ठितं तस्मातपः परमं वदन्ती'त्यादिश्चत्यन्नीतिविधिभिस्तपसः फलदातृत्वस्य विहितत्वादेवत्वादिद्वारास्त् तपः सुखद्मित्यत आहुः विहितत्वादित्यादि । उक्तरीत्या विहितत्वात् साक्षात्सुखद्देवत्वादि-ठक्षणफठरानेपि दातुस्तपसः सम्बन्धामानाद्देवत्वादिकं जनयित्त्रोपक्षयेन सुखकरणत्वस्या-श्वन्यवचनतया सुखेन सह सम्बन्यामावात् साधनपर्यवसायित्वमेव, न तु सुखदत्वमित्यर्थः । नन् -केवलतपसः सुखसम्बन्धाभावकथने भगवदाज्ञप्ततपःफलबोधकस्य 'ब्रह्मणे दर्शयन् रूपिने'त्यादिवाक्यस्य विरोधः स्यादित्यत आहुः आज्ञामाचेत्यादि, भगवदाज्ञामात्रेण । मधाकरणेपि मगबद्धिचारानुरूपतपःकरणेपि स्वात्मसमपेकत्वेनैव तद्बोधनाभिपा-यात । 'तपोधन ' इत्यादिप्रयोगेण तपोरूपं यत् स्वं धनं तेन सहित आत्मा स्वात्मा, तत्ममर्पकरवेनैव तस्या आज्ञाया बोधने तथा ज्ञापनेऽभिश्रायात् । मदीयः सन् तपः कृत्वा मामर्पयेत्येवं प्रकारकमगवत्तात्पर्यात् । न केवलतपसा तादक्फलम् , अपि तु समर्पिते तपसि भग-वतैव तादृशं फलम्, अतो नोक्तवाक्यविरोध इत्यर्थः । स चाभित्रायः सप्तमाध्याये 'तसं तप' इत्यत्र नवमे च 'दुस्तोषः कूटयोगिना'मित्यत्र स्फुटो भावी । ननु दृष्टद्वारा मास्त् तपसः सुखसाधनत्वमदृष्टद्वारा तत्कत्पने को दोष इत्यत आहुः अदृष्टेत्यादि । तथापि फलजनने मानाभावात्, दृष्टेन समर्पणेनैव फलसिद्धौ सम्भवत्यामदृष्टकत्पनस्यान्याय-त्वात्, तस्कल्पने प्रमाणानुपलम्भात् । ग्रह्लितयाऽदृष्टाङ्गीकारेपि 'कर्षयन्त' इतिवाक्ये भूत-ग्रामकर्षणरूपनाधश्रवणाच नादृष्टद्वारापि तत्कत्पयितं शक्यत इत्यर्थः । नन्वेवं सति 'फलमत उपपत्तिरे'तिन्यायेन साक्षात् परम्परया वा भगवत एव फलदातृत्वाद् भगवदा-ज्ञप्तेपि तपसि सन्तापात्मकत्वतील्येन साधनपर्यवसायित्वस्यापि तौल्यात्केवरुतपस्यपि यया क्याधिद्भगवतीव यदा कदाचित्सखसम्भव इति को विशेषः समर्पणे इत्यत आहुः मत्त इत्यादि करोतीत्यन्तम् । 'सुखं दुःखं'मित्यारभ्य 'मत्त एव पृथग्विधा' इत्यन्ते वास्ये स्वस्यैव सुम्बहेतुत्वव्यपदेशात् परम्पराकल्पने मानाभावात् भगवदाज्ञप्तमपि तपः देहेन्द्रियादिपाचनेन तेषां अगवत्क्रीशीपियकतां सम्पादयद देहं भगवयोग्पं

करोति, भगवंदिचारितकार्यकरणक्षमं करोति । तथा सति तदा प्रसन्नः स्वयं साक्षादेव सुखं प्रयच्छतीति अयमेव विशेष इत्यर्थः । नतु फलस्य तील्ये परम्परयैव तदस्तु को दोष इत्यत आहुः यत्त्वत्यारभ्याई तीत्यन्तम्।तथा च, परम्परादेतेऽयं दोष इत्यर्थः। नन्वेवं दानेन भगवान् किं साधयतीत्यत आहुः एवमित्यादि । एवं तन्निर्वन्धेन अवशिष्टानि भोग आच्छिन्ने तत्करणार्थमुर्विरितानि अकृतभोगागीति यावत् । तादशान्याच्छित्रभोगानि देहेन्द्रियाणि शोषयति, स्वकार्यकरणक्षमानि करोतीत्यर्थः । एवं सति भगवद्विचारितानुपूर्विकतपःकरणे भगवदीयत्वम् । विहितेन कृत्वा समर्पणे शुद्धकर्भित्वम्, असमर्पणेऽशुद्धत्वम्, अविहितः करणे चासुरत्यमिति तत्स्वरूपविवेकः । इदमेवं 'यत्तपस्पति कीन्तेय तत्कुरुष्य मद्र्पणम् ' 'अफलाकाङ्क्विभिर्द्युक्तैः सात्त्विकं परिचक्षते' 'अभिसन्धाय तु फलं 'मूटग्राहेणात्मनो यदि'-त्यादिवाक्येर्भङ्गवन्तरेणोच्यते इति ज्ञेयम, तेन सर्वमनवद्यम् । एवं तपसः साधयित्वा दानस्यापि साधयन्ति दत्तेत्यादि प्राप्तिरित्यन्तेन । नतु 'दानयज्ञानां वरूषं दक्षिणा ठाके दातारभ सर्वभृतान्युपजीवन्ति दानेनारातीरपानुदन्त दानेन द्विपन्तो मित्रा भवन्ति दाने सर्वं प्रतिष्ठितं, तस्मादानं परमं वदन्ती'त्यादिश्रुत्या दानस्य परमत्ववीधनादस्तु केवलक्षेम-साधकलमिति पूर्वपक्षनिरासे तुः । तथा च, दानस्य तथात्वेषि दत्तद्रव्यस्यत्याद्युक्तरीत्या द्रव्यस्य तथात्वात् केवलदानस्य न फलसाधकत्वं निश्चितम, अपि तु द्रव्यविनियोगसङ्कु-वस्यैव तन्निश्चितम्, अन्यथा 'Sर्हानहीपरिज्ञानाद्दानथमीपि दुष्करः' । 'अपात्रेन्यश्च दीयते तत्तामसमुदाहृतं ' 'सत्यं त्रवीमि वध इत्सतस्य' 'दीयमानं रुदत्यत्रमि'त्यादीनि वाक्यानि विरुद्धोरन् । अतः द्रव्यविनियोगसहितस्यैव दानस्य फलसाधकत्वात्तद्विनियोगस्य च ज्ञातुमशक्यत्वाद् भगवत्कर्तव्यम्ते तस्य सम्प्रदानस्य पोपणे दानक्रियायाः पर्यवसानात् । यस्य भक्तादिरूपस्य सम्प्रदानस्य पोपणं भगवता कर्त्तव्यमस्ति तत्रेव दानिकयायाः फलसाध-कलं पर्यवस्यति । पात्रापात्रविवेकचोधकशास्त्रे तदसमपीये 'क्रीडार्थमात्मन इदं त्रिजगत्कृतं ते स्ताम्यं तु तत्र कुधियोऽपर ईश कुर्युरि'तित्राक्येन सर्वस्य भगवदीयत्वाद् दत्तस्य भगवत्यसमर्पणे स्वातन्त्रये दानार्यमपि ततः स्वयं ग्रहणेन स्वातन्त्रये सुतरां न क्षेम-प्राप्ति; । चौर्येग प्रत्युतानिधमिति तपोवदस्यापि व्यवस्थेत्यर्थः । एतेन 'ददासि यत्' 'दातव्यमिति यद्दानमि'त्यादीन्यपि पूर्ववदेव ज्ञेयानि । एवं दानस्य साधयित्वा यरोजनकेषु क्यारामादिष्यतिदिशन्ति क्षेत्यादि । दानवदेव तस्य निर्णय इति। कृपादौ पशुमनुजपातादिना क्षारकदुभावादिना वाडपेयत्वे, आरामादौ शुष्कीभावे, चीरजारमधपादिभिक्षद्भतत्वे तत्कर्तुः पापमेव निमित्तमन्यया सर्वत्र तथा स्यात् । एवं सति वर्क्सणोपि क्षादिविनियोगसहितस्यैव फलसाधकत्वाद्विनियोगस्य च ज्ञातुमशक्यत्वात-दसमर्पणे स्वातन्त्र्ये पूर्वोक्तपापभावित्वम् । सद्विनियोगेपि स्वाम्यस्य करणादेव कुषीत्वम् । ममर्पणे तु निश्रामजनकेत्याद्यक्तरीत्या तस्य कुपादिकर्मणो निर्णय इत्यर्थः । काव्येपि 'न

तद्वचश्चित्रपदं ' 'तद्वाग्विसर्गो जनता ' इत्यादिवाक्यैस्तथात्वं स्पष्टम् । अत्रापि ' यत्क-रोषि' 'कार्यमित्येवे'त्यादीनि पूर्ववदेव ज्ञेयानि । अथ योगस्य तथात्वं साधयन्ति मनस्विन इत्यादि । अत्र 'मनस्वि 'शब्दो दानशौण्डे युद्धवीरे अन्येषु च तादशेषु प्रयुज्यते, तत्र योगिपरामर्शे कि बीजिमत्याशङ्कानिरासे तः । मनस्विशब्दवाच्या घोगिन एव । तत्र हेतुः, त इत्यादिः । विचारिता इति । तथा चामे निराकार्य-त्त्राभावे पूर्वं न ते विचारिताः स्यः । अतो न पुनर्निराकार्यास्त्रथाप्यत्र तदुक्तिस्तु 'अयं हि परमो धर्मी यद्योगेनात्मदर्शन'मिति धर्मप्रकरणे पाठेन प्राकरणिकत्वाञ्ज्ञेया । नतु 'योगेनेव दहेदेहं धारणाभिश्व किल्विपा'नित्यादिवाक्यैयोंगस्य पापनिवारकत्वस्मर-णात्कतो न क्षेमप्राप्तिरित्यत आहुः सर्वेपामित्यादि, सम्भवतीत्यन्तम् । तथा चैतान्यपि त्राक्यानि समर्थणपराण्येव । एवं पूर्वत्रापि यथासम्भवं ज्ञेयानि । एवं योगस्य साधियत्वा श्रीतस्मार्तधर्मस्यापि तथात्वं साधयन्ति धर्ममार्ग इत्यादि । आदि-परंन 'वासिष्ठोह साप्तहच्य' इतिश्चत्युक्तोपारूयाने भगवदसमर्पणहेतुकसञ्जयपराभ-वों ते: । सापि स्मार्थते । श्रुतिस्तु वासिष्ठो ह साप्तहव्यो देवभागं पप्रच्छ यत्पृक्षया-न्बह्याजिनोऽपि यजोयज्ञे यज्ञं प्रत्यतिष्ठिपा यज्ञपताविति सहोवाच यज्ञपताविति, सत्याद्वेमुख्याः परावभूबुरिति होवाच, यज्ञं वा यज्ञः प्रतिष्ठाप्य आसीद्यजमानस्यापरा-भावायेतीं'ति । सप्तम्यन्तेन यज्ञपदेन 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुत्युक्तो भगवानुच्यते । प्रतिष्ठाप्येत्यनेन च समर्प्य इति । अन्यथा स्वरूपेण यज्ञस्य स्वस्मिन् सत्त्वात् को वा प्रतिष्टापदार्थः स्यादिति । तथा चोक्तवाक्यादिषु कीर्तनादसमर्पणादिभिनीशसम्भवोक्ते-स्तदभावाय समर्पणं युक्तामिरयर्थः । सुमङ्गलपदोक्ताः सदाचारास्त् सर्वानुगाः पूर्वोक्तवि-चारंणैव विचारितप्राया इति पुनर्व विचारिताः । नन्त्रत्र कीत्तिपुरःसरं नमने किं बीज-भित्याकाङ्कायां फठोत्कर्ष एव बीजामिति सद्यान्तमाहुः छोकेपीत्यादि । कालनादाः, कालेन पदार्थेन(रा इत्यर्थः । भगवदीयानां भगवति समर्पितानां तपञादीनामित्यर्थः । ननु यत्पुरःसरं नम्यते सा कीर्तिः का वेत्यत आहुः मार्गन्नघेत्यादि । अन्येषां पद्यत्रयो-क्तविधेभ्यो भिन्नानाम् । तन्त्र मिक्तमार्गे ज्ञानमार्गे वेत्यवैः ।

श्रीमद्भागवतद्वितीयस्कन्धश्रीस्रवोधिनीमकात्तः ।

किरातेत्यस्याभासे तदिति । तस्माद् उक्तभगवद्वाक्यादित्यर्थः । अत्र कोटि-द्वयकथनेन 'वरं हुतवहज्वालापञ्चरान्तर्न्यवस्थितिः । न शौरिचिन्तावि-मुखजनसंवाद्वेशसमि'तिस्मारितं ज्ञेयम्, अन्यथा किरातेतिपद्योक्तिस् सङ्गता स्यादित्यर्थः । विवृतौ प्रभविष्णुत्विमिति प्रकर्पेग सत्तासम्पादकत्विमत्यर्थः । नन् भगवदाश्रितत्वमात्रेण चेच्छुद्धिस्तदा भगवतो विश्वाधारत्वेन दुष्टदैत्यानामपि तदाश्रित-न्दात्तेषि शुद्धचन्ताभित्यत आहः अपेत्यादि । निवारितभित्यन्तम् । तथा च, "अप"

नामातिशयोधिकः व्यातो वा परितो वा आश्रयः अपाश्रयो, यो भगवानपाश्रयो येषां ते यद्गाश्रयाः, तानाश्रयन्त इति घद्पाश्रयाश्रयास्त्रे द्युद्धचन्तीति कथनाधेषां यथा-कथिदाश्रयस्ते न शुद्धधन्तीत्यपोपसर्गेणायाति । तेन हेतुना तेषां शुद्धयाश्रयत्वं निया-रितमित्यर्थः ।

सं एष इत्यत्र । नन् प्रसादस्यैव साधनत्वे स एव भगवान् प्रसीदतामित्येव वक्तत्र्यं विशेषणान्तराणां किं प्रयोजनमित्यत आहः अन्यक्तित्यादि । तथा च, साधनान्तरोपक्षयज्ञापनमेव प्रयोजनमित्यर्थः । नतु प्रसादे कथं सर्वसाधनोपक्षय इत्यपेक्षायामाहः लोकेत्यादि । तथा च, लोकादेर्प्रान्तित्वात्प्रमाणाकुलीभावे तदुक्तसाधनानामपि तथात्वात्तरप्रमित्याद्यर्थं प्रमेयप्रसाद एवावश्यक इति तथेत्यर्थः । नतु कथानिदं विनिगन्तव्यमित्याकाङ्कायां कारिकाम्यां श्लोकार्यं सङ्ग्रद्ध विनिगमनोपायमाहुः तन्त्रेत्यादि । एते आत्मादिपदोक्ता अधिकार्यादयोप्यापाततः प्रसादहेतवः प्रोक्तास्त-स्मादापातप्रतिपन्नानिश्चतं प्रार्थनमेव श्रेष्ठम् । तत्र हेतुः सम्प्रार्थने हीत्यादि । तस्मादत्र श्लोके साधननिश्चय एव कियते, अन्यया प्रसादातिरिक्तं साधनान्तरमेव प्रार्थेयदतस्त्रयेत्यर्थः । अत्रात्मवतामितिपदे आत्मा चात्मा चात्मानी, तदुभयवतामित्ययी विवक्षित इत्यभिप्रेत्याहुः आत्मकाब्देनेत्यादि करोतीत्यन्तम् । मयडत्रः प्राचर्यः इत्यभिप्रायं स्फूर्टाङ्बीन्तः तिप्रितये-त्यादि । तेन सिद्धमाहुः तता इत्यादि । तथा च 'यमैवेप' इति श्रत्या 'अनुमृग्यदाश्य' इति पूर्व निर्द्धीरणेन च दानं विनाधिकारप्रमाणाम्यां तत्फलं न लभ्यत इति दानं प्रसादाधीनमिति तर्रोव सर्वसाधनोएक्षयात् स एव साधनमित्यर्थः । ननु तर्हि उत्तरकाण्डोक्तया गुरूपमत्त्या रुग्योऽ-स्लिति चेत्तत्राहः सतामित्यादि । तत्र हेतः यत इत्यादि । 'तजनिर्नाता'त्यत्र इति हेती । ननु ते । प्रसन्नश्रेत्यत्यक्षोभूत्तद्धिं तत्तर्कितं फलजनकिर्मितः निश्चितमः, तया सति तदुपसादनेन तदुक्तं कर्त्तव्यं, किं प्रार्थनयस्यत आहुः तन्त्रेत्यादि । तथा च, यथा तत्र प्रस्यक्षं गमकं तद्तिरिक्तस्वरूपतत्त्रसादप्रकाराणां शब्दो गमक इति प्रमाणयोः परस्परविरोधे प्राप्ते विहितकरणेनैव तेषां तथासामध्यीत्तव्यत्यक्षस्य शब्दोपजीवकतया न तद्वावनशामध्येम् । तस्य कार्येलिककानुमानगृहीतत्वान्छन्दो न तं बाधितं शकोतीति समानबल्तावागुगयसामञ्जस्यार्थ स्वरूपसाधनयोस्तावन्मात्रत्वामावो निश्चीयत इत्यर्थः । नृतु यद्येतं स्याने तावनमात्रत्वाभाव-मवगच्छेसुस्ततश्च न कल्पयेसुरतो नैवमत आहुः ते त्वित्यादि । (तथा च. यद्यपि) तथापि, तेषामेकसाधनकत्वाभावातिहरूत्ये प्राप्ते व्यवस्थापकत्वामावान्यम् केव सावनेन प्रमाद् इत्यनिश्रये प्रसादप्रार्थनमेव युक्तमित्यर्थः । तदेतन्दृदिकृत्वाहुः तस्मादित्यादि, तस्मादिति, प्रसादसायनेषु स्वोपकारकरवेनैकतरस्यानिश्रयात् । फिलितमाद्यः तस्मात्यार्थनायाभित्याद् । तरमादिति । एवं शास्त्रकाद्यालोचने प्रार्थनाया एवोपकारकत्वनिर्णयात ।

श्रियः पितिरित्यत्र । प्रसादप्रार्थनायामधिकारिणं निश्चेतुं स्रोकमवतारयन्ति यदि प्रार्थनायामित्यादि, साधारणयादिति । एतस्यैव विवरणमन्यस्याप्रार्थनत्वादिति सामान्येपीति प्रसाद इत्यर्थः । रूपमिति प्रार्थनीयस्य धर्मं तंथेपामित्यादि । तथा च, ये पतित्वेन मगवन्तं नानुसन्दघते त एवानधिकारिण इति ताद्यशेरेव प्रसादप्रार्थने कोधः नेतरान्प्रतीतिबोधनाय मन्दादीकिविधानधिकारिणः कमेण वदन् तत्र प्रथमं मन्दानां पतिरिति निरूपयतीत्यर्थः । भगवत्पतित्वज्ञापकमिति, मगवतः सर्वयज्ञपतित्वज्ञापकम् । तथा चैवमनुसन्धाय प्रार्थने मगवतो न कोध इत्यर्थः । यत्कामधेतित पाठे, यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात्तदित्यस्याध्याद्वारः । अत्यविद्योषिरिति, उत्तमकुलोत्पन्नादिरूपप्रकर्षयुक्तैः । फलमुखतेति प्रार्थनायाः फलमुखता । स्वनिष्ठत्वे सति साधनतामिति, उपभोज्यनिष्ठत्वे सत्यपभोगसाधनताम् । तत्र गमकं न हीत्यादि, स्वतन्त्र इति उदासीनः । कियास्पोपि जात इति, तथाभवनं च वृद्धानां युवत्यादिना भगवदवतारोत्तरं केवलानामपि सात्यिकप्रभृतीनां 'सौवीरराजमिहिषीं भोजां नाम इरद्ध-लादि'त्यादिषु भारतीयवाक्येषु पराक्रमवर्णनाज्ज्ञयम् । अत इति एवं कृपाकरणात् । कियास्पादिसमिति द्रस्थतया प्रार्थितदानादकोधाच तथेत्यर्थः ।

यदहुः यनुः ध्यानेत्यत्र प्रक्षालनमाञ्चेणेति । बुद्धिप्रक्षालनमाञ्चेण । स्पष्टं न भवतीति, अधोक्षजत्वेन लेकिकप्रमाणागम्यत्वादेदे च निरुक्तत्वश्रावणात्येत्यर्थः । बुद्धिरत्र ज्ञानजनकं पदार्थान्तरमित्यप्रे स्फुटीभविष्यति । तत्र केन प्रकारेण पत्र्यन्तीत्याकाङ्कायामुपपाद्यन्ति बुद्धिरित्यादि । ननु बुद्धिरंतुप्रकाशकस्वमावत्वे तेनैव विषययाधात्म्यस्कृतिसम्भवाद्धिक्षालनस्य को वाऽत्रोपयोग इत्यादुः सेत्यादि,
सा उत्पन्नापीरयेवं योजना । स्वावरणादिषयावरणादिति, स्वावरणकृताद्विप्यावरणात् ।
बुद्धावरणञ्च मायाकृतव्यामोहविषयतादिकृतं ज्ञेयम् , तच्च नवमाध्याये स्कुटीभविष्यति ।
तथा च बुद्धावरणतिरस्कारार्थं क्षालनमावत्रयकित्यर्थः । नन्विन्द्रियाणां बुद्धिजनकत्वातान्येव क्षालनीयानि किं तस्याः क्षालनेत्यत आहुः इन्द्रियाणामित्यादि । तथा च,
क्षालितेषु तेषु बुद्धिमात्रमुत्पत्त्यते न तु यथार्थबुद्धिरिति तत्क्षालनं नात्रोपयुज्यत इत्यर्थः ।
ननु शुद्धिनिन्द्रयेषु जाते च विषयसिन्नकर्षे तद्धिपयकबुद्धावत्यन्नायां कृतो न याधात्त्यस्कृतितित्यत आहुः विषयमान्त्रमित्यादि । तथा च, ताद्यश्रमदर्शनेन बुद्धिक्षालनामावादेव न याधात्त्यरफ्रितिति तद्दावत्रयकित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अत इत्यादि, अतः
बुद्धित्वेन विषयत्वेन कार्यकारणभावात् । सामग्रयन्तवेशात् स्वगतेन्द्रियगैतगुणदोषव-

शात् । तत्र शुद्धसामग्रीसमवधाने । नतु बुद्धिश्वषाणावस्थायित्वनियमेन श्वणान्तरे नाशात् कृतमपि क्षालनमप्रयोजकमित्यत आहुः अन्त्रेत्यादि । तथा च, तस्याः स्थिरत्वा-क्षीकागत्तदावश्यकमेवेत्यर्थः । नतु जातिव्यत्तयोभेदामावे घटपटाद्यनुगताकारप्रतीतिवाष-प्रसङ्ग इत्यत आहुः एक एवेत्यादि, यथा घटानयनापसारणपौनःपुन्ये एकेनैव प्रतीति-सिद्धिस्तथाऽनेकघा भवनेपीति प्रतीत्यवाध इत्यर्थः । न च विशिष्टज्ञानस्य विशेषणज्ञान-जन्यत्वनियमेन जात्यभावे घटलज्ञानाभावाद् घटोयमिति ज्ञानानुर्यप्रसङ्ग इति-वाच्यम्, इन्द्रियेण पदार्थज्ञानोत्तरं शब्दसंस्कारादिसहकृतया बुद्ध्या पृथुबुद्धोदराधाकारे निश्चिते तमादाय सुरोनोदयसम्भवात् । न च प्रतीतौ विलम्बामावान्नैवमिति वाच्यम्, अभ्यासादेव सिद्धेः । अत एव प्राथमिकप्रतीतौ विलम्योपि युज्यते । केवलविशिष्टज्ञानस्यलेऽ तीन्द्रियस्य विशेषणज्ञानस्य स्वीकारे मानाभावान्न तेनाविलम्बसिद्धः । ननु जात्यमावे सामान्यप्रत्यासत्तेरप्यभावाद् वटत्वेन रूपेण सकलवटज्ञानानुत्पत्तिप्रसङ्गः, न चेष्टापिः कर्तुं शक्या, धूमत्वेन विहत्वेन (सामान्य)च्याप्तिग्रहे तदुपयोगाद् इति वेत् न, एकस्यां व्यक्ती धूमविहव्याप्तिप्रहे जाते तस्य ज्ञानस्य स्थिरत्वेन भूयोदर्शनादार्क्ने ६ति पुनर्भूमान्तरेण तद्बोधनान्निर्वाहे सामान्यव्याप्तिप्रहस्यानावश्यकत्वात्तंदावश्यकत्वेऽपि समानाकारत्वमादा-यैव सामान्यव्याप्तिग्रहसम्भवादपि न जात्यपेक्षेति । एत्रघ, शक्यतावच्छेदकत्वमप्या-कारस्यैव ज्ञेयम् । स चाकारो ज्ञाने प्रकाशात्मा, इच्छायामाशंसात्मा, सुवर्थे विलक्षणहरू-पात्मा, घटे पृथुबुञ्जोदराद्यात्मा, इत्येवमादिरूप उद्धाः । तेनैव च शक्तिप्रहस्मरणमिति न काचिद्नुपपत्तिः । एवञ्च, त्वप्रत्ययोप्याकारमेव वक्ति । सत्तापि सदाकार एव, पदार्योपि व्यक्तयाकृती एवेत्याद्यपि ज्ञेयम् । अत एव चित्रकेत्रूपाख्यानेऽगिरोवचने 'देइदेहिविमागो-यमविवेककृतः प्रमो । जातिव्यक्तिविभागोयं यथा वस्तुनि कल्पित ' इत्युक्तम् । नतु श्रन्दो-त्यत्तिनाश्चयोः सार्वजनीनत्वात्यदार्थमात्रनित्यत्वं त्वसम्मवि । तथा चार्द्धजरतीयापत्त्या किमन्तर्गडुनानित्यत्वेनेत्यत आहुः तथा दाब्देत्यादि । यथान्येषामेकत्वेषि अभिव्यञ्जकता-रतम्येन इस्वदीर्घस्थूलस्क्ष्मगुरुलघ्वादिरूपेणाभित्यक्तिस्तथाग्रब्दैक्ये 🖫 ग्रन्दाभित्यस्नकत्या-पारतारतम्येन हस्वदीर्वादिकखादिरूपेणाभिव्यक्तयान्यतिरोभाववतिरोभावेन (नै) प प्रतीत्युपपत्तः । इदं यथा तथा प्रस्थानरत्नाकरे व्युत्पादितमस्माभिः । शब्दानां पदार्था-न्तरतुल्यानां नित्यता तु सर्वेरेवाभियुक्तैः तथेति तत एव प्रमातव्येखर्यः । तदुक्तां सम्मतिमाहुः नित्येत्यादि । दूषणान्तरमाहुः आश्रयेत्यादि । नद्यायां व्यक्तौ जातिः सम-वायश्र व्यक्तयन्तरे तिष्ठतः, सर्वव्यक्तिनाशे तु कालादि षु काले वा तिष्ठत इत्येतद्भगकस्य प्रमाणस्याभावाद् अनुगतप्रकीतेराकारेणैव निर्वादात् महाप्रलये च ज्ञानसामप्रीलयेन तत्स-

१ 'गत'स्थाने 'गण'पाठः ।

१ भनेगति सत्र अधिकं मादि ।

तामाहकामावात्त्रथेत्यर्थः । नतु प्रत्यक्षापेक्षया शब्दस्य दुर्बलत्वाच्छव्दमात्रेण प्रत्यक्षविरुद्धं नाङ्गीकर्तुं सन्यमित्यत आहुः दृष्टेत्यादि । तथा च, यथा दृष्टस्य मण्यादेः पदार्थस्य केवलप्रत्यक्षेण यायात्म्याञ्चाने शास्त्रतस्तदवगतेः प्रत्यक्षस्य दौर्बल्यम्, तयात्रापि शन्दा-पेक्षया प्रत्यक्षस्य दौर्बल्यमित्यर्थः । फलितमाहुः अत इत्यादि, अतः प्रमाणान्तरानपेक्षस्य शास्त्रस्य बलवत्त्वाद् इति, अस्मिन्नर्थे 'स एकधा भवति त्रिधा च नवधे'त्यादि छान्दो-ग्यश्रुतिबलात्तथेत्यर्थः । अनेकपदार्थकल्पने गौरवरूपं दूषणान्तरमप्याहुः बह्वित्यादि । बहुकल्पनाश्व अनेकव्यक्तितत्तद्ध्वंसप्रागभावादीनां ज्ञेयाः । सिद्धान्तमाहुः अत इत्यादि, अतः कल्पनालाघवात् प्रामाणिकत्वाच । नन्वेवं सित शास्त्रेणेव बुद्धिः शुद्धातां किश्चरणा-रविन्दानुष्यानेनेत्यत आहुः शोधकेत्यादि, तथात्रापीति, बुद्धावपि, बुद्धिर्भगवचरणा-रिवन्दानुध्यानिसद्धा सती भगवत्स्वरूपयायात्म्यं पश्यतीत्यर्थः । दोषाष्ट्रतत्वादिति, दोषाश्च कामकोधलोभमोहमदमात्सर्यादय आन्तरा ज्ञेयाः । अत एव इति, शुद्धिशोध-कत्वादेवेत्यर्थः । नन्वभ्यासादिना बुद्धिशुद्धाविष विषयदोषेण अमादिदर्शनाद्विषयशोधनं विना केवलधीशोधनं नातीवोपयुज्यत इत्यत आहुः विषयेत्यादि । विषये शुक्तयादी दोषो प्रमजनको नास्त्येव । यदि स स्याद्विशेषदर्शनोत्तरमपि प्रममुत्पादयेत् । विशेष-दर्शनोत्तरं श्रमानुत्पादनात्र तत्र स दोषः, किन्तु तत्रापि बुद्धिदोष एव स्रमोत्पादकः इति बुद्धिशोधनमुपयोग्येवेत्यर्थः । एतेनेन्द्रजाल(कौलिच)चमारादयोपि व्याख्याता ज्ञेयाः । ननु 'यदेवाप्रतिरूपं पश्यति' इत्यादि श्रुत्या विषये अप्रतिरूपत्वशोधनात् कथमेकान्ततो विषयस्य निर्दुष्टत्वमित्यत आहुः सुतरामित्यादि । तथा च, ज्ञानिदशायामिन्द्रियाणां पाप्मविद्ध-तयाञ्मतिह्रपत्वं भासतां नाम, तथापि प्रस्तुतविषये तदापि तदसंभवाददुष्टत्वमेवेत्यर्थः। नतु कपिलादिवाक्यादपि वस्तुयायात्म्यज्ञानसिद्धेः किमङ्गचनुध्यानेनेत्यत आहुः किश्च-त्यादि । अतः परस्परविरुद्धत्वात् तस्मादङ्गयनुष्यानप्रतिबन्धनिवृत्तेरपि भगवत्कार्यत्वात् ।

प्रचोदितेत्यत्र तद्भवतीति, गुणानुकथनं भवति । आवइयकमिति, तेन विना
कार्यजननादर्शनात्त्रथेत्यर्थः । सर्वपदार्थानां तिरोहितत्वे तद्धिपयकानुभवामावात्तत्त्मृतिर्भवतु, परन्तु, तदानीं भगवतोप्यगोचरत्वात्तदनुभवः कथं
भवतीत्यपेक्षायामाहुः योगवदित्यादि । इद्भ 'वितन्वते'त्यस्य तात्पर्यम् । वितानस्य
संजातीयसंवलन एव दर्शनादिति । तेनेति सानुभवेन स्मरणेन । हृदेति मनसा । तथा
चातुष्यानात्प्रार्थितेन भगवता स्मृतिविताने वाक्प्रेरणे च कृते नित्यवाणीत्रादुर्भावो महाणोमूच केवल्योगेनेति भगवद्भानमावदयकमिति भावः । ननु कथमेषं भगवतः प्रेरणावदयकतेत्यत आहुः न हीत्यादि, अयमर्थः सरस्वतीपदेन सूच्यते । किलेत्याश्रये । अतः
इति प्रेरणस्यावद्यमपेक्षितत्वादित्यर्थः ।

भृतैरित्यत्र कारिकायां सर्वत्रेति, सर्वदेहेष्वित्यर्थः । विवृतौ, सर्वत्रेति श्रुति-पुराणेषु । स्वस्येति अकस्य । अत एवेति सम्भोगार्थत्वादेव । दक्षिणेऽस्थि इन्द्र इत्युपाल्यानं च वाजसनेयिनां मण्डलबाह्यणे प्रसिद्धम् । तत्र च, 'स एष एवेन्द्रो योयं दक्षिणेक्षन् पुरुषोथेयमिन्द्राणी ताम्यां देवा एतां विधृतिमक्तवंत्रासिकां तस्माजायाया अन्तेनाश्चीयादि'त्यादिना वामेऽक्ष्णि इन्द्राणीस्थिति बोधयित्वाऽग्रे 'तो हृद-यस्याकाशं प्रत्यवेत्य मिथुनीम्य भवतस्तौ यदा मिथुनस्यान्तं गच्छतो यह तत्पुरुषः स्विपिति तद्यया हैनेदं मानुषस्य मिथुनस्यान्तं गत्वाऽसंविद इव भवत्येवं हि हेवेतसंविद इव भवति दैव×होतन् मिथुनं परमो होष आनन्द' इत्याद्युक्तम् । तच्च, एतत्परमेव सम्मोगार्थ-शैयनपरमेवेति यथा तत्र तद्रपेण स्थितिस्तदर्था, तथा मगवतो हृदि स्थितिरपि भोगाथ-त्यर्थः । नतु शयनमात्रेण मोगे सम्भवति पोडशात्मकः किमिति भवतीत्यत आहुः जड इत्यादि । जडे नीरसे शब्दादिरूपे विषयपत्रके । तथा च, तदारमकतया तेषां सारस्य-सम्पादनाय तथाभवतीत्यर्थः । सारस्यसम्पादकं रूपमाहुः भगवानित्यादि । तथा चान-न्दमयत्वेन सम्पादयतीत्यर्थः । नन्वानन्दमयत्वे कुर्तो रसेप्सेत्यत आहुः तच्चेत्यादि । तत्र हेतः स्त्रीत्यादि, अत इति । 'स वै नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते, इत्यादिश्रुतिभिर्भेदं विना रसानाविभीवेन भोगासम्भवात्तेन तथा भागार्थ 'स आत्मानमेव द्वेघाऽपात्यत्ततः पतिः पत्नीश्वाभवतामि'ति मेदरूपमात्मानं विधाय तस्मिन् मेदरूपे आत्मिन मूलरूपे स्वस्मिन् प्रविष्टे बहुधाभिन्न इत्यर्थः । अत एव तत्र 'तिरोसानी'त्यादि कथनं सङ्गच्छते इति ज्ञेयम् । तर्हि तत्रेवात्र देहधारणं कुतो नेत्यत आहुः देहेत्यादि । ननु गुणानां कथं वाडशत्विमत्यत-आहः यचपीत्यादि । स्थानविद्रोषे नेत्रादिगोलकरूपे । एवं मनसोप्यतीन्द्रियत्वेन तज्ज-नितमिप विषयध्यानादिसम्भवं सुखं हृदयरूपे गोलक एवेति त्वचो व्यापकत्वात्तस्या एव सखजनकत्वभित्येकादशत्वमिन्द्रियप्राधान्येन पञ्चत्वं विषयप्राधान्येनेत्येवं षोडशेत्यर्थः । नतु प्राधान्याप्राधान्ययोः कथं निर्णय इत्यत आहुः भोगेत्यादि । तथा च, ययोष्णकाले बहुम्बरालङ्कारादिपरिघाने इन्द्रियाणामरुचावपि राज्यसुखानुभवाय महाराजेन तदापि तिकायते सभायां रहिस च, तथेन्द्रियरुच्युपभोगाः कियन्ते, तद्वदित्यर्थः । अल इति प्रत्यक्षातुमानाभ्यां तयोर्निर्णयात् । एतेन सिद्धमाहुः एवमित्यादि । षोडशात्मकत्वेनानन्द-जनकत्वे विषयेन्द्रिययोः सुखोत्पत्तौ 'एष ह्यंवानन्दयाती'ति श्रुत्युक्तं भगवन्माहारूयं तथेत्यर्थः । अत्रालक्क्मपिष्टेत्यलङ्काररूपेण भगवत्प्रवेशप्रार्थनया पुरुषरूपत्वादिकयनेन च भगवतः पुरुषमूषणत्वमुक्तं भवति, तेनापि 'निगमकल्पतरोरि'तिव्यासोक्ताबुपपतिरुच्यते । बीजनिष्ठरसस्यैव फले सत्त्वेपि बीजे तदनमिन्यक्तेरिति दिक्।

१ <sup>श्</sup>रायन<sup>22</sup>स्थाने "स्थितिश्याठः ।

# श्रीमद्भागवतद्दितीयस्कम्धश्रीसुबौधिनीमकाबः।

ममस्तरमा इत्यत्र ज्ञाननिष्ठयोग्यतेति । ज्ञाननिष्ठानां पावयोग्यतेत्यर्थः । नतु
भारतादेः कयं प्रपत्रविस्मारकत्वमत आहुः मोक्षेत्यादि । नतु मोक्षफलकत्वमन्यत्रापि कथ्यत इति कथमत्रैव तदाश्वास इत्यत आहुः वक्तुरित्यादि । पानेच्छाप्रतिबन्धेपीति, अन्तरिन्द्रियनिग्रहस्य शान्तिपदार्थत्वेन सौम्यानां व
तद्भत्वेन तया पानेच्छाप्रतिबन्धेपीत्यर्थः । तथा च, दृष्टान्तस्य यथा इच्छोदोषकत्वम्, तथा
दार्ष्टान्तिकस्यापीति हेतुता बोध्यते ।

तदेवेत्यत्र तादृशमुखेनेति भगवनमुखेनेत्यर्थः । नात्र पुनस्किरिति पुनः करण-दोपोक्तिनैत्यर्थः । जभयन्नेति, अभ्यधादाहेति क्रियाद्वयेपीत्यर्थः । साक्षा-त्यदप्रयोजनमाहुः परम्पराकथन इति परम्परया कथन इत्यर्थः । अत एवेति दोषप्रसङ्गादेवेत्यर्थः । ननु काचितु परम्परात्र सम्पन्नेति कथं दोषामाव इत्यत बाहुः प्रार्थनयेत्यादि । तथा च, यदि दोषः स्यान्न भगवन्तं प्रार्थयेत् । यथाकथिन्द्यार्थन-सम्भवेपि ज्ञानं तु न स्यादित्यर्थः । अनेनेति ब्रह्मोक्तिभगवदुक्तयोरुपक्षेपेणेत्यर्थः ।

इति श्रीद्वितीयस्कन्घसुबोधिनीप्रकादो चतुर्याध्यायविवरणम् ॥ ४ ॥



### श्रीकृष्णाय नमः।

# अथ पश्चमाध्यायस्थश्रीसुबोधिनीप्रकाराः।

अय तृतीयप्रकरणं विवरिषवः सङ्गतिमुखेन प्रकरणप्रयोजनस्य पूर्वमेवोक्तत्वात् तत्क-र्यनमात्रमत्र प्रतिजानन्तस्तदवान्तरप्रकरणार्थमध्यायार्थत्र विवेक्तुं प्रकरणार्थ तद्देविध्यमध्याय-संब्रचांच निरूपयन्ति विमर्श इत्यादिचरणत्रयेण । तत्र प्रयमप्रकरणार्यद्वैविध्यमाद्यः तत्राच इति, विमर्ज्ञास्ये तृतीयप्रकरणे, आद्यः उत्पत्तिविमर्श्वप्रकरणार्थः द्विषा, स्यूळान्तर्यामि-भेदेन, द्विप्रकारको मत इत्यर्थः । नन्वेवं सत्यध्यायद्वयमेवास्त्वित्यत बाहुः मुर्नेत्यादि । तथा च, तदवान्तरप्रकरणार्थस्यापि द्विविधत्वान्नाध्यायद्वयेन प्रकरणपूर्तिरित्यध्यायत्रयमत्र युक्तमेवेत्यर्थः । अतः परं प्रस्तुताध्यायार्थमाहः तन्त्रेत्यादि । तन्त्र प्रेकरणद्वयमध्ये । स्थूल-मूर्त्तविमर्शणे स्थुलं यन्मूर्तं पश्चाशत्कोटिपरिमाणकं महाण्डम्, तस्य विमर्षणे यायात्म्य-विचारे सोपपत्त्या उत्पत्त्या साधकप्रमाणसाहितेन विराट्जनेन पत्रमाध्यायो निरूपकः, स्थृलम् तैरूपस्य कार्यस्य कारणात्मकताज्ञापक इत्यर्थः । नन्वत्र नारदम्हाणोः संवादरू-पेच्याये मूर्तस्य मश्चत्वसाधिका का वा उपपत्तिरित्यत **भाहः पुरुष इ**त्यादि । नारदाजाम्यां श्रोतृवक्तृम्यां पुरुषः क्रमेण सत्त्वादीन् गृह्धन् उत्पत्त्यादिकृदित्युत्तवा निमित्तमात्रत्वश्रद्धाव्यु-दासाय जन्मभिर्निमित्तत्वमात्रपरिचायकैर्न तावन्मात्रत्वेन, किन्त्वभिन्ननिमित्तोपादानत्वेन, कियाश्रयत्वरूपम्पि कर्तत्वमित्येवं निगद्यते । नारदेन ब्रह्मण्यूर्णनाभिदृष्टान्त उक्तः । ब्रह्मणा चाग्रे बाक्यद्वयमुक्तम् । तेनोभाभ्यामेव अभिन्ननिमितोपादनत्वं यगवतो निरूपितम् । तेनैव कार्यस्य मगवत्त्वम् इत्यर्यः। ऊर्णनाभिदृष्टान्तेन 'स एव पुरुषस्तस्मादण्डं निर्मिष निर्गतः'। 'इति होकमयः पुमा'नित्यादिना च व्यक्तमुच्यते, इत्येषोपतत्तिरित्यर्थः । ननु 'मृतं मन्यं भवच यत्' 'न यतोस्ति किश्चित्' 'स सर्वधीवृत्त्यनुभूतसर्वः' 'तं मजे'दित्यादिविरुद्धवान्य-श्रवणे राज्ञः सन्देहास्रश्र उचितः, परं नारदस्य तु सन्देहाभावात् कथं प्रश्न इत्यत आह एकी मृत इत्यादि । प्रख्ये भगवदुदरान्तः प्रवेशेनैकी मृते पदार्थजाते निर्गमात् स्टौ पुनर्थयासंस्यं निःसरणाद् विह्वलः, किमभेदस्तात्त्विक उत भेद इति संशयव्याकुरुः पुन्छति । अथवा स्थुणाखननवद्दार्द्भतासिद्ध्यै कर्मणिष्यज् दृदस्य कर्म दार्ट्मम्, तस्य भावो दार्ब्यता, तत्सिद्धे । एवं प्रकारकजगदुत्पत्त्यादिकरणं न सामान्यस्य कर्म, किन्त्व-तिबल्स्येति ताद्यत्वज्ञापनायेत्युमययापि प्रश्न उचित इत्यर्थः । ननु प्रत्युत्तरे किमिति विस्तार इत्यत आहः प्रश्नेत्यादि, तत्त्वनिर्णये कर्त्तव्ये सति नारदेनात्मजगद्भवनानां निर्दारविषयक

१ 'प्रकारक्रकेश्व पाठः ।

प्रश्नवं कियते। तत्र द्वयोरात्मजगिर्वययोः यज्जनिर्दारशेषत्वम्। तेन देतुना प्रत्युत्तरं ततं विस्तृतिमित्यर्थः। यद्यपि त्रयोदशप्रश्नास्तयापि 'तद्दिजानीही'त्यादिज्ञापकान्मुख्यं त्रयमेवेति तथाक्तम्। नंतु जगित्रिणये किमित्यध्यायद्वयमित्यत् आहुः बिलीयस्येत्यादि। हीति निश्चयेन, विराजोन्तर्मुखत्वाद् विपरीतेन वैपरीत्येन बहिरन्तर्ध्यवस्थया दिती-यस्य जगतः दिरूपत्वं स्यूलिक्कृविमेदो वा तेन देतुनाध्यायद्वयं मतिमत्यर्थः। नतु प्रश्नोत्तरयोः किमिति व्युत्कम इत्यत् आहुः प्रथमस्येत्यादि। तदन्तर्यामिसम्मवे, बालाज्ञानस्यात्मानात्मविवेकसापेक्षत्वादनात्मानौ विविच्य तदितिरक्तत्वेन तिश्चयामकत्वेन वात्मबोधने सौकर्येणात्मज्ञानसम्मवात्तद् आत्मज्ञानमन्तर्यामित्राक्त्ये सित मवति, अत-स्त्योच्यते। अध्यायश्वस्कारम्भदेतृत्कतौ पूर्वोक्तस्य साधनस्य विचारार्थमिति। मगवच्य्रवणस्यस्य साधनस्य कि लक्षणको विषयः ? कथाव तस्य परीक्षेत्येतदर्थमित्यर्थः। तत्रोत्यादिः, तत्र श्रवणविषये निश्चेतव्ये, षडध्यायीमध्ये वा साधनस्य विषयत्वेन श्रव-णजनकस्य स्यूलरूपस्य उत्पत्त्या मगवतः सकाशाजननेन निर्णयः मगवदुपादानकत्व-निर्णय उच्यत इत्यर्थः।

देवदेवेत्यत्र कयं शोधयतीत्याकाङ्कायामाहुः स्वयमित्यादि । विजानीहीति ज्ञाधातुर्वेदनार्थकोन्तर्भावितण्यर्थो वत्यिभिन्नत्याहुः ज्ञापयतेति । श्रुति-सहित इति, श्रुतिसहक्रत आत्मादिसाश्चात्कारः । परोक्षमिति आत्मगवदनुर्मितिरूपं तद्विषयकशाञ्दरूपं वा, अत्रैको निर्विषयं पञ्चविषं सविषयं साश्चान्तारूपं, शेषं स्फुटम् । अत्र प्रश्नवाक्यं उक्तविकल्पानां निवेशे ज्ञापकमाहुः किञ्चेत्यादि, अनेनेति । विशेषणेनाङ्गव्यमिति स्वरूपं विषयश्च । एविमिति । तथा च, ज्ञानिपदप्रवृत्तिनिमित्तं ज्ञानं किमिति सामान्यप्रश्न एकः । ततस्तत्स्वरूपं निर्विषयमात्मरूपञ्चेत्क आत्मेति द्वितीयः । सविषयं चेर्ति तस्य विषयरूपं तत्त्वमिति तृतीयः । विमर्श्वपदेन च रुश्वणपरीक्षे इत्येवमित्यर्थः ।

यद्र्पमित्यत्र, किञ्च तत्त्वमित्यादि । सिवषयपक्षे तत्त्वमेदान्, तद्र्युत्पादयन्ति तत्त्वमित्यादि । अत इति दुर्ज्ञेयत्वात् । यद्घिष्ठानमिति पदं माया-वादिवत्पूर्वपक्षस्य ज्ञापकमित्याश्येनाहुः आरोपितेत्यादि । अग्रिमे प्रश्ने बीजमाहुः लोक इत्यादि । तन्न घटत इति तत्त्वव्यवहारिवषयत्वं न युज्यते । कारणे प्रश्ने हेत्वन्तरमप्याहुः वादीत्यादि । कुत इति कस्मात् किरूपाच । अत्र कालः स्वमावी नियतिर्यहच्छाम्तानि योनिः पुरुष इतिचिन्त्यम् । 'संयोग एषां न त्वात्ममावादात्माप्यनीशः सुखदुः सहेतोरि'ति श्रुतिरनुसन्धेया । 'एवच्च यतः मृष्टं यत्संस्यमि'त्युभार्म्यां चगदुत्यति-स्थितिभङ्गकर्तुः प्रश्न इति सिद्धाति । पूर्वं विवर्त्तोपादानप्रश्नस्य सिद्धतादिते । बतोत्र

पत्र प्रशाः । पश्चान्तरमादुः विमर्शेत्यादि । तत्रकारमादुः तदेत्यादि । तिक्षिपा इति तेषां प्रश्नानां विषयाः । तथा च, यद्रपमित्यादितत्वे प्रश्नद्वयं, यतः सृष्टमित्यादिनाः वगतः, तत्रापि यत इत्येनेगोपादानचोधनात स्वरूपस्य प्रश्न इत्येवं षिढत्यर्थः । त्रववादेन विश्विष्टाद्वैतवादेन वाज्यं प्रश्न इत्याश्येनादुः तस्य भाव इत्यादि । वस्मन् पश्चे यद्रप्रमित्यनेन तत्यदार्थरूपस्यात्मनः स्वरूपप्रश्नः शेषेर्मावपदार्थम्तस्य जगतः प्रश्नः । वस्मित्रपि पश्चे चत्वारः पत्र वा प्रश्ना मवन्ति । अत्रावान्तरवादगमकस्यामावान्नवे व्याख्यानं युक्त-मित्यक्त्या पश्चान्तरमादुः अथवेत्यादि । तथा च, यदिति सर्वत्र मिन्नं पदम्, तथासित रूप्यत इति रूपं जगत्, तद्वा, तदिष्ठानं वा, तजनकं वा, यद्वा सम्यक् तिष्ठति तत् । एवज्ञेतेष्वन्यतममेकं वा सर्वं वेति प्रश्नः फल्डिप्यतीत्यर्थः । नियन्तेतिस्थापकः । पत्रमिरेव प्रश्नपूर्तेयंविति षष्ठस्य किं प्रयोजनमत आदुः रूपमित्यादि । एतेषामित्यादि । एतेन तत्तत्व-मित्यत्र तेषां तत्त्वं तत्तत्वभिति वा, तत्, तत्, त्वभिति मिन्नं पदत्रयं वेतिचोषितम् ।

सर्वमित्यत्र न भविष्यतीति । इत्याशक्क्येतिशेषः । आहेति 'मृतमन्यभवत्य-भुरि'तिविशेषणेनाहेत्यर्थः । अत्र कालक्क्षपत्यपक्षे मृतादिभिर्न्यवहारैः प्रक-२-५-३ वेण मातीति मृतभन्यभवत्यभुरित्येवमर्थी द्वेयः । नियन्तृपक्षे सर्वञ्चतां न्युत्पादयन्ति यथा रहहेत्यादि । तत्र दृष्टान्तः, यथा जलेत्यादि । शयने जागरणे च यथा तदुभयविषयकं, तव ज्ञानं तथेत्यर्थः ।

यिद्धज्ञान इत्यत्र किमात्मक इति । जीवेश्वरयोर्मध्ये कस्यां कोटौं । आत्मिक्तित्यत्र स्वयमित्यस्य द्वितीयान्तत्वमभित्रेत्य पक्षान्तरमाहः आत्मानं वेत्यादि । द्वयोरिति सृष्टिस्थित्योः केवलं स्वसामर्थ्यं कुत्र दृष्टमित्याशङ्कय दृष्टान्त-2-4-4 माहुः आकाश इत्यादि । 'नाहं वेदे'ति स्रोक उत्तरस्रोक्शेपत्वेन श्रेयः । स भवानित्यत्र स्वामाविकं तपः किमित्याकाङ्कायामाहः तपो म इत्यादि ! 2-4-9 एतन्म इत्यत्र श्रयोदकाप्रभा इति, यद्यपि पूर्वप्रन्यविचारे पश्रदश मवन्ति । तयापि किस् तत्त्वमिति सामान्यप्रश्रस्य तद्धिशेषप्रश्रेऽन्तर्भावाद् विमर्शन-2-4-6 स्योपन्त्ररकत्वेन प्रवेशान्मुख्याः त्रयोदशेत्यर्थः । सम्बुद्धिद्वयतात्पर्यमाहः प्रश्नमान्त्रेत्यादि । इत्यूपपत्ती वक्ष्यत इति । इतीदं बद्यवाक्यगते कारुणिकपदे वक्ष्यत इत्यर्थः । अनेनेति सर्वज्ञकर्तकत्वेन । नतु 'विजानीद्वी'त्यन्तेन प्रभेनैव ज्ञानापेश्वा स्वस्य ज्ञापिता मनत्येवेति यथैवेदमित्यस्य किं प्रयोजनमत बाहुः अहमित्यादि । अन्यथेति प्रकाराकाङ्कानुक्तौ । ननु तयाज्ञानस्य कि प्रयोजनमत् आहः अत इति । एवमधिकार-भेदस्यनात् ।

२-५-९ सम्यगित्यत्र अन्यथेति, अतिवादाञ्ज्ञात्वा प्रश्नकरणाज । येनेत्यत्र एवमिति । मगवतः परत्वोत्तयेव तपःकरणस्याप्युत्तरप्राप्त्या । तस्मा-रस्त्रवेत्यादि । एतेन ज्ञानिपदप्रवृत्तिनिमित्तम्तं ज्ञानं चिद्रप्रो मगवानेव, स येष्वेव स्वेच्छ्याविर्भवति केनचित्र्यकारेण, तान् माया न व्यामोह्यति, तदा ते ठन्धात्मानो ज्ञानिन इत्युच्यन्त इतिज्ञापितम् ।

तस्मै नम इत्यत्र भक्त्येति, माहात्म्यज्ञानपूर्वकरनेहेनेत्यर्थः । विवृतौ भक्तिरिति नाद्यमक्तिरित्यर्थः । निद्ध्यासन्मिति विश्विष्टालम्बनरूपं ज्ञानमित्यर्थः । तक्तमो वेति । 'नमो घीमहि' तन्नमनमेव ध्यायेमेत्यर्थः । इति
विरोधाभावायेति, अस्मिन्नर्थे विरोधाभावायेत्यर्थः । विवृतौ, वेदानुसरणे सा पराजिता
मविष्यतीत्याशङ्कायामाहुः इयमित्यादि । अत्र यन्माययेति सार्द्धेन 'देवी ह्येषे'ति व्याकृतं
वेवष् । महत्स्वपीति ताद्द्येष्वपीत्यर्थः। जगङ्गक्षमिति ज्ञानदातारम्, न तु स्वीयिक्तयासमिक्तियादातारमित्यर्थः। एतेन भिय ताद्दक्षियादानसामध्याभावं जानतोपि ते या मिय
परत्वबुद्धिः सा तत्कार्यमिति ज्ञापितम् ।

२-५-१३ अत एव संमुखे स्यातुमशक्तत्वादेवेत्यर्थः।

द्रव्यमित्यस्यामासे सपरिकरमिति, तादशज्ञानस्यासार्वित्रकत्वसमर्थको यो मोहादिस्पः परिकरस्तत्सिहितमित्यर्थः । विवृतौ भूतसंस्काररूपमिति
अद्दृष्टस्पमित्यर्थः । एतेषामित्यादि, अत्रोच्यमानानां काळादीनां देवतास्पत्वात् सात्विकश्चरीरवत्त्वात्सत्त्वमूर्तिः, सतो मावो धर्मः सत्त्वं, न तु प्रकृतिगुणमृतं,
तन्मृतिः शरीरं यस्य, ताद्यो भगवान्निर्दिष्टः, कारणतया बोधितोऽनामन्तुकानारोपितस्यनिर्स्पण इत्यर्थः । तस्येवेति मूळमृतसत एव । त्वमेव ब्रह्मोति 'ब्रह्मदाशा' इत्यादिश्वतेरित्यर्थः । धर्ममेदोपि नेति । उपादानत्वनिमित्तत्वक्षोभवत्वविज्ञात्यजनकत्वभोक्तृत्वादयो धर्मा अपि भगवदीया एवेति धर्मतोपि भेदो नेत्यर्थः । नन्त्वत्र परान्यश्चरयोतेकार्यादन्यतरवैयर्थ्यमायातीत्यत आहुः अन्यत्वेनेत्यादि । अधिष्ठातृभेद इति भिन्नाधिष्ठातृकत्वम् । तथा च वासुदेवात्यरो न किन्त्वपरस्तन्नियम्य इत्यर्थः । एवं सति जीवादीनां मगवदात्मकत्वेपि न मगवत्त्वं, किन्तु, ततो न्यूनत्वमित्युक्तं भवति । अयमर्थो दशमाध्याये 'यदनुष्रहतः सन्ति न सन्ति यदुपेक्षये'त्यत्र स्फुटो भावीत्यनवद्यः । नन्त्वपकृष्टत्वेन भिन्नधर्मकत्वे बोधिते, सत्तामात्रं न स्वरूपानन्यत्वसाधकं, द्रव्यादिकं वासुदेवात्मकं,
सद्रप्रतादित्यत्र न तदात्मकं मिन्नधर्मकत्वादिति सत्प्रतिपक्षसत्त्वादित्याश्चद्यापकृष्टत्वेपि
स्वरूपानन्यत्वसाधकं युत्तयन्तरसाहेत्याहुः अर्थ इति । युत्तिकत्काः वर्थ अभिषेय

इत्यर्थः। नतु अर्थपदस्य कवं युक्तित्वमित्यत आहुः नित्यो हीत्यादि । शब्दार्थस्यव्यः, ह्रष्यादिशक्देः सहार्थस्य द्रष्यादेः सम्बन्धो वाज्यवाचकत्वह्रत्यो, हि यतो हेतोः, नित्यः, वया लौकिकैः साह्नेतिकैः नरसिंहादिशक्दैः पुरुषा अभिषीयन्ते, तथा न, किन्तु, तथ नित्यसम्बन्धवादे शब्दा वाचका अर्था अभिषेयाश्च नित्याः । अतो भिन्नपर्माणो द्रष्यादयो सगवदात्मकाः, नित्यत्वाद्, नित्या अर्थत्वात्, यत्नैवं तन्नैवमिति । तथा भ, 'सदेव सौक्ये-दिमि'तिश्चत्या सर्वस्य सदात्मकतयेव नित्यत्वाद्विकत्यानां वाचारम्मणमात्रत्वाद्वगवद्रपत्वेन्वीयांव्यमित्वंपदस्य युक्तित्वमित्यर्थः।

नारायणेत्यत्र विमर्शनमिति । येन विचारेण सर्वेषामिदमेवानारोपितक्रप-मितिञ्चायते तादशो विचार ऊद्यापोद्दरूपः । नतु वेदादीनां नारायण-परत्वे कर्य पूर्वोक्ततत्त्वज्ञानसिद्धिरित्याकाङ्घायां तदुपपादियतुं तर्कमाडुः यदीत्यादि । मूयानिति । अर्थतत्त्वस्य नानात्वेन तद्विषयकत्या मूयान् । तथा च, श्रुती यतो नैवमसो मिन्नार्थतः नेत्यर्थः । सिद्धवत्कारेणाहुः तत्र स्वरूपत इत्यादि । तन्त्रेति पूर्वकाण्डे । भगवानेवेति, प्रतिपाद्य इति शेषः । स्वरूपतो गगवत्परत्वं दर्श्यपन्ति तन्त्र वेदानामित्यादि । 'एतस्यैव महतो मृतस्य निःश्वसितं यहग्वेदो यजुर्वेदः सामवेद ' इत्यादिश्रुतेः तादशानां वेदानां तात्पर्यम्, सः परो नियन्ता यस्यासी तत्परः, तस्य मानस्तात्पर्यम् , नियम्यत्वमिति यावत् । तया च, तद्दोधितं नियामकत्वं नारायम इति स्वरूपतस्तव्यतिपादकत्वमुक्तम् । अर्थतो दर्शयन्ति मध्येपीत्यादि । मध्य इति । बहिः-स्यितिदश्चायां साधनतो दर्शयन्ति किञ्चेत्यादि । चतुर्विघानीति नामिकयानिपातो-पसर्गरूपाणि । च्याप्नुवन्तीति वदन्ति । पुरुषप्रयत्नोचतास्तमिति । पुरुषप्रयत्नेव उपतमाविर्मावः अस्तं तिरोमावे यस्य द्रव्यगुणिकयादेस्तादशम्। एविमिति, वेदत्वे-नार्यामिषायकत्वे चेत्यर्थः । परम्पराजङ्गतस्त्यात्वं दर्शयन्ति नन्वित्यादि । चतुर्विच इति निषेषानां निवृत्तिविधायकत्वेन विधौ पर्युदासानां चार्यव्युदासद्वारा नामधेये प्रवसानात-येत्यर्वः । भावे इति धात्वर्यरूपायां कियायाम् । तत्र हीति वाक्ये हि । तत्रेति स्वर्गसापने । अदृष्टादिकमिति, आदिपदेनापूर्वम् । नतु देवताप्रीतेः व्यापारत्वे किं मानमित्याक्त्रक्षायां 'सहयज्ञाः प्रजा सृष्ट्रे'त्यादिगीतास्यसन्दर्भस्य प्रमाणत्वेषि मीमांसका-दीनामपरितोषात्कुतर्कसम्भव इत्यतस्तदुपपादयन्ति ते हीत्यादि । त इति यागकर्तारः । तंथोपलम्बेरिति प्रीत्या प्रत्युपकारस्य दर्शनात् । अन्ययेति प्रीतेर्व्यापारतामावे । कुतो न स्वादित्यत आहुः द्रव्येत्यादि । तथा च, संस्कारकस्य उद्देश्यत्वामानात्त्रयेत्यर्थः । नतु संस्कारकत्वेनरप्युदेश्यत्वे वाधकाभावाच यागलश्चणस्य प्रीतिसाधकत्वमित्यपेश्वामां देवतापदेषु भ्यमाणाया भतुर्थास्तस्याचकत्वं व्युत्पादयन्ति यचपीत्यादि । तत्कल्पनायामिति स्मार-

क्कल्पनाथाम् । स चेत्यादि सोर्यः । अन्यन्त्र 'विप्राय गां ददाती'त्यादौ. केवल-चत्रध्यौ सिद्धत्वात् सम्प्रदाननिष्ठ एव मवतीत्वर्थः । ताद्ध्यत्विमिति ताद्ध्यवाचकत्वम् । नन्वेवं निर्वाहे उपपद्चतुर्यानुश्चासनवैयर्थ्यप्रसक्तेर्नेदं युक्तमित्यतस्तदिमप्रायकयनेन सार्थ-कत्वं साधयन्ति यागे त्वित्यादि । तथा चैवं स्वाहायोगेनुशिष्टायाश्रतुर्थ्या व्यापार-विवक्षया सार्थकत्वे सिद्धे व्यापारविवक्षया देवताया उदेश्यत्वसिद्धिः, तया च प्रीतेर्व्या-पारत्वसिद्धिरित्यर्थः । ननु लोकन्यायेन देवताप्रीतेर्च्यापारत्वमयुक्तमन्यधर्मकत्वास्फलजन-कस्य करणधर्मस्यैव लोके छिदादौ व्यापारताया दृष्टत्वादिति शङ्कायां तदुक्तमुपगच्छन्ति न चेत्यादि, मास्त्वित्यर्थः । तर्द्धन्यवानुपपत्या सिद्धमदृष्टादिकल्पनमित्यत आहुः देवता त्वित्यादि । अतः शक्तत्वेपि सर्वेभ्यस्तददानात्रीतैव सा तथा न तुदासीना । तथा च, **प्रीतेर्यागजन्यत्वात्तद्वारा प्रीतत्वेन रूपेण देवताया अपि तथात्वात् फलजननशक्तत्वा**च व्यापारलक्षणसमन्वयेनुपपत्त्यभावाचादृष्टादिकल्पनं साधीयः । स्त्रेकेपि प्रत्युपकारादिस्यले तयोपलन्धेः, अतो मध्ये चेतनस्य यत्र प्रवेशः तत्रान्यधर्मस्य व्यापारत्वम् , यत्र च न चेतन-प्रवेशः. तत्र त तथैवेति सर्व समञ्जसमित्यर्थः । नन्वेवं सति यागस्य करणत्वं हीयेत, तथैव फलस्य सम्भवे यागस्य प्रीतिं जनयित्वोपक्षीणतायाः शक्यवचनत्वादित्याशङ्कायामाहः परमित्यादि । तेन प्रकृतसिद्धिमाद्यः अत इत्यादि । अत इति, एवं यागस्यानुपक्षयात्। भगवत्परत्वमिति । यागस्याङ्गं देवता, तस्या अङ्गं प्रीतिरिति परम्पराङ्गतो मगवत्परत्वम् । तत्र हेतुमाहः यत इत्यादि । तत्र जाता इतिविग्रहे समागता प्रविष्टा इति यावत् । नन्वेवं सति प्रीतिपक्षः पूर्वं किमित्यादतः इत्यत आहः प्रीतीत्यादि । तथा च, देवेषु योगसत्त्वेन योगजधर्मस्य स्मारकत्वकल्पनेपि दोषाभावात् सोप्यादत इत्यर्थः। फलतस्तयात्वं साधयन्ति किञ्चेत्यादि, क्रियानिष्पादकत्वादिति । अत्र क्रियानिष्पादितत्वादिति पाठः प्रतिभाति । कियाया इति पदभेदपाठो वा । सिद्धमाहुः एवमित्यादि । अत्र द्विती-यकाण्डस्थसाधनकार्यफलानां तपोज्ञानब्रह्मगतीनां पुराणविमर्शेनेव मगवत्परत्वसिद्धः न तस्य पृथङ्निरूपणमितिज्ञेयम् । पाक्षिकोपि दोध इति, 'इतिहासपुराणं नेदानां पश्चमो नेद ' इतिश्रतेस्तस्यापि वेदत्वात्तस्य भगवत्परत्वाभावे पाक्षिको दोष इत्यर्थः । अत इति ध्यानस्य नश्वरत्वात् । अग्र इति तृतीयस्कन्धे । तपस्येवोपश्लीणभिति । तत्र चतुर्या-ध्याये मस्मना त्रिषवणादे एतत्त्वाच्छैवपुराणेष्वपि तथैवोक्तत्वात्तस्य च तपोरूपत्वात्तथेत्पर्यः ।

तस्यापीत्यत्र पूर्वेणेति मोक्षौपयिकेनात्मरूपेण । तस्येति विज्ञानदातुः । तत इत्यादि । जीवानुत्पादनात्स्मरणाद्यधिकार्यमावेन स्नेहस्याप्याधाराभावा-दमावेन मक्तिमार्गो विरुष्येत, तत एव सर्वेपि विरुद्धयेरन्नित्यर्थः । अत इति, द्रस्यमानानां तेषामुपपादनीयत्वात् । नन्नखिलपदस्य वस्तुपरत्वं जीवपरत्वं वा उमयथापि मगवतोऽखिलत्वामावात्त्रयं नानन्दादिविरोघ इत्याशङ्कायां तस्यार्थमाद्युः यथास्त्रिलेखादि । तथा च, सर्घादिपदान्यनुक्त्वा बदखिलपदमुक्तम्, तेनायमर्थः, खिल पदं
न्यूने रूदम् । न्यूनता च द्वेषाऽऽनैन्दाभावात् सर्वत्वामावाच । नजा तदुमयं पर्युदस्यते ।
तथा सित 'न खिलं न्यूनं येषां तेऽखिला' इति । तथा सत्यखिलपदस्य वस्तुपरत्वेप्यवयवशक्त्या तेषु तथात्वषोधनाक्षेषामात्मत्वे स्वस्याखिलत्वमर्थादेव सिद्धमतो नानन्दादिविरोघ
इत्यर्थः । तदेतदिभसन्धायादुः एविमत्यादि । दृष्ट्योत्यादि, 'तदैक्षते'त्यादावीक्षाया
आलोचनार्थकत्वादत्रेक्षापदोक्ताया दृष्टेर्जानजनकत्वात्रेक्षणस्य च क्रियारूपत्वाक्येत्यर्थः ।
सस्विमत्यस्याभासे अनेनेति । ईदृशाद्भगवतः स्वज्ञानप्राप्त्यादेः क्ष्यनेन ।
२-५-१८- एतस्येति आधाराधेयभावस्य नियम्यनियामकमावस्य तदात्मकत्वस्य
१९ चत्यर्थः । विवृतौ, इति मतमिति । तसदवस्ययावस्थितं व्रश्चैव तत्त-

रे९ चत्यर्थः । विवृतो, इति मतमिति । तसदवस्ययावस्थितं नहीव तसच्छन्दवाच्यमिति काशकृत्साचार्यमतम् । एतेन 'यथेदं मुजत' इत्यस्य व्याख्याने, किं
कुम्भकारवत् ? उत कामधेन्वादिवत् ? अय योगिवन्मनसा ? इत्यादिनोद्धावितेषु पश्चेषु कोपि
नादत इति बोधितम्, दुर्विभाव्यत्वं च समर्थितम् । कार्पासे न हीत्यत्र कार्पास इति
सप्तम्यन्तम् । तदिति कार्पासम्, हिईतो, अत एवेति, पौर्वापर्यावस्थायाः पामात्यत्वादेव । विभुपदेनेव कर्तृत्वे प्राप्ते षष्ठ्याः सम्बन्धमात्र एवार्थ इत्याश्चयेन मूले विभोर्मायया गृहीता इति समिन्याद्वारस्चितमर्थं वदन्तस्तस्याः स्वरूपं कार्यभादुः सा
हीत्यादि, गृहीता इत्यन्तेन । तथा च, भगवतः कृटस्यत्वेन सर्वस्वरूपत्वेन च प्रयोजकत्वाद्भगवदपेश्चया तस्याः करणत्वेपि स्वस्वकरणस्वरूपं धर्म तेषु न्यस्य तद्वहणेन स्वयं कर्जी
जातेत्यर्थः । एवत्र, 'सा वा एतस्य सन्दृष्टुः शक्तिः सदसदात्मिके'तिवध्यमाणत्वात्तस्याः
स्वरूपं मूलसदंशम्तविकृतसदात्मकं सिद्धवतीतिज्ञेयम् । गुणानां कार्यान्तरमादुः त
इत्यादि, स्वकार्य इति, द्रव्यज्ञानिकयारूपे मायायाः कार्ये । स्वस्वाश्चये ते बन्नन्तोति,
द्रव्याभिमाने तमो बन्नाति, ज्ञानाभिमाने सत्त्वं, क्रियाभिमाने रजः, इत्येवं बन्नन्तीत्यर्थः ।
कृतो बन्नन्तीत्यपेश्चायां बन्धनहेतुं स्फुटीकुर्वन्ति बन्धन इत्यादि । अत इति मायातत्कार्योभिमानानिमानाम्याम् ।

स एच इत्यत्र एचभिति, नियम्यनियामकमावे हेतुकथनेन । उत्तरितमिति, अखिळात्मन इत्यनेनोक्तम् । मायेत्यादि, एतेनं गृहपीठन्याय उक्तो २-५-२॰ भवति । गृहे पीठं तदुपर्यास्तरमम्, तत्रोपविष्टस्य यथा गृहं सामा-

१ श्वानन्याचमावात् श्वतंत्वाचमावात् इतिपाठौ । २ "करवश्यकारम्" पाढः ।

न्याषारोन्यो विश्वेषाथारः, तथात्र मगवति माया, तस्यां द्रव्यादिकं तस्कार्यम् , तत्र वद्धौं-शो जीव इति मगवत्सामान्याधारो मायादिविशेषाधारो मुक्तानां तु साक्षादाधार इति बोधितलात्त्रोत्तरमनुत्त्वा मायित्वेन विद्योषातमत्वम्, माया हि करणभूता शक्तिस्त-इत्वेन सृष्टिन्यापारविशेषयुक्तात्मत्वं बोधितम् । तेन स्वस्य तदात्मकतापि सिद्धेतिहेतोः **भलार' इ**त्येतदनुत्तरितमविशाष्यते, तत्रोत्तरमाहेत्यर्थः । तदुपपादयन्ति नियामकस्ये-त्यादि, दृष्ट्या प्रेरणस्य दर्शनोत्तरभावित्वेनं नियामकविषयस्य दर्शनदशायां पूर्वं तदभिन्न-त्वात्मयमत आत्मत्वेन ज्ञानमप्यमेदज्ञानत्वाद्धन्धप्रतिवन्धक्रमिति तज्ज्ञानेपि नियमनं बन्धनात्मकं न सम्अविषयतीति एतैस्तादशो जातः, तज्ञानं तिरोषापितवान् । तथा चैवं योंश्वस्तिरोहिततादग्ज्ञानः स नियम्य इत्यहमपि तादशसाक्षात्कारतिरोषानाज्ञि-यम्यः, पूर्णज्ञानत्वाद्भगवाज्ञियामकः इति 'यत्परं' इत्यस्योत्तरमित्यर्थः । तदेतदाहुः यचपीत्यादि । ननु सम्बन्धस्य तुल्यत्वात्ते मगवन्तं कृतो न वभन्तीत्याकाङ्कायां लिङ्ग-पदस्यार्थमाहुः एते चेत्यादि । अषः नीचैरक्षज इन्द्रियजन्ये ज्ञानिक्रये यस्मादित्यधोक्ष-जपदनिस्त्या तेनैव तद्विषयकाञ्चानप्राप्तेः स्वलक्षितगतिरित्यस्य वैयर्च्यमायातीत्यरूया पक्षान्तरमाहुः स्वैर्वेत्यादि । केवलजीवात्मञ्चानवतां जीवन्मुक्तानामपि मगवज्ज्ञानामावात् परममुक्तानाश्च विषयविषयिभावनिवृत्त्या गतिज्ञानाभावात्तेऽत्र न युज्यन्त इत्यतः सिद्धान्त-माहुः वस्तुतं इत्यादि । तथा च, अतस्त एव गतिज्ञातारः इत्यर्थः । एतेन मोचनहेतुरिप स्वपदेन ज्ञापित इत्यपि बोधितम् । अत एवेति ऐकात्म्यादेव । तथापीति अधोक्षजत्वेन।

कालं कर्मेत्यत्र अधिष्ठानमिति, जगतोधिष्ठानम् । तत्र हेतुः तत्सिहितादित्यादि, कालादित्रयसिहताद्भगवतः । तत्त्वानां सृष्टिरिति । जगत्पूर्ववर्तित्वा- तत्त्वानि तथेत्पर्यः । तिर्हे कालादीनां कुतो न तथात्विमत्यत आहुः तन्त्रे- त्यादि । तथा च, करणकोटिनिविष्टत्वात्तथेत्पर्यः । अन्त्रेति, कालकर्मस्वभावानां ग्रहणे । अत्र मायायाः करणत्वेनोत्त्त्या कालादिग्रहणे तस्या न स्वातन्त्र्यमिति ज्ञाप्यते । अत एयेति, अत्र नानात्वे गुणानुपयोगादेव । तथा चास्यां सृष्टौ यथेच्छं कालेन कर्मणा स्वमा-वेन सगवान् नाना मवतीतिज्ञापितम् ।

कालादित्यत्र अत इति, पश्चाद् गृहीतत्वादेव । सर्वत्रेति गुणव्यतिकरादाविष हेतुरिस्यर्थः । एवमित्यादि , अत्रैतद्बोध्यम् , कालेन गुणानां सम्पर्कोश्वतो जायते । ततः सम्पृक्तांश्वस्य स्वमावेन परिणामे विकृतिरिति विपरिणामा-दिकृतित्वं कार्यत्वश्च । तस्य च स्वकार्यापेश्वया प्रकृतित्वमिति साङ्ख्यानां महदादिषु सप्तसु प्रकृतिविक्वतित्वव्यवहारः । ततस्तस्य कार्यस्य कर्मणा जन्मनि जायमानोपि इन्द्रियाणां मात्रादीनां चानुत्पन्नत्वात्पिण्डीम्तस्यैव जन्म मवतीति तस्य स्यूट्यतयोपपत्तिः । अनेन प्रका-रेण ताह्यदेहसम्बन्ध उक्त इत्यर्थः ।

महत इत्यत्र ते गुणा इति सम्प्रक्तशिष्टाः । त्रयाणामनुप्रवेशादिति, पश्चा-त्युनः संवलनात् । अत एव महत्तत्वापेक्षयैतरहे गुणसम्बन्धाधिकयादस्य स्वकार्यापेक्षया प्रकृतित्वं त्रितयात्मकत्वज्ञेत्यर्थः ।

सोहङ्कार इत्यत्र नियामका भावादित्यादि, पुरुवाधिष्ठानामावात् कर्नृत्वाभि-मानिनस्तं तथा कृतवन्त इत्यस्मादेतोस्तस्य त्रिव्यूहत्वमाहेत्यर्थः । तेषा-मिति देहानाम् । द्रव्यदाक्तिरित्यत्र एतेषामितिभेदानाम् । गोण-मिति गुणकृतम् , पाचकः पाठकः इत्यादिवत् ।

तामसादित्यत्र अनेनेत्यादि । तस्य मात्रा शब्द इति । शब्दस्य मात्रात्विन-धानेन वर्णात्मकशब्द आकाशगुणव्यतिरिक्तत्वेन बोधित इत्यर्थः । युक्तं चैतत्, सर्वतः पिद्दितमहाबिलादेरनुपलन्यस्य मूगर्मगृहादेश कास्तीति सन्देहे मुमेरुपरि तत्र तत्र पादाद्याधातकरणेन यत्रैव विलक्षणध्वन्युत्पत्तिस्तत्रैव ताह्य-ध्वनिना शून्यमिदमवकाशोत्रेत्याकाशानुमितिकत्यद्यते, तेन स ध्वनिराकाशगुणरूपः श्रन्दः । अत एव प्रतिध्वनिरप्याकाशगुण एव, न तु शब्दप्रतिविम्बः । वर्णस्त स्वरव्यक्षनान्यतमो नित्यः। तेन "तास्वोष्ठपुटव्यापाराभिव्यक्षितशब्दत्वम्", न तस्य लक्षाणम्, कुशल्बादकवादित-वीणामृदञ्जादिशन्दे वर्णप्रतीत्यपलापापत्तेः। फूत्कारादौ तदापत्तेमः। वर्णानाञ्च नित्यत्वं सर्व-निर्णयनिबन्धानुसारेण प्रस्थानरत्नाकरे व्युत्पादितमस्माभिः । मात्राश्चदः श्वब्दादिषु योगरूढ इति ज्ञापयितं योगमुत्तवा मात्रास्वरूपं बोषयन्ति माध्रानामेत्यादि, मृतपूर्वाव-स्थारूपः परिणाम इत्यर्थः । परिणामो नाम उपादानसमसत्ताककार्यापतिः । शब्दादि पत्रके मात्रात्वस्य तौत्येप्यत्रैव तदुक्तेस्तत्स् चितमर्थमाद्यः आकादा इत्यादि । तथा चाकाञ्चे स्युलावस्यायाः प्राधान्यज्ञापनाय मान्त्रापदमत्र प्रयुक्तमित्यर्थः । एवं श्रुन्दमात्रगण-माकाश्रमित्याकाशलक्षणं स्चियित्वा शब्दस्य बोधाय तल्रक्षणं व्याकुर्वन्ति किञ्चेत्यादि । तथा च, स्वरस्य ध्वन्यात्मकत्वाद् ध्वनिरूपः शब्द आकाशगुण इत्येवं लक्षुणकस्य शब्दस्य प्रत्यक्षत्वात्त्रह्रभ्रणक आकाशोपि तदवयववानस्तीति स विरठावयवो न तु निरवयव इत्यर्थः । नभस इत्यत्र अत्र गृहीत इति वायुत्वेनोक्तः । श्रन्दस्य तुल्यत्वात् स एव गृह्मते इति निर्णेतुं न शक्यत इत्यद्या पश्चान्तरमादुः बुन्धिरित्यादि । **३\_५<del>--</del>३**%

२-५--२६ रक्षत इति निणतु न सक्यत इत्यहन्या पश्चान्तरमाहुः **बुान्तरत्यादि ।** तथा चाकारतौस्थेपि शाणापानसमानोदानस्याननागकूर्मकृतस्यदेवदत्त-

१ 4 विषयक ११ पाठः ।

**१ "प्रतिबन्धः"** पाठः ।

Ę tq

धनखयास्यभेदभिन्नस्याध्यात्मपवनस्य कार्यभेदात् सोतिरिक्त इति कार्यभेदमादाय तन्मत-स्वरूपतौल्यमादायेदं मतिमत्यर्थः । कर्त्तव्य इति, यद्रूपमित्येतदुत्तरत्वेनास्य प्रत्थस्य प्रवृ-त्तत्वात्तदनुषङ्गाभावे एतयोस्तत्र प्रवेशाभाव आपद्येतेत्यतः कर्त्तेच्य इत्यर्थः । नन्वेवं सरपिमस्त्रोके तद्किवैयर्थ्यं स्यादित्याशङ्क्य पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि, अहङ्कारोत्पत्तौ कालकार्ये गुणव्यतिकरे सत्यहङ्कारस्य त्रिन्यूहत्वं न स्यादतस्तत्र कालस्य न कारणता, नमसोप्येत्र प्रकाशमानतया तामसत्वेन व्यतिकरस्यानुपलम्भात्तत्रापि तथा ठोकेहङ्कारस्य सिद्धवदेवाहम्बुद्धया प्रतीतेर्जन्माप्रतीत्या आकाशस्यापि जन्माप्रतीत्योभयत्र कर्मणोपि न कारणता (न प्रतीयत) इति लोकप्रतीत्या तयोस्तयाभावान्मुखतस्तन्नोक्तम् । वस्तुत-स्त्वहङ्कारोत्पत्तौ गुणानां प्रौधान्योपसर्जनभावकथनादेवाल्यव्यतिकरस्याहङ्कारे सिद्धत्वात् सास्विकाहङ्कारकार्ये मनसि 'गुणैश्राशयसम्भवैरि'ति गुणत्रयजननकथनात्तःप्रेर्याणामिन्द्रि-याणामपि त्रिविधकार्यदर्शनात्रभसोपि वासुरूपचत्र्वलकार्यजननदर्शनाद्रजोब्यतिकराभावे तदसम्भवादल्यव्यतिकरस्य तत्रापि सिद्धत्वात् समभूदित्यादिनोत्यत्तेः कण्टत उक्तत्वाच कालकर्मकार्यत्वं तत्रापि निर्वाधम्, परिणामस्तु प्रतिपादित एवेति सर्वत्र त्रितयकार्य-त्वमित्यर्थः ।

वायोरपीत्यत्र । नन्वनुषङ्केन त्रितयात्मकत्वसिद्धौ पुनस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः वायोरित्यादि । निमित्तमात्रमिति, कालः कर्भ चेति शेषः । तथा च, विपरिणामे न स्वभावस्योपादानतया प्रवेशो भवत, न त काल-कर्मणोरित्याशङ्कानिवृत्त्यर्थं पुनिश्रतयग्रहणभित्यर्थः । येषामिति नैयायिकादीनाम् । नतु वायोनिमित्तत्वाङ्गीकारेपि अतेरूपपद्यमानत्वेनाविरोधात्कथमुपेक्षणीयामित्यतस्तन्मतमनुवदन्ति यक्तित्यादि, इतीति । एवं नियमाकान्तं मतम् । तद्दपयन्ति तक्तित्यादि । नतु कथं व्यभिचारीत्यत आहुः न हीत्यादि । अतो व्यभिचार इत्यर्थः । नन्ववान्तरजातिविचारेण व्यभिचारशङ्कायामपि पृथ्वीत्वादीनां व्यापकजातीनां नियामकत्वान्न व्यभिचार इत्यत आहः नापीत्यादि, अञ्चेति, व्यभिचारभङ्गे । विवक्ष्यन्त इति नियामकत्वेन विवक्ष्यन्ते । निय-सका सावादिति. पृथिवीत्वस्य घटादाविष सत्त्वेन तादश्विवक्षानियामकस्यानुपरुम्शात् । तया च, सक्ष्मायेः स्यूठारन्युत्पतौ वायोरेव कारणत्वेनोपठम्भात् । वायोः सुक्ष्मवह्वचवयवाङ्गी-कारस्य प्रत्यक्षविरुद्धत्वेनासङ्गतत्वाच न व्यभिचारभङ्ग इत्यर्थः । न च पार्थिवात् पार्थि-वस्य तैजसारोजसस्य कार्पासात्कार्पासस्यति सजातीयादेव सजातीयोत्पत्तिदर्शनात् विजाती-याद्विजातीयोत्पत्त्यदर्शनाच स्थूलाग्निस्थलेपि नियामकः कश्चिजातिविशेषः करप्य इति-

वाच्यम् , प्रत्यक्षविरोधेन निर्वक्तुमशक्यत्वात् । गोमयाद्वश्चिकस्य, देवात् भनुष्यस्य, वासरा-दक्षस्य चोत्पत्तेर्लोकशास्त्रसिद्धत्वेन नियमस्याप्रयोजकत्वाच । न चैवमतिप्रसङ्गः, पटत्वेन तन्तुत्वेन घटत्वेन कपाठत्वेनेत्येवं विशेषकार्यकारणभावेनैव तद्वारणादिति फठितमाडुः तस्मादिलादि, तस्मादिति नियमस्याप्रयोजकलात् ।

तैजसादित्यत्र ईयतः इति अनुमीयते । कथं अनुमीयत इत्याकाङ्कायां तद्वयु-लादयन्ति आतमा हीत्यादि । तथा च, देवदत्तदेह आलावान्, इन्द्रियनत्ताद् इन्द्रियनान्, तत्तदिन्द्रियकार्यकारित्वातः, यदेवं तदेवं मदेहवत् , यन्नैवं तन्नैवं मृतकवद्, इत्यनुमानात्त्रयेत्यर्थः । जङपर्धन्नमानादिति बायादौ जडेपि कियादर्शनात् कर्मेन्द्रियजन्यिकयाया अपि जडे तामसे पर्यवसानात । अन्यदिति बुद्धिप्राणाधीनत्वम् । तद्रबुत्पाद्यितुमाहः बुद्धिरित्यादि । अत्राराङ्कते निन्वत्यादि । तथा च, बुद्धिः साच्चिकी ज्ञानरूपत्वात्, यत्रैवं तत्रीवं कियादिवत्, प्राणम्नामसो वास-लात्, बहिर्वायुवत्, इत्यतुमानाभ्यां तयोस्तथात्वसिद्धे राजयत्वमसङ्गतमित्वर्थः । अत्र समाद्भते न हीत्यादि । ज्ञानजनिका शक्तिर्यस्येति ज्ञाने शक्तिर्यस्येति व्यधिकरणपदे बहुब्रीहो ज्ञानपदगतायाः सप्तम्या अर्थो वैशयिकाधारता । सा च जनने पर्यवस्यतीति तथ-त्यर्थः । बुद्धेः कथं ज्ञानजनकत्वनित्यपेक्षायां तद्वचतादयन्ति य इत्यादि । अभेदे बाध-कमाहुः अन्यथेत्यादि । बुद्धर्ज्ञानकारणत्वाभावे कारणान्तरसमवधानस्य विद्यमानत्वांत्स्-खुद्धेरिव तस्यापि ज्ञानं स्यात, तच न जायत इत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां कार्यकारणभाव निश्चिते ज्ञानसुद्धोर्भेदो निर्वाध इत्यर्थः । ननु वासुप्राणयोः स्वरूपतील्ये कार्यादिभेदो न स्वरूपमेदापादकः इत्याशङ्कायां तस्य भिन्नत्वे प्रमाणमाहः अथेत्यादि । विलक्ष्मणामिति. अपहतपाप्मत्वेन वायुदेवतातो विलक्षणाम । श्रुत्यन्तिर्वेशेषं परिहरन्ति य इत्यादि । तथा चात्राप्यनूयो वायुः न भुतरूप इति न तस्या अपि विरोध इति सिद्धे आसन्यस्य वायुगेदे कार्यभेदेन प्राणान्तरस्यापि वायुगेदो निर्वाध इत्यर्थः । सिद्धमाहः तस्मादि-त्यादि । बुद्धिनं सात्त्विकी ज्ञानभिन्नत्वात्, कियादिवत् । प्राणो न तामसः वायभिन्नत्वेन श्रुतिसिद्धस्यात् । वासुभिन्नो भिन्नकार्यकलात्, यन्नेयं तन्नेयं वासुविद्ति प्रतिसःघनाभ्यां बुद्धिभाणयोस्तथात्त्रस्य निरासे समानाकारत्वस्याप्रयोजकत्वात्तयेत्वर्थः । नन्तस्तु ज्ञानन्तुः इहोभेदसायापि ज्ञानेन्द्रियजनयत्वात्तस्याः सास्त्रिकत्वे कि वायकमित्याकाङ्कायामादः, न चेत्यादि । तथा च, सालिकी ज्ञानेन्द्रियजन्यत्वाज्ज्ञानवदिति । अत्रापि न सात्विकी-ज्ञानेन्द्रियमात्रासाध्यत्वात्, यन्त्रैत्रं तत्त्रैवं ज्ञानवादेति, प्रत्यतुमानमेत्र बाधकमिरपर्यः तदुपपादयन्ति सा हीत्यादि । तथा च, यदि ज्ञानेन्द्रियमात्रसाध्या स्यात् ज्ञानेन्द्रियोपष्ठ-म्मकत्वेन सुन्या न स्याद् इति वर्केण तथा निश्चीयत इत्यर्थः । तर्के मूट्योथिल्यं परिहर्तुं

१ नमसोप्यप्रका । पाठः । २ प्रधानोपसर्थन । पाठः । ३ 'सिद्धलेन' पाठः ।

व्याप्तिं प्रदर्शयन्ति धदित्यादि । अतो ज्ञानिकययोरेवेन्द्रियमात्रसाष्यत्वे,नेतरस्य, न शन्दादीनामद्रव्याणाम् इन्द्रियसाध्यत्वाभावाद् व्यभिचारः शृङ्कयः। तेषां द्रव्यस्क्ष्मावस्था- रूपत्वेन तिद्विशेषाणामपि द्रव्यान्तःपातित्वेनादोषात् । अतः सा कचिदौरपितकी कचिचा- स्यासस्क्ष्मेक्षिकादिजन्या, न तु ज्ञानेन्द्रियमात्रसाध्येत्यर्थः । अतः इति उक्तानुमानेम्यः। नतु कैश्चिदाकाशादिपत्रसात्विकांशेम्यो वृद्वश्वत्पत्तिरिष्यते, तथा सति कयं न सात्विकत्वमत आहुः तुरित्यादि । तथा च, तद्यदि प्रामाणिकं तदा कत्पान्तराभिप्रायमित्यथैः।

स एव पुरुष इत्यन्न तस्मादिति पुरिश्चयनात् । अत्र ताल्व्यशकारापतिरित्यरुच्या
पक्षान्तरमाहुः जलाद्वेति । प्रथमपक्षे पुरुष इति परोक्षेण कथनं निघण्टव
इत्यादिवद् द्वितीये रूटिमितिविशेषः । अत्रा'ण्डिमि'त्यादिनोक्तयोः पक्षयोराचेण्डस्य जले विलयादिकल्पनाय द्वितीये पुरुषस्य नारायणत्वे क्रेशः 'आत्मनोऽयनमन्विच्छन्नि'त्यग्रिमवाक्यविरोधं इत्यरुच्या तृतीयं पक्षमाहुः वस्तुन इत्यादि ।

यस्येत्यत्र एतावदित्यादि । यदैत इत्यारभ्यान्तेन सन्दर्भेणायतनार्थं सृष्टं पुरुष-२-५-३६ रूपमित्युत्तरमुक्तमित्यर्थः ।

मूर्लोक इत्यत्र पद्भचामित्यादि । तथा चायं चरण एव सप्तलोकपञ्चज्ञापक इत्यर्थः । २-५-३८ पञ्चत्रयस्यापि काल्पनिकत्वे वस्तुयाधात्म्यज्ञानं केनापि न स्यादिति विश्ववारणमाद्वः पुमानित्यादि ।

इति वा लोकेत्यत्र गुणत इत्यादि । गुणास्त्रयो, विद्याश्रतुर्दश, यज्ञाः सस-२-५-४२ संस्थाकाः इति तत्तदर्थं तथेत्यर्थः ।

> इति श्रीब्रितीयस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो पञ्चमाष्यायविवरणम् ॥ ५ ॥



## श्रीक्रणाय नमः । अथ पष्ठाच्यायस्यश्रीस्रवोघिनीप्रकाराः

सय षष्ठाध्यायं विविषवः पूर्वापरमावनियामिकामध्यायसङ्गति वक्तुं प्रकरणार्यरूपामुत्पत्तिं विमजन्तस्तां वदन्ति अनिस्य इत्यादिसार्देन । तथा च, समागमस्य स्वानसापेश्वत्वात्त्रजननं समागमस्योपजीव्यमिति तत्पूर्वं निरूप्य समागमेन स्थानसम्बन्ध माधेयानामत्र निरूप्यत इत्युपजीव्योपजीवकभावः पौर्वापर्यनियामक इत्यर्थः । नतु पूर्वत्र स्थानजननं
समदस्रक्षोकोत्तरमुक्तम् , अत्र च तत्सम्बन्धो नविभिरेवोच्यते, न तु सर्वत्रेति क्यं जननसमागमयोरध्यायार्थत्वमित्यतः आहुः स्थूलेत्यादिसार्द्धम् । तथा च, तेषु फलार्थं विचाररूपयोपिनोधनेनाध्यायार्थस्य शेषता स्फुटीकियत इति स्वत्र ताद्य्यात्त्रत्यायार्थत्वं
निर्वाधमित्यर्थः ॥१॥२॥३॥ कयं निरूप्यत इत्याकाङ्कायां तत्यकारं स्फुटीकुर्वन्ति पौर्यवेणेत्यादि । चकाराच्छान्दोग्यसीबालादिभिर्मुण्डाकादिभिन्धः । परत्र इति परत्वात्, मावप्रधानो निर्देशः । तथा च, सर्ववेदान्तविचारपूर्वकं तिष्ठधीरितप्रकारेण निरूप्यत इत्यर्थः॥९॥
नतु वस्त्वभेदमात्रत्वनिरूपणमात्रावश्यकप्रस्तुतत्वात् श्रुतिनिर्द्धारितोर्थो माहात्म्यनापृष्टत्वान्नात्यावश्यकमिति तत्किमित्युच्यते इत्याकाङ्कायामाहुः अमूर्णेत्यादि । सर्वत्रात्र निरूप्यमाणेषु हरेः सम्बन्धिषु सर्वेषु पदार्थेष्वमूर्तत्वरूपं बृहत्साधम्यं तेन धस्त्वभेदः सिन्दो
मवति । तथा च, तदुपपादकत्वेन अद्यणा निरूप्यते, श्रुकेन च स्यूल्ध्यानोपपादनार्यं
निरूप्यत इतीदमप्यावश्यकमित्यर्थः ।

एवं सङ्गत्यादिकं निरूप्य मूर्तामूर्त्तपदार्थं विवेक्तुमेतदेव व्याकुर्वन्ति पूर्वेत्यादि विशिष्टा इति, देहादिविशिष्टाः । प्रथक्कृत्येति देहात्स्यकृत्य । सम्बन्ध इति आधे-यत्वरूपः । तेन मूर्त्तत्वं नामानित्यत्वे सति परिच्छिन्नपरिमाणत्वम् , न तु परिच्छिन्नपरिणाम-त्वमात्रम् । अमूर्तत्वश्च नित्यत्वे सति परिच्छिन्नत्वम् । इदमेव मूर्तामूर्त्तनाषणे सिद्धवित, इदं साधम्यं यत्र तान्याहुः जीवेत्यादि, अस्य जीवप्रकरणत्वादिति योजना । साधनिमित्यधिकारित्वरूपम् । फलमिति चतुर्विधसुखात्मकम् । माहात्म्यमिति विकद्धमी-श्रयत्वादिरूपम् । चत्वार इति सम्बन्धः साधनं फलं माहात्म्यं चेत्यर्थः ।

वाचामित्यत्र पूर्वमिति 'पुरुषस्य मुखं बद्धे'त्यत्र पूर्वाच्याये । विश्वीयतः इति 'अहं मवानि'त्यादि २-६-१२ सार्षपद्यत्रयेण विधीयत । विहित्तमिति इति 'लोकमयः पुमान्' २-६-४१ इत्यनेन विहितम् । इतीति एवं प्रकारेण विरुद्धधर्मात्रयत्वात् । देवतारूपा इति वस्मदाचे तदातुदेवतारूपाः । मुख्युप-

१ " परिमाणमात्रम् " पाठ: ।

कम्यात्र सप्तवात्नामुक्तत्वात् । तत्स्चितमर्थमाद्यः एवमित्यादि । आरोप्यतः इति व्यावाद्यः स्थाप्यते, न तु प्रसञ्यते । प्राणादिव्यारेत्यादि । 'तस्माद्वः ददत्सर्थाण्येतानि ददाती'त्यादिश्चत्यक्तम् । यद्यपि इत्यकव्यव्यतिरिक्तेषु मन्त्रेण नारोपः, तथाप्यभिसन्धिना तेषु बोध्यः । अन्य इति, इव्यव्यतिरिक्तरसस्यापि स्थानत्वाद्यीकारे तुत्यन्यायेन लौकि-कावस्यापि तत्स्थानत्वस्य सम्भवद्यक्तिकत्वात्परिसङ्गवावयर्थ्यापितिरिति सर्वपदेऽर्थसङ्कोन्वामावो न युक्त इत्यस्वरसर्वीवं बोध्यम ।

आधिरैविकलं न स्फुटमित्यतः स्फुटीकुर्वन्ति परमुस्वमित्यादि । ओषधीना-२-६-२ मिति । अत्रापि प्रोक्षणसंस्कृता एव ते बोध्याः ।

पूर्वविदिति, आध्यात्मिकमन्तर्निवेश्य दिवचनमुक्तमित्यर्थः । क्रिष्टत्वात्यक्षान्तर्माहुः २-६-३ गोलकेत्यादि, तत्सम्बन्धिनामिति सुन्दराणाम् ।

लोमान्युद्भिजजातीनामित्यत्र जातिपदं व्यवहारमालम्ब्योक्तम् । प्रकरणादिति २-६-५ ज्ञापनायादुः जातय इति ।

हदानीमिति सष्टिकरणाभिनिवेशे यद्यपि तदेव स्थानम् , तथाप्यभिनिवेशामावान्नो-२-६-७- क्तिमित्यर्थः । लोकप्रसिद्धच्यावृत्त्यर्थी वेति । उपशब्दोक्त्यैव पूर्वव्यावृत्तेः ८ सम्भवादयं पश्च उक्तः । नारदस्याप्रे स्थानान्तरकथनात्पश्चान्तरमाहुः । मथवा नारदेत्यादि ।

सम्बन्धसामान्ये चतुर्यी न सङ्गतेत्यतः पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि। तब यत्प्रयो-२-६-११ जनं रूपमिति, एतस्येव विवरणं भक्तिजनकमिति।

अहं भवानित्यस्यामासे एवमित्यादि । 'यत्संस्यं' २-५-२ इत्यस्योत्तरम्तेन 'वाचां' २-६-१ इत्यादिश्ठोकनवकोत्तप्रकारेण सर्वेषां नित्यपरिन्छकान्य-१२० नामुत्पत्तिं समागमरूपामुक्त्वा यद्यमितत्त्वेषां स्थानविभजनमुकं तत् 'यत्र' २-५-२ इति प्रश्नस्योत्तरमाहेत्यर्थः । विवृत्तौ, सार्द्धपद्यसिद्धमर्थमाहुः भगवन्त्रस्वरूपा इति । मतान्तरमाहुः समुद्राय इत्यादि । अत्रास्वरसवीजं तु 'अहमेशासमेशे'ति २-९-३२ पद्यविरोवो क्षेयः । अतः परिमत्यादि । यत्संस्यं २-५-२ इत्यस्योत्तरनिरूपणानन्तरत्रिविधसुद्धात्मकफलनिरूपणार्थमधिकार्यादिकं वदन् पुरुषस्के तयोनिरूपितत्वान्त्येत्ययः । नतु पुरुषस्के 'इहं भवान्' २-६-१२ इति प्रकारणानिरूपितत्वात् कथं तयेत्यत् आहुः पुरुष इत्यादि । इदिमति उक्त श्रुताविदं पदेनोक्तम् । तथा च, तस्यवेदं विवरणामिति न प्रकारभेदः इत्यर्थः ।

२-६-१३ अन्तरिक्ष इत्यादि । एतेनेतः पूर्वोक्ता दिन्यास्तादशा इतिबोधितम् । अनेनेति सार्द्धप्रमायेण ।

तेनेदमित्यत्र आहेति । पन्तं बोध्यितुमपरिच्छेदमाहेत्यर्थः । जातिहीत्यादि, इदमत्र परप्रसिद्ध्या तद्वीवनायोक्तम् , सिद्धान्ते जातेः पदार्थान्तरामावात् । 2-E-64 अधितिष्ठतीति। अविकं यथा स्थात्तया तिष्ठतीत्यर्थः । एतेनाधिकस्थितौ विश्वस्य कर्तृताभ्रमो वारितः । स्के 'स भूमिं विश्वतो वृत्त्वे'ल्यत्र तच्छन्द्रपरामृष्टस्य सहसाशिरसोदिगुणकस्य पुरुषस्यैव कर्तृत्ववोधनात तेनेदं मिन्नं वाक्यमिति बोधितम् । परिमाणांशे स्काविशेषं परिहरन्ति अलीत्यादि । है,पद्भयकथनप्रयोजनमाहुः अनेनेत्यादि । अनेनेति, विश्वात्मकतद्तिरिकरूपयोः कथनेन । अतः इति उभयरूपत्वाद्विरुद्धधर्माश्रय-खाब । बतिरेकेपि यथा तुल्य वं तथा व्यक्तीकुर्वन्ति अष्टेत्यादि । श्रुतावत्र च वितस्त्य-धिकत्वकथनात् सप्तवितस्त्यात्मकविश्वपुरुषापेश्चया वितस्तिमात्रमधिक इत्यष्टवितस्त्यात्मकः। तादशस्य सर्वतस्तद्वधाप्तिकथनाच तावन्यात्र एव सर्वतो वितस्त्यधिकः । अन्यया न्यूना-विकारिमाणापत्या दञाकुञ्जञ्दसर्वतोब्याप्त्यो रन्यतरदुपरुच्येतेति तथेत्वर्थः । सिद्धमादः तस्मादित्यादि, तस्मादिति शन्दबलात् । तत इति अधिकात् । नन्वेवमपि वितस्ति-मात्रतया परिच्छेद एवापततीतिश्रङ्कायां तदपि निवारयन्ति किञ्चेत्यादि । तया च, श्रुतौ दशाकुलाधिक्यबोधनं स्थितिप्रकारबोधनार्थं, न तु ततोधिकव्याप्तिनिवारणार्थमित्यर्थः। स्वधिष्ण्यमित्यत्र प्राणः सूर्य इति । सूर्यस्य प्राणपदवान्यत्वं न प्रकाशयतीति

स्विधिष्णयमित्यत्र प्राणाः सूत्र्य इति । सूयस्य प्राणपद्वाच्यतः न प्रकाश्चरताति व्यापद्वाच्यतः प्रमानिति पदस्य तात्त्रयमादुः वन्द-१६ पुरुष इत्यादि, 'स एव वासुदेवोयं साक्षात्युरुव उच्यते' । स्त्रीप्रायमितर-त्सर्वं जगद्रसपुरःसर'मिति नृसिंहपुराणाद् भगवानेव पुरुषः । अतः प्राकृतत्वादिराडिप स्त्रियाय इति तथेत्ययः ।

सोऽमृतस्येत्वत्र उभयस्वामित्वमाहेति, यलरागत्यस्योत्तरत्वेनाहेत्यर्थः । इतिति अनया श्रुत्या बोधितम् । कयं कथित इत्याकाङ्कायामाहुः तन्नेत्यादि तन्नेत्यर्धेचे । तथां च, श्रौतस्योतग्रन्दस्याप्ययंकत्वेन तद्रोपितस्यार्थस्य कण्ठोक्तस्य च हेतुपूर्वकं बोधनात् कथित इति मावः । पूर्वार्धे यदुक्तं तत्राशद्कते निवत्यादि । तथास्तिति प्रपन्नत्तप्रदेशेष्ट्रकत्वे सित । तस्मादिति प्रपन्नापेश्वयोद्ध्वस्य स्वानन्दस्येशत्वकथनात् । न स्यादिति न युज्यत इत्यर्थः । छोक्तवत्कार्यमिति लोक इवाश्रयभेदम् । इतिसिन्दमिति, इति हेतोमिहिमवत्तं सिद्ध-मेवमेतेना ज्यायांश्च पुरुषं इति व्याख्यातम् । बतः परमेतावानस्य महिमें ति मार्ग स्याकुर्वन्ति तस्मादेष, इत्यादि । एतस्य महिमत्तं व्युत्पादयन्ति तस्येत्यादि । सिद्धः प्रतिबन्धकता न युक्तिति विरुद्धभित्रयत्वकृतस्य महिम्नो विरोधप्रतिवन्धकता

१ " स्वादि " पाठ: । २ परिवामांशे पाठ: । ३ "परिवामा पाठ:।

न युक्ता । असमोर्ष्ट्रेत्वादिति । यया कमलमुकुलं मूले विस्तीर्ण प्रान्ते स्वरं यया चन्द्रज्योत्स्नाथे स्वरंगा मूले विस्तीर्णा, तया विरुद्धधर्माश्रयत्वमि प्रापित्रकेषु स्वरंग, तद्वपि ततोधिकं, तद्वपि ततोपि महदिति तथात्वात् । तथा च, नीचैर्मागे धर्मस्य विरुद्धत्वाभावेन तत्कृतमिहिम्रोभावादपि तथेत्यर्थः । उक्तिमाश्रविरुद्धत्वादिति, उक्तिमाश्रणेव विरुद्धत्वादित्यर्थः । अतः इति, अविरोधस्याशक्यवचनत्वात् । उभयकार्यद्र्धानादिति, सदिति ज्ञानविषयत्वस्य सर्वन्त्रपत्वकार्यस्य ध्यानादिभिः फलप्रप्रिष्ठपस्या-तिरिक्तरूपत्वकार्यस्य च सर्वानुभवगोचरत्वात् । स एवेति, अपरिष्ठेदानिर्वाच्यत्वादिम-हत्त्वरूपमेतावत्त्वमेवेत्यर्थः ।

पादेष्वत्यत्र सर्वे लोका इति सर्वे प्राणिनः । स्था इति अत्राधिकरणे ध्यज् । स्थितिशब्दाब्द्वाच्या भवन्तीति । तेन स्थितिशब्दो लोकेषु रूढ इति वोधितम् । अवयवा अप्यवयविन इत्यदि । पुंसः सर्वरूपस्यावयविनः तत्तद्वयवरूपा अपि भगवन्तमितिरक्तं प्रतिपादा इत्यर्थः । नन्वत्र मृतानां पादाधिकरणकल्युच्यते, प्रमाणे तु मृतानामेव पादत्वमुक्तामिति विरोध इत्यश्वश्चायां तत्तात्पर्यमादुः भगवन्माहात्म्येत्यादि । विरुद्धधर्माश्रयत्ववोधनार्थं तत्र मृतानां पादत्वमुच्यतेऽन्ययापाद इत्येकवचनं न वदेत्, अतो न विरोध इत्यर्थः । ननु मन्त्रवर्णादित्यस्य विषयवाक्य-मिदम्, तत्र जीवानामंश्रत्वाय पादत्वमङ्गीकृतिमिति तिष्ठरुद्धात इत्यरुच्या व्याख्यानात्तरमाद्दुः अथवेत्यादि । तथा च, पादस्थानां रेखादीनामिवांशत्वस्याविरुद्धत्वाद्वस्यमाणरीत्या तानिधिष्ठाय भगवतः स्थितत्वाच लक्षणया योगेन गौण्या च देहविशिष्टजीवानामिप पादत्वमतो न विरोध इत्यर्थः । उक्तार्थस्य परोक्षत्वादत्र लक्षणा न दोषाय स्वार्थत्यागामावाच । त्रिपादमृतमिति । त्रिभिः पद्यते प्राप्यत इति त्रिपात्, न विद्यते मृतं नाशो यस्येत्यमृतम् ।

पादा इत्यत्र त्रिपादृष्ट्वं इत्यर्द्धर्चं विवृणोतित्याहुः एतेषामित्यादि । त इति

२-६-१९

अाश्रमविशिष्टाजीवाः । व्युत्कान्तानामिति त्यक्तभौतिकशरीराणाम् ।

तथा च, त्रिपादाश्रमत्रयात्मकः पुरुष ऊर्ध्वे उपरितनामृतसुखार्थमुदैत्, उप
रितनेषु जनस्तपः सत्येषु गतवान् , अस्य पादः गृहस्थाश्रमी इह त्रिठोकीसुखार्थं पुनरभवत्

पुनः पुनरुत्पन्न इति श्रुत्यर्थः ।

सृती इत्यत्र वैलक्षणयहेतुमाहेति ततो विश्वं व्यक्तामत् साशनानशने अभीत्यर्द्धर्चं व्याकुर्वन् सर्वेषां जीवानां चीदंश्वलेन तील्येपि फलमेद-हेतुभूतस्वभावनैलक्षण्ये प्रयोजकमाहेत्यर्थः । ते उभे इत्यादि श्रीतस्या-भिषदस्यायमर्थः । तत्राहेति ईदृश्यामाशङ्कायां श्रीतस्य तत इति पदस्यार्थमाहेत्यर्थः । उभयाश्रित इति उभयमाश्रितं यत्र स तथेत्यर्थः । एतेनाविद्याविद्ययोश्यरणशक्तित्वं बोचितम् । तेन च जीवानां चरणांशत्वाद् एतन्नैकट्येन 'एकस्यैव ममांशस्ये'तिमगवद्धा-क्योक्तबन्धमोश्चयोरुपपत्तिरिप सूचिता । अन्यथेति'भगवदनाश्रितत्विमत्यर्थः ।

तस्मादित्यत्र आहिति। तस्माद्विराङजायन्त इति ऋषं व्याकुर्वज्ञाहेत्यर्थः।
तस्मादण्डमिति। एतेन सुषाठादिश्रुत्यर्थोपि सङ्गृहीतः। तत्र हि
२-६-२१ किं तदासीत्तस्मै स होवाच न सन्नासन्न सदसदिति तस्मात्तमः सखायते
तमसोभूतादिर्भृतादेराकाशमाकाशाद्धायुः वायोरप्रिरमेरापः अद्भवः पृथिवी तदण्डं समभवदि'ति श्रावणात् तदग्रे च मध्ये 'पुरुषो दिन्यः सहस्रशीषें'त्यादिश्रावणाच, गुणा इति दिमादयो देवाः। अशनमार्गविकमणेन कर्मफठमोकृत्वं भगवतो वक्तव्यं, तत्केन रूपेणेत्याकाङ्कायां
तद्रपुमत्रोच्यते इत्याश्येन ध्याख्यानान्तरमादुः अथवेत्यादि। सोपीति विराद्पुरुषोपि।
यदास्येत्यत्र द्विविधमिति। अण्डात्मकं विराहात्मकन्न। पुरुषद्वयमिति, विराह्-

रूपमितिरक्तव । अमूर्शानामिति नित्यपरिन्छित्तानां वाधिदैविकानां वागाधिममानिजीवानाम् । यहरूपस्येत्यादि । वयमर्थः, यह्नो हि द्रव्यादिनिष्पादः, तस्य च प्रोक्षणादिव्यतिरेकेण तत्तत्समारकमन्त्रादिव्यतिरेकेणापि सिद्धौ ते संस्कारा मन्त्राव्य नोक्ताः स्युरतो ज्ञायते तैरतीन्द्रियः पदार्थः किवात्सिस्त्रातीति । स चेष्ठन्यः स्यान्मीमांसकप्रतिपद्मापूर्ववत्तदा तत्साध्यस्य यहस्यापि जन्यत्वा'धन्नो वै विष्णुरि'ति तस्य मगवत्त्वं नोच्येतातः श्रुतविष्णुत्वार्यापत्त्या तस्य तत्साधकानाव्य नित्यत्वं तेन प्रकारे-णाविर्मावमात्रं च यहस्यिति वाच्यम् । ते पदार्थाव यदि पूर्वोक्तपुरुवाद्विन्नाः स्युस्तदा 'पुरुष एवेदः सर्विनि'ति पूर्व श्रावितं पुरुषस्य सर्वत्वं विरुद्धतेतत्याश्रद्धय प्रोक्षणमन्त्रादिभिः सन्निधाप्यमानानां यद्वीयपदार्थानामपि भगवानेवानारोपितानागन्तुकरूपमित्याहेत्यवः । एतदेव विवृण्वन्ति यदैत्रदित्यादि । अत्र 'अहमासिनि'त्यनेन यजमानस्य भगवद्वयवत्वं स्चितमत एवाच्छिद्रे श्राव्यते य एवास्नि स सन्यज इति एवमप्रेपि सर्वत्र बोध्यम् । महत्वं विवृण्वन्ति महानात्मेत्यादि । स एवेति । 'सहस्रशीर्षा' मृत्युरुष एव यहरूपेण दर्शनगोचरामवदित्यर्थः ।

तेषु यज्ञस्येत्यादेविवृतौ बहीं रूपा इति असंस्कृतरूपाः, बहिराज्याधिकरणे तथा सिद्धलात् । महाधीराध्यथां इति । महावीरो धर्मपात्रम् । आदि२-६-२३ पदेन द्रोणकल्ञादयस्तदर्या इत्यर्थः । बसतीबरीति प्रोक्षणविशेषोपयोगि जलम् । बालुहों तृनिदानकमिति पृथिवीहोतेत्यादिरुपक्तेत्यन्तोमन्त्र मतुहोतारूपः, स एव सर्वयञ्जनिदानं चतुहों तृम्यो यञ्चो निर्मितं इति आक्षणे श्रावणात् अतस्तयेत्यर्थः । इति सम्भृत इत्यत्र फलार्थं नेति आराधनविचारदञ्चायां फलार्थं तिद्वचारेपि सम्भारदर्शनोत्तरं तादशबुद्धिनिवृत्तेस्तयेत्यर्थः । एवं प्रकारेण करणस्य १-६-२७ मुख्यतं विश्वदयन्ति यथेत्यादि । अन्ययेश्वरपदं न वदेदितिसादः । उपित-

प्रकारमव विशदयन्ति यज्ञीयानित्यादि । पदार्थानित्यन्तम् । उत्पाचेत्यनेन सम्बद्धाते । अस्ति किञ्चित्कार्थमिति । तत्किमित्याकाङ्कायां स्वावयवरूपदेवाप्यानेन सकलजगदा-प्यायनमिति प्रतिभाति, 'सर्गादौं कत्यितो देवैर्यज्ञभुग्भगवान् हरिः । यज्ञभागभुजो देवा-स्ततस्तेनैव कत्यिता' इत्यादिवाक्येभ्यः । ते इति जीवाः । द्वितीयं प्रकारमाहुः मध्यमा-धिकारिण इति षष्टचन्तः प्रयोगोयम् । तथाज्ञात्वेति पदार्थानर्माणं ज्ञात्वा । तृतीयं प्रकारमाहुः यदा पुनरित्यादि । तथा अज्ञानादिति पदार्थानां यज्ञार्थत्वाद्यज्ञानात् । चतुर्यं प्रकारमाहुः यत्पुनरित्यादि । एवं चतुरः प्रकारागुत्तचा साधारणपदार्थभयो यज्ञी-यानां भेदं दर्शयितुं श्रुतिपुराणान्तरागुसारेण तेषां स्थानमेदं निर्दिश्चन्ति तन्नेत्यादि । यथायथम्ह्या इति उक्तप्रकारमवगत्य ये यत उचितास्ते तत ऊद्धा इत्यर्थः । अत्र मुख्यप्रकारस्य श्रौतत्ववोधनायाहुः अत एवेत्यादि । वैयर्थ्यापित्तिरित्यन्तम् । अन्नोदा-इरणं संहितां दृष्ट्वा लेख्यमस्ति । तथा च, श्रुतार्थापित्तिसिद्धोयं प्रकार इत्यर्थः ।

ततस्त इत्यत्र । एतेषां प्रकाराणां परम्परया प्रचारमाहुः एवमित्यादि । अन्य-२-६-२८ र्थेत्यादि । इदमि त्रयं क्रमेण सात्विकादिषु बोध्यम् । २-६-२९ द्वितीयकक्षाप्रकारमाहः तदनन्तरमित्यादि ।

नारायण इत्यत्र । ननूपादानत्वे भगवतः सम्यगुक्ते तत्रैव सर्वस्य स्थितिरथाँदेव सिद्धेति पुनः स्थितिकथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः विश्वेत्यादि । तथा च, स्वतो विश्वं निर्माय तदन्तः स्वयं प्रविश्य तत्स्थापक इति प्रकारान्तर्बोधनं प्रयोजनमित्यर्थः । अत्र यद्यप्युत्तरार्द्धं न व्याख्यातं, तथापि ननु भगवते-त्यादिनाग्रिमाभासेन तदस्तीति निश्चीयते इति बोध्यम् ।

इति त इत्यस्याभासे अंद्रात्रयमिति । गुणावतारत्रयात्मकं तम्रयम् । विवृती मतान्तरस्थैरिति, भेदवादिभिविशिष्टाद्वैतवादिभिम् । अत्र ययाययं पूर्वोक्तं हेतुद्वयं योजनीयम् । अस्मिन् मार्गे इति विविश्विते भक्तिमार्गे । यन्न हीत्यादि । तथा च भेदवादिमते 'अनन्तवीर्यामित विक्रमस्त्वं सर्वं समाप्तोषि ततोसि सर्व' इति वाक्यस्वारस्यात् पारिभाषिकं सर्वत्वं, विशिष्टाद्वैतवादिमते 'यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरे सम्त्रम् यं पृथिवी न वेदे त्यारभ्याप्तेजोवाय्वाकाश्यमनोबुद्ध्यहङ्कारचित्तात्र्यक्तान्त्रसम्बन्तान् शरीरत्वेन पूर्ववदुक्तवा 'स एष सर्वभूतान्तरात्मापहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायण' इति सुवालोपानषदि श्रावणेन तत्स्वारस्याच्छरीरित्वेन सर्वत्वम् । अत्र तूपादयस्यावयस्य चोपादानावयविभेदाभेदात्तरप्रेणापि सर्वत्वमिति विशेषः इत्यर्थः । न च पूर्वश्रुति-विरोधः । तत्रैव पूर्वं प्रलयप्रकरणे पृथिव्यप्सु प्रलीयत इत्यारभ्यापस्तेजासे तेजो वायौ वाश्रुपकाश्च आकाशमिन्द्रयेष्विन्द्रयाणि तन्मात्राणि भूतादौ मृतादिर्महति महानव्यक्तेऽ-

व्यक्तमद्वरेद्वरं तमसि विठीयत इत्यन्तं शब्दाम्यासेन रुयमुत्तवात्रे 'तम एकीमवित परिसन् परस्ताद्वसभासनसद्यदित्येतन्निर्वाणमनुशासनमिति वेदानुशासनमि'ति पृथिव्यावद्वरान्तानां स्रम्मरूपतापस्या कारणेन सह श्लेषः तमस्त्वेकीमावेन कारणमृत्तपात्मत्वे सदसाद्विरुधाण-महामात्रसत्ताष्ट्रिया तमायादिपृथिव्यन्तानां सम्बरक्रमेण महापादेयता तमापि सिद्धार्तिन्विरोधात् । महावादादत्र विशेषं व्युत्सादयन्ति तस्मादित्यादि । मानं शुक्तिरजतादेः ह्यानं श्रश्चारद्वादे । तथा च, प्रतिमासरूपेण वचनरूपेणानुव्यवसायविष्यक्रमेण च वा तस्सत्ता सा तेषां महारूपत्वं विना नोपपद्यत इति तेषामिप तेन रूपेण महात्विर्विष्य महावादि हि 'तदनन्यत्व'स्त्रोक्तित्या कारणक्रपेण 'उमयव्यपदेश'न स्थातक्रित्या व्यवहारयोग्यसद्वप्रेण च महारूपत्वचिनेन सदसद्ववहारयोग्यसद्वप्रेण तथान्वाचोचनादिति ।

न भारतीत्यत्र भावेनेति । अत्र भाविनेतिपाठः प्रतिभाति । नतु नासे,
नीतिज्ञासे हिंसयोगानां कामशासे च पारदारिकसुखसुरतादीनां त्रक्षणा
र-६-३३
क्यनस्य भारते वात्स्यायनीये चानुवादात् नवावां निन्दितमार्गे पातः
इति न मे ह्वीकाणि' इत्युक्तिः कयं सङ्गच्छत इत्यत बाहुः वाक्सम्बन्ध इत्यादि । इदं
मनःसम्बन्धस्याप्युपटक्षकम् । तथा च तयोः सम्बन्धेषि चेद्रगवदविस्मरणं स्यात्तदा
मारतीत्यर्थेन सत्यनिर्गमनह्रयमात्रमेव कार्य न वदेत्, अतो निर्गम एवाविस्मणम् । न तु
तयोः सम्बन्धेपीति न तेन व्यभिचार इत्यर्थः । छूत इति प्रेम्णावद्य इत्यर्थः । प्रतिनियतेनिद्रथबद्गक्तिरिते। मनसा ह्रपरसादिग्रहणे चक्षुरसनादिवन्मनसा भगवद्वहणे मक्तिरित्यर्थः ।

सोइमित्यत्र तन्त्रेति मगवज्ञाने, प्रमाणाभिज्ञानमिति वेदतात्पर्यज्ञानम्। अन्तरक्रिमिति निदिष्यासगजनकम् । सोइमिति उत्तमाधिकारी । साधनसव-६-३४ मार्ति विञ्चदयन्ति समाम्नायेत्यादि । उक्तमिति मयडन्तमुक्तम् ।
एतेन 'तं त्वौपनिषदं पुरुषमि'ति 'मनसेवानुद्रष्टव्य' इत्येवं जातीयकानां तात्पर्यं निर्द्धारयन्तित्यादुः प्रमाणं हीत्यादि ।

नतोस्मीत्यत्र आहेति, श्लोकत्रयेणोत्तरमाहेत्यर्थः । अर्थसिद्धिरिति मगवद्भिणा-२-६-२५ रितरीतिकामीष्टसिद्धिः ।

नाहमित्यत्र झानसम्बन्धिन्येति चिदंशशत्त्या । अनेनेति विनिर्मितपदेन । २-६-३६ लद्पीति कार्यक्षं जगदपि । अन्यथेति कार्यस्य सम्यक्परिच्छेदे । यस्यावतारेत्यत्र तस्येति मूलक्ष्पस्य पुरुषोत्तमस्य । एवं श्लोकत्रयेणेदं सिद्धम् , भ्रानमक्ती दुर्लभे, केवलं दैन्यमेव तोषसाधनमिति तेन भगविद्धचारानु- क्ष्म जीवामीष्टसिद्धिरिति नमनमेव कर्वन्यमिति ।

Ÿ

स एष इत्यत्र अन्यस्मिकित्यादि, उत्पादकेषि मारकेषि स्थापकत्वमेवं निरूप-णिमत्यर्थः । तथाभूतिमिति साधनमूतम् । तथा च, वस्तुस्वमाव एव युक्तिरित्यर्थः । एवं विरुद्धधर्माश्रयत्वनिगमनेन माहात्म्यं भगवतो निरूपितम् ।

विद्युद्धमित्यत्र ब्रह्मात्मस्वरूपभूत इति, ब्रह्म आत्मनः स्वरूपमूतं यत्र तादश इत्यर्थः । फलिष्यतीति, तथा चैवं फिलते ज्ञाते स्वाश्रया मुक्तिः सिद्धै-वेति सुगमसुपायमपहाय दुर्गमो भगवन्मार्गः किमर्थमन्वेषणीयः इत्यर्थः। एतस्य प्रतिपत्तिमाधनाम्यां सुकरत्वं व्याख्यानेन व्युत्पादयन्ति तन्त्रेत्यादि । ज्ञानार्थ-मिति आत्मज्ञानार्थम् । नतु ज्ञानार्थप्रयत्नवैयर्ध्याङ्गीकारे शास्त्रेष्वात्मबोधकत्वप्रसिद्धिर्च्या-हन्येतेत्यत आहुः शास्त्राणीत्यादि । त्यक्तव्य इति । तथा च, कपिलादिवत्सिद्धतया स्यातव्यमित्यर्थः । 'प्रत्यक्' 'सम्यगिति' विशेषणद्वयेन योगपक्षं निराचक्षते किञ्चेत्यादि । न हीत्यादि । एतेनेदं बोधितम् । इयं देहस्यासम्यक्तापराक्तवप्रयुक्ता, तथा सित, स्ववृता-वात्मस्फोरणेनात्मनि परात्तवसम्पादकस्य योगस्याप्यात्मन्यसम्यत्तवसम्पादकत्वमेवेति तस्या-किञ्चेत्यादि । एतस्य प्रवृतोषयोगमाहुः देहेत्यादि । तात्त्विकोपाधिवादिमतीयसाधननिरा-करणायाहुः ननु पूर्णेत्यादि । नन्तं आकाशस्येव सम्भवतीत्याकाङ्कायां तह्नैलक्षण्या-मोक्तिविशेषणस्चितं हेतुत्रयमाहः अविकारित्वादित्यादि । आकाशो हि शब्दरूपेण विकियते इति तेन रूपेणाद्यन्तवान्, आत्मा तु 'अविनाशी वा अरे अपमात्मे'तिश्रुतेस्त-द्धिलक्षणः। अर्द्धवैनाशिकमते यद्यपि विकारो नाङ्गीक्रियते, तथापि, घटाद्यवयवकर्मजसंयोगो-इतिकयते इति संयोगात्मकः सङ्गस्त्रस्ति, आत्मा 'त्वसङ्गोद्धयं पुरुष' इति श्रुतेः सङ्गरा-्रित्यात्ति द्विलक्ष गः । यन्मते संयोगः स्वर्शभे इस्तन्मते आकाशे तदभावेष्यवकाशरूपेण व्यव-हार्यत्वम त्येव । आत्मा तु 'यत्र स्पृशन्ति न विदुरि'तिवाक्याहुर्ज्ञेयत्वेनाव्यवहार्य इति तिहरूक्षण इत्पर्थः । केनाप्यंद्रोनेति, विकारांशेन कार्यांशेन व्यवहारांशेन चेत्पर्थः । नुत् तिर्दि दहादीनामुगावित्वश्रसिद्धिः कथमित्यत आहुः देहाद्य इत्यादि । तथा च, तत्प्रका-स्यतया ते । तथा व्यवहार इत्यर्थः । याचन्त इत्यादि । तथा च, पूर्वं स्वरूपनित्यत्वं सत्यदे-नोक्तम् । इदानी'मनुन्छित्तिधर्भे'त्यादिश्रुत्यनुसारेण धर्मनित्यत्वमुन्यत इत्यर्थः । ब्रह्मत्वो-पपादनाय मगवानित्युक्तम् । तत्र कयं भगवानित्यपेक्षायां श्रुतिगीतावाक्यं चोच्यते । तत्र श्रुती 'विज्ञानमय' इति त्रवात्वोपपादकम्, गीतानाक्ये च 'सर्वमृताशयस्थित' इत्यन्तः-स्थितिर्भगवत्त्वोपपादिका, 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इति पुरुषोत्तमलक्षणवाक्ये 'यो लोकत्रय-माविष्य विमर्ती'तिलक्षणत्वेन कथनादित्याशयेनाहुः अयमारमेत्यादि । इदन साह्या-

मिमतमिति ज्ञापन्तयाहुः पुरुपेश्वरयो।रित्यादि । एतान् द्वादशानिष धर्मात्रिगमितं प्राति-ह्येम्बेन वदन्तः अद्भयत्वस्य व्याख्यातत्वेन नैकट्याद्विलत्वादीनामधं स्मारयन्ति सर्वेश्वत्यादि । श्राषय इत्यत्र दूषयतीति अम्युगगय दूषयतीत्यर्थः । तदेन स्पृटीकुर्वन्ति किन्ता-धतेत्यादिना । भ्रमो निवर्त्तनीय इति । तथा च, तदिवृतेविश्वरर्थनसा-

₹-६-8• पेक्षत्वेन तद्य यन्ने अवश्यं कार्ये आगत एव ज्ञानार्थं त्रयास इस्यात्मन्न-बणमात्राञ्ज्ञानमिति पक्षो न युक्त इत्यर्थः । मननपर्श्व मनसि निधाय योगपर्श्व द्वयित-मुपश्चिपति एवसित्यादि । कियमाण इति मनने कियमाणे । तदेव गुणस्वरूपमिति मननसाधितं गुणात्मकवृत्तिस्वरूपम् । एतितरोधायकयुत्तीरादुः सर्वदेत्यादि । तस्मादिति एतर्मणपरिद्वारस्यावस्यकत्वात् । व्यवस्थायामिष्टापादने दोषमादुः एवमित्यादि । तिरो-भवतीति स्कुरितमपि तादश्ररूपं साधनशैर्वल्यात् प्रतिदृत्यमानं तिरोमवतीति पुनः संसार-पात इत्यर्थः । अतः परमेतिश्चियमनार्थिमिति साधनदीर्बस्यानुसन्धानोत्तरमसर्कात्रकार-तिवातवारणार्थम् । साधनाभावादिति नित्यानित्यवस्तुविवेक्तैराग्याद्यमावात् । कृत-मात्मनिरूपणेनेति व्यर्थे तदित्यर्थः, तृतीयान्तसहितः कृतशब्दः समिन्याहतवैयर्थः-बोधकतया लोके प्रसिद्धः । तस्मादिति साधनासम्मवेन ज्ञानस्य दीर्घट्यात् । अत इति तर्कविप्छतत्वात् । अत इति आवश्यकत्वाभावात् । ननु यद्येवं तदा'यमात्मा मह्ये'-त्यादावात्मनो नद्यत्वम् , गीतायां च स्वस्य सर्वात्मत्वं यदुच्यते तस्य विरोधः कयं निवर्तेत इत्यत आहुः तस्मादित्यादि । तस्य मतस्याप्रयोजकत्वेपि विरोधपरिद्वारस्यावस्यकत्वा-च्छारीरत्राक्षणस्यश्चताबुक्तं मगवत एकं रूपं भोकृमूतमिति विरुद्धधर्माधारत्वरूपमाद्दारम्य-बोधनायो न्यते गीतायां प्रश्नानुरोधि इमृतिरूपं तदर्थमुन्यत इति तेन चन्द्रदृष्टान्तन्यायेन परो-श्वज्ञानस्यैवोत्पादनाय तथा कथनमतो न विरोध इत्यर्थः ।

आद्योवतार इत्यत्र आधिदैविकमिति, 'असतोषिमनो सुज्यत मनः प्रजापितम-२-६-४१ सुजते'त्यादिश्रत्युक्तम् ।

अहमित्यत्र चेदिति लोकप्रसिद्धाऽवतारस्य रुश्वणान्तरं चेदित्यर्थः । ते सर्व २-६-४२ इति । तथा च, रुक्ष्यकुक्षौ तेषां निवेशाचातिन्यासिरित्यर्थः ।

इति श्रीद्वितीयस्कन्यसुवोधिनीवकादो षष्टाध्यायविवरणम् ।

### भीकृष्णाय ममः ।

# अय सप्तमाध्यायस्थश्रीसुनोधिनीप्रकाराः ।

अय ससमाध्यायं विवरिषतः पूर्वप्रेकरणसङ्गति वक्तं पूर्वोक्तार्यसङ्गद्द्यं प्रस्तुता-ध्यायार्थमाद्दुः एवमित्यादि । अतित व्याप्तातीत्यात्मा मगवान्, तदितिरिक्तानां अनित्य-नित्यपरिच्छिन्नमेदिमिन्नानां सर्वेषामुदिष्टपृष्टपदार्थानां उत्पर्स्या जननसमागमरूपया, एवं वस्तुत ऐक्येपि नियम्यतेतिनिर्णयः पूर्वाध्यायद्वयेन कृतः, अन्नासिन्नध्याये आत्मने व्यापकस्यापि हरेनिर्णयः तत्तद्धर्मरूपेण मूलरूपेण च प्राकट्यस्पोत्पत्तिनिर्णयो विनिरूप्यते सोपपत्तिक उच्यते । तथा च, नारदेन मुख्यतयाऽऽत्मन एव पृष्टत्वाचन्निद्धार्थमेव तद्ध्यतिरिक्तानिर्णयोक्तेः स्थूल्यस्मोत्यत्तिप्रकरणयोः श्वशेषिमावः सङ्गतिरित्यर्थः ॥ १ ॥ नतु स्थूलप्रकरण उद्दिष्टविमर्शस्य स्फुटत्वादत्र चावतारकथामात्रदर्शनादस्य कथं विमर्शेन्तर्माव इत्यर्थः । नतु स्थूलप्रकरण उद्दिष्टविमर्शस्य स्फुटत्वादत्र चावतारकथामात्रदर्शनादस्य कथं विमर्शेन्तर्माव इत्यर्थः । नतु स्थूलप्रकरण उद्दिष्टविमर्शस्य स्फुटत्वादत्र जडजीवयोर्वद्यस्यभाववैलक्षण्येन तयोस्तद्विन्नत्वभ्रमात्तद्वारणायोत्पत्त्या निर्णय उचितः । सक्ष्मध्याने तु भगवतो गुणाभरणादयो भगवद-विनाम्ता एवोक्ता इति तन्निर्णयस्य कि प्रयोजनमत आहुः येनेत्यादि वस्तुत इति । वास्तवा अनागन्तुकास्तया च तेषामनागन्तुकत्वेनाभेदाय निर्णय आवश्यक इत्यर्थः ॥ २ ॥ वास्तवा अनागन्तुकास्तया च तेषामनागन्तुकत्वेनाभेदाय निर्णय आवश्यक इत्यर्थः ॥ २ ॥

नतु कथामात्रेण कयं तद्धर्भविवृतित्वावगम इत्यत आहुः उपासनायामित्यादि-द्धाम्याम् । उपासनायां निदिष्यासने सर्वस्य हरेधेर्मस्य स्वरूपगुणभेदेन बोधनार्थे निर्णयः यथावस्थितस्वरूपनिश्चयः इहास्मिन्नध्याय उच्यते, श्रुतौ तावत्पर्यन्तस्यैव साधनस्य कथनादुच्यते ॥ ३ ॥

तु पुनः मुख्यस्य 'वासुदेवे मगवती'त्यादिना २।२।३३ द्वितीयाध्यायोक्तस्यात्मादिनिस्त्यणशेषिणो भक्तिमार्गस्य निर्णीतं 'मगवान् ब्रह्मकार्त्स्नेन' २।२।३४। इत्यनेन निर्द्धारितं फलं प्रेममक्तिरूपं विनिरूप्यते सोपपत्तिकमुच्यते । तदङ्गं प्रेमभक्त्यः माहाल्यादि च
सोपपत्तिकमुच्यते । तेन हेतुत्रयेण विशिष्टं तत्तद्धर्मविशिष्टमन्तर्यामिस्वरूपं सिद्ध्यतीति
योजना । अत्रायमर्थः । स्थूलस्क्ष्मध्यानश्रवणोत्तरं राज्ञा 'मृय एव विवित्सामि '
२।४।६। इत्यादिना कृतेषु प्रश्लेषु श्रीशुकैरुत्तरस्य प्रमाणत्वाय 'एतदेवालम् राजन् '२।४।२५।
इत्यादिना ब्रह्मनारदसंवाद उपिक्षाः । तेन द्वयोः प्रश्लयोस्तदुत्तरयो वैकविषयकतं
ज्ञायते । तत्र चोत्तरे स्थूलध्यानोहिष्टाः पदार्था विवृत्योत्तरिता इति विवरणसूपता स्फुटा ।
अतः 'कुर्वन् कर्माणि जन्मिनः' २।४।९। इत्यवतारप्रयोजनसन्देह्गमः प्रश्लोतुत्तरितो

सोबिहरतं नारदातु युक्तास्मतत्त्वप्रश्नोत्तरम्तेना नेनाच्यायेन स्वस्मध्यानो दिष्टपदार्थिववरण-रूपत्यावतारकयां वद सुत्तरयतीति ज्ञायते । अन्यथा 'विशुद्धं' 'केवल २।६।३९। मि'त्यादि-रू शेबद्धयेन मतान्तरिनरासपर्यन्तमात्मस्वस्यं निश्चाय्य 'आद्योवतार' २।६।४१। इत्यादिना रूपवदस्वरूपिनत्यन्तेन तदवताराणामुक्तत्वात् असा न लीलावतारान् स्मरेतेन श्चायतेऽ-तिरिक्तात्मस्वस्पिमदानीमेतेन पूर्ण ज्ञापितं भविष्यतीति तथेव श्चुकोक्तमन्तर्यामिस्वरूपम्यी-त्यन्तर्यामिण अतिरिक्तात्मनश्चेकयेऽतिरिक्तात्मावतारा अन्तर्यामिण एव स्वरूपविमर्श्वायेति दितीयाच्यायोक्तं भक्तयादिकं च विमृष्टमतोस्य तद्विवरणरूपतेति ॥ ४॥

एवं कारिकामिर्यं सङ्ग्रह्म तद्नु व्याकुर्वित एवमित्यादि । यत्रोद्यत इत्यत्र आहेति ब्रह्मोत्तिमुखेन द्युक आह । एवं सर्वत्र बोध्यम् । अन्तर्याम्यवतारत्वे गमकमत्र वदन्तो विवरणत्वं स्पुटीकुर्विन्तं ब्रह्मण इत्यादि ।
तथा च, प्रेरकस्यैवायमवतारोऽतोपि ज्ञायते तस्यैवेदं विवरणमिति । ननु परिमाणविरोवात् कयमेवमत आहुः स प्रादेदोत्यादि । तथा चास्तामाविकत्वात्र विरोघो दोषायेत्यतः स्तस्य तद्धर्मावतारत्वव्युलितिरत्यर्थः । प्रादेदामात्रसित्यत्र अहुष्ठिरिरोमात्रत्वमिति । पदः प्रतिमाति, (जाबाल)श्रुत्या निवन्यन च तथा निश्चयादिति । मूलस्थस्य यत्रेतिपदस्य तार्त्यमाहुः यदैवेत्यादि गृहीत्वानित्यन्तम् । 'सोपद्यदि'ति 'पद्मां वे'ति च श्रुतिद्यं तैत्तरीयमाद्यणस्यम् । उत्तरत्रेति तृतीयस्कन्धे, तत्कार्यस्यितिजलाद्वस्त्द्वारस्य । 'अनुता वे'तिश्रुतिस्तेत्तरीयसंहिताषष्ठाष्टकस्या । विदीर्णत इति, अत्र विदारण इति । पदः प्रतिमाति । यद्य इति, यन्तियस्कन्धे तेन सा कल्पान्तरक्येति प्रतिमाति । अत्र वा करेण तत्यराज्यमात्रं, मारणं तु दंष्ट्रयेति ।

जात इत्यत्र पुरुषधर्मावतारत्वं व्युत्पादयन्ति स हीत्यादि । तथा च, रूपादेवात्र तद्व्युत्पत्तिरित्यर्थः । स्वरुच्या कृतवानिति, अत्र च तिषां मे पौरुषी-त्रिये'ति वाक्यं ज्ञापकं बोध्यम् । द्वयमिति युगपद्वयम् । एतेन विश्वा-मित्रादिवैल्याण्यं ज्ञापितम् ॥ २ ॥

जने चेत्यत्र अत इत्यादि । तथा च, ताद्यशास्त्रप्रणयनात्तस्य तदवतारत्विनश्य इत्यर्थः । किष्प्रत्यय इति अत्र विच् प्रत्यय इति पाठः प्रतिभाति । स्वोत्पादकबुद्धिनिवृत्त्यर्थमिति स्वस्यामुत्पादबुद्धिनिवृत्त्यर्थम् । अतः इति अधिकारोत्वर्मात् । पाठान्तरमभिष्रेत्यादुः अस्मिश्चिति ।

अन्नेरित्यत्र पुत्रत्रयस्यावरयभाव्यत्वेपि त्रितयाकाङ्काया अत्र चतुर्यस्कन्वे शास्पु-टत्वान्नात्र बहुनीहिर्युक्त इत्यरुच्या नञ्समासेन व्यास्यानान्तरमाहुर् अथ वेति। तस्येति भगवतः। स्वस्मिन्निति अत्रौ । अथव व सङ्ख्या- यात्रस्यावतारः किन्तु तत्सिहितानां बाहूनामिति ज्ञापनमाहुः चतस्त्र इत्यादि, ब्रह्मविष्णुश्विवांशैरवतारादत्रेस्तपःपरत्वाच तयेत्यर्थः । अवतारेष्वेता न स्फुटा इत्यरुच्या पक्षान्तरं कारिकयाहुः योग इत्यादि । तपो दुर्वासिस, मगवद्गक्तिरत्रौ । ननु सोमदुर्वाससोरत्रेश्च परम्परितत्वाद्भगवदवतारत्वाप्रसिद्धेश्च नेदमि युक्तमित्यरुच्या कारिकान्तरेण मुख्यं पश्चमाहुः अत्रथ वेत्यादि । बोधयतीति चतुर्मिर्भुजेबीधयति । अतः इति अवस्थाद्वयमेदेन तथात्वात्, तथा च, कियाशक्तयो नात्र प्रधानाः, किन्तु, स्वरूपधमेस्यैव प्रधान्यम्, नेनैन तत्र तदवतारत्व्युत्पत्तिरत्वर्थः । पूर्ववदित्यादि । तथा च, यथा भगवानदेयमि ददाति तथा संस्कृतमृतरूपं तच रजः साधनामावेषि देहं पवित्रयतीति तथेत्वर्थः । अणिमादीनां योगदित्वाङ्गीकारे तस्याः क्रममृक्तावेच सत्त्वेनोभयीति विशेषणं न सामञ्जस्येन युज्यत इत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः ज्ञानभक्तिरूपां वेति । तथा चोमयत्र योगपदप्रयोगादेतदेव युक्तमित्यर्थः । मर्यादाविरोध इति पितृनिदेशाग्रहणहविर्धानीग्रहणकृतः स इत्यर्थः ।
तसमित्यत्र ते इति कञ्चादयोर्थाः । मुख्यतत्त्वमिति आसन्यतत्वम् । तथा

भवन्तीति कार्याविष्टा भवन्ति । ननु प्रथमस्कन्ध एतेषां मगवदवतारत्वमुक्तिमित्यायुधावतारत्वं कथं युज्यते इत्यत आहुः आवद्रोत्यादि,
एतदिति आयुधरूपत्वम् । तथा चायुधेषु घरणस्योदेशे बोधितत्वाद्धरणर्थमावेशस्यापेक्षितत्वात्तिस्मित्रि पक्ष आयुधावतारत्वमुपपद्यत इत्यर्थः । यज्ञः साङ्घन्यत्र योगश्चेति
पूर्वश्चेतकचतुष्टय एतत्रयमुक्तमिति शेषः । पूर्वकल्पे आत्मज्ञानस्येति पूर्वकल्पीयात्मज्ञानस्य ।
मूल्रस्ययत्पदस्यार्थमाहुः पसमादिति । नन्वत्र सन्वअद्यक्तमार्गेण स्वात्मदर्शनं स्विसम्म्
मगवदर्शनं वावतारकार्यत्वेनोक्तं, न तु शत्रुहननादिकम्, तथा सत्यायुषावतारत्वं कथमवगन्तुं शक्यत इत्यत आहुः साधारणा इत्यादि । तथा च, देहत्याजनेन मुक्तिसम्प्रापणात्
तयात्विन्तर्थः । नन्वायुधानि अत्र्ंत्तया सम्पादयन्त्येते तु मक्तानिति कथं तथात्वमत
आहुः ते हीत्यादि । तथा च, युद्धिप्रकारमेदेपि साधारणानात्र श्रव्णात्र स्थानप्रच्युतरूपात्तामान्यात्तेषां तथात्वसम्मादने यष्ट्यादिवदायुषत्वं सुधरमेवेत्यर्थः । स्मरणार्थ इति
मुनिपदोक्तं तन्मार्गीयसमरणस्वरूपम् ॥ ५ ॥

वर्मस्येत्यत्र प्रसाद्वक्षधर्मभेदादिति, प्रसादस्य वक्षस्य च यो धर्मस्तद्भेदात् । यज्ञांशो मुखमिति गोजनिक्षयारूपत्वाध्वस्य तिद्धेषांशो मुखमिन् त्यर्थः । यज्ञांशतं व्युत्पादयन्ति दक्ष इत्यादि । तन्नेति मृत्यीम् । तथा चैतदर्थमेव पदद्धयमन्यथा दक्षदुद्धितरीति न वदेदित्यर्थः । तिद्धिषमिति जठाधार-खठजनकः । सूत्रत्वेन वाग्व्यवहार इति 'स एष जीवो विवासस्तिरि'त्येकादश्च-स्कन्धे वाग्व्यवहारस्य तत्कार्यत्वेनोक्तत्वात्त्येत्यर्थः । तपो हीति तापजनकान्तरिक्षयात्मकं पूर्वश्चोके त्वाठोचनात्मकमुक्तमिति येदः । अनुभावद्भितिषत्वं गुणविजातीयत्वेनेति ज्ञापना-

यादुः स चेत्यादि । गुण एवेति, अनशनवद्वाद्यदोषामावरूपत्वाद्विष्कामत्वमि त्योरूपमेविति तपःश्रमावाम्यां धर्माम्यां तयोग्रेखत्विनश्यय इत्यर्थः । तन्नेति मुखरूपे नारायणे ।
दोषामाने श्रयोजकं स्फुटीकुर्वन्ति अयमित्यादि । एवश्र दृष्ट्वा दर्शनेनात्मरूपस्य मगवतो नियमावलोपं घटितुं न दोकुरिति मूलयोजना । मगवत्वादेवात्मत्वस्यायिद्धत्वादात्मपदस्य स्वार्यकत्वमामित्रेत्य तिसद्धं प्रयोजनान्तरमाद्दुः अत इत्यादि । अत इति
मगवतो विविक्तदृष्टित्वात् । स्वसहज्ञधर्मस्येति इतरमोहकत्वरूपस्य । विपरीतत्वया
नीवा इति, उक्तस्य धर्मस्य स्वमोहकत्वं विपरीतता, तयात्वापत्त्या पुनः पूर्ववद्रश्चनामावो
नाशः । तया च, तेन कृत्वा पुनः संस् छुं न शेकुरित्यर्थः । ननु मगवत आत्मत्वादस्तु नियमानवलोपः परमेतासां स्वनियमलोपे को देतुरित्यत्व आहुः आत्मन इत्यादि । तथाच्येता
इति तथा एता अपि इति योजना । तथा चात्रापि स एव देतुरित्यर्थः । वत्रत्त्यागिन्यः
इति सत्यवाक्त्वरूपदेवव्रतत्यागिन्यः । इन्द्रसित्वधौ कार्यं वा साधियव्यामः शरीरं वा पातविष्याम इत्युक्तवागतास्तव कृतवत्यः इत्यर्थः । तथा चात्मसिन्नधानेन स्वभावपरावर्तनाद्वतत्यागरूपादोषाच एतासां गीतरूपभगवदुपासनयापि व्रतसिद्धधमावात्तक्षेप इति वः तादृशाः
इति विष्टमागुरिरक्षोपमिति वैकत्यिक आप्, तादृश्योपि भगवतः श्चात्वेनापि न माता
इत्यर्थः ॥ ६ ॥

कामिमत्यत्र आन्तरिकदोषमिति आन्तरं मनस्तदीयं दोषम् । तैरिति कोष-पूर्वभाविभिः सङ्कलादिभिः कामेन वा कोषो दद्यत इत्यर्थः । न स्वरूप इति किन्तु तच्छरीरनाशकः । अलम्पदस्यार्थमाहुः अहमित्यादि । प्रकारान्तरेण व्याकुर्वते कोष्यस्त्वित्यादि । तयोस्तद्वतारत्वगमकमाहुः अनेनेत्यादि, तया चैवं तयोः प्रसादावतारत्विश्रयः इत्यर्थः ।

विद्ध इत्यत्र । तदवताररूपतां व्युत्पादयन्ति स हीत्यादि । स हि तत्र स्थित

इति वैकुण्ठवासी ज्योतिश्वके स्थितः । तपस इवेति, यथा तपसो

विकास उपमोगजनकस्तथेत्यर्थः । विकाशयतीति नामषातुप्रयोगोयम्,
विकाशं करोतीत्यर्थः । तत्रापि मगवदिच्छ्या तथामृत्मिति, वनस्थितावपि तथाक्षिष्टं
सकामम् । एवं रूपतेति निलनायतेक्षणप्राकट्यसमर्थता । किरणानामिति अत्र प्रसादः
किरणस्थानीयो बोध्यः । अन्यथेति तपस एव प्रसादहेतुस्ते । दस्तवानिति । तथा च,
तादशस्थानदानमेतदातुस्तदवतारत्वगमकिमत्यर्थः । प्रसादकारण इति प्रसादः कारणं
यस्येत्यर्थः ॥ ८॥

यक्रेनमित्यत्र । एकोः पीताम्बरावतारत्वं व्युत्पादयन्ति कद्म्बस्येत्यादि । तवा

द्राहरूपकार्ये पृश्चनाकृते तदुत्तरं यहोहान्तरं तत्कदम्भिकञ्चत्कसमं तञ्जन्यत्वाहहुत्वाच । तया राज्ञः स्वमावो जनरञ्जनं तेनारकृत्वम् । पीत-स्विमिति पृथोः भीतत्वम् , यहाच्छादके पीतत्वं न स्यातदाच्छाद्ये मूरूपे जघने तरकृतं विच्छायत्वमपि न स्यात्, अतस्तस्य तदवतारत्वं कार्यान्त्रिश्चेयमित्यर्थः । एवं व्युत्पाद्य श्लोकं व्याकुर्वते रक्षणमित्यादि । स्वभावादेवेति । भातृबुद्धिः परस्रीष्टि ति वाक्येन जितेन्द्रियत्वस्वमावादेवेत्यर्थः । प्रजापतीनामपि गोपनाद्वा ।

नाभेरित्यत्र विविधाताङ्गदावतारत्वं व्युत्पादयन्ति देवतात्पादि । देवताभाग इति प्रगण्डे कपोणेरुपरिमागः प्रगण्डः, बाहुदेवता इन्द्रस्तस्य मागो बलाधारमागस्तत्रेत्यर्थः । अयञ्चेत्यादि । तथा च, क्रियात्यागादुपरिमागोक्तिः नाभिपुत्रत्वादिति नाभियत्रे हिरण्मयरूपेण प्राहुर्मूत्त्वादिति, अय तमाविष्कृत- भुजयुगलद्वयं हिरण्मयं पुरुपविशेषमि'तिपत्रमस्कन्धवाक्यात् तत्पुत्रा इति । नव योगेश्वराः अतोङ्गद्दत्वमिति । 'दो'ऽवखण्डने, तथा च, मर्यादागिरिवदुमयविमाजकत्वा- दङ्गदत्वमित्यर्थः । इदत्र पत्रमस्कन्धानुसारेणोक्तम् । व्याख्येयस्रोकानुसारेण प्रकारान्तरमाहुः स्वस्थेत्यादि । अयमपि प्रकारो न पत्रमस्कन्धादिरुध्यत इति ज्ञापयन्ति अध्यायेत्यादि ।

सन्नेत्यत्र हयग्रीवे किरीटाद्यवतारत्वं व्युत्पादयन्ति हयग्रीव इत्यादि । उभया-त्मक इति, इयनरात्मकः । अखिला इत्यादि । तथा चाखिलदेवता-नामात्मत्वेन तत्त्वस्थात्वे तरफलभूतत्वे तेषां तादशां तन्न स्थितेरि सत्त्वात्सा किरीटत्ववोधिकेत्यर्थः । अत्रापि तपनीयवर्ण इति हिरण्मयत्वं कण्ठोक्तम् । रत्नानि त्वग्रे वाच्यानि । तेन तथात्वभित्यर्थः ।

मत्स्य इत्यत्र । मत्त्यस्य चरणरूपत्वं क्षोणीमयत्वात्स्पुटमिति तस्य पछ्चरूपत-साकारसाम्यादाहुः मत्स्यो हीत्यादि । निष्कान्ताः खिलेम्यो निखिला इति मूल्पर्थं बोधयन्ति न विषयेः खिण्डता इति । विकसितानि भवन्तीति । तथा च, तश्चरित्रमुन्निद्रत्वगमकिमत्यर्थः । सर्वोपयोगिन इति तथा च, वेदमार्गानिति वहुत्वबोधितमार्गसम्बन्धिवहुत्वम् । किणिकागमकिमिति मत्स्यस्य ताद्यधर्म-विशिष्टचरणावतारत्विमत्यर्थः ।

२-७-१३ क्षीरोद्धावित्यत्र क्र्मेंस्य श्रीवत्सावतारत्वं कार्येण व्युत्साद्यन्ति क्र्में-णत्यादि । सप्टमन्यत् ।

त्रैविष्टपेत्यत्र एवमेवेति रिश्मकेसरयोः स्कन्धिनर्गमतौत्येनैव । एवं कन्धरयोस्तो-त्येपि कार्यं विना न तस्य तदवतारत्वं सम्भवतीत्यतस्तद्वभुत्याद्यन्ति कौस्तुभिनत्यादि, न स्थापयेदिति कृष्ठे धारणोपाग्नेन न स्थापयेत्। लथति, एकसिन् प्रकरणे । 'चैत्यस्ये'ति ''कण्ठे च कौस्तुममणेरि मृष्णार्थमि''तिवाक्य-इयसत्वादुभयरूप इत्यर्थः । भ्रमयुक्त इत्यादि । इदं न विग्रहवाक्यं, तेन तादशी दंष्ट्रा यस्मिन् तादशं च तत्कराळचेतिविग्रहः ।

अन्तःसरसीत्यत्र । होर्वनमाठावतारत्वं व्युत्पादयन्ति भक्ता हीत्यादि । विद्योन् बणानीति गजेन्द्रविशेषणानि द्वितीये । नतु मास्तु दृष्टं प्रतिबन्धकं, तथापि महादण्डस्य दुरत्ययत्वाद्वजदेहसत्त्वेन्धन्तमः प्रवेशस्यानिवार्थत्वं शापजन्यदुरदृष्ट्वनाशकस्यात्रातुक्तत्वादिति शङ्कायामादुः भगवतेत्यादि । तथा च, तत्सत्त्वे-प्युद्धरणमन्छानत्वपोषकमित्यर्थः । परदुः खेत्यादि, अत्रेच्छाविशेषस्य कृपात्वं कार्यामेदोपचा-राद्वोध्यम् । एतदेव ज्ञापयितुमादुः इदमेवेत्यादि ।

ज्यायानित्यत्र वामनस्य मेखठावतारत्वं धर्मत्रयेण व्युत्पादयन्ति मेखाला हीत्यादि । इति च वाक्यादिति दैत्यानां जधनस्यतयेतिशेषः । मायामिति 2-0-70 तदुपास्यदेवतास्त्राम् । एवं तत्सिद्धिसारूप्याम्यां तयात्वं साधियत्वा समानशब्दादिप बोधयन्ति अत एवेत्यादि । 'तद्वामनं रूपमवर्द्धताद्वतं हरेरनन्तस्य गुणत्रयात्मकमि'तिवाक्येन तथारवादेव प्रकृतश्चोकेपि गुणपदोक्तया तस्त्राधान्येनैव कथन-मित्यर्थः । नन्वत्रोत्कर्षाधायका धर्मा एव गुणत्वेन विवक्षिता, न तु प्राकृता इति शक्का-यामाहुः अदितेरिलादि । अवरज इति मैत्रावरुणीयोपनिषदि 'तमो वा इदमग्र आसीदि'खुपकम्य 'तद्रससंस्रवाद्र जस्तस्यापि रसः सत्त्रमि'ति श्रावणाच्छुद्धसत्त्राव-तारात्तेषामप्यवरज इत्यर्थः । एतेनैकं गुणप्राघान्यमुक्तम्, आच्छादकविक्षेपकदृढीकर्तृ-खेनेतरयोरप्यादुः अदितिरित्यादि । ननु तत्र सर्वरूपत्वं ब्रह्मधर्मी निरूप्यत इति कयं एवम् ? अत आहुः यचपीत्यादि । इत्येव मुख्येति, एतच्छ्रतिनिरूपितत्वात्सैव मुख्या । तामिति रक्षां कीर्ति च । तथा च रजस्तमसोरिप प्राघान्यमित्यर्थः । तर्दि तत्र प्राकृतत्वमेव स्यास महातेति मायाया अन्तःपातनमसङ्गतमिति शङ्कायां महाप्राधान्याय गुणैज्यीयस्व ब्याकुर्वन्ति गुणैरित्यादि । के इति जगत्कर्तृत्वादिधर्मवैशिष्टयेनैव सिद्धे उत्कर्षे तादशस्य ततोतिरिक्ता क इत्यर्थः । अत इति अन्य इत्यनेन सम्बन्धः, स्वेन स्वाक्रमणादितर इत्यर्थः। गुणस्विमिति सर्वदोपसर्जनतया प्रतीयमानत्वाद्धणत्वं, न तूत्कर्षाधायकत्वमपीत्यर्थः । ननु रूपवर्द्धनेनैव सर्वलोकाकमणे बलिसम्बन्धिपदार्थस्यावशिष्टस्याभावात्तत एव कार्यसिद्धे-ठींकविक्रमणस्य किं प्रयोजनमत आहुः यस्ति प्रतीत्यादि । न निरुधमिति न स्वामा-विकम् । तथा च, तेषां स्वरूपं स्वेच्छां च वोधनमेव प्रयोजनमित्पर्यः । वामनावतारंगैवै-बस्करणे प्रयोजनमाहुः मेखलेत्यादि । ननु भेखलारूपरवादस्तु यामनावतारेणैतस्करणं तावती-स्कर्षाघायकत्त्वस्य कथं सिद्धिरित्यत आदः अत इत्यादि । तथा च, ठोकतः परमार्थत-

श्रासंभावितस्य करणादुत्कर्षाधायकत्वसिद्धिरित्यर्थः । उत्कर्षान्तरस्यापि सिद्धिमादुः किञ्चे-त्यादि । अत्रैवं बोध्यम् , उपर्युतिक्षप्तश्चरणः स्वर्लोकं व्याप्य वेगेनोपरितनान् लोकान् पातयं-स्तेनैव स्थापयन् ब्रह्माण्डपर्यन्तं गत इति तेन तथेत्यर्यः । ततोष्यन्यमाहुः किञ्चात इत्यादि । ततोप्यन्यमाहुः एवमित्यादि । एतेनापि मेखलात्वं दृद्धभवतीत्याहुः नमनेनेत्यादि । ततो-प्यन्यदाहुः किञ्च त्रिपदच्छलेनेति । भगवता हि "तस्मात्वतो महीमीषद्रणेहं वरदर्ष-भात् । पदानि त्रीणि दैत्येन्द्र सम्मितानि पदा ममे"त्युक्तं, तत्र त्रीणीत्यादिपदेषु यन्छ-लस्तेनेत्यर्थः । कथमत्र छल इत्याकाङ्कायां तं व्युत्पादयन्ति नहीत्यादि । तथा च, तदमा-वेपि तादशपदोचारणं अमजनकमतस्तच्छलरूपमित्यर्थः । ननु तत्र पदानीत्यनेन कमात्मकं मानमुक्तं, तत्र च तित्वं सङ्गतमेवेति कथं छलत्वमत आहुः मानमित्यादि । मानं वित-स्तिहस्तादिकं, हि यतो हेतोः 'तत्र वस्तुनि व्यासंभव वृत्तिमदेव मूत्वा तद्वस्तु गृह्णाति, स्विम-तत्वेन ज्ञापयिति' इति मानस्वमावः, हि निश्चयेन मगवान् क्रमपदमतुचारयन् क्रमरूपं मानं नोक्तवान् । निष्काशितः स्थितिस्थानादन्यत्र निश्चिष्वश्णस्तु निष्काशनधर्मेण मानस्वभावं विरुत्धन् मानं न भवति । अतो हेतोक् क्तवाक्यस्य न तद्दोधने तात्पर्यम्, किन्तु, पदा पातालात्मकत्वेन सम्मितानि समानानि मम त्रीणि पदानि मानसाचलमिताम्-रसातलं नाकपृथ्चेति स्थानानि, तस्माद्धेतोग्रीपन्महीं त्वत्तोहं वृणे वान्छामीति, तथा सति तस्माद्वाक्याद्भगवता वामनपादाभ्यामन्यस्तृतीयः पादः कल्पनीय इति ज्ञातन्यम्।तच बिलेना वाक्यानुसन्धाने सति न ज्ञातम्, तत्तस्माद्धेतोश्रामकपदैस्तथेत्यर्थः । ननु मगवता कृतो वाक्यार्थों न प्रत्यायितः ? क्रिष्टं कुतः कृतवान् ? इत्यत आहुः मायेत्यादि । तथा च तजातिदोषादेव तथेति न क्लिष्टत्वलेशोपीत्यस्यापि गुणस्वं निर्वामित्यर्थः । याज्ञारूपे दोषेत्र प्रसक्तेऽस्य गुणस्योत्कर्षाधायकता न स्यादित्यत आहुः एविमित्यादि । कथं प्रभुकर्तृकतेत्याहुः वस्तुतः प्रभोरित्यादि । नन्त्रैन्द्रं पदं वलेन गृहीतवतः कथं मार्गवित्तित्वमित्यत आहुः स्वेने-त्यादि । 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुतेर्यज्ञात्मना स्वेनेव स्थापितत्वात् तथेत्यर्थः । तद्दनङ्गीकार इति । याज्ञानङ्गीकारे चास्य इत्यर्थः । ननु तथापि वन्धनं क्षिष्टकर्मत्वमाद्धातीति चेत्रत्राहुः दैन्यानामित्यादि । तत्र जधनरूपायां भूमाबुलन्नानां तत्त्वामित्वं वास्तवम्, "भूमिर्वस्तुतो दैत्यानां यावदासीनः परापश्यति ताबद्देवानामि''ति श्रुतेः । अतो देतोर्बन्धनमित्पर्यः । एतदेव स्फूटीकुर्वन्ति अन्यथेत्यादि । अन्यथेति वास्तवस्वामित्वाभावे, ग्रहणमिति यात्रया ग्रहणं करिष्यत्येवेति अनसा करिष्यति । तथा च 'क्रीडार्थमाल्मन इदं त्रिजगत्कृतं ते स्वाम्यं तु तत्र कुधियोपर ईश कुर्युरि'तिवाक्यात्कुधीत्वे पूर्णा कृपा न स्यादिति न तेन क्रिष्टकर्मत्वमित्यर्थः । एतस्यानुषङ्किकं प्रयोजनान्तरमाद्युः अनेनेत्यादि, अनेनेति बन्धनेन । तद्द्युत्पादयन्ति एकस्येत्यादि । नन्वेवं दोषापादकं छलेन याचनं कुतः कृतवानित्यत आहुः सिक्रियोगेत्यादि । स हि लोकत्रयमिष्टे, अतस्तथेत्यथः । नतु " नैनः श्राप्नोति वै विद्वान

वाद्रवैपरिष्रहः " इति भगवता वामनेनोक्तत्वाद् भगवतः स्वापेश्वितयाचनमेव युक्तमेत-क्लक्षयोजनं न बच्याम इति श्रङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि । एकमात्रयाचने श्रेषाम्यतु-द्वापत्ती कुषीत्वं दुनः प्रसञ्येत, पुनस्तद्र्ये यत्ने कर्त्तव्ये पुनर्याचनं चापघेत, अतः कृषाये क्रियासीक्यीर्यं तत्वरीक्षार्यं तत्सत्यख्यापनार्थञ्च छ्ल इत्यर्थः । सिद्धमाहुस्तस्मादित्यादि । नार्थे इत्यत्र भक्तिमार्गविरुद्धमिति भक्तवन्धनादिकम्, कटिस्थानस्येति

किटः स्थानं यस्येत्यर्थः । नतु धनप्रहणं तु तथा मिवण्यतीत्यत आहुः किटः स्थानं यस्येत्यर्थः । नतु धनप्रहणं तु तथा मिवण्यतीत्यत आहुः विश्वादि, युक्तमेवेत्यन्तम् । मन्त्रेरिति, अदितिं प्रति बिलं प्रति वा गुहमापणरूपैर्भगवहानयः । अध्यमिति । पुछिङ्गप्रयोगानुसारेणाहुः अध्यञ्चेत्यादि । कशा- प्रामिति प्रथमेण्याये केवलं तमो रजस्तमः केवलं रज इत्थादिना प्रतिपादितं पाता- ह्यामिति प्रथमेण्याये केवलं तमो रजस्तमः केवलं रज इत्थादिना प्रतिपादितं पाता- ह्यादिलां भागत्रयम् । नन्वेवं सित भगवता किमिति सुतले स्थापितोग्रे मावी- ह्यतं च किमिति कृतमिति शङ्गायामाहुः न हीत्यादि । तथा च, यद्यपरितनकश्चास्य- प्रयाद्यात् प्रसादेन कश्चात्रये न नीतः स्यात् । यदि वा प्रत्याक्रमणेछः स्यां कृतं बतायं योग्यः स्यात् प्रसादेन कश्चात्रये न नीतः स्यात् । यदि वा प्रत्याक्रमणेछः स्यां कृतं बतायं मगवानर्थेषु न निष्णातो योसाविन्द्र'इत्यादीनि भगवदासस्य प्रशंसावाक्यानि न वदे- दतो न तथिति तहुमयं प्रसादरूपमेव तत्स्वरूपञ्चापनाय भगवता दत्तमित्यर्थः । ननु निर्यन्येन न नीतः स्यात्त्र भगवान् किमिति तिष्ठेत्तत्राहुः भगवानित्यादि । तथा च, तत्रास्यते प्रत्यवरोहश्चितिकृत्यतेति तद्यपरिपालनाय तथेत्यर्थः । हेत्वन्तरमाहुः ये यथेत्यादि । यथा स भगवद्धीनो जातस्तथा भगवानि इति प्रतिञ्चाप्त्येपि तथेत्यर्थः । कृतीयो हेतुस्तु व्याख्यायत एव । उद्यक्तमेत्यादेस्तासर्यान्तरमाहुः किञ्च पूर्वमित्यादि । तृतीयो हेतुस्तु व्याख्यायत एव । उद्यक्तमेत्यादेस्तासर्यान्तरमाहुः किञ्च पूर्वमित्यादि ।

तुभ्यमित्यत्र। अङ्गुठीयावतारतं नारदादिद्धेषु व्युत्पादयन्ति अङ्गुछीयकेत्यादि ।
तुभ्यमित्यत्र। अङ्गुठीयावतारतं नारदादिद्धेषु व्युत्पादयन्ति अङ्गुछीयकेत्यादि ।
ननु मृठे गुरुत्वेनेक एव भगवार्त्रिदिष्ट इति स एव दृष्टः तथा सित कयं
बहुत्विमत्यत आहुः नारदं प्रतीत्यादि । तत्तद्धुणिकयाविशिष्टरूपणां
बहुत्वं 'बहूनि सन्ति नामानी'त्यत्र सन्तीतिप्रयोगाद् व्युत्पादयिष्यते, तद्रीत्यानन्तत्वसुपपन्नमित्यर्थः । ननु दशादिसङ्कयोक्तत्यनन्तत्वे कथमङ्गुठीयकत्वमित्यत आहुः अङ्गुरुष्य
इत्यादि । अन्यदृष्टानां सङ्ग्रहे मानमाहुः अत एवत्यादि । भक्तानामङ्गुठित्वं साधर्म्यण
गमयन्ति ते इत्यादि । तेष्विति दृष्टेषु स्वरूपेषु । मृत्यक्षपत्थादिति प्राप्त्युपायरूपत्थात् ।
गमयन्ति ते इत्यादि । तेष्विति दृष्टेषु स्वरूपेषु । मृत्यक्षपत्थादिति प्राप्त्युपायरूपत्थात् ।
तदेव व्युत्पादयन्तो धनानि वदन्ति चतस्त्र इत्यादि । भक्तपा चेत्यन्तम् । तथा च,
हीठावताराणामेवानुक्रान्तत्वादत्रोपदेष्टृभृतं मृत्ररूपं नाङ्गुठीयकत्वेन विवश्चितम्, किन्तु,
परितुष्टेक्तसाधनदृश्यानि रूपाणि, अत एवात्रावतारनाम नोक्तमिति तस्मात्त्रयेत्वर्यः । ननु
'मृत्या त्वनन्यये'तिवाक्ये दर्शनस्य मित्रसाध्यत्वमतः क्र्यं योगदर्शनमित्यत आहु बहि'मृत्या त्वनन्यये'तिवाक्ये दर्शनस्य मित्रसादि । भ्रानप्रसादेन भृती ध्यायमान इति
दिस्तादि । तत्प्रकाद्यो वृत्तिपरुलनेनेत्यादि । भ्रानप्रसादेन भृती ध्यायमान इति

पदातादश्वप्रत्यग्वृत्तावात्मनः प्रतिफल्नेन कश्चिद्धीर इति श्चुरुक्तेन स्वत आविर्मावेन वैत्यर्थः । तज्ज्ञानिमिति आत्मविषयकप्रकाशरूपं ज्ञानम् । तथा चात्मयुक्तं सतत्त्वदीपं भात्मसतत्त्वदीपमिति समास इत्यर्थः । एतस्य पक्षस्य क्रिष्टत्वात् पक्षान्तरमाहुः ब्रह्मान्स्मत्वं ज्ञानं वेति सतत्त्वशब्द एवानागन्तुकरूपवाचकत्वे प्राग्भिराद्रियते, तथा सत्यान्त्मनः सतत्त्वदीपमिति समास इयर्थः । परिचर्यासङ्ग्रहायाहुः चकारादित्यादि । अग्र इति 'मक्तियोगं स लमते एवं यः पूजेयत मामि'त्येकादशस्कन्वे ।

चक्रञ्चत्यत्र । अत्राप्यवताराणामस्फुटत्वात् सङ्घ्यादिविरोधस्य प्रसञ्यमानत्वाञ्च तान् विश्वदिकुर्वन्त उपपादयन्ति अन्त्रादीत्यादि । एयमिति उचित-मिति हरेर्बामनस्य च मन्वन्तरावतारत्वादुचितम् । नूपुरादिवदवय-वध्यानोपयोगीनि, महाधनानीति । इति हेतौ । इत्याहेति इत्याशङ्कायामाह । कयं विमतीत्यत आहुः मन्यन्तरमित्यादि । सर्वेद्यामिति मनुवंश्यानाम् । तदंशकार्यमिति मन्वन्तराशकार्यम् । तदंशकार्यमिति मन्वन्तरावतारक्षयः। आदिशब्दस्येति नूपुरकङ्गणादिभिरित्यत्रोक्तस्य ।

धन्वन्तरित्यत्र । शास्त्रद्वारेति १क्षे शास्त्रलामप्रकारमाद्वः नामेत्यादि । तथा च, नाम्ना नामसृष्ट्रधात्मकेन वैद्यकशास्त्रेणेत्यर्थः । अनेनेति नाम्नेत्यर्थः । न सम्भवतीति शान्ताशान्तत्वयुक्तत्वाच्च सम्भवति । शास्त्रान्तरीय इति, याग इतिशेषः ।

क्षत्रमित्यत्र ब्राह्मणानां विराडाननत्वेन ठीळावतारेषु प्रवेशस्य घटमानत्या तद-संबद्धकेवलनिराघारस्य धर्मस्यावतारो न सम्भवतीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः अथ वेत्यादि । भवायेति । इदं पश्चमस्कन्धे प्रियन्नतं प्रति ब्रह्मवान्त्यम् । अल्पद्रोह इत्यादिनरकार्तिनिवारको मारणळक्षणो द्रोहो न निर्दयतां जनयतीत्यर्थः । अस्मत्यस्यादेत्यत्र पेशळत्वं व्युत्पादयन्ति कल्प्येत्यादि । अत्र सर्वेषां पक्षाणां समुचय एव न तु विकल्पः, वाशब्दस्त्वेवकारार्थो वाक्याळहारे । यस्त्वित्यादि, इदं ब्रह्मवेवर्ते स्फुटम् । पालयतीति, एतेन गुणावतारत्वं वेकुण्डवासिनः स्चितम् । तेन सिद्धमादुः अनेनेत्यादि । स्थित इति तिष्ठत्रित्यस्येदं विवरणम् । आदिकमीण कः । निमित्तत्विमिति आधारतया प्रयोजकत्वम् । त्रयाणां वनवासे हेतुमाहुः देवानामिति, सपरिवारो रावणो नश्यत्विति हि देवानां कामना, सा तदैव पूर्वते, यदा विरोधे प्रयोजक्षे वधे सहायश्च भवतीत्यतो विरोधप्रयोजकत्वया द्यितानयनस्य-नद्गित्रसर्यां चानुजनयनस्य सहत्यः इत्यर्थः प्रतिसाति ।

२-७-२४ यस्मा इत्यत्र । अस्मदीययंश इति अस्मत्कर्तवंशे । वक्षास्थलेखत्र । उत्रस्त इत्यभयार्थप्रयोगतात्वर्यमाद्यः अनेन तस्य गतिर्निवा-२-७-२५ रितेति धनुषो मलत्यागनिरूपणेन रावणस्य मोक्षप्राप्तिनिवारितेत्वर्यः । मुमेरित्यत्र ते इति धर्माः । एकार्थत्यमिति एकप्रयोजनकत्वम् । तदित्यादि तदशविषठील।नामेकार्यतं दशमाध्याये 'अत्र सर्गो विसर्गमे'त्यादिनो-देशतो निरूपयिष्यतीत्यर्थः । तत्र को धर्मः केन रूपेणास्तीत्यपेश्वायामाहः तत्रेत्यादि । नन्विदमदीनत्वं परार्थसृष्टौ नायातीति तत्सङ्गद्दायादुः अभिलिषितेत्यादि। यथेति यथाक्रमम् । अत्र प्रल्हादस्य भगवत्समृतित्वेन वासनाजन्यत्वाद्दतित्वं जयविजय-पातनप्रयक्तसनकादिजन्मान्तररूपत्वाद्वा। तस्य चोल्लासत्वं भगवत्प्रादुर्भावदेतुत्वादिति(सेरस्य-ति) स्मृतिधर्मस्य तथात्वं तु स्फुटम् । अननुगृहीत इति अननुगृही, इत, इति पदच्छेदः, इतः संसाराज्ञिष्कास्येत्यर्थः । अदारीरस्येत्यादि प्राकृतश्ररीररहितस्य प्राकृतश्ररीरस्वीकारः । तथा चैतेनावतारता शेषैरवतारित्वमित्यर्थः । त्रिविधा इति 'मूमिर्माता तथा चान्ये द्वः खमाजो हरिप्रियाः ' इति निरोधविवृतौ वक्ष्यमाणा इत्यर्थः । नन्वत्र पूर्णस्य प्राद्वमीवे किम्मानमत आहः प्रकट इत्यादि । तथा च, प्रादुर्भावमात्रेण भूमिक्केशनिवारकत्वं स्वविचारि-तमत्तमात्रनिष्ठयावक्रेशनिवारकत्वञ्च नान्येष्ववतारेषु दृष्टमिति तदेतदुभयं पूर्णत्वानुमा-पक्तमित्यर्थः । एवजास्य पद्यस्य सर्गठीठानिरूपकत्वात् अस्मिन् पद्ये जातपदमेव विश्वे-व्यसमर्पकं ज्ञेयम् । ह्रेश इति पूर्वानुषङ्गश्च । मतान्तरमनूच सिद्धान्तमाहः वस्तुत इत्यादि । सक्षेणरूपत्वादिति, एतेन पूर्वोक्ते मतेऽस्वरसं सूचितं ज्ञेयम् । यदि सितकृष्णकेश एव पूर्णः स्यातदा वक्ष्यमाणोपयोगी स धर्मः स्निग्धामलैः क्रिज्ञितनीलकुन्तलैरितिवद्देश्येनिरूपितोपि स्यादिति न तावन्मात्रावतारोत्रेत्यर्थः। वैकुण्ठस्थितस्य चांशत्वं ब्रह्मवैवर्ते स्फूटम् । नृत् यद्येवं तदा प्रकृतेस्य विशे ासः किं प्रयोजनं(?) कथत्र सङ्कर्पणस्य तादशत्वमत आहः संहारे-त्यादि । वक्ष्यतः इति निरोधस्कन्धे वक्ष्यते । तथा चैतदुभयं ततः स्फूटीभविष्यतीत्यर्थः । मक्र्षणस्योभयरूपत्वं 'गुणेन तमसाच्छन्नो विष्णुः सत्त्वगुणं बुधाः । अधिष्ठाय भवेत्सर्वजगतः पालकः प्रभरि'ति स्ततसंहितादिवाक्याज्ज्ञेयम् । नन् तावन्मात्रस्य प्रयोजनत्वाभावे किन्नमक-मित्याकाङ्कायां वासुदेवानिकद्वप्रद्युष्ट्रांशानां गमकं हेतुत्रयमाहः मदेनेत्यादि । तथा चैवं तत्र तत्रोच्यमानस्य कार्यभेदस्याप्रे स्फुटत्वारकेवलं सङ्गर्षणत्वं न वक्तुं युक्तमित्यर्थः । फलितमाहः तस्मादित्यादि । विद्यमानेपि मर्दने तजन्यक्रेशाभावार्थमित्यर्थः । नन्वयमत्रार्थौ विविधित इत्यत्र किङ्गमकमत आहः जनेत्यादि । ननु जनेत्यादिविशेषणेन प्रश्चक्षादिपरामर्शे किङ्गमकमत बाहः चतुर्णामित्यादि। तया च, चतुर्थस्कन्धीयवाक्यस्य चकारेणैकस्मिन्नेव रूपे सूचितम्, त्व कार्यचतुष्टयमत्राश्रिमश्लोके स्फुटमतस्तदेवगमकिमत्यर्थः । ननु वासुदेवादिष्यूहणम-

१ "उदेश" (!) इतिपाठ:।

कस्यात्रामानात्वयं तदवधृतिरित्यत थाहुः एकमेवेत्यादि । तथा च, मूलचरित्रमेन तद्रमकमित्यर्थः । नन्नेकरूपेणैकचरित्रेणैन कार्यद्वयकरणे तथैन कार्यान्तरस्यापि सिद्धेन चतुर्मूर्यबतारिनश्चय इत्यत शाहुः विस्तरे त्वित्यादि । सिद्धमाहुः एविमत्यादि । एवं निर्वन्धेन
चतुर्व्यह्सिहतपूर्णप्राकट्याङ्कीकारे साधकं वैपरीत्ये नाधकं च तर्कमाहुः अनेनेत्यादि ।
अन्यथेत्यादि च । नतु मूलरूपजन्ममात्रेणैन भूमिदुःखिनवृत्तौ किमिति व्यूहजन्मकर्मकथनमित्यत बाहुः जन्मेत्यादि । त्रिविधदुःखेति त्रिविधानां त्रिविधदुःखेत्यर्थः । वक्ष्यत इति
दश्चे वक्ष्यते । नतु त्रिविधानां दुःखिनवारणाय भगनत्यादुर्भानाङ्गीकारे मूलस्थं भूमेरित्येकन्चनं कुप्येतिति तदभावायादुः भूमिरित्यादि । कार्यस्केपित शरीररूपा । तथा च,
मूमिपदेन त्रयाणां सङ्कहान्न तथात्याङ्कीकारेप्येकत्विवरोध इत्यर्थः ।

तोकेनेत्यत्रं जीवपदेन यथा भगवत्त्वं स्थाप्यते तदाहुः तस्या जीवेत्यादि। अयर्भथः, जीवशब्दो हि चिदंशस्य जीवोपाधेरिप वाचकः। 'भागो जीवः स विज्ञेयः' इति व जीवो जीवं विहाय मामि'त्यादौ तदुपाधाविप तत्ययोगदर्शनात् जीवोपाधिश्च मनः, तञ्च प्राणवन्धनम्, तथा सित प्राणस्य स्यरिमन्नयने सर्वविशेपवत्कृते ते जीवा अपि तह्नारा तत्रागता इति तस्याः सकाशात्तेषां ग्रहणभपि तथेत्यर्थः। ताह्यस्येति न्युतस्य बारुस्य व। स्वच्यतीति 'प्रवालमृद्धिष्कृहतिमि'तितिवाक्यमेव स्च्यति।

पद्धे वज इत्यत्र आधिदैविका इति पश्चाधिदैविकाः। भगवद्धक्तानामिति गवादी-नाम् । सङ्गच्छत इति तद्धोधकपदाभावेषि भगवदेककर्तृकत्वस्य खुषो-धिविषितत्वात्सङ्गच्छत इत्यर्थः । न काचिचिन्तेति काप्यनुपपति-रूपा सा नेस्पर्थः।

तत्कर्मेत्यत्र । एकजातीययोर्विभिन्नकालयोर्द्वयोर्टीलयोर्योगपद्येन कथने बीजमाहुः १ हेस्स्रणिमत्यादि । तथा च, दर्शनक्तपत्वज्ञापनार्थं योगपद्यमित्यर्थः । ननु पुनः प्रश्ने को दोषः इत्यत आहुः देवगुह्यं चैतिदिति ।

गृह्णीतेत्यत्र अधिकर्णद्रयेनेति । 'वैश्वानरः साधारणशब्दः विशेषादि'त्यनेन 'आमन्ति चैनमस्मिन्नि'त्यनेन च । येन रूपेणेति । न भवतीति पूर्वेणास्याण्यन्वयः । इद्मिति उत्तराद्धींक्तं चरित्रद्वयम् । अनुभवमोहक-स्वश्चेति बोधयतीति श्रेषः । मोहकद्वयमिति तु न पाटः प्रतिभाति । अन्तःस्थितस्यान्तः-स्थापकत्वेन्तर्यामिनाह्यणं प्रमाणत्वेन वदन्तो दामवन्धनादिळीळायास्तदनुमापकत्वं स्फुटीकुर्वन्ति य इत्यादि । उत्तराद्धीक्तव्यादानळीळासिद्धदर्शनादेरमायिकत्वे हेत्वन्तरमाहुः विचारेणे-स्यादि । ननु व्यादानळीळायामञ्चे 'वैष्णवीं व्यतनोन्मायामि'त्यनेन मायावितानस्थो-

कत्वात्तत्र दृष्टस्य मायिकत्वे कथं बद्धात्वबोधकत्वमित्याशङ्कायां तदुपगम्यापि तयात्वं साध-यन्ति अस्तु वेत्यादि । अत्र हाङ्कितमना इति कथनेन तत्रत्यो विचारः सर्वः स्मारितः । तथासति, ताद्यग्विचारददीकृतस्यानुभवस्योपेक्षान्यसंश्चयान्यत्वात्तेन स्मृतिर्वा संस्कारो वा आवश्यकः, स चेन्न, तथासति कारणसद्भावे कार्याजननं भगवन्मायया । माया च साम-र्थ्यरूपा शक्तित्वात् । तथा चात्राकर्तुं सामर्थ्यमेव त्रसत्ववोधकमित्यर्थः । एवं ठीठात्रयस्य बहा(त्व)बोधकत्वं समर्थयित्वा तस्योलासत्वायादुः अधिमत्यादि । तत्र पूर्वाद्धीक्तवन्धनाः मानस्य भावाद्वेतप्रतिपादकत्वात्तस्य चोतिलीलासमाप्तातुक्तत्वात् । तेन च सूक्ष्मस्य व्यापकरवं स्कुटीकियत इति प्रमाणोल्लासत्वम्, एवं च कर्मवासनारूपाया उतेः भावाँद्वे-तादिजनकत्वे एव भगवछक्षणत्विमिति विमृष्टं भवतीति ज्ञाप्यते । उत्तराद्धौकच्यादा-नादेस्तु निकासरूपलात्यमेयोलासत्वं स्फुटमिति ज्ञापनायायमित्युक्तम् । न ह्यनुलसितः प्रार्थनादिव्यतिरेकेप्येवं प्रदर्शयेदतोयमेव स इत्यर्थः । एतस्य ऊतित्वं बोर्पायतुं कर्मजत्वं स्फुटीकुर्वन्ति जुम्भेत्यादि । विकासहेत्वर्थमिति विकासजनकर्मोत्यादनाय । अत उछासेन भगवत्कृतत्वान्निमित्तान्तरे मृत्स्नाभक्षणसामयिकव्यादानेपि जगव्यदर्शनं तदेवो-ह्मसप्रबोधनम् । तथा चेदमपि तस्य चरित्रस्योह्मसत्वगमकमित्यर्थः । तन्त्रेचेति द्वितीयद्र्यन एव । एवञ्च जगद्रपुस्य स्वसन्तानस्य प्रदर्शनाद्वंशस्याप्युहासत्वं स्फुटीवृतं बोध्यम् । एवमित्यादि । अत्र प्रथमश्लोके जीवहरणोपवर्तोन्म्लनानां सङ्गर्यणकार्यस्य स्पष्टलात्रयमः पक्षः । द्वितीयस्तु स्वयमेव व्याख्यातः । एवं द्वितीयस्रोके पश्चां पाटानात्र जीवनेन धर्मरक्षाया उरगोचाटनेन जीवरक्षायाश्चानिरुद्धकार्यत्वस्य स्पष्टत्वात्रयमः पक्षः । अनुप्रह-रिष्टबृष्टचा तथाभूतानां निःसाधनानां जीवनं वासुदेवस्य हृदिनीशुद्धिः प्रद्युप्रस्योरगो-बाटनं सङ्गर्पणस्येति द्वितीयः पक्षः । तृतीयश्लोकप्युन्नयनं स्यापकत्वात्रस्युन्नकार्यत्वात्रयमः पक्षः । दावाक्षेर्नाशः सङ्कर्षणस्य मृत्युवारणसामर्थ्यं वा वासुदेवस्येति तद्वारणं तस्य नेत्रपि-भाने तत्करण तेषां धर्मरक्षणायेति तदनिरुद्धस्येति द्वितीयः पक्षः । चतुर्घष्ठोके वासुदेवच-रित्रस्य स्फुटत्वास्त्रथमः पक्षः । पुत्रत्वबुद्धग्रुत्पादनं प्रद्युग्नस्य मनःशङ्कावेपशुजननं स**ह**-र्षणस्य व्यादानेन मात्राज्ञाकरणमनिरुद्धस्येति द्वितीयः पक्षः । येनैव त्रिनिधा जीवा इति न्यायेन तत्तचरित्रस्य भक्तिजनकरवात् सर्वस्थापि पुरुषोत्तमकार्यत्विमिति सर्वं सुस्यम् ।

२-७-३१ नन्द्ञेत्यत्र पूर्वार्द्धसद्धमेरूपा उत्तरार्दे उतिरूपा च श्रृनिरूपिता ज्ञेया । गोपैरित्यत्र भङ्गामितिचाञ्चल्यम् । रक्षकत्वात्तद्भाव इति । मखस्य रक्षकत्वात् स्वाभावे । अनेनेति मखप्रतिवाते देवकृतातिवर्धाकथनेन । स्चने हेतुं स्फुटमाहुः तदा कृपयेत्यादि । तथा च, भगवकृतरक्षाकथनेन्त्यर्थः। तदेति रिरक्षुत्वे । इतीन्द्रो बोधित इति । एवं प्रकारणावस्थासाधनादिविरुद्धकार्यकरणेनेन्द्रः स्वसामध्येनेश्वरत्वादिज्ञानशालीकृत इत्यर्थः । तथासित वर्षादावप्यहंमेव प्रयोजकरस्वन्तु

मिथ्यामिमन्यसे इति बोधियत्वा दिवससङ्ख्ययान्यदिष बोधितवानित्याहुः सप्तदिना-नीत्यादि । एतस्यैव प्रकारमाहुः यत्रेत्यादि । वर्षसङ्ख्यातात्पर्यमाहुः स्वयमपीत्यादि । अत एव तावत्सङ्ख्याककालातिकमादेव। अन्यथाफलमिति कालमर्यादातिकमेण फलग्। नन्वेवं सित सप्तमवर्ष एव कुर्यादेतावत्सङ्ख्याककालातिकमस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्काया-माहुः मर्घादेत्यादि । तथा च, प्रमाणवलात्प्रमेयवलस्याधिक्यज्ञापनाय तदतिक्रम इत्यर्थः। नन्वेवं सित श्रमाणमेवातिकमेत् किं कालातिकमेणेत्यत आहुः अथिमिति कालालकः। मगवतः कथं सप्तवर्षत्वामित्यत आहुः कालस्येत्यादि । तथा च वेदनगतमवच्छेदनं भग-वत्युपचर्यते इति तथेत्यर्थः । सप्तधर्मवेष्टनमितिपाठे सप्तथर्माङ्गीकरणमित्यर्थः । सप्त-वर्षत्वकथनस्य प्रकृतेप्युपयोगमाहुः अयञ्चेत्यादि । तथा चैतावत्प्रगेयं बोधियतुं सप्तवर्षोः क्तिरित्यर्थः । एककरेण धरणस्य तालर्थमाहुः एकामित्यादि । वामदक्षिणभेदेन द्विधार्किन याशक्तिः । तयोराधा केवलप्रमेयोपयोगिनी । द्वितीया प्रमाणानुरोविष्रमेयोपयोगिनी । तत्रो-क्तवाक्येन कियाशक्तिरक्षाया अभिषेतत्वादाद्यां रक्षितवान् । यदि तद्रक्षामि नाभिष्रेयातः देच्छामात्रेणैव गोवर्द्धनं स्थापयेत् । अतस्तादशिक्षयाशिक्तस्थणायैककरेण धरणमित्यर्थः। सधात्वाभावादिति रक्षकत्वाभावात् । शास्त्रार्थत्वायेति कियाशक्तयेव रक्षरयेवंहरणा-स्नमयीदापालनाय । एवमत्र सद्धमेरूपो भङ्गः अनन्यत्वरूप उक्तः ।तेन सद्धर्मस्य प्रकारान्तर-स्थितिरेव भङ्ग इति सिद्ध्यति । वंशरूपं भङ्गं बोधियष्यन्तः श्रीगोवर्द्धनेनैव रक्षाया सिर्द्धा ठीलायाः कुत्रोपयोग इत्याकाङ्कायां वंशरूपभङ्कस्य सप्तमत्वात्तस्यैवाभिष्रेतत्वायाहुः तथापी-त्यादि । वेणुवादनलीलैव तदा कृतेत्यत्र गमकमाहुः ससेत्यादि । तथा च, भङ्गस्य सप्त-मत्वेन वेणोश्च सप्तरन्त्रत्वेन तत्र तद्वादनस्य लीलाया एवीचित्यात् । ईशानुकथायाः प्रत्य-लीलात्वेन वंशस्याप्यात्मभञ्जकत्वेन वेणुवादनस्याप्यमृतपूर्कतया मर्त्यामृतलैकिकामृतपरमा-मृतफलसाधकत्वात्प्रकारान्तरापादकत्वमिति तथेत्यर्थः । एवञ्चादीनत्वादिधमीणां सर्गाद्या॰ विदेवकरूपत्वमतः सर्वं सुस्थमिति तदीयैविंभावनीयम् ।

कीड मित्यत्र । इद्मिति गोपिकासम्बन्धिचरित्रं स्वरूपात्मकं यत्फलं तन्निमिनं सम्यक् स्चनमित्यर्थः । वननिशापदयोः क्रमेण तात्पर्यमाहुः लौकिके-त्यादि । तदेति । अवयम्येण जीवानां भगवदेकतानतायाम् । लौकिकवैदि-कित्रयानिवृत्तिरि भगवदिच्छाविशेषेण चेत्तदेव भक्तिफलभूतस्वरूपानुभवहेतुर्भवतीति ज्ञापितुं निशाविशेषणतात्पर्वमाहुः तन्निवर्तिकेत्यादि । अत एवेति मक्तिमोधनार्थता-देव राजिता सर्वनिवृत्तिरिति रज्जनं पूर्वोक्तिनवृत्तिरूपमित्यर्थः । अतः एवेति भक्तिप्रयुक्ते-च्छाविशेषवैशिष्टचादेव । तन्त्रेति तादशीषु । उत्सुकपदतात्पर्यमाहुः केवलमित्यादि । त्या ज, रासेनोत्सुक इति समासः । औत्सुक्यकार्यं विवृण्वन्ति तदेत्यादि । तदसाविर्मान

षार्थिमिति तासु तदर्थम् । विषयाभाचादिति भगवतसम्बन्धाभावात् । नतु भगवतसम्बन्धस्य क्यं रोगलेन पर्यवसानं तत्राहुः सर्वो हीत्यादि । देहनाकामिति उपचयामानं तनुता-मिति यावत् । एतेन भ्रमरगीते 'धारयन्त्यतिकुच्छ्रेणेत्यत्र काश्च न मृता' इति या व्याख्याता-स्ता एता इति प्रतिभाति । अनेनेत्यादि, स्मरणस्य रोगत्वकथनेन । तासां फलप्रक-रणीयपष्टाध्योक्तानाम् । भगवद्धर्भप्रवेद्याभावादिति भगवद्धर्मेषु प्रवेशाभावात् । तत्र गमकमाहुः अत एयेत्यादि । तादृशीनामिति छौकिककामवतीनाम् । तादृश इति । कामाधिष्ठातृरूपः । यदि तस्य कामस्य न भगवद्धमीत्वं तदा भगवता किमिति प्रतिच-न्धकनिवृत्तिः कृतेत्यत आहुः एचमपीत्यादि । ततु हीनेधिकारे भगवान् िमिति स्वेच्छ्या प्रवर्तेतातो नैविमिति शङ्कायामाहुः गुणात्रयेत्यादि । गुणत्रये तत्कार्ये वा आसक्तानाम्, तथा चेन्छायामप्यासक्तिरेव भीजभित्यर्थः। मूर्चिछतञानदादित्यादि, मूर्च्छ मोइसमु-च्छाययोरि'ति धात्वर्थात्ततस्तथेत्यर्थः । अत एवेति एवमतितापजनकस्वादेव । प्रतिवन्धकः निवृत्त्यभाव इति मुख्यमक्तिप्रतिवन्धकीभूतो य कामस्तन्निवृत्त्यभावः । मुख्याधिका-राभावादिति मुख्योधिकारः सर्वात्मभावस्यस्तद्भावे । तथा च, निरोधस्कन्धेऽविद्दित-मक्तेरेव नानाप्रकारिकाया निरूपितत्वात्कामलोभादिप्रतिबन्धकानपि भगवानेवंभावे दूरी-कृत्य फलं प्रयच्छतीति एतस्य संसूचनं स्कन्धार्थः । तेनापि मुख्याधिकारे किं वाच्यमि-स्यपि संसूच्यत इत्यर्थः ।

ये चेत्यत्र । प्राप्तिकियायाः कर्मणश्च प्रथमश्चोकेऽसत्त्वाङ्गित्वस्य नान्तरीयकल-क्षणलाच द्वाभ्यां मिश्रीकृत्योभयनिरूपणेप्यदोष इत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः भृथेनुग्रहं वैति । भूरित्वं मुक्तिः, सा च रूपान्तरत्यागपूर्वकं स्वरूपाव-स्थानम् । वैकुण्ठमक्षरम् । तत्र स्वरूपावस्थानं सङ्घातानभिमाने जीवन्सुक्तानामपि भवति, तद्दरप्रकृतिलीनानामिप सुषुप्ताविव । एतावान् परं विशेषो यद्वासनाराहित्यमक्षरेक्याभावेन च नानात्वस्य विद्यमानत्वात्तस्य भूरित्वम्, अनुगृहीतानां त्वक्षराभेदादाश्रयत्वमेव, न तु कृपात्मकथर्मान्तरत्वम् , तस्य पूर्वोक्तथर्मविशिष्टे क्षण एव निवेशात् । किन्तु-अनु-मृरित्वोत्तरं पृह्वात्याधेयत्वेन स्वीकरोतीत्यनुग्रहः इति योगेनाश्रय एव तथेति । तदिदं हृदि कृत्वा विभजन्ते एत इत्यादि । श्लोककमिवरोधे एवं भवतीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । गता इति तमोभिभवेन भेदस्यापि ज्ञानाविषयत्वात्तद्भावं प्राप्ता इत्यर्थः । तथा सति कथं म्रिलमित्सत आहुः तस्या इत्यादि । आकाशवद्भयानित्यादौ व्यापकेपि तथा प्रयोगाचये-सर्थः । एवं यद्यपि कमस्वीकारो भवति तथापि यत एति धुन्यत इति 'तदेवरूपं दुरवाप-मारे'त्यादिबहुवाक्यविरोधात्तदपेक्षया क्रमात्मकधर्ममात्रविरोधस्य स्वत्यत्वात् पूर्वोक्तातु-सतमेव पक्षान्तरमाहुः अथवा उभये इत्यादि । अस्मिन् पृक्षे माध्ववदीवद्वयस्वीकारः

प्रयमपक्षादिशेषः। सहजासुराणामप्यसुरत्वं प्रमेयबलेन निवर्त्यं स्वनिल्यप्रापणं माध्यमतादिष विशेष इतिबोध्यम् । न चावेश्यभिमानिनोः फलवेपरीत्यं शङ्कनीयमन्ययाकरणसामर्थस्य निष्प्रत्यृहस्य भगवतः स्वतः सिद्धत्वादिति ।

ये वा इत्यत्र अन्यथेति मुक्तिहेतुम्तस्य देवादेरभावे । क्रमेतेषां मुक्तिबोषत्रमाणानि चानुरुध्यादर्शनस्यार्थान्तरमाहुः प्रथमत इत्यादि । आत्मत्यादिति आदायकत्वात्, 'यचाप्रोति यदादते यचातिविषयानिह ।
यचास्य सन्ततो मावः तस्मादात्मेति कीर्त्यते' इति तन्निर्वचनात् । ननु मूले आदायकत्वमेवात्राभिन्नेतमित्यत्र किं गमकमित्यत् आहुः अतः एवेत्यादि । अत्रैतद्धोध्यम् । एते अदीनत्वादयः परस्परनिरपेक्षतयेव परामृष्टाः सापेक्षास्तु फलिज्यन्तीति ।

२-७-३६ कालेनेत्यत्र । व्यासस्य चिन्तारूपत्वचिचारेण चिन्तासयमित्यत्र प्राचुर्ये मयङ्गोधिसः ।

देवद्विषामित्यत्र अनेनेति । एतत्पद्विमर्शावसरे कठिकाठोत्पन्नशुद्धावतारनिरू-पणेन, प्रतिभातीति शेषः । कठिरिति अष्टाविश्वतितमद्धापरात्पृर्वः किः, अन्यया पूर्वस्थोकेषूक्तानां करिष्यतीत्यादीनां भविष्यत्ययोगाणां विरोधा-पत्तेरिति । के देवदिष इत्यपेक्षायां तत्त्वरूपं कारिकायामादुः वेदेत्यादि । अणुविरोधः प्रमादादिष भवतीति तद्धारणार्थं विशिषन्ति वेदार्थस्य विनिन्द्का इति, निन्दायां विशेषो शुद्धिपूर्वकं मिथ्येति प्रतिपादनम्, तेन न कोषि कापि विरोधः । अतः एवेति मोहनार्थ-कान्यद्वधातोरेव । अनेन मार्गेणेति प्रतिशेषणद्वयेन । नन्वेवं सति चर्सिहादिवद्वद्धाव-तारेणापि ते कृतो न हता इत्यत बादुः तयोरित्यादि । तैयोर्छोकवेदनाशक्ष्यकार्ययोर्थे तेषां हनने कोषेन हननामावादमुक्तो कारुनेम्यादिवत्युनस्तथैव मवन्तीति तदमावाय तथेत्यर्थः।

यद्यां छये बिवत्यत्र विधिच्छ छ रूपेणेति । शास्त्रस्य जीवपरत्वमङ्गीकृत्य धूम-२-७-१८ मार्गेण करणे विधेस्तात्पर्यक्यमं तच्छ ठरू पं तेनेत्यर्थः ।

सर्ग इत्यत्र एवं सर्विमित्यादि । अत्रान्तर्यामिणः सर्वधर्मसहितस्योत्यत्या विचारे तत्तद्वतारादिवाचकानां पदानां तत्तदङ्गादिवाचकत्वम् । वाक्यानां च तत्तदङ्गादिवाचकत्वम् । वाक्यानां च तत्तदङ्गादिवाचकत्वम् । वाक्यानां च तत्तदङ्गादिवाचकत्वम् । वाक्यानां च तत्तदङ्गादिवाचकत्वम् । वाक्यान्यविक्यादि सिद्धति । तत्रश्च तादशस्य सर्वाङ्गेश्वणमशक्यमित्यतो धारणायाः प्रकारं बोचिक्य्यन् माहात्म्यमाहेत्यभः । नन्तांशे विचारणीये माहात्म्यकथनस्य कि प्रयोजनमत् आहुः एता- स्था इत्यादि । अवस्थान इति स्थेर्ये । नन्तेवं सति सर्वदा मगवति मनः कृतो न तिष्ठती-त्याकङ्गायां श्लोकत्रयतात्पर्यमाहुः न हीत्यादि । अव्यवसित्तमनसेत्यत्र कर्मधारयः ।

वैक्कच्यमिति धारणासामर्थ्यामावेन विक्षेपः । निरूपणमिति । धारणाविधटकहेतसत्ता-यामिष यो धारणायाः सम्भवः स केवलं माहात्म्यहेत्क एवेतिज्ञापनाय मनोव्यवस्थापकमान हात्म्यनिरूपणम् । तथा च, विमर्पणीयग्रन्थे यावदित्यादिपदैः कालकरणमनोव्यवस्थिति-ह्मार्थत्रयनिह्मणात्तिहमर्शार्थे त्रयः छोका इति भावः । स्वगुणैरिति स्वोसन्नैः सत्तादिभिः । तत्रेति चतुर्मृतिंपक्षे । अत्र ब्रह्मा प्रद्युम्नो वेदा अनिरुद्धो बोध्यः । पाटनं केवलानिरुद्ध-कार्यमेवेत्याशयेनाहः धर्मः प्रथम इत्यादि । प्रष्टत्तिरिति मानसन्यापारिवशेषः । उत्प-नाचिति पञ्चमाध्याये 'नारायणपरा वेदा' इत्यत्र । भूमो नाशका इति अवनीशानां ते प्रातिपक्षा इत्यर्थः । ननु पूर्वं मायाद्वयं निरूपितमिति तयोर्मध्ये केयमित्याकाङ्कायामाहः इयमित्यादि । समासचतुष्टयमत्र कल्पभेदेन एष्टिभेदादिवक्षितमिति तद्र्थमुपपादयन्तो विभजन्ति सा हीत्यादि । तथा च, प्रथमपक्षे 'प्रकृतिर्द्धस्योपादानिम'त्येकादशीयवाक्या-श्वगद्रपेण भवति, तदा मायायै मायाकार्यं सृष्टिस्थितिप्रलयस्पं निमित्ततया निर्वाहिपितं इमा भगवद्रपा विभूतयः, द्वितीयपक्षे तस्यां निमित्तभ्तायां सहकारिण्यो भगवद्रपा विभूतयः. तृतीयपक्षे सा कर्त्री तदा करणभूताः, चतुर्थपक्षे सा करणभूता तदैता व्यापारभूता इत्यर्थः। एवमत्र सृष्टेस्तलरिकरस्य च यज्ञतुद्धी निरूपणं 'तदात्मानं ऋडियन् कडिन् करोति विकरोति चे'ति राजप्रशे यावन्तः पक्षा राज्ञा उद्गावितास्तेषां सङ्ग्रहायेति बोध्यम् , सर्वेषां पक्षाणां प्रमाणसिद्धत्वादिति । नियामिकानीति इष्टद्वाररूपाणि । योधकानीति द्वारा-न्तरस्यापि सद्भावशोधकानि । प्रतिक्षणं नानारूपत्वादिति, यद्यप्येतानि सृष्टयादिकाठे प्रसिद्धानि तथापि प्रतियोगिभेदेन युगपदेवावान्तराणां नानाविधकार्याणां भवनात् व्रखपु-राणोपान्त्ये मायानुकत्तिनाध्याये घटिकामात्रेण पष्टिवर्षात्मककालातिकमस्य जलमञ्चाण्डा-ठीमाबणजन्मोपारूयानेन प्रतिपादनाच तथात्वादित्यर्थः ।

विष्णां वर्षात्यत्र अव्यवस्थितमनसेति अव्यस्थितेन मनसेत्यर्थः । अत्र कृतमस्य भगवद्वीर्यगणनायां योग्यतायास्तर्कितत्वादितरेषामयोग्यतायाः वैसुति-कृत्यायेनार्थादेव सिद्धिरिति वक्तुं कतमश्रव्यस्य विकल्पने खुब्लादितश्यिते प्रजापतौ योगाच कतमश्रव्यं पक्षद्वयेन व्याचिल्यासवः प्रथमपक्षतात्पर्यमाहः सर्वपामिल्यादि । उक्तमिति कतमपदत्रयोगेणोक्तम् । तेनापि स्विनतपर्यमाहः मनस्य एवेन्त्यादि । उक्तमिति अर्हतिपदमुक्तमन्यथा पदान्तरमेव वदेदित्यर्थः । द्वितायपक्षतात्पर्यमाहः जीवस्यत्यादि । स्वाभाविकधमस्यति जीवत्वस्य मनश्चात्रव्यस्य च । अत्यन्तं प्रवापति कतमपदवाच्यो रजोगुणस्य महत्तत्वस्य वाभिमान्यपीत्यर्थः । वीर्यगणना-यामसामर्थ्ये हेतुमाहः जगदादीत्यादि । तथा सतीह कतमोहेतित्यावृत्त्यान्वयः । तथा च, वीर्यगणनायां ज्ञानस्य हेतुत्वाक्तरिसश्च धारणाया हेतुत्वाक्तरभावे तदभाव इत्यसामर्थ्यभित्यर्थः । तर्हि सम्भावनायां कि बीजं तत्राहः नन्वेवं रूपेणेति जगदुपादानगो-

चरापरोक्षज्ञानकरणमृत्ततया वस्यमाणरूपेण । तत्रापीति सर्वाशघारणायामि । एतदिति संमावनाविजरूपं सामर्थ्यम् । संभावनाविजं स्फुटीकुर्वन्ति सामर्थ्यं त्यादि । अत्र रजांसीति पदेनावान्तरसृष्टिः स्र्स्मात्स्थृला मवतीति बोध्यते । नन्वेवं सामर्थ्यं विद्यमाने किमिति धारणादिसःमध्यं निराक्रियत इत्याकाङ्कायामाहुः ताहश्चारयेत्यादि । तत्र मनसो जीवस्य घासामध्यं हेतुत्वेन विष्णुपदस्यार्थमाहुः मनस्तापीत्यादि । मनस इति पश्चमी । यद्यपि तद्यपु, तथापि तत्त्वरूपं तह्यापकम्, तस्य च व्यापकत्वं छान्दोग्ये सनत्कुमारनारदसंवादे मिसद्भम् । तदपेक्षयापि भगवतो वृहत्वात् । तथाचितेषु प्रथमे विचारिते मनसस्तद्रहणसामध्याभावस्तृतीये विचारिते 'यत्र स्पृशन्ति न विदुर्मनोष्चुद्धीन्द्रियासवः' इतिवाक्यात् तत्संसर्गस्यवामावः । आद्ये द्वितीये च विचारिते वेगस्यैवाशक्यवचनत्वमित्याशयेनेयत्तावच्छे-दराहित्यमाहेत्वर्थः । मूछे सर्वपदस्याभावात्सर्वस्य ग्रहणे वीजमाहुः तत्त इत्यादि । अर्थादिति ववधिरूपादाङ्थात् । नतु तथापि गुणेषु संख्यायोगादियत्ता मविष्यतीति सङ्कायामाहुः सङ्क्ष्येत्यादि । अत्र इति अग्रिमश्चोके । एवमत्र मनोनिग्रहस्यावस्यकत्वस्थापनेन धारणा साधिता । अत्र सु इतिपदेन परोक्षत्वस्य गृहामित्रेतत्वाज्ञहत्स्वार्थात्र न दोपाय ।

नान्तमित्यत्र स्वस्येति भगवत । नतु योगजधर्मेण सर्वगुणज्ञानं मुनीनां भविष्यतीत्याकाङ्कायामाहुः योगोपीत्यादि । नतु मायया वहं यस्येति षष्ठचर्थे
बहुनीहिभैवत्वित्याशङ्कायामाहुः किञ्चेत्यादि । यावदिति । निरूपितमिति । तेन विद्यमानेपि माहात्म्ये भगवत एवं गुणकत्वात्सर्वदा मनः कुतो न तिष्ठतीत्याशक्का वारितेत्यर्थः ।

येपामित्यत्र न साधनत्वेन तथात्वसम्पादनिमिति, मार्गप्रवृत्तिसाधनत्वेन नात्मीयतया प्रहणम् । कियेति प्रार्थनादिकिया । तथा च, यथा पुरुषाणां नियोज्यानां सत्त्वेपि राज्ञा मृगया स्वयं कियते, तथा सर्वमार्ग-प्रवर्षकत्वाद्भगवत्वाच स्वत एव दयाकरणित्यर्थः । निवन्छायाः करणत्वे दयायाः किमिति तथात्वमुन्यते इत्यत आहुः अनियरोनेत्यदि । धारणायाः कार्तार्थ्यहेतुत्वज्ञानेन तस्करणावस्यकस्फूर्तावपि मगवतो गुणानन्त्यज्ञानेन तस्याः अशक्यत्वस्फूर्तां नियमतस्तत्करणं न प्राप्तोतिति तेषां तथात्वे तथेति तस्यास्तथात्विमित्यर्थः । नन्वेवं सित सर्वेषु कुतो न दयय-तित्यत आहुः सर्वेष्वत्यादि । तथा चात्रापीच्छैय कारणित्यर्थः । तथाविधानामिति दयाविषयाणाम् । साधनमुपदिशातीति फलसाधनं ब्रह्मा स्वयमुपदिश्वतीत्वर्थः । सर्वात्मना भाश्रितः पादौ यैरिति न विग्रहवाक्यम् , किन्तु तात्पर्यकथनम् । विग्रहस्त्वाश्रितः पादौ यस्यत्यात्रितपत् , तस्य आश्रितपद इति । तथासिति येपां दययेत् , ते सर्वात्मना माश्रितपदः अथ दुस्तरां देवमायामितितरन्तीत्यादियोजना । अभिज्ञानस्य प्रयोजनं शाक्षा-

भिन्नेतलं चाहुः सर्वचेत्यादि हेतुरिति निर्चलीकाश्रये । ताहदास्येति उक्तधारणाधारयितुः । अनेनेव मथमपक्षेऽस्वरसोपि दर्शितः । बहुचेत्यादि । 'देहः किमजदातुर्वे त्यादिवाक्यात्ययेत्येव युक्तमित्यर्थः । सुनिरूपितमिति येषु भगवतो दयया निर्चलीको भगवदाश्रयस्ते सर्वत्र निर्ममा निरहङ्काराः सुव्यवस्थितमनसो भगवन्माहात्त्यमेव सर्वोङ्कधारणां
कुर्वन्तीति मनोनेश्यत्यं सर्वात्मना आश्रयश्च प्रकारो भगवन्माहात्त्यमेव तत्र साधनम् ।
निदानं तु भगवद्या, तत्र सहकारिणी तु भगवदिच्छा, सा यथा तथा तावकालं धारणा
सिद्धचित, तस्या अन्यादशत्वे तु मनोवेक्कव्यं भगवत अनियम्यत्वात । अतः तादशमावे
स्यदैन्यमेव सदा भावनीयमिति श्लोकत्रयेण सम्यङ्गिक्दिपतमित्वर्थः ।

वेदाह्मित्यत्र एकैकेत्यादि । पूर्वोक्ताधिकाराभावे एकैकाङ्गधारणाधिकारिणां निरू-पणमुखेन तत्रकारं निरूपयतीत्यर्थः । तन्नेति सर्वात्मनाश्रयत्वेपि साह-इत्यासमकारवस्त्वन जवन्याधिकारत्वे । भगवतिश्चित्रक्रणा इति 'सयू-राश्चित्रिता येन शुकाश्च हरितीकृता' इतिवाक्याचे तद्रप्ताः वयांसि तद्वयाकरणं विचित्र-मितिवाक्याच । मुखधर्मरूपा इति हिसतात्मका इत्यर्थः । एतेन 'आम्ह्य य हुनभुजा-नि'त्यत्रोक्तानामीदशोऽधिकार इति प्रतिभाति । किन्तः । एतद्वारणायाः मञ्जातभक्त्य-धिकारत्वेन तादशस्यैवंभावसम्पत्तां 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति मानसी सेवा मिद्धवित । तत्रापि मुख्याधिकाराभावे सेवौपयिकदेहो वा वैकुण्ठादिष्वित्यनेन वोधितं फलं यथाधिकारं भवतीत्यपि प्रतिभाति ।

ते वै विदन्तीत्यत्र । महतामि दैन्यमेवोपाय इति ज्ञापयन्ति । अस्मदादीनामित्यस्मत्यदेन । सुल्जभिति । तथा च, यथा निरहंममन्त्रादिकं मुख्याधिकाराभिकज्ञापकं तथा दोषान्तरसत्त्वेऽपि परायणत्वं दयाया अभिज्ञापकमित्यर्थः । ततः सामान्यतस्तरिमन्सितं विशेषतो य तादशास्त्रेषामनुसरणं कत्तव्यंमित्याशयेन तल्क्षणमाहुः तस्येत्यादि । तादशाश्च प्रसादनीयाः, न तु सम्बादसन्त्रोषमात्रं कार्यमित्याहुः तेषामपीत्यादि । श्वतार्थाल्याचनममर्था इति । इदं स्थादीनां विशेषणम् ।
तेन बुद्धरिकारिविशेषणत्वं वोधितम् । तदेतन्मनिकृत्यसिद्धमाहुः तस्मादित्यादि ।
तथा च, यथायशाधिकारस्तथा तथा तादग्धारणासिद्धिरित्यर्थः।

राश्वदित्यत्र । उत्पत्त्या विनिरूप्येति । उत्पत्तिप्रकारसामग्रीप्रदर्शनेन निरूप्य । अधेसुत्पत्त्या विचारयतीति जितलस्वरूपमपोहनप्रकारं च जितलः सामग्रीविचारेण निरूपयतीत्यर्थः । जितलस्वरूपं सामग्री चाहुः स एवेत्यादि । तथा च, स्ततः स्कृतिरेव सामग्रीत्यर्थः । एत्तदेवेति एतच्छ्रोठोकोक्तरूपमेव ।

१ " बच्चे " पाठ:

नतु एतस्मिन् श्लोके पादस्वरूपमात्रमुच्यत इति क्यं ततोन्येषां स्वरूपावगतिरित्यत आहुः तन्त्रेत्यादि । ज्ञास्यतीति तल्लक्षणकतया ज्ञास्यति । दशघमी इति रुक्षणरूपा इत्यर्थात् । मेर्यप्रेरकयोरिति प्रेर्वकृतः प्रेरककृतश्रेत्यर्थः । सर्वपरिच्छेदकस्येति भयोत्पादकस्य सर्वा-पारभृतस्य । येति ओतानुज्ञात्रनुज्ञाविकल्पभेदेष्वविकल्पस्या । समं सदूपिमति सद्रप्रस्य सर्वत्र समत्येव प्रतीयमानत्वात्समपदेन तदेवोच्यत इत्यर्थः । सर्वव्यवहारातीतिमिति । ष्यवद्दारो नाम ठौकिकञ्जद्भिविषयत्वद्देतुमूतो या ठौकिकप्रमाणसामध्यीजन्यो वा यो बागा-दिव्यापारस्तदगोचरमित्यर्थः । तद्वशुत्पादयन्ति व्यवहररोपीत्यादि । व्यवहारातीतत्व-मिति प्रपञ्चव्यवहारातीतत्वम् । आत्मीय इत्यादि । देहादिवदाभिमानिकात्मसम्बन्धवान्न भवतीति देहादिष्विवौषचारिक आत्मव्यवहारोपि तत्र नास्तीत्याहेत्यथः। न तत्र व्यवहार इति नात्मीयत्वकृत आत्मव्यवहारः । शाब्दिकमिति शब्दत्वकृतं शब्दार्थत्वकृतं च । कर्मस्वाचाभावादिति । प्रमातृप्रमाणसामर्थ्यस्याभावेन तत्सम्बन्धाभावे तद्विषयकज्ञाना-भावेन तथात्वात् । कारकेत्यादि । अनेनैव पष्टचर्थत्वमपि निवारितं बोध्यम् । भगवदाज्ञ-मेत्यादि । एवं साधितेपि चतुर्विधन्यवहारातीतत्वे यथा 'असङ्गो द्वयं पुरुप'इत्यादिश्चस्युक्त-धर्मवतां जीवानां भगवदाज्ञया मायाव्याप्तौ तद्वचवहार्यत्वम्, ततश्चाज्ञाननिवृत्तिद्वारा गुर्वा-दिव्यवहार्थत्वम्, तथा पदेपि मायासम्बन्धे निमित्तवशात्तदपनोदार्थं व्यवहार्थत्वं स्यादित्यर्थः। द्रादेवेति । तथा च, तस्याः सम्बन्धस्याभावात्तत्कृतव्यवहाराद्प्यतीतमित्यर्थः । प्रसि-द्धिमाहेति वेदान्तप्रसिद्धि प्रमाणत्वेनाह । यदीत्यादि । तथा च, ठोकिकवैदिक-यावद्च्यवहारातीतत्वेर्षः सर्ववेदान्तसिद्धं तदित्यर्थः । इदं यथा तथा 'प्रकाशवद्यावैयर्थ्या-दि'तिस्त्रे व्युत्पादितम् । नतु वेदान्तेषु तस्य परात्परत्वं परमत्वं च प्रतिपादितम् । 'परा-स्परं यन्महतो महानतिम'ति, 'तदेव ब्रह्म परमं कवीनािम'ति । तथा सति कथं तस्य चरण-त्वमित्यत आहु: तस्मिन्नित्यादि । पदमिति चरणः, तत्पदमिति तत्स्थानं छोकासना-दिरूपम् । तथा चाभिध्यावशादेव तस्य चरणत्वं स्थानत्वं भोग्यत्वं चेति चरणाभरणायुष-स्थानादिरूपतायामपि न कश्चिद्विरोघलेश इत्यर्थः । एतदेव नियन्धे 'मूलावच्छेदरूपेण तदाधारतया स्थित' इत्यादिनोक्तं ज्ञेयम् । तेन स्वप्रतिष्ठत्वादेरपि न विरोधः । तस्येति ज्ञातस्य पदस्य । मूले-तन्नेति फले । विजितपदार्थो विचारित इति । पूर्वोक्तरीतिकदशर्षावत्त्वेन फलखेनात्मरूपत्वेन च पदवत्स्वत एव यो यो भगवदवयवः स्फुरति सोत्र विजितपदार्थ इत्येवं विचारित इत्यर्थः । अत्र सध्यङ्क्षियम्य यतयः सन्तोजस्रसुखं विशोकं यद्वशेति विदुरित्येवं मूलं योजयित्वा पूर्वोक्तार्थोनुसन्धेयः । जितं जितमित्यादि, अत्रोक्तस्यापो-हनस्वरूपं बोधियतुं 'यमकर्तहेर्ति जह्युरि'त्यादिना सप्रयोजनं सदृष्टान्तं विचारयतीत्यर्थः । तदाहुः तन्नेत्यादि । आहेति । यमकर्तृस्थाननियमनजनकं हेति साधनं जह्युरित्यनेनाहे-त्यर्थः । तथा च, जितं जितं स्थानमपोद्धा धारयोदित्यस्य स्थानमपोद्धा स्थानं जयसाधनं

प्राहनसुद्भवप्रमागात्त्याजयित्वा जितं जितं धारयेदित्येवमर्थो बोध्यः । तदेतदाहुः ससाधनस्येत्यादि । अस्य त्यागस्येति पदप्राहकसाधनत्यागस्य ।

स श्रेयसामित्यत्र । तत्र हेतुमाहेति भगवत्त्वेन फलसाधकत्वे विचारकारणमूतां वगदुरसत्तिं ज्ञापिकामाहेत्यर्थः । क्रियातद्भित्र्यङ्ग्यो वेति । अत्र पुरःस्फूर्तिकविचारेण क्रियावास्तवविचारेण तद्भित्र्यङ्ग्यो वेति । अत्र पुरःस्फूर्तिकविचारेण क्रियावास्तवविचारेण तद्भित्र्यङ्ग्य एव धात्वर्थे इति बोध्यम् । क्रियायासिक्षश्रणावस्यायित्वेन नित्यस्य शब्दसम्बन्धस्य तत्राशक्यवचनत्वादिति । इति पुक्तमिति उत्पादकस्य फलदातृताया आवश्यकत्वाच्लेत्योविसुत्वं युक्तमित्यर्थः । निवर्त्तत इति देहो निवर्त्तते ।

यथा हरावित्यत्र सम्बन्धात्मभावादिति सम्बन्धेनात्मीयतारुक्षणेन य बात्म-भावः स सम्बन्धात्मभावस्तस्मात् । तद्वशुत्पादयन्ति आत्मन इत्यादि । एतत्परिहर्तुं सिद्धान्तमाहुः अधिमत्यादि । उपपादितमिति पुनश्च मृयाद्भगवत्यनन्ते १-१९-१६ इत्यत्र वाक्यान्वयाधिकरणे च व्युत्पादितमित्यर्थः ।

इति श्रीब्रितीयस्कन्धसुबोधिनीपकादो सप्तमाध्यायविवरणम्।



#### श्रीकृष्णः ।

### अथाष्टमाच्यायस्यश्रीसुनोविनीप्रकाराः ।

अष्टमाध्यायं विविश्यितः पूर्वप्रकरणसमाप्तत्वात् तिसिद्धं फलं पूर्वमनुवदन्ति एय-मित्यादि, निर्द्धारभजनिमिति निर्द्धारपूर्वकं भजनम्, तथा च, द्वयोर्निणये ब्रह्मोक्ति-गुष्तेन श्रीशुक्तः कृते क्रमेण द्वयं राज्ञः सिद्धमित्यर्थः । तिई द्वितीयिवमर्शस्य किं प्रयो-जनिमत्याकाङ्कायां तद्धदन्तोऽध्यायार्थमप्याहुः उपपत्त्येत्यादिद्धाम्याम् । तथा च, यतोत्र शृण्वत इत्यादि (२-८-४+५+६) त्रयेण भजनकर्तव्यतानूद्यतेऽग्रे चाक्षेपरूपा उपपत्तिः पूर्व दश्यते, तेन ज्ञायते राज्ञ एकस्यैव निश्चयः सम्पन्नो न द्वितीयस्थिति तद्र्यं द्विती-यप्रकरणिनत्यर्थः । फलस्योपपत्तित्वं तात्पर्यनिर्णायकत्वाज्ज्ञेयम् । अध्यायानां सङ्गतिस्तु स्पष्टैव । प्रकरणसङ्गतिस्त्वेककार्यत्वरूपा पूर्वमुक्तैव । व्याख्यानसङ्गतिमाहुः उक्तत्यादि ।

त्रह्मणेत्यत्र परमाद्रेण पृच्छतीति । अत्र यस्मै यस्मै यथा प्राहेति वीप्सा २-८-१ आदरपारम्यबोधिका ज्ञेया । तस्येति स्थूलक्ष्पसहितस्य सूक्ष्मरूपस्य । अन्यथेति आदरश्रवणेप्साबोधकप्रश्नमात्रेणैव सिद्धेः ।

हरेरित्यत्र । अनेन कथमधिकारस्चनामित्यपेक्षायामाडुः अन्ये त्वित्यादि । सर्वतो सन्वोधनिमित्य । सर्वतो रक्षा चेति । मण्डलबाह्यणे 'तमेतमिक्षिरित्यध्वर्येव उपासते यज्ञरित्येष हीदं सर्वं युनक्ति'त्युपक्षम्य 'तं यथा यथोपासते तदेव भवति तद्दै तान् भूत्वावित तस्मादेन-भेवंवित्सवैरेवै तैरुपासीत, सर्वं हि तद्भवित सर्वं हैनमेतद्भत्वावती'तिश्चतौ भगवतः सर्वरूप-त्वस्य मर्वरूपतयोपासने सर्वरूपतां प्रकटीकारेण रक्षणस्य च श्रावणेनाखिलात्मत्वज्ञाने सर्वतो रक्षा च सिद्धातीत्यर्थः ।

श्रुण्वतः इत्यत्र । नतु भगवचिष्टितश्रवणादिकं कुर्वतस्तदेव हृदि विश्वतिति भगवान् विश्वत इति कथमुक्तमित्याशङ्कायां स्वचिष्टितहृद्भगवत्पदस्चितं हेतुत्रय-माहुः धर्मात्यादि । हृद्यमिति हृद्यमिति हृ श्रौति निरुक्तिः । तथा च, गुणानामविनाम्तत्वात्तत्र्यवेशनार्थं विश्वतित्येको हेतुः, दहरत्वाद्विशतीत्यपरः । स्वीकृतजनपुरुषार्थसाधकत्वाद्विश्वतीत्यन्य इत्येवं ते ज्ञेयाः । नन्वयं भगवत्स्वभाव इति कयं निश्चेयमित्याकाङ्कायामाहुः भगवतेवेत्यादि । अयञ्च हेतुः पूर्वाध्याये 'इदं भागवतं नामे'ति २-५-७१ श्लोकेनोक्तत्वात् प्रकरणसिद्धो ज्ञेयः ।

प्रविष्ट इत्यत्र कीर्त्तनेपीत्यादि । पूर्वं अवणादित्रयस्य भजनसहितानां चतुर्णां वा उक्तत्वेषि मुखस्य निर्गमनद्वारत्वेनान्येषामद्वारत्वेनोक्तहेतुम्यां श्रवणस्यैव द्वारत्वमवशिष्यत इति तथेत्यर्थः । को भावः ? किं सरः ? किं सरोरुद्रम ? यद्भगवद्धिकरणत्वेनाभिष्टेयते इत्याकाङ्कायां तद्वज्ञत्यादयन्ति भाव इत्यादि । सिद्धान्त-पक्षमाहुः कारणस्य इत्यादि । अध्यायद्वयोक्तरीत्या कारणहृपः अविनाशी अक्षरारूय-द्वितीयपुरुषः भावशब्दवाच्य इत्यर्थः । पूर्वोक्तपक्षद्वयेऽस्वरसोग्रे स्फूटीभविष्यति । कुतो नाः द्रियत इत्याकाङ्कायामाहः स्वेत्यादि । स्वविषयकशाब्दज्ञानधारणयाऽयोगोलकविद्वन्यायेन हृदयह्म स एव जात इति । तथा च, हृदये पूर्वीकह्मपद्वयात्मकत्वस्य श्रवगपूर्वकालेपि सत्त्वेन तस्य कमल्रूपककथने प्रयोजनाभाषादत्र च तत्कथनात्तन्नाद्रियत इत्यर्थः। रूपकन बीजं न्युत्पादयन्ति स नेत्यादि । स द्वितीयपुरुष एव यदि पुनः श्रवणादिजन्यस्तेहेन गनननिदिध्यासनाभ्यां सर्वत्र स्वस्कृतिंरूपं विकाशमधिकारिण्याविर्भावयति, तदा विसा-रित्वात्सरोवररूपो भवति, तस्य कमलभावप्रकारमाहुः साधनेत्यादि । साधनभक्तिर्मनन-स्मरणादिसदृकुतप्रेमम्ह्रपा, पुनः श्रवणे कृते तन्मध्यवर्तित्वात्तत्सम्पुटिता सती यदि तस्मिन् अक्षरात्मके हृदये व्यसनुरूपतां प्राप्तीति तदाऽवान्तरव्यापार्ट्षं सर्वभावात्मकं यस्त्रेम जस्स्या-नापन्नं तेन हृदयस्य पुरितःवात् व्यसनौत्कट्ये सुक्ष्मश्रवणादिना हृदि समागते मगवति तस्प्रेम आल्हादकं सत् कमलं भवति, इत्येवमवस्थापरम्परायाः बोधनं रूपकबीजमित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः तदेवेत्यादि । तथा चात्र परत्रह्मवाचककृष्णपदोक्तयापि 'तद्धाम परमं ममे'त्युक्तमक्षरमेवाभिष्रेतमिति ज्ञायते । 'दहरं विपापं परवेशमभूतं यत्पृण्डिपकं पुरमध्य-संस्थं तत्रापि दहरं गगनं विशोकं तिसमन् यदन्तस्तदुपासितव्यभि'ति तैत्तिरीये दहरपुण्ड-रीकरूपहृदयमन्यवर्तिदहरस्य विशोकत्वश्रावणेन रत्याख्यभावरूपताया गगनत्वश्रावणेन परमञ्योमात्मकाक्षररूपतायाश्च रफ्रियकरणपूर्वक्रमुपास्याधिष्ठानत्वस्य श्रावितःचात केव-लभावादौ च तदभावादिति । शुद्धसत्त्वस्य परमत्वाभावेन तस्य पूर्णादिष्ठानन्त्रस्यायोगाः-चेति द्वयमि पक्षद्वयानादरबीजं सिद्धघतीति च बोध्यम् । नतु 'श्रुतोतुपिटतो ध्यात आहतो वानुमोदितः । सद्यः पुनाति सद्धमी देव विश्वदुहोपि ही'ति'जन्मान्तरसहस्रेष्टि'-त्यादिभिश्च वाक्यैर्भगवद्धर्मश्रवणाद् भक्तयुद्भवाच सर्वेषामेव पापानां निवृक्तवाद् भगवतः। र्कि वा पापं दूरीकार्यमित्यत आहुः यद्यपीत्यादि । नन्वत्र पापसम्बधिनीतुक्तत्वाद-धिकरणस्य चापहतपाप्मत्वात्किमत्र सिळ्ळस्थानापन्नं दार्ष्टान्तिकमित्यपेश्चायामाहः सर इत्यादि । तथा च, सिलल एको द्रष्टाऽद्वितीयो भवतीत्यत्रैकरूपेपि सल्टिपदश्रावणाः दिहापि सरःशन्दबोधितम् एकरूपं ग्रेमैव सिललपदेन रूपकातिश्वयो स्योच्यत इति तदेव दार्ष्टीन्तिकमित्यर्थः ।

भौतात्मेत्यत्र । तदान्तःकरणिनत्यादिकं भौतात्मेतिश्लोकस्याभास इति ज्ञेयम् । तदा भक्तिमार्गानुसारेणेत्यादि । एतेन शुष्कज्ञानिनानक्षरस्य चरणत्वं न भासते । तत एव 'श्रेयःश्लुतिं भक्तिभि'त्यादीनि वाक्यानीति बोधितम्। तन्मूलक इति एतादशाक्षरज्ञानमूलक इत्यर्थः ।

यद्घातुमत इत्यत्र अकस्मात्पक्षेनेति हेतुं विनैव वा, स्वस्माद्वा, स्वस्वभावाद्वा, अलीकाह्रेति चतुर्ध्वन्यतमेन । एवळ्च, यहच्छापदेन पक्षप्रश्चकसङ्क्षदः । हेतुनेत्यनेनानाद्यविद्यापक्षः, इति प्रश्नहेतुभूतसंशयः षट्कोटिको षोध्यः । आसीदित्यत्र अनेनेत्यादि । तथा च, भूरादिलोकस्थितिः आधाराधीना, ह्रपादिन्यत्विद्यत्व अनेनेत्यादि । तथा च, भूरादिलोकस्थितिः आधाराधीना, ह्रपादिन्यत्विद्यत्व अनेनेत्यादि । तथा च, भूरादिलोकस्थितिः आधारे तस्य पद्यालं निस्यतित्वाद्, घटादिस्थितिवदिति अनुमानेन सिद्ध आधारे तस्य पद्यालं तर्युष्करपर्णेऽप्रथयदित्यादिह्याच्छन्दात्सिद्ध्यति । ततश्च पूर्वोक्तानुमानात्साध्यतावच्छेदकतया तस्याप्याधारसिद्धौ स आधारः को वेति विश्लेषक्षासायां 'यदास्य नाम्यान्नलिनादि'त्यादिवाक्याचादश्चराधारसरिरद्धिः । ततश्चेश्वरः श्वरीरी, लोक-पद्मजनकत्वात् , यत्नेवं तन्नैवमाकाशवदित्याद्यनुमानादि श्वरीरसिद्धिः ।

यावानित्यत्र तावानित्यादि । तथा च, जीवतुल्य इत्यर्थः । किन्तेनेत्यत आहुः यदीत्यादि । तथा च, जीवतुल्यावयवकत्वे यदि तस्य भगवद्भदाविभीवशािलत्या नित्यत्वं तदा जीवस्य दुःखादिफलानुपपत्तिः, सङ्घातस्यानित्यत्वनियमेन यदि तस्येतज्ञल्यतिरोभावशािललं तदा तन्कृतणादिनाऽभयात्मकफलानुपपत्तिरित्ययं दोष इत्यर्थः । मूलं योज-यन्ति इयत्तेत्यादि । इयता च अवयत्राश्चेति द्वन्द्वः । आर्पत्वादेकवद्भावाभावः, । यद्यपी-त्यादि, तथा चावयवसङ्ख्यामात्रं भिद्यते, तत्तु सहस्रार्जनादिवदनैकान्तिकं, तदाकृतिस्तु न भित्रते इति तथेत्यर्थः ।

अज इत्यत्र । नन्याकृतिमात्रमप्रयोजकम्, घुणाक्षरादी व्यभिचारात् । अवयवसकृष्णबाहुल्यं त्वेकैकत्रानैकान्तिकं सदिपि सार्वित्रिकं नेतरत्रेति न तथा,
अतो न जीवतुल्यतेत्यत आहुः किञ्चेत्यादि । तथा च, प्रसादश्रेतनधर्मश्रेतनस्तु देहाद्व्यतिरिक्त इति देहे साकारबद्धता न वक्तुं शक्या, प्रसादहेतुर्देह्य्यतिरिक्तश्रेतनत्वादसमदादिवद् इत्यनुमानेन देहस्वत्वे निरस्ते तद्व्यतिरिक्तस्य जीवतुल्यताया
अनिवार्यत्वादिति । प्रसादे परिचायकमाहुः अनुप्रहादेवेत्यादि । एवमस्मिन् छोके ब्रह्मणि
नारायणप्रसादबोधका सृष्ट्यादयश्रवारो ब्रह्मनिष्टधर्मा उक्ताः ।

स चापीत्यत्र । षड्धमी ब्रह्मनिष्ठाः तथालेनोच्यन्ते शयनादिसर्वान्तर्शमित्वान्ताः । तस्मादिति एवमनुत्रहेणाठौकिकदशधर्मवत्तात् । तथा च यस्मिन्नेता-वाननुत्रहस्तस्य तद्विरोधिदेहसम्बन्धः किमर्थ इति विरुद्धत्वास्त्रश्चः । यदि च प्रयोजनं विना प्रयोजनान्तराद्धा, तदा तच्छ्रवणादिना जातस्यानुग्रहस्यैतद्रपेक्षया न्यूनत्वात्तच्छ्रोतुः कथमभयप्राप्तिरिति सन्देहात्प्रश्न इतिमावः। एवं स चापीति तच्छ्रव्यस्यान्यविहितपरामिद्रित्वमादायैवं व्याख्यातम् । तत्र पूर्वश्लोकादेव प्रसादहेतुत्वे सिद्धे पुनः प्रसादकथनस्य न किञ्चित्रयोजनिमत्यरूच्या पश्चान्तरमाहुः स चापीति वेति । यत्रेत्यस्य विवरणं प्रस्तयज्ञत्व इति । तेन सिद्धमाहुः प्राकृतवदित्यादि । तथा च, प्रसादहेतुन्वे देह्व्यतिरिक्तः, चेतनत्वात्, साकारत्रद्धवदिति हेतौ सावारण्यग्रद्धायां देह्य्यतिरिक्तः प्राकृततुल्यावस्थाकदेहवत्त्वात्। यदेवं तदेवं, यत्रैवं तन्नेविति साधनान्तरवोधनायायं श्लोक इत्यर्थः ।

२-८-११ पुरुषावयवैरित्यत्र तथास्माभिः श्रुतमिति, अस्माभिः तथा श्रुत-मित्यन्वयः।

यावानित्यत्र तदनुगुणा शुकोत्त्यनुगुणाः । कलःविकल्ययोः क्रमेण स्वरूपमाहुः धिस्मित्रित्यादि । प्रमाणमिति प्रकृष्टं मानमियत्ता इत्यर्थः । प्रमाणसन्द-स्ययत्तावाचकत्वं प्रमाणमाण्डकोशस्येत्वत्र स्कृटीभविष्यति । कालानुमान्वत्रानमिति कालेयत्तानुमितिहेतोः ज्ञानम । पूर्वेण सम्बन्धाङ्गीकारे न कश्चिद्विशेष इत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः भूतादीत्यादि । प्रयोगनिमित्तमिति शक्यतावच्छेदकम् । एवं च भूतभव्यभवच्छव्दो पथेति प्रश्नवाक्यं सिद्ध्यति । अनेनेति सत् इति पदेन । कथं सङ्गच्छत इत्याकाङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि, आयुर्मानानुक्तौ ।

कालस्येत्यत्र अनुगतिशब्दार्थं विवृण्वन्तः प्रश्नबीजमाहुः स्वभावत इत्यादि । कार्यद्वारेति कार्यविशेषणतया । गच्छतीतिसप्तम्यन्तम् । तद्नुवर्तन् मानं कार्यानुवर्त्तनम् । यथा 'गतः स कालो यत्रासन् देवाः सेवानुवन्तिनः' इति । तथा चेति अभिलापात्प्रतितिश्च । एवं सार्द्वपद्ये नानाप्रकारेण काल एव पृष्टो बोद्धव्यः ।

यावत्य इत्यत्र सार्द्धवद्ये। अनेनैकेन कर्मणामेव प्रश्न इत्याशयेनाहुः कर्मणामित्यादि । यस्मिन्निति गुणिनि । वक्ष्यमाणेनोत्तरानुसन्धानेन प्रश्नार्थे विश्वद्यन्ति इन्ट-१४ शुक्रिमित्यादि । अथेत्यादि । इदं गुणि परिणामोदाहरणम् । तथा च, यथा रुद्रादिदेवानां स्यस्वरुक्ते विद्यमानत्वेषि रुपादिसम्यन्धं विनापि कृषो रुद्रगणाव-तारः, स्मम्बो गुहावतारः, तादृशगुणिपरिणामार्थं यो मनुष्यरूषेण कर्मसमवायः स कथं केन योज्यते केन वा स्वीक्रियत इति प्रश्नार्थः । एवच्च 'भवद्भिरशैर्यदुष्पजन्यता'मित्याज्ञापनोत्तरं को वांशो यादवशरीररूपेणासीत्को वा तच्छरिरे मोक्ता जीवो वा मगवान् वा कालादिवैति तारपर्य पर्यवस्यति ।

२-८-१६ प्रमाणमण्डकोशस्येत्यत्र । प्रमाणशब्दस्य परिमाणवाचकत्वे मानमाहुः यथान्तरेत्यदि । तथा च, प्रत्युत्तरवाक्यमेव तत्र शक्तिग्राहकमित्यर्थः ।

२-८-२० वेदोपवेदेत्यत्र । अस्मिन् वाक्ये पष्टचन्तपदमात्रसत्त्वेन कथनकर्मणोऽ-निर्दिष्टत्वात्पूर्वोक्तमनुषज्यात्रिमं चानुसन्धायाहुः लक्ष्मणं परिमाणञ्चेति ।

इष्टापूर्णस्येत्यत्र कामशब्दो यथा इष्टापूर्तसमभिव्याहारात् काम्यकर्मपरस्तथा त्रिव-र्गसमभिन्याहाराद्विषयपरोपि अवयवचन इत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अध-वेत्यादि । तथा च, पूर्वं 'स सर्वधीवृत्त्यतुम्तसर्व' इतिपद्येन सोपपत्तिकं विषयान्तरासर्क्ति प्रतिषिध्य सप्तमाध्याये ध्रुवादिकया प्रस्तुता, तथा सित सर्वे विषया न त्याज्या इत्यायाति, ततः सन्देहात्प्रच्छतीति व्याख्यानान्तरस्य तालर्थम् । विमर्शकौटौ पूर्व-पक्षाच्यायत्वं समर्थयन्ति तन्नेत्यादि । तत्र सम्मतस्येति शुकोक्तप्रमेयमध्ये स्वाभिम-तस्य । नन्वत्र नृतनप्रश्नबाहुल्यात्प्रश्नाध्यायत्वमेव कुतो नाङ्गीकियते इत्याकाङ्कायां तत्र बाधकमाद्दः अन्यथेत्यादि । राजप्रश्नादेव पूर्वीध्यायानां कथनात्तदुक्तार्थज्ञानाभावे तेषां तदर्यज्ञाने च स्वस्य वैयर्ध्यमापादयेत्, प्रश्नेतावत्त्वं चकारादुक्तार्थानुवादश्च न सङ्गच्छे-तातो नास्य प्रश्नाघ्यायत्वमङ्गीकियते इत्यर्थः । तदेखृदिकृत्याहुः त इत्यादि । त इति आपाततः प्रतिपन्नाः । अन्य इति स्वयं सम्यक्खुद्धाः । तत्र गमकमाहुः अन्यथेत्यादि । अन्पयेति केवलप्रशाध्यायत्वे । शङ्कामिति मूर्खत्वशङ्कां विरुद्धचुद्धित्वशङ्कां वा । तथा च, तदुत्पत्तावुत्तरं न वदेदत उत्तरदानादिष तथेत्यर्थः । नन्वत्राक्षेपास्तु द्वित्रा एव प्रती-यन्ते इति कथं सप्तमाध्यायाक्षेपकत्वमित्याशङ्कायां तद्वधुत्पादयन्ति तन्त्रेत्यादि । तदाहेति 'श्रोतब्यादीनी'त्याद्युक्तत्रमेयस्यानुपपन्नत्वं सार्द्धनाहेत्यर्थः । अत इति । त्वद्वाक्यनस्वान-क्ययोर्विरोधस्यावश्यपिददार्यत्वात् । ज्ञानं यत इतिस्रोकोक्तेः प्रतिपन्नं खाश्यं वदन् 'तस्माद्भारते'ति'तस्मात्सर्वात्मने'तिवाक्योक्तमर्थमाक्षिपतीत्याहुः यदा युक्तमित्यादि। अद्भुतचीर्यस्येति अद्भुतवीर्यविशिष्टस्य । नतु किमत्र प्रमाणमित्याकाङ्कायामाहुः अन्यये-त्यादि । केवलस्यैव श्रोतव्यत्वे, तस्य 'श्रश्वत्त्रशान्तमिति (२-७-४७) श्लोकोक्तरीतिकत्वेन वाङ्मनसागोचरतया 'यथाहमित्यादिना(२-८-३)'शृण्वत'(२-८-४)इत्यादिश्लोकत्रयेण च वक्ष्यमाणं सर्वात्मिन मनोनिवेशरूपं हृदि शीघं भगवत्प्रवेशादिरूप्रश्च स्वातुभवगोचरं फुलम-नुपपन्नं स्यात्, अतः प्रत्यक्षमेव मानमित्यर्थ । ननु भगवत्पदेन चरित्रसाहित्यमनुक्तसिद्धमेव तादशश्रवणादेव तव फलमतो न तव श्रत्यक्षमत्र मानमित्यत आहुः चरित्रेत्यादि । तथा च, चरित्रवैशिष्टथवत् । 'एवं स्वचित्ते स्वत एव सिद्ध' इति (२-२-५) पूर्वोक्तवाक्यात्प्रवेश-स्यापि तथा खेन तथा स्यादित्याशयेनाहेत्यर्थः । वीर्यविशिष्टश्रवणे गुणमाहुः तथा सती-त्यादि । इष्टमिति निःसङ्गमनोनिवेशह्रपम् । एवमनङ्गीकारे दोषमाहुः अन्येत्यादि ।

अन्यथेति, वीर्यविशिष्टस्य श्रोतव्यत्वानङ्गीकारे, निःसङ्गमनसोऽनिवेशे सिति । दोषाणा-मिति मनोदोषाणाम्। न, फलमिति। स्यादिति शेषः। तथा च, दोपत्रयापानाद्षि केवल-श्रवणमसङ्गतमित्याश्चयेन।प्याहेत्यर्थः । एताचिति । अखिठात्मत्वज्ञानात् मनसः सङ्गा-भावरूपम् । अन्यदिति मनसि भगवत्त्रवेशरूपमभयरूपत्र । एवं तस्माद्वारतेत्यादेः (२-१-५) स्वप्रतिपन्नार्थंकथनपूर्वकं तत्राक्षेप उक्तः । अतः परं किं प्रमत्तस्येति(२-१-१२)पद्यद्वयो-क्तमाक्षिपन् स्वश्रतिपन्नं वदतीत्याहुः यदित्यादि । बहुकर्त्तञ्यत्वादिति । अभयदानार्थं हृदि प्रवेशमारम्य नान्तरीयकपापनिवर्त्तनान्तस्य कर्तत्र्यख्यात् । अतः कयं स्वल्पकालेन फलसिद्धिरित्याशयेन स्वप्रतिपन्नमाहत्यर्थः । स्वार्थमिति भावप्रधानः प्रयोगः 'स्वाना' मित्यनेनोक्तं यद्भगवदीयत्वं तद्रथिमित्यर्थः । तस्मात्स्वतः सिद्धा स्थितिरप्रयोजिकेति बहुक-र्त्तव्यं विशदयन्ति बहिरित्यादि । नतु भगवान् समर्थः, स्वाभाविकस्थित्यापि कार्यं साध-येदतो न तस्या अत्रयोजकत्वमितिशङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि । सत्यं समर्थस्ततापि मर्यादां न मनक्ति, सर्वमुक्तिशसङ्गात् । अतः तत्रापि जीवकृतं माधनमावश्यकम , तत्र ज्ञानादिमार्गीयसाधनस्याङ्गीकारे 'बहुनां जन्मनामन्त' इतिवाक्यात्तस्यां प्रक्रियायां तथा स्यात् । तत्र हेतुः शारीरेत्यादि । 'एवं शुण्वत' इतिषद्यस्य तात्पर्यमुक्तमः, 'प्रविष्टः कर्ण-रन्त्रेषे 'त्यस्याहुः अस्यामित्यादि । आग्रहेणेति जीवेन भगवति निःसङ्गमनसो निवेशने कृते 'ये यथा माम्' इतित्रतिज्ञातेनाग्रहेण । तदा च, दिाधिलाचयवत्व इत्यादि । शमले धुते च गुणानां तत्कार्याणास्य शिथिठावयवत्वे मूलबन्धप्रन्युतौ ऐश्वर्यादिभिर्गुणैरेवाभयं स्याद् । इद-मेवात्र तात्पर्यमित्यत्र गमकमाहुः अत इत्यादि । अग्रिमकार्यं स्फुटीकुर्वन्ति तदेत्यादि । द्वितीयमिति जन्मान्तरम् । तत्र हेतुः न भयमित्यादि । नतु शुकेन भगवद्भेदरूपममय-मुक्तमिति कथमेतावदेव फलमुच्यत इत्याकाङ्कायां ( २-८-६ ) धौतात्मेत्यस्य तालर्यमाहुः सिद्धान्तेत्यादि । नन्वेवं शुकोत्तयङ्गीकारे तदुक्तः शीघं मोक्षोप्यङ्गीकार्य इत्याकाङ्कायां तत्र बाधकमाहुः अन्यथेत्यादि । मगवतो दृष्टपूर्वत्वादिखलात्मत्वस्याद्भुतवीर्यज्ञानस्यानादे-यत्वेन शीर्ष मोक्षाङ्गीकारे तथा स्यादित्यर्थः । फलितमाहुः तस्मादित्यादि । तथा च, 'न द्वतो-डन्यः शिवः पन्था, ( २।२।३३ ) इति, भगवान् ब्रह्मं कारस्त्रेंने,(२।२।३४।)तिवाक्ययोः पश्चमाध्यायस्य चार्थे विचारिते इदानीं भगवति मनोनिवेश्चनमग्रिमे जन्मनि सेवौपयिकदेहा-सिस्ततोष्रिमेऽभयमिति ज्ञानप्रक्रिया दुर्बटेति हृदि भातम, मक्तौ च माहास्यज्ञानमङ्गमिति तद-द्धतवीर्यकथा एव श्रोतव्या,न तु केवलो मगवान् इति पूर्वोक्तवाक्यानामितरेतरविरोधः परिहार्य इति प्रश्नाशयः । एवमशेपि बोध्यम् । 'श्रोतव्यादीनी'तिपद्यत्रयमाश्चिपतीत्याहुः यद्च्युक्त-मित्यादि । अनिर्मोक्षप्रसङ्ग इति । जीवस्य देहसम्बन्धप्रवाहोऽनन्तमावः अनादिमावत्वात् , प्रकृतिपरमाण्यादिवत, यत्रैवं तत्रैवं, धटादिवदित्यनुमानेनानन्तत्वनिश्वयात्त्रयेत्यं:। भग-वतेवेत्यादि । तथा चाकृताभ्यागमों वैषम्यनैर्घृण्यापत्तिरपीत्यर्थः । आसीदित्यादि । सार्द-

पचत्रयेण 'तस्माद्भारते'तिपद्योक्तं विधेयविशेषणांश्चमाक्षिपतीत्याहुः । यदप्युक्तं श्रोतव्येत्यादि-मेदस्तु पूर्वन्यारूयानेपि न्युत्पादित इति जीवतुल्यता परिहर्तन्येति तार्त्ययम् । ननु सर्वात्म-लगौपचारिकमःतु, तथासत्यसङ्गोदासीनत्वात्र कोपि दोषः इति चेतत्राहुः औपचारिक इत्यादि । सिद्धमिति । पत्रमण्डाध्यायाम्यां शुकेन साधितत्वात् सिद्धम् । तया च, सर्वा-त्मेति यदास्य नाम्याञ्चलिनादित्यस्य (२-८-८) च विरोषः परिहार्य इति बात्पर्यम्। एवं मगवरत्रजीवावयवसंस्थाबोधकवाकथयोः हरित्वब्रह्मकृतिबोधकवाक्ययोः ईश्वरत्वप्राष्ट्रत-तुल्यावस्थानोधकवाकथयोश्च विरोधः परिहार्य इति बोध्यम् । ननु प्रमाणकथनस्य कथम-सङ्गतिरित्यत आहुः विकल्पानामित्यादि । आहुरितिबहुवचनेन हि होकप्रसिद्धिरैतिहां वा प्रमाणतयोगन्यस्तं, तत्र 'यावान् कल्पो विकल्पो वे'ति (२।८।१२) प्रश्नार्थभूतविकल्पदार्थे युगमेदादिरूपेवधारिते तेषु पूर्वयुगीयादीनां लोकानां विवृत्या प्रसिद्धवैतिश्वयोरिप नाशा-रश्रमाणकथनस्यासङ्गतिरित्यर्थः । यथा कालोनुमीयत (२।८।१२) इति प्रश्नेन दिशां कर्णत्व-माश्चिमित्याहुः किञ्चेत्यादि । ननु दिगमावे कथं तद्वचनद्वार इत्यत आहुः व्यवहार इत्यादि । तथा च, यथादित्योदयवेलाविद्यमानतियेः पूर्णत्वं तावन्भात्रव्याप्त्यौपचारिकम्, तथादिक्त्वमपि सूर्यकृतिविभागेन देशविशेषेष्शीपचारिकमिति तैरेव तद्वधवहारोषपतिर्यथा च साङ्कथमते उपाधिमिः कालस्य तथेत्यर्थः । नैवं विध इति नौरचारिकः । ननु वर्णादात्मको नित्य एव शब्दः श्रोत्ररूपोस्तु, तथासति नानियतत्वभित्याहुः शब्देत्यादि । आयुर्गानप्रश्ने-नामिनोर्नासारूपत्वमाक्षिपतीत्याहुः यदपीत्यादि । अनिरूप्यत्वादिति । अजागलस्तनव-द्रयोजकयांवैंयर्थेन तयात्वात् । कालानुगतिप्रश्राक्षेप्यमाहुः एवं घ्राण इत्यादि, स्थूलादि-रूपञ्चापकोपाधौ विचार्यमाणे तेथामानन्त्यादनन्तवाणाद्यापत्तिस्तदनुरोधेनानन्तविराडङ्गीकारे दिवः स्थूलकालस्थायित्वविरोषस्तदनुरोवेनैकविराडङ्गीकारे गन्धादेशियाणस्थायित्वविरोष इति ते परस्परं तथेत्यर्थः । यावत्यः कर्मगतय (२-८-१३) इति प्रशाक्षेप्यमादुः किन्न, चक्कुरित्यादि । पूर्ववदिति । पतङ्ग उमे अहनी च परस्पतसङ्गत इत्यर्थः । तदुपपादयन्ति यत इत्यादि । सर्घस्य पराष्ट्रताविति । 'आदित्यो वा अस्मालोकादमुं लोकमैति सोमुं छोकं गत्वा पुनिस्मं लोकमम्यध्यायत्स इमं लोकमागत्य मृत्योरिषमेदि'ति श्रीतेन प्रकारेण परावृत्ती । स्वर्यानन्तत्व इति । 'नमो मासं नयन्त्यमी'त्यादिपौराणप्रकारेण तथात्वे । तया च, स्यंपरावृत्त्यादिकर्मगतिविचारे तदनैयत्या च श्रुरनुपप तिर्दिनादिष्यवस्थापकतद्गति-विचारे दैवमानुपादिदिनरात्रीणां परस्परविरुद्धत्वात्पक्ष्मानुपपितिरिस्पर्यः ।

यस्मिन्नित्यत्र उक्त (२-८-१४) इति, सर्वात्मकत्वबोधनादुक्तः । तन्नेत्यादि । तस्मिन् धिष्येये कर्ममेलनेनैव प्राप्यमाणे साकेत्यर्थः । एतेनेत्यादि, यथा कर्मसमवाय इति मेलनप्रकारप्रश्नेन गुणिनां जलानां कर्मविशेषसंमिन्नगप्रकारादेव नानारसवत्तेति तेषां बहुनां तालुत्वे रस इत्येकवचनविशेषादाश्विप्तमित्यर्थः । अनेनेत्यादि कर्मसंमिन्नणं येनोपगृद्धते (२-८-१४) इत्युपग्रहप्रश्नेनोपग्रहीतुर्जीवादेनित्यत्वाद्गोलकेन्द्रिययोश्वानि-त्यत्वात्तस्याधिदैविकत्वातुपपत्तेश्वाक्षिप्तानीत्यर्थः । प्रकारान्तरेणाप्याक्षिपतीत्याहुः कि.चे-त्यादि । विद्योषस्येति महाण्डल्पायाः पृथिच्याः । विद्योषपदार्थानिति विश्वेषपदस्या-वान्तरार्थभृतान् । भूपातालेतिसार्द्धेनेति शेषः ।

महताश्रेत्यत्र आक्षिपतीति (२-८-१६) अत्रातुश्रन्दस्य पश्चादर्यकत्वेन श्रत्हादस्य पश्चात्यत्वं स्वयन् स्वस्य श्रेष्ठयं स्मृतिह्रपतां चाक्षिपतीत्यर्थः । श्रह्मानन-भित्यत्रापि वर्णाश्रमविभागस्य धर्मकृतत्वेन तस्य पश्चात्यत्वेन मुखादिस्यत्वाक्षेपो ह्रेयः ।

अवतारानुचरितमित्यत्र ( २-८-१७ ) तदेकमिति सामान्ये नपुंसकम् । लीकिक इति । तथा च, प्वेंक्ति। तथा च, युगविचारो यागनित्यत्वबाधक इत्यर्थः । अन्यथात्वादिति । त्रेतायुगात्पूर्व योगतपोज्ञान-रूपत्वात् । तदेवोदाहरन्ति यथेत्यादि, किश्च युगधर्भ इत्यादि । एतदादीनामनित्यत्वप्राक्त-तत्वसूचनेने तद्क्षिमृतस्य यागस्यापि तथात्वापादनेनाक्षिपतीत्यर्थः । तत्त्वानां परिसङ्कधान-मिति (२-८-१९) प्रश्राक्षेप्यमाहुः यद्पीत्यादि । अतः परमिति 'लक्षणं हेतुलक्षण'-मित्यत (२-८-१९) आरम्येत्यर्थः । तस्येति आत्मयोनेः । इत्यादिभिरिति एतदारम्य पश्चिमः पद्यैः । चिन्तयेदितीति उक्तमितिविशेषः । असङ्गर्ति व्युत्पादयन्ति तन्नेत्यादि । तन्त्रीत हेतुलक्षणविचारे । तन्त्र भवतीति चित्ते भवतीतिहेतोर्न कोपि सिद्ध इत्यर्थः । द्रापास्तत्वे हेतुमाहुः चित्तमित्यादि । तथा चास्मिन् रुक्षणवाक्ये 'यत्तत्सत्त्वगुणं स्वच्छं शान्तं भगवतः पदम् । यदाहुर्वासुदेवाख्यमि'तिपूर्वकथनाद् भगवत एव सिद्धिर्नात्मन इति सा तथेत्यर्थः । पुरुषाराधनविधिप्रश्राक्षेप्यमाहुः यदपीत्यादि । योगद्वयविधिप्रश्राक्षेप्य-माहुः स्थुलेत्यादि । असङ्गतमिति वृत्तिनिरोधे धारणाया अप्यपायात्तथेत्यर्थः । योगेषरैथ-र्थगतित्रश्राक्षेप्यमाद्वः यद्प्युक्तं स्थिरमित्यादि । इतीति, इत्यादिभिः सप्तदश्रमिः । असङ्गतं भवतीति लिङ्गमङ्गो ह्यात्मप्राप्ती तत उत्तरमक्षरप्राप्तावानन्दभयत्वमुक्तम्, तत्र जाते लिक्समक्के प्रतिबन्धस्य निवृत्तत्वात्तद्व्यवहितोत्तरमानन्द्रमयत्वमुचितमतो विलम्बहेती-रिनर्वाच्यत्वाद्वसान इत्यसङ्गतं भवतीत्वर्थः । मगवान् ब्रह्मेत्यस्याक्षेपे (२-२-३४) वेद्विचार इति । मन्त्रवाद्यगात्मकः शन्दो वेदः । साङ्गयागादिधर्मात्मञ्चानप्रतिपाद-कालौकिकः शब्दो वा वेद इति लक्षणपूर्वके तद्विचारेऽसङ्गति व्युत्पादयन्ति पदीत्यादि। तथा च, भक्त्यर्थयलकरणविमर्शस्यासङ्गत्याऽमङ्गतिरित्यर्थः। एवं द्वितीयाध्यायोक्तमाक्षि-प्तमनेनैव तृतीयाध्यायप्रमेयमप्याक्षिप्यत इत्याहुः यदिष कामनेत्यादि । तृतीयादिरिति । तृतीयाध्यायास्त्रेपारम्भः । असङ्गतौ हेतुमाहुः वेदे हीत्यादि । नतु पुराणादिसिद्धं तदि-तिचेत्तत्राहुः भक्तीत्यादि । एवं यद्यव्यसङ्गतिनीस्ति, तथापि, पूर्वं मक्तेः स्वतःसिद्धत्व-न्युत्पादनात्तस्याः साध्यत्वे निराकृते तथेत्यर्थः । सम्प्रवादिप्रश्नाक्षेप्यमादुः यदप्युरपत्ते-

त्यादि । इदञ्च पञ्चमादित्रयेस्ति, न तु चतुर्थ इति तदनाक्षेपे सप्तमाध्याच्याक्षेपकरनं कथिमिति न शङ्कनीयम् , तस्याध्यायस्य नमनप्रार्थनमात्रगरतयाऽनिर्णायकत्वात् । उत्पति-विमर्शनेनैव तदर्थस्य गतार्थत्वाच, तदनाक्षेपेपि पत्रमाद्याक्षेपेनैवाक्षिसप्रायतया प्रतिज्ञाम-क्रस्याभावादिति । आक्षेपं व्युत्पादयन्ति यदिद्मित्यादि । विद्योषा भावादिति । मता-न्तरत्रतिपन्नस्येवास्याप्यनित्यत्वाद्यनपायादित्यर्थः । षष्ठाव्याये आश्विनतीत्यादुः यदपीत्यादि । भूतसंस्कार इत्यादि । अत्र तेनेति शेषो षोध्यः । तथा च, विशेषामावात्तकत्पनवैयर्प्येन निवारितेत्यर्थः । नतु यज्ञादेर्भगवदीयत्वाय तत्कल्पनमितिचेत्तत्राहुः भगवदीयत्वं स्थित्यादि । अन्यथैवेति समर्थणेनैवेत्यर्थः । पाषण्डत्वमेष न स्यादिति विधिभेदली-लावन्न स्यादित्यर्थः । निराकृता भवतीति दैत्यानां द्वेषादि भगवत्याप्रेककत्वान्निराकृता मवतीत्यर्थः । व्यवस्थानं स्वरूपत (२-८-२२) इत्यस्याक्षेप्यमाहुः भिन्नतये-त्यादि । व्यर्धे स्यादिति तस्य स्वरूपावस्थानस्यापि भगवद्रपत्त्वातेषां भगवत्त्वे बद्धाः नेकत्वापत्त्या भेदवादापत्या वा भयनिवृत्त्यभावात्तथा स्यादित्यर्थः । अतःपरं ययात्मतन्त्र (२-८-२३) इति ५ चेन सप्तमाच्याय आक्षिपतीत्याहुः अवतारेत्यादि । ताहदामिति अवताररूपम् । ननु तदवताररूपस्य परित्यागाभावाद्विशेषो नाप्रयोजक इत्यत आहुः मायेत्यादि । प्रामाण्यमिति प्रेरणाक्षेपकमद्भाक्यप्रामाण्यम् । श्रूयमाणमिति उपेन्द्र-दत्तपदेन भगवद्भत्तगणे श्र्यमाणम् ।

२-८-२७ स उपामन्त्रित इत्यत्र अस्मद्र्ध इति वेदार्थे ।

प्राहेत्यत्र युक्तिसहितिभिति, यदधीनो तह्मोदियत्वं पत्रदशहानिमाशीरित्याद्या युक्तयो वेदे उक्तास्तहिदिमपि तत्तृत्यतया ताहग्युक्तियुक्तम् । विषयातमकिति मगवज्ज्ञापकठीलात्मकम्, तस्य द्वादशस्कन्धात्मके श्रीभागवते तदुभयकथनप्रयोजनमाहुः अन्त्रेत्यादि । शब्दत्रस्वणा एखोत्पक्तिरिति तिसम्
कर्भे भगवता ब्रह्मा उत्पाद्यते पाठमते च 'यो ब्रह्माणिम'त्यादिश्वतेः । वेदानामानन्त्याज्ञ
भूयान् कालस्तत्र लगति, तथा चास्य शब्दहह्मत्ववोधनाय तं कल्यमन्त्रं बोधितवानित्यर्थः।
यद्यदित्यत्र प्रश्न इति जीवस्वरूपादिविषयको राजप्रश्नः परिहृत्येति
पूर्वं समाधाय।

इति श्रीब्रितीयस्कन्धसुबोधिनीप्रकादी अष्टमाध्यायविवरणम्।

#### श्रीरुष्णाय नमः।

# अथ नवमाध्यायस्थश्रीसुबोधिनीप्रकाशः।

अथ नवमाध्यायं विवरिषवः पूर्वाध्यायं सङ्गमियतुमेतदध्यायार्थमाहुः नवम इत्यादि । कारिका तु रफुटार्था, तथा चालेपसमाधानभवा सङ्गतिरित्यर्थः। नन्त्रत्रात्रे पारम्पर्यकथा किमित्युक्तेत्याकाङ्कायां तत्कथनभयोजनमाहुः पारम्पर्येत्यादि । अस्य जीवस्य शुद्धचाधिवये सति भगवदुक्तोर्थावगम्यते, न तु प्रकारान्तरेणेतिहेतोः, अस्य राज्ञः सन्देहनाञ्चनाय उपछक्षणविधया सन्देहान्तराजुत्पत्तये च पारम्पर्यकथा निरूपितेत्यर्थः ।

आत्ममायामित्यत्र । एवं कारिकायामध्यायार्थं सङ्ग्रहः व्याख्यातुमवतारयन्तः मथमं जीवसन्देहवारणे हेतुमाहुः अन्येषामित्यादि। एवं च जीव-सन्देइनिवृत्ते ब्रह्मज्ञानोपकारकत्वादाज्ञा पूर्वे तदर्थमेव प्रश्नस्य इत-त्वाच पूर्वे तदेव वार्यतीत्यर्थः। अन्यदाब्देन प्राप्तिमिति प्राणधारणवोधकस्रब्देन माप्तम् । तत्रेति तादश्यामाश्रङ्कायाम् । इतीति अस्माद्धेतोः , कथं जीवत्वसुपपादयती-त्याकाङ्कायां सृष्टिपिक्रयाज्ञानं विना दुर्वोधस्य शुक्रवाक्याशयस्य बोधनार्थे वैदिकीं स्ष्टिमिक्रयाम्रुपपादयिष्यन्तः पूर्वे जीवत्वम्रुपपादयन्ति तम्रेत्यादि । तन्नेति सचि-दानन्दे ब्रह्मणि । तस्येति सचिदानन्दरूपस्य, कथं न्यामोहिकेत्याकाङ्कायां कार्य-द्वारा तथात्वमाहुः सेत्यादिः स्वपुरुषमिति स्वाभिमानिनम्, का नाम जीवतेत्यत आहुः जीवतीत्यादि । दश्चविधप्राणरूप इति, अपानादीनां तद्रेदत्वाद्वा दशे-न्द्रियाणि माणशब्दवाच्यानि । रूपयत्युपष्टमभयतीति वा तथा। शब्दनिष्पत्तिमका-रमादुः जीवप्राणेत्यादि, तथा च, पूर्वोक्तं रुक्षणग्रुपपन्नमित्यर्थः। ननु ज्ञानरूपस्य क्यं व्यामोइ इत्यत आहुः वोधेत्यादि, तथा च, तत्सम्बन्धादेव व्यामोइ इत्यर्थः। प्तावानर्थ 'आत्ममायामिति'स्होके सङ्गृह्मते। नन्विदं तदोपपचते, यदा सिचदानन्दरूपस्य ब्रह्मणो विभागादिकं मामाणिकं भवेत्, अन्यथा तु कवि-दनाचिवचावच्छित्रत्वादिना यः प्रस्थानान्तरे द 'नित्योनित्यानामि'त्यादिश्व-तिभिः दर्शनान्तरेषु च नानात्मानो व्यवस्थातः पुरुषबहुत्वं व्यवस्थात इति वन्धमोक्षा-दिव्यवस्थारूपया युक्त्या नित्यभित्रास्ते जीवा अङ्गीकृता इत्यागन्तुकी जीवता नोप-पचेतेत्याकाङ्क्षायामाहुः अयञ्चत्यादि । अत्र हि तैत्तरीयादिश्वतौ इच्छाया आकार-इयमुक्तम् । तत्र प्रथमेन विभागः प्राप्तः । स एव वृहदारण्यके 'यथाग्रेः धुद्रा विस्क-

छिक्का न्युचरन्ती त्यादिनोच्यते । द्वितीयेन चोचनीचभावः, अन्यथा बहुत्वस्य पूर्वमुक्तत्वात् तेनव जननवाहुस्यस्याप्यर्थबलादेव माप्तेः को वा मकर्षपदार्थः स्यात्। पुरुषविधवाहाणे ब्रह्मक्षत्रादिरूपताविवरणेन तस्य बोधितत्वाच, अत उचनीचभाव एव पशब्दार्थः । न च ' नित्यो। नत्यानामि ' तिश्चतिविरोधः । एतद्ये 'चेतनश्चेत-नानामेको बहुनां यो विद्धाति कामानि तिश्रावणाचेतनतया बहुत्वस्य नित्यत्वस्य भानेन जीवतया तथात्वस्यानभिमेतत्वात्। न च विभागात्पूर्वे बहुत्वविरोधापत्तिः, आकाशस्तत्मदेशयोरिव तादात्म्यादविभागदशायामपि तदुपपच्या विरोधाभावादिति। न च साङ्कर्यापत्तिः, स्वभावभेदस्य 'प्रजायेये'तीच्छोत्तरकालीनत्वेन पूर्वं तस्याभावे मुक्ती तित्रवृत्ती मध्ये च तिद्विवेकेन तस्य कदाप्यापाद्यितुमशक्यत्वात् । न च ब्रह्मणो दुःखानुभवाद्यापत्तिः, आषाद्यमानस्य सर्वस्य तदात्मकत्वा वाग्रेहिं तापो न हिमस्य तत्स्या दितिभिश्चगीतामोक्तन्यायेन तस्याप्यभावादिति। न च व्यवस्था-विरोधः, भगवदिच्छयैवोषपत्तः। इदं यथा तथा 'अपरिमिता ध्रुवास्तन्नुभृतो यदि सर्वगता' इति १०-८७-३० वेदस्तुति श्लोके च्युत्पादितमाचार्यचरणैः, तदेव जीव-व्यापकत्व खण्डने स्यापि मपश्चितम् । अनाद्यविद्यावच्छित्रत्ववादस्तु 'अविद्यया बन्ध' इत्यादिश्वतिपुराणेषु तस्याः करणत्वबोधनात्तस्य च पूर्वभावित्वं विना अनि-र्वाहाबिबन्मण्डन एव दृषित इति पूर्वोक्तेर्थे न कोपि शङ्कालेकः।

अयश्चेत्यत्र चकारो विभागान्तरस्यापि समुश्चायकः । नतु का नामेच्छा, स्व रूपं वा, अन्यद्वा । आर्थ स्वरूपस्य नित्यत्वेन तस्यास्तदाकारस्य तथात्वाज्ञीव-मेदस्य तत्स्वभावभेदादेर्षि तथात्वात्पूर्वोक्तसाङ्कर्यादिदोषापत्तिः, ततश्च भेदवाद एव विश्रान्तिः । द्वितीये तु तस्या अपि कारणान्तरं मृग्यमिति तेनैव भेदवादे विश्रान्तिरिच्छाया अनित्यत्वापत्तिश्चेति शङ्कायामाहुः इच्छापीत्यादि । तर्हि कथं तत्रेच्छापदमयोग इत्यत आहुः धर्मेत्यादि । तृतीयस्य द्वितीयपादे 'येनाश्चतं श्चतं भवती'त्यादिश्चतीनाम्रुपपत्यर्थे द्वेषा विचारितम् । तत्रोभयलिङ्गाधिकरणे नानाम-कारमपि ब्रह्मादिकुण्डलन्यायेन स्वरूपवलादेव विरुद्धधर्माश्चयं भवतीतिभेदापत्त्यभा-वात्पतिज्ञाश्चतिः प्रमाणवलविचारेणोपपादिता । तदनन्तरं 'पूर्ववद्वे त्यधिकरणेऽसङ्गो-दासीनमेव पूर्व ब्रह्म, ततो धर्मरूपेण, ततः शक्तिरूपेण, ततः कार्यरूपेण च भवती-त्येवमपि भेदस्यागन्तुकत्वेन पूर्वभभावात्पाश्चात्यं न्यकृत्य पूर्वरूपवोधेपि तदुपप-त्यिरिति प्रमेयवलित्वारेण विचारितम् । अयञ्चोपपादनमकारभेदो मुख्यानामित-रेषाश्चाधिकारिणां बोधार्थमत्रापि दशमाध्यायसमाप्ताविधकारिभेदेन मकारभेदो

बस्यते । अत उभयथा पदमयोगोपपत्तिरभेदवादोपपत्तिश्चेत्यर्थः । ऐच्छिकवहुम-वनमकारं विश्वदयन्तः पूर्व श्वकस्तयात्वग्रुपपादयन्ति तश्चेत्यादि । 'परास्य श्वक्ति-विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया चे तिलेतात्वतरे त्रैविध्यश्रावणात्सदंश्वस्य क्रियारूपा, चिदंशस्य ज्ञानरूपा, आनन्दस्य स्वरूपबळरूपा, वैविध्यश्रावणात्रिविधाया अपि वैविध्येन वलक्तोः विश्लेषेण तथात्वम्, ज्ञानश्वक्तेर्मायाऽविद्यादिभेदेन किया-शक्तरपि स्वांशकियाभेदेन, तदेतदुक्तं तन्नेत्यादिनेतिन कोपि शङ्कावकाशः। नन्नि-च्छादिभवने विचार्यमाणे तत्र निमित्तान्तरापेक्षया पूर्वोक्तद्गणापत्तिरिति शङ्काया-माडुः तथा भगवत इत्यादि । तथा भाच इति इक्तिरूपेण भवनम् । नन्वेवं सति स्वरूपस्य नित्यत्वात्सहकार्यनङ्गीकाराच शक्तीनामपि नित्यत्वेन द्वैतवादापितः। सर्वदेच्छापन्या असङ्गोदासीनत्वाभावपसक्तिरमतिइतेच्छत्वात्तिरोभावानवसरेण सर्वदा सच्चापत्तिश्रेति चेत्रत्राहुः न चेत्यादि। भवतीति शक्तिरूपं भवति। न च 'सदेव साम्येदमत्र आसीदेकमेवाद्वितीयमि'त्यादिश्रुती कालस्याकत्वेन सर्वदा तत्सत्तावगमात्तदभावो न शवयवचन इतिशङ्कचम्, बोधनार्थमेव तथोक्तेः। न चात्र मानाभावः, तथाहि, किमत्र काळसत्ता विश्रीयत ? उतानूचते ? नाचः, वानयमे-दमसङ्गात्, नेतरः, एतासां सञ्ज्यादिष्टत्तान्तवोधकत्वेनैतदपेक्षयान्यासां पुरोवादत्व-स्याभक्यवचनत्वेनानुवादस्य द्रापास्तत्वात् । न च कालविशिष्टत्रह्मसत्ता विधीय-तेऽतो न दोष इति वाच्यम्, गौरवादवधारणान्तरविरोधापाताच । न चावधारणा-न्तरस्य शुरूयान्यसत्तानिवारकत्वात्र विरोध इति वाच्यम्, तथा सति समाभ्यभि-कराहित्यस्य तत एव सिद्धेर्न्यूनद्वितीयसत्ताया उपगतत्त्वाचाद्वितीयपद्व्याकोपस्य दुर्निवारत्वापत्तेः। अतस्तत्र कालोक्तिः छष्ट्युत्तरव्यवदाराजुसारेण सर्वाधारतया मती-यमानकास्रोपरञ्जनेन श्विष्यस्य पूर्वकालहत्तान्तवोधनार्थेव । अन्यया श्विष्यस्य सृष्टिका-छस्यत्वात्कालसत्तामवधारयतः पूर्वद्वतान्तवोधाभावेऽनुश्वासनवैयध्येमसङ्गात् । यदि च 'आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीन्नान्यत्किञ्चनमिषदि'त्यत्रोक्तश्रुत्यादी भिषद्भि-तीयनिषेधः स्वीकियेत तदापि मतिझादृष्टान्ते।तमपुरुषाणां विरोधो दुर्वार एव, तस्या-त्मृख्यादौ कालस्याभावात्र पूर्वोक्तशङ्कावकाशः। तथा च, यदि काल इच्छादिभ्यः पूर्वः स्यात् 'सदेवे'त्यादिश्रुतावितरनिषेधे। न स्यात्, स यदि धर्मान्तरपयुक्तः स्या-दुक्तश्रुतौ मतिहादिकं नोक्तं स्यात्, यस्मादेवं तस्मानसत्तद्भावे चापादकत्वाभावान सर्वदेच्छापत्तिरिति न कोपि दोष इत्यर्थः । नजु तथापि 'तदंक्षत सोकामयते'स्यादौ विशेषणत्वेन काळस्थानृदितस्वादिच्छादीनां नाश्वस्थानुकत्वास तदुत्तरमिच्छाया

नित्यत्वे सर्वदा स्रिप्टिमसङ्ग इत्यसङ्गोदासीनता निवर्तत एवेत्यत आहुः जात इत्यादि । नियामकत्वादिति स्वातन्त्र्यविघटकत्वात् । तथा च, तदानुकूरुये भविष्यत्यौदा-सीन्ये पातिक्र्ल्ये च न<sup>ं</sup> अविष्यतीति न तथेत्यर्थः। नन्विच्छानियामकस्य कालस्य पश्चाद्रावित्वे ततः पूर्वे तस्याः स्वातन्त्रये यत्नविभागयोरपि सिद्धेः पूर्वोक्तर्षणताद-वस्थ्यमित्यत आहः पूर्वमेवेत्यादि । नहि काळ इच्छादिभ्यः पश्चाज्ञायते, श्रुताः विच्छादिविशेषणत्वेनैवोक्तत्वात्। न च 'सदेवे'तिश्रुतिसन्दर्भवोश्वितं बोधनार्थत्व-मिड वक्तुं शक्यम्, तिश्रयामकस्याद्वितीयादिपदस्यात्रामावात् । नापि 'सर्वे निमेषा जित्र' इत्यादिश्रुत्या पाश्चात्यत्वं सङ्कचम्, कालावयवानामेव तत्रोक्तत्वात् । अतोऽ-वयवविभागरहितस्य तस्यान्यकार्याचपेक्षया पूर्वमेव जातत्वात्तत्सक्केच्छामयत्नविभा-गानामपि जातत्वादिच्छादयो विशेषणीभूतस्य कालस्य विशेष्यतयाश्चभूतास्तान् सदै-करूपानसहाविभावितरोभावशास्त्रिनः परस्परोपकारिणश्र भगवान् स्वयमेव स्थापय-ति, अतो भगवित्रयम्यत्वात्र कोपि द्पणावकाश इत्यर्थः । नतु 'बहुस्यामि'तिश्रुतैः कामग्रुपक्रम्य पठितत्वादिच्छया विभाग इति कथग्रुच्यते इत्यासङ्कायामाहुः तथा चेत्यादि । 'वहु स्यामि'त्यायुक्तमकारेणैव कारुश्चक्तेरंशं भगवान् परियुद्धाति इच्छा-रूपं स एव मः कोशेषु तस्येच्छानामस्येव पाठात्, कर्मणीव विचारे शब्दान्तरेणा-भिलायस्यादुष्टत्वात् । अत एव तत्त्वसूत्रेऽ'भिध्योपदेशादि'ति सुत्रितमत इच्छयेति कथनेष्यदोप इत्यर्थः। एतावता परत्वं निर्णीतम्। एत्रमिच्छाग्रुपपाद्य तस्या विषय-म्रुपपादयन्तः पुरुषत्वं निर्णयन्ति तस्येत्यादि । स्वयं भिद्यमाना स्वाश्रयमपि भिन्दतीति धर्मरूपेण स्वयं भिद्यमानाः 'शकाशाश्रयवद्दे' तिन्यायेन स्वाश्रयं क्रिया-वन्तं ज्ञानिनमानन्दिनश्च कुर्वन्तीत्यर्थः । तदानीतनस्यरूपमाहुः तदेत्यादि । स इति त्रिरूपोपि । नन्वेवं भेदे सति तस्य खण्डत्वात्तत्पूर्णवोधक श्रुतिविरोध इत्यत आहुः भिन्नोपीत्यादि । तयेति इच्छया। त्रीण्यपीत्यादि । 'पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्ण-मुदच्यते, पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यतं इतिश्चतौ पूर्णग्रब्देनोच्यन्ते । तथा च, यद्यभित्रस्यैव पूर्णत्वं त्रयाणां नोच्येत । अतः कार्यापेक्षयाधिक्यमेव पूर्णत्विमिति न श्रुतिविरोध इत्यर्थः । श्रुत्यर्थस्तु, अदः परोक्षं ज्ञानैकचनं त्रहा पूर्ण निरन्तरमा-काञ्चवद्वत्यापि. इदं दृश्यमानं सदूषं ब्रह्म पूर्शिमिति पूर्ववत्, पूर्णमततीति पूर्णात् सर्व-व्यापकं, पूर्णान्यूर्णानन्दं ब्रह्म अच्यते, 'अश्च गतिपूजनयोः' 'अच् इत्येके' पूज्यते पूर्णाभ्यां सचिद्ववाभ्यां अराक्षरपुरुषाभ्यां सेन्यते, एवं इ।नादेः फळमाह, पूर्णस्य

पूर्वोक्तस्य (पूर्ण) ज्ञानादिधर्ममादाय तत्मसादेन पाप्य पूर्णमेवाविश्वपते तत्सायुज्येन बद्भिको भवतीति। अन्ये तु पूर्णात् निरुपाविकात्पूर्ण सोपाधिकमुद्द्यते उद्गच्छतीति व्यासकुः, तदुपाधिवादानङ्गीकारात्रास्याकं रोचते, परिदृश्यमानस्य पूर्णत्वे गमक-माहुरत एवेत्यादि, उपलक्षणविधया पुरःस्फूर्तिकमिद्युक्तं भातिभियत्वयोरपि तथा-स्वादिति । एवं 'बहु स्यामि'त्यस्य मायमिक आकारो विद्वतः । अतः परं 'भजा-येये'स्यस्य तं विदृण्वन्ति प्रजायेथेस्यादि । जाता इति सिबदानन्दास्तया नाताः । कथम्रुत्कृष्ट इत्याकाङ्कायामातुः तत इत्यादि । अतः परं द्वयोरिच्छयोरिप्रमं कार्य दिक्षात्रेण पपञ्चयन्ति तदा चिद्ञास्येत्यार्दि । तदेति त्रयाणां पुनर्विभागकाछे । तस्येति चिदंशस्य । ज्ञानधर्मस्येति भगशब्दवाच्यान्तर्गतस्य ज्ञानाख्यधर्मस्य । जीवत्वमिति मुख्यजीवत्वं पुरुषतस्व स्पत्वमितियावत् । एतदंशा एव सर्वे व्यष्टि-जीबाः, तेषाश्च जीबत्वं मुक्तिपर्यन्तं तिष्ठति, नत्वर्वाङ्निवर्त्तत इति बोषयितुं सदं-शब्यवस्थामातुः सदंचास्येत्यादि । अव्यक्तनामिति प्रकृतितस्वरूपताम् । तस्य व्य-क्तिभावभकारमाहुः पञ्चान्मुलेत्यादि । मृत्वपदेन पूर्णरूपः सदंशः । यथायथमिति श्रीतेन पौराणेन मकारेण । नन्त्रेवं सति श्रुतौ पिपालयिषासि वीर्पयोरनुक्तत्वात् श्रीतेन मतेनाविरतं सर्ग एव स्यास जातु स्थितिमलयावित्याशक्रायां नावप्यनयैवे-च्छेरेति व्युत्पादयन्ति पश्चात्तस्यामित्यादि । तत्कृतधर्म इति कियांत्रक्रियाकृते। घटपटकुड्याचाकारे। स्वयामिति व्यक्तः सदंत्रांत्रः तिरोभवति-अव्यक्ततामापचते, तथा च, 'बहु स्यामि'त्याकारेणैव स्थितिसिद्धेः 'मजायेये'तीच्छाकारेणैव रूपान्तरा-विर्मावपूर्वऋपतिरोभावसिद्धेः सिस्रक्षाकारेणैव तयोरपीच्छयोरथाँदेव माह्या स्थिति-प्रक्रययोरिप तत एव सिद्धिरिति न कोपि दोष इत्यर्थः । अत एवामे 'यदनुप्रइतः सन्ति न सन्ति यदुपेक्षये त्यनुश्रहोपेक्षे एव वक्तव्ये । क्रियातिरोभावेर्धतिरोभावोदा-इरणं तु जलनीलीनिवारकक्रियातिरोभावे जलतिरोभावः,कटमसारणक्रियातिरोभावे कटविस्तारतिरोभावः, तत्कृतधर्मतिरोभावेऽर्थतिरोभावस्तु कम्बुश्रीवाचाकारतिरो-भावे घटादितिरोभावात्स्फुटतरः । स्वभावमेदेऽपीयमेवेच्छा मयोजिका, अत एव निबन्धे वृद्धिर्विपरिणामञ्ज तथापश्चय एव च.पूर्वरूपतिरोभावो द्वितीयस्यादिमस्तथा, उमावेकीकृतौ छोके दृद्ध्यादिभिरुदीरितावि'ति तत्स्वरूपमुक्तम् । नन्वेवमाविर्भाव तिरोभावपक्षाङ्गीकारे प्राथमिकोत्तररूपाविभीवदश्चायां प्रलये च पूर्वरूपामिलापो निवर्श्तते, तद्दन्याध्यमिकतिरोभावदश्वायामपि तद्वाघे तदीयसर्वव्यवहार उच्छिये-तेत्याश्रङ्कायां तदवाघमकारमादुः तदेत्यादि । तस्यामिति अभिव्यञ्जकक्रियायाम्।

220

जात इति तत्सम्बन्धाजात इति । तथा चैवं श्रन्दसद्भावाश्र व्यवहारोच्छेद इत्यर्थः। बुद्धिर्विनाशित्वात्तिरोभावे बाध इत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः जीव इत्यादि । एतेन विद्वनमण्डनविवेचित आविर्भावतिरोभाववादः सर्वोप्युपष्टमिभतो बोध्यः। एवं सदंशन्य तस्थामुत्तवा तां मकारभेदेन चिदंशेऽतिदिशन्ति एविमित्यादि । यथा सदंशो मृलसदंशक्तिभूतिकयांसिकयाभिर्लीकिकेन शास्त्रीयेण च पकारेणाभिन्य-ज्यते, एवं चिद्यो जीवोपि मुलभूतज्ञानांशक्तिरूपच्यामोहकमायांशभूतैस्तृतीय-स्कन्धमुत्रोधिनीवक्ष्यमाणरीत्या प्रमातृप्रमाणनिष्ठैः सात्विकैर्विशिष्टक्वानैरभिव्यज्यते । 'जन्म त्वात्मतया पुंसः सर्वभावेन भूरिद । विषयस्वीकृति पाहुः यथा स्वममनोरथावि' त्युक्तरीत्याऽभिमन्यमान आविभवन्तुत्पचते, 'मृत्युरत्यन्तविस्मृति'रितिवाचयोक्तरी-त्या तदभिमानं त्यजंस्तिरोभवति म्रियते चेत्यर्थः। नन्वेवं तिरोभावे छिङ्गभूतस्य मनः माणाद्युपाधेरपि विस्मरणान्युक्त एव कतो न भवतीत्यत आहुः प्रयत्न इत्यादि। ्रः तस्याः पराधीन इतिपाठे भगवदधीन इत्यर्थः । तथा च, पयत्नस्य विद्यमान-त्वेन देवनिष्टत्ताविप न मुक्तिभवतीति जीवत्वं नार्वाङ् निवर्तते इत्यर्थः । एतावा-नर्थो द्वितीये श्लोके सङ्गृहीष्यते । नन्वेवं पयत्नाधीनत्वे अनिर्मोक्ष एव स्यादि-त्याकाङ्क्षायां मुक्तिमकारमाहुः स चेत्यादि । स इतिपदं तदापदोत्तरं तामित्यादिना सम्बध्यते । 'जगद्वचापारवर्ष्यमि'तिम्त्रानुसारेणाहुः जगदित्यादि । तस्येति । अत्र तस्या इति पाठे जीवरूपायाश्रित इति ज्याख्येयम्। तथा चैतं स्वरूपलाभा-दिना भगवत्तीत्येषि ' अमोद्दाय गुणा विष्णोराकारश्चिच्छरीरता। निर्दोषत्वं तार-तम्यं मुक्तानामपि चोच्यतं इति ब्रह्माण्डवाक्यात्तथेत्यर्थः । एवश्च सायुज्य आन-न्दाभावेपि चरणादिरूपतैव भवतीति सर्वे सुस्थम् । इदं तृतीयश्लोके सङ्गृहीच्यते। एतेन 'जीवोत्पादनसमय एवे'त्यादि विद्यन्मण्डनोक्तं समर्थितं भवतीति ज्ञेयम्। सर्वे मुक्तिभेदाश्च तथाभवन्तीत्यिष। एवं सृष्टिपिकियाङ्गीकारेमानं गुणञ्चाहुः इयिम-त्यादि । 'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' 'आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्' 'पुरुषविधः सोनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोपत्रयदि'त्यादिश्रुतिवाक्षेषु सप्टचादावैकस्पैव विद्यमानता कर्तृत्वश्च बोध्यते । 'तदैक्षत' सोकामयते'त्यादिषु चेच्छाया एव करणत्वं च बोध्यते, तदाकारश्च सर्वत्र 'वहुस्यां प्रजायये'त्येवोच्यते । तेन तस्यैवोषादानत्वमपि सिद्धचिति। 'तदात्मानं स्वयमकुरुते'तिश्रुत्या 'आत्मकृतेः परिणामात्' 'तदनन्यत्वमारम्भणश-ब्दादिभ्य' इत्यादिम् त्रेश्व तथावसीयते । पूर्णश्रुत्या च त्रयाणां पूर्णत्वमुच्यते। 'ययाग्रेः श्रुदा विस्फुळिक्का व्युचरन्ती त्यु क्रम्य ' सर्व एवात्मानो व्युचरन्ती'ति,

अनेन जीवेनात्मनानुप्रविदय नामरूपे व्याकरवाणी'ति, 'पादोस्य विश्वाभूतानी'-त्यादिश्रुतिभि'र्ममैवांशो जीवछोके जीवभूतः समातनः', 'अशो नाना व्यपदेशाद्' इत्यादिस्मृतिमृत्रेश्च तस्यांक्षत्वम्, अविद्यया बन्धः 'एकस्येव ममांक्षस्य जीवस्येव महा-मते । वन्धोस्याविद्ययानादिर्विद्यया च तथेतर' इत्यादिश्रुतिस्मृतिभिर्मायया वन्धः, 'तमकतुं पश्यति वीतक्षोको धातुः पसादान्महिमानमीश्वमि'ति, 'यमेवैप दृणुते तेन लभ्य' इत्यादिश्रुतिभिः 'मामेव ये मपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते' इत्यादिस्पृतिभिश्र भगवत्वसादादेव ज्ञानादिमाप्तौ म्रक्तिः। ' सर्वे जीवाः सर्वमयाः तथाप्यल्पा' इत्यादि-श्रुतिभिः पूर्वोक्तब्रह्माण्डवाक्याच तारतम्यं सिद्धम्, एतेषु यदेव न स्वीकियते तद्वो-धकं बाक्यं व्याकुत्यत इतिश्रुतार्थापत्तिः सिद्धाः सर्वत्रैव श्रुतिपुराणतन्त्रेषूपयुज्यते । तथा चोक्तानि वाक्यान्यस्यां मानं सर्वे।पयोगश्च गुण इत्यर्थः।अन्यथामाक्रियेति। ब्रह्मनिमित्तभूतमेव न परिणमते, कार्ये त्वारभ्यते, जीवस्तु नित्यभिन्न एव, मुक्ति-स्त्वविभागे भेदमतीत्वभावादेवेति, जीवजडी ब्रह्मश्ररीरे, ब्रह्म तु शरीरि, श्ररीर-श्वरीरिणोश्च घटघटत्वयोरिवाविनाभावः सदा । अविनाभावछक्षणमेव चाँदैतम्. श्वरी-रद्वारक एव ब्रह्मणः परिणामो न साक्षात । जीवस्यांशत्त्रश्च विशेषणत्वेन विश्वि-ष्टांशत्वात् । म्रुक्तिरप्यविभागे भेदप्रतीत्यभावादेवेति । 'अयमात्मा ब्रह्म, विज्ञानमयः यत्साक्षादपरोक्षादि'त्यादिश्रुतिभिर्जीवो ब्रह्मैव । भेदमतीतिस्तु माययैव, 'मायया श्चन्यदिवे त्यादिश्वत्या । प्रपश्चस्तु 'सैपाविद्या जगत्सर्वमि त्यादिश्वत्या मायापरि-णामस्वान्मिथ्या, ईश्वरोपि मायाञ्चल एव, ब्रह्म तु निर्विशेषमनाद्यविद्यासम्बन्धेन विवर्त्तते, मुक्तिस्त क्षानेनाविद्यायाः सकार्याया नाशाद्विस्मृतकण्ठमणिन्यायेन स्वरू-पावस्थ।नरूपा स्वत एवेति पाध्वरामानुजशाङ्कराणां प्रक्रिया। एवं दर्शनान्तराभि-मानिनां प्रस्थानान्तराभिमानिनां च क्रेया, विस्तरभयात्र लिख्यते । सा सर्वापि पूर्वीक्तानि तज्जातीयान्यन्यानि च वाक्यानि वाधते। अतः पूर्वोक्तैव प्रक्रिया आद-रणीयेत्यर्थः । नतु एवं सुष्ट्यादिप्रक्रियातील्ये स्वरूपतील्ये च सति जीवानां फले कथं भेदः इत्याकाङ्कायामाहुः जीवेत्यादि । एवं वोधनार्थं सर्वे निरूप्य श्लोकं व्या-कुर्वते एतदेवेत्यादि । अस्य चिद्रपस्येति इदं परपदस्य व्याख्यानम् । यदघातु-मतो २।८।७ इतिपश्रवाक्ये अस्येतीदमा तित्रर्देशात् तत्स्मारणार्थम् । स्वरूपाज्ञा-नमिति, जीवमायादीनां स्वरूपाज्ञानम्, देइरूपार्थसम्बन्धोन घटेतेति शेषो मृला-देव बोध्यः। कुतो न घटत इत्याकाङ्कायामाहुः व्यामोहत्यादि । लाहकामिति व्यामो-इयोग्यम् । नजु सङ्घातस्य परार्थत्वात्तच्छेषिणोस्य देइसम्बन्धः स्वतः स्वभावतो

बान्यथा वाडनाचविद्यया वा सामर्थ्यसस्य एव स्वीक्रियतां, तद्गमनं किमिति स्वी-क्रियते इत्यत आहुः अन्यथेत्यादि। अन्यथेति धर्मरूपभगशब्दवाच्यज्ञानात्व्यसा-मर्थ्यगमनाभावे । न भवेदिति, अर्थस्येव तस्यापि स्त्ररूपद्वानाम भवेद् इत्यर्थः । नतु तर्हि शक्त्यभावादनिच्छतो विशिष्टवदर्थसम्बन्धोस्तु कि व्यामोहेनेत्यत आहुः वयामोहेत्यादि, व्यामोहो नाम विषरीतज्ञानम् । तथा च, तं विना केवलज्ञानश-क्यभावे सद्शस्येव जडत्वमेव स्थावरवत्स्यात्. न तु देहसम्बन्ध इति तद्र्धं सः, तेन विक्षेपिका मायापि तदर्थमावस्यकीति तथेत्यर्थः-। ननु सामर्थ्यतिरोभावसम-कालमेव व्यामोहने को हेतुरित्यत आहुः सहज्ञशाक्तिश्च सेति। तथा च, सन्निधि-रेव हेतुरिस्पर्थः। नन्वेवं सन्निधेर्हेतुत्वे तस्याः शक्तरिष ज्ञानसन्निधानाद्रणतेव युक्ता, न तु दोषत्विमत्यत आहुः तस्या इति । हीनभावादिवि 'प्रजायेये'ति च्छाकृतात् । तथा च, दीनकार्यकरणात्तस्याः दोपत्वमित्यर्थः । नन्वेवं सति सामर्थ्यकाभार्यमेव यत्नः कार्यो न तु मायातरणार्थमित्यत आहुः जीवस्थेत्यादि । तस्याः बन्धने ऽधिकु-तत्वा'चावदधिकारं त्वाधिकारिकमि'तिन्यायेन तस्याः कार्ये मृत्योरिवानिच्छायाः मप्यनिवार्यम्, भगवतोऽमतिइतेच्छत्वाद् अतस्तस्याः सम्बन्धे व्यामोहावश्यंभावात् तत्तरणमयत्ने आवश्यक इत्यग्रिमस्वारस्यादुक्तम् । सिद्धमाहुः तयेत्यादि । नतु न्यामुम्बस्य भ्रम एव दृष्टो न तु देहादिसम्बन्ध इत्याशङ्कायामाहुः मोहितस्येत्यादि। अभिमन्यते चेति। तथा च, तद्रनमूलशक्त्या देहादिकमपि पश्यत्यभिमन्यते चेत्यर्थः, तर्हि तद्वदिदमपि मोहनं कालादिनैव निवर्त्ततां किन्तदर्थकोपायेनेत्यत आहुः नि-द्वाया इत्यादि । सर्वत उद्भमाभावदिति, निद्राया बुद्धिवितिवेशेपरूपत्वेन न्या-प्यतया सर्वत उद्रमाभावात्, तथा चास्याः सर्वत उद्रतत्वादेतिश्ववारणस्य काला-दिनाऽशक्यत्वादुपाय आवश्यक एवेत्यर्थः । आञ्चस्यं विदृण्वन्ति स्वज्ञेत्यादि। तथा च. यथा निद्रया भगवत्कृता स्वामिकी सृष्टि भिन्नतया पश्यति. तथैव स्वतया त्वभिमन्यते, तथा मूलचिदंशमायया जगत्कर्तुमायामयीं सदंशसृष्टिं पश्यति. तयैव च स्वतयाभिगन्यते इति दृष्टान्तार्थः । एतस्याः क्षेत्रदर्शकत्वं नृसिंहोत्तरतापनीये नव-मखण्डे स्फुटम् । तदस्मत्कृततद्वयाख्यानाद्वगन्तव्यम् । एवमनेन श्लोकेन देइसम्बन्धे हेतुवोधनाद् यहच्छापक्षनिरासेन यद्धातुमत २/८/७ इति मश्र उत्तरितः।

बहरूप इत्यत्र । अतः परं भवन्ती जानते, यथा २।८।७ इति तूर्यपादेन वक्त-ज्ञानभकारो यः पृष्टस्तमुत्तरयतीत्याश्चयेनाहुः एवं तस्या इत्यादि। **२-९**-२ सा ह्याभासेत्यादि। इदमपि 'जीवेशावाभासेन करोति, माया चाविया च स्त्रयमेव भवर्ता'त्यादौ श्रावणात्त्रवेव स्फुटम्। तस्याश्र मपश्चदर्शननिमित्तत्वमेव, न तृपादानत्वमपि, उपादानत्वं त्वात्मन एवेत्यपि तद्भयाख्यानादेवावगन्तव्यम् । तस्मादारमन एव त्रैविध्यं योनित्वमपीति तत्र श्रावणात्। समप्काभावादिति मावमधानः, समर्पकत्वाभावादित्यर्थः। एवमनेन स्रोकेन स्वस्य स्वसदशानां देह-सम्बन्धविषयको ज्ञानप्रकार उक्तः।

यहि वावेत्यत्र। एवं झाभ्यामुत्तरमुत्तवा 'त्यक्षे कलेवरं, २।८।३ इति देइजि-हासामभिसन्थाय पृष्टत्वात्तदसम्बन्धमयमभिकाङ्कतीति निश्चित्य तदु-२-९-३ पार्य वदतीत्याशयेनाहुः एवं तस्याः कार्यमित्यादि । स्वस्य महि-मरूपे भगवत्यानन्द इति ज्छान्दोग्यस्ये "स्वाप्यय्" सूत्रविषयवाक्ये 'स्वमपीतो भवति तस्मादेनं स्विपतीत्याचक्षते' इत्यत्र स्वशब्देन जीवमृलरूपप्रस्थते, 'महिम'शब्देन चोत्कर्पः, तथा च, स्वस्योत्कर्परूपं तद्भिश्नत्वमेव, न तु हस्तिहिरण्या-दिरूपं लौकिकमिति लौकिकमहिमवारणाय परस्मिकित्यादेर्थमाहुः गुणेत्यादि ।

आत्मतस्वेत्यत्र । पूर्वश्लोके एतादशमरणं यत् कालविशेष उक्तम्, सत्र न कालादेः कारणत्यम्, किन्तु, नियन्तुरेवेति 'परस्मिन् कालमाययो'-२-९-४ रित्यनेन बोध्यते । एवं सति मोहोषि तद्धीन एव सिद्ध्यतीत्येतद-भिसन्त्रायैवात्र सर्वसृष्ट्यादिप्रक्रिया बोधिता। न चंत्रं वैषम्पाद्यापितः, आत्मसृष्टिकथनेनैतिनिरासात् । उपस्थितहान्यकृताभ्यागमौ परमविश्वप्येते, तावन्ये च ब्रह्मसन्देहवारणे वारियष्यन्त इत्याशयेनाथ्रिमं वदतीत्याश्चयेनाहुः एवं जीवेत्यादि। अन्त्रापीत्यादि, अस्मिन् सन्दर्भे या मुक्तिर्विविश्वता सारिमिन्नरूपितैवेत्यर्थः (सर्वौ-त्मकत्वानुपपत्तिरिति नारायणस्येतिशेषः) लीकिकानामित्यादि । अज्ञातसास्रत-त्वानां लीकिकममाणजन्यसम्यक्परिच्छेदेन भगवदाकारगुणकर्मसु लीकिकबुद्धा, एतान्यपि लौकिकप्रमाणयुक्तिभ्यामेव निर्णयानीतिभ्रमलक्षणां निश्रयात्मक्बुर्द्धि द्रींकृत्येथैः। यदाहेति। सम्बन्ध इति तद्ददामीति कथनप्रतिक्षात्राऽऽर्थिकी बोध्या। स इत्यत्र सन्तोषार्थमिति भगवत्तोपार्थम्। ब्रह्मण इतिव्रसकृतम्। प्रवर्तत

इति, नियमसामान्यवाचकोयं अन्दस्तिक्रोषे पर्यवस्यतीत्यर्थः। त

२-९-५ इति सृष्टिसाधनभूताः। इत्रमिति साक्षात्कारम्।

स चिन्तयन्त्रित्यत्र। प्रकारः सर्वोपीत्यारभ्येतद्वचारूयानं ज्ञापितमिति, चिन्ता-कथोपक्षेपाच्छुकेन व्यासचरणेर्वा क्रापितप । निरूपितेति क्रिगैदित-

२-९-६ मित्यनेन पद्मत्यभिद्गां बोधयता निरुपितेत्पर्थः। व्याकुल इति । साधनामापूत्या व्याकुलः। अक्षरद्वयं विवेक्तुं विशेषमाहुः स्वराणा-

श्रीमद्रोस्वामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्तमचरणविरचितः।

मित्यादि । निर्णयार्थमिति उचारितं पद्द्वयं किमथेकमितिनिर्णयार्थम् । लक्षणयार्थपरिमिति सन्तापसामान्यं तप्रयात्वर्थं इत्यदृष्ठजनकोपि स तिव्रशेषत्वा- द्वात्वर्थं एव । स च केवलधातुमयोगेऽनवगम्यमानोऽस्पत्ययेन ज्ञाप्यते । प्रकृते तु तद्भावाद्वातुमात्रं तादशिवशेषवोधने कृष्टितं सत् स्वश्वयसम्बन्धेनार्थपरं केषाश्चिद्धन- बोधकमित्यर्थः । किश्चित्त्विति निःकिञ्चनशब्दावयवभूतिकञ्चनपद्वाच्यं त्वित्यर्थः । निःकिञ्चना एवेति स्वरक्षिततापक्वतिबन्धकीभूतिकञ्चिद्दाख्यपदार्थरिता प्रवेत्यर्थः ।

निश्चम्येत्यस्य व्याख्यानं तिकि पदिमित्यादि । पदचतुष्ट्रयमध्य इति । २-९-७ नामाख्यातनिपातोपसर्गात्मकपदचतुष्ट्रयमध्ये ।

दिव्यमित्यत्र साधारणस्य ज्ञानस्यापयोजकत्येनामोघत्वं नोपपद्यत इत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः अथ वेत्यादि । योगजनित इति, सामर्थ्यविशेष २-९-८ उक्तइत्यर्थात् । इत्यपीति तयेति शेषः ।

तस्मा इत्यत्र अत आहेति। अतो हेतोः ताद्ध्यंचतुर्थीमाह। स्वण्देनैव कृत्रिमवेकुण्डात् परत्वं सिद्ध्यतीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः ब्रह्मरूपं वेति, शिक्ष्यण्डात् परत्वं सिद्ध्यतीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः ब्रह्मरूपं वेति, शिक्ष्यण्डात् परत्वं सिद्ध्यतीत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः ब्रह्मरूपं वेति, अहिकुण्डलवत्स्वाभिन्नमित्यर्थः। 'पृववदे'तिन्यायेन राजाविकारानुरूप-सामर्थ्यस्यात्र वक्तव्यत्वादिद्मपि नात्र युक्तमित्यतः पक्षान्तरमाहुः मस्तत्वेनेत्यादि। नव्यवं सित 'न यत्परिन'त्यग्रिमविरोध इत्यत् आहुः अक्षरस्येत्यदि। साम्यदशायां गुणासाधारणधर्माणामभिन्यक्त्यभात्राद्वयपाय इत्र भवतीति तत्तील्यवारण-माहुः व्यवहारेणोत्यादि। स्वदृष्टवत्पदेन ब्रह्मविल्लामे विद्यपदान्येक्यमाकङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः तद्ब्रारेत्यादि। अन्यव्यवहार इति, तदनुगायिनां व्यवहारः, तद्व्यवहारे गुणसम्बन्धान्तर्भुण्यं हीयेतेति तद्वारणायेवमुक्तमित्यर्थः।

प्रवत्तत इत्यत्र अनेनेत्यादि । एतेन 'क्षयन्तमस्य रजसः पराक' इत्यादिश्वेतावुपलक्षणिवधया तमसोपि निवारणात्तरुपृत्वेहितमिति ज्ञेयम् । प्रतिकृतिर-९-१० सम्बन्ध इति भरितपात्रसञ्चायकसम्बन्धः । तथापीति सम्बन्धेपि ।
तस्मादिति कादाचित्कस्य सम्बन्धस्य पश्चादपायात् । नन्वेवं संसर्गमात्रेपि सांसर्गिकदोपस्त्वायात्येवेत्यत आहुः सम्बन्धश्चेत्यादि । निरूपितमिति ।
त्तीयेकादशस्कन्धादिवाक्यान्यनुसन्धाय 'मकृतिः पुरुपश्चोभौ परमात्माभवत् पुरा,
यद्गं समिष्णाय तदक्षरमुदोर्यत' इत्यादिना निरूपितम् । एतेन सुबोधिनीतः
पूर्व निबन्धमूरं कृतमिति ज्ञायते । निबन्धिरीका तु सुबोधिन्यादिसर्वप्रन्थकरणोत्तरं 'स्रयं विचम यथामित' इत्यस्य व्याख्याने मीमांसादय-

भाष्यं भागवतटीका च परिगृहीतेनि चकारच्याच्यानाज्ज्ञायते । ननु शुद्धसत्त्ववच्छुद्धं रजस्तमसी अपि तत्र तिष्ठतां को दोष १ विष्तवस्तद्भावगमकमाडुः किञ्चेत्यादि । विक्रम इति क्षोभरूपकार्यव्यापारः । 'न यत्र माय'त्यद्भम्यावतरणिकां वकुं पूर्वाद्धस्य निष्कृष्टार्थमातुः आनन्द इत्यादि । उपपद्यत इतिसन्त्रसम्बन्धा-देवोपपद्यते । एतेनेदं स्फुटति. \*तथा हि, यत्र भगवान् स्तस्य यथाकथित्रत् स्तरूपमात्रं मद्श्रेयति तत्राकारादिसमर्पणार्थ कालादीनामात्रारतावश्यकी, अत एव 'कृते शुक्रवतुर्वादु 'रित्यादिवाक्येर्गुणः वनारवाक्यय नानावर्णाकारत्वमौपाधिकमिति निश्री-यते । यत्र पुनः कृपया ऋतं स्वस्वरूपं प्रदर्शयति, स्वस्मिन् सर्वं न सम्बन्धयति, किन्तु लोके आकारसमर्पणाय भ्लोकिक सम्बन्धयति, तेन तस्य गणितानन्द्रसं भवति । स्वयं तु सन्ताघारे लोके यदाध्यात्मिकमासनरूपमक्षरं तदाधारी यावाधि-दैविकाक्षररूपी चरणी, तदाघारो गुणसंसर्गलेकस्थापि राहित्याकिरवध्यानन्दरूपः स्वाभाविकसुन्दराकारः कालसम्बन्धाभावात् सदाविर्भृतो निरुपहितधर्मा भवति । एवं सति यथात्र तथैव 'रमाक्रीडमभृष्ये'त्यत्र बृहद्धामनीयकथास्थले चावगन्तम्यम् । तेन च गीतास्थश्रुत्यादिस्थकेवलानन्दाकारत्ववीवकवाक्यतात्पर्यमकाञ्चकः, अथवा 'श्रन्यवद्गाद'मिति तत्त्वदीपग्रन्थस्तद्धेमकाश्विका जन्मप्रकरणीयतृतीयाध्याय-टिप्पणी चैतद्दमुसन्धायैव विचारणीयम्, न त्वन्ययेति । अत इति चिद्रूपत्वासद्गुण-सम्बन्धाच । अस्येति भगवतः । एतः इति सुरासुराः ।

सम्बन्धा । अस्यात भगवतः । एतः रत्त द्वराद्वरात्तिः स्थानावदाता इत्यत्र । इन्द्रनीलादिद्द्वान्तैष्पलक्षणविधया स्थानत्वे नानाप्रकारत्वं बोधितं शब्दश्च रसश्चेति, पीताम्बरस्य वेद्रूष्पत्वात् 'पिश्चन्नस्य'
२-९-११ इत्यनेन सब्दः, मूर्यमण्डलद्द्वान्तेन रूपस्योक्तत्वात्, मूर्यस्य च श्चृतौ
मधुत्वेन निरूपणात्, 'मुरुच' इत्यनेन रस इत्यनवद्यम् । सस्वस्येति
सदंसस्य । आभरणानां बाह्यन्येन सहुणतमाश्चर्यः निराकुर्वन्ति यद्यपीत्यादि ।
तया च, महुणत्वेन प्रतीयमानत्वेषि नियतचेत्नकसम्बन्धिताचिद्वणा इत्ययः ।

तथा च, भक्षुणतान नेपायपात । तन् विषयकोठी प्रथममन्नणानादिकं रसादिकञ्चावस्य-भ्राजिष्णु भिरित्यत्र । तन् विषयकोठी प्रथममन्नणानादिकं रसादिकञ्चावस्य-वक्तव्यमिति तत्हुतो नोक्तमत् आहुः अन्नादीनाभित्यादि । तथा २-९-१२ चान्नाद्यभावस्य द्यापस्यावास्यय च प्रागेवोक्तत्वोर्त्तनतान्नादि-सद्भावप्राप्तिरित्यतो नोक्तिमत्याद्यासयेन विमानानां शोभामाहेत्यथेः। कापि शक्कृति दोपलेशस्य शहुः। विषयातन्द्रनिरूपणप्रयोजनमाहुः अन्ययेत्यादि।

इतः शुँवकेन प्रतिफलकेन संवादित प्रशासम्। ५ "लोके" पाठभेदः

मोगराग इति भोगकृतरागः । अत्रायमयः प्रतिभाति, आनन्दमीमांसायां 'युवा स्यादि'त्यादिना विषयभोगपूर्वकं मानुषानन्दं प्रथमतो निरूष्य शताधिक्येनाग्रिमा आनन्दा निरूषिताः, तथा सित प्राजापत्यान्तेष्विव ब्रह्मानन्देषि सोवश्यं वक्तव्यः, अन्यया प्रायपाटो विरुद्धचेत, 'भोगमात्रसाम्यिलङ्गाच (४–४–२१) इत्यनेन सूत्र-कृताप्येतदङ्गीकृतं तदिषि विरुद्धचेत । तस्य भोगस्यात्राभावे अक्षरानन्दस्य तदंशन्य-नतायां तत आधिक्यं तदंशे बाधितश्च भवेदतस्तिभ्रूष्णण् । तथा च, मात्रकृत एव रागो न तु विषयकृत इतीक्षरकृतभयाभावार्थ भगविद्घ्छया स इति बोधियतुं विषयानन्दो निरूपित इत्यथः ।

२-९-१३ श्रीर्यत्रेत्यत्र । स्वार्थं सिच्चदूपत्वे गमकमाहुः, अत एवेत्यादि । तथा च, चरणसेवया भगवदानन्दाकाङ्कावत्वमेव तद्गमकमित्यर्थः ।

द्दर्शेत्यत्र परिज्ञानार्थभिति अन्तर्भावितण्यथेपरिज्ञानार्थम् । सचिद्वपा इति
पूर्णशब्दवाच्यसचिद्वपाः, ते क इत्याकाङ्कायां तानाहुः अखिलेत्यादि ।
२-९-१४ एतदनुप्रवेका इत्यादि । एतेपां लौकिकेनुप्रवेशे सत्येव लौकिकस्य
भगवति सम्बन्ध इत्यर्थः, । अत्र गमकमाहुः अत एवेत्यादि ।
एतदनुप्रवेशस्य भगवत्सम्बन्धजनकत्वादेव दशमोक्तलीलायां लौकिका जगदादिरूपाः
पदार्थाः पूर्वलीलासमसङ्ख्या त्रिविधसगित्रिविधस्थितीशानुकथारूपप्रलयभेदेन समाना
या सप्तसङ्ख्या, तथा कृत्वा, आभिः अत्रोक्ताभिः जगदादिम् चिभिरध्यायप्रतिपाद्याः
सन्तो भगवद्रोगायोपयुक्ताः सप्तसप्ततिभिरध्यायपिन्छिपताः इदं गमकिमित्यर्थः । त
इति जगदाद्याधिवैविकाः । इत्तरसिक्डिरिति पादसवनादिसिद्धः ।

श्रुत्यप्रसादित्यत्र । एतं श्लोकं व्याकुर्वन्ति, एवं सर्वत्यादि । एवं व्याख्याने बीजमाहुः एत इत्यादि । एताह श्लीति व्याख्यातरूपा, अन्यथेतिकरूपण-२-१५ मनर्थकं स्यादतस्यथेत्यथेः । ज्ञानं हि पपश्चस्यैव विस्मारकं, न तु खरूप-स्येति तस्यासवरूपता नोपपद्यत इत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः अथ वेत्यादि । कामिपदेन जगद्वचितिरक्तास्त्रयोत्र प्राह्माः । तथा च, ताहशहष्टच्या कामिन एव पश्यन्तीति तेषामेव खरूपविस्मरणमित्यर्थः । न च पपश्चिवस्मरणाभावादत्राप्यरुचितीत्यमिति वाच्यम्, प्रवश्चस्वरूपज्ञाने कामस्यैवानुद्यात्तेव तद्ज्ञानसिद्धरुच्यभावादिति । अन्यैवेति प्रकारान्तरेणव मादिकत्यर्थः । हगासव इत्यनेन हशो मादकत्वे निरूपितेपि पुनरागन्तुकशक्त्या तत्य्वनस्य तात्पर्यमाहुः जगदित्यादि । तथा च, जगदूवेणोन्मादार्थं सेत्यर्थः । मकारान्तरेण नेत्रनिरूपणस्य तात्पर्यमाहुः कालेद्यादि । चसुरुपत्यत्वः इति

मगवससुषः पत्रक्ताधमितिश्रष्ट (मूर्य) रूपत्वेन मूर्यस्य 'चासावादित्य एकवित्र' इतिश्रुत्या तस्य कालात्मकत्वेन कालवशाज्ज्ञानो जगदन्तः पाती पदार्थः, कालाधेयो ज्ञातः समीचोनश्र भवतीति ब्रह्मणे ज्ञापितम्, न त्वित्यादिनोक्तरीत्या वा सूचितमित्यर्थः । आधार आधेयश्चिति । श्रीभ्रगवद्गीतासु पुरुषोत्तमस्वरूपनिरूपणे 'पुरुषः स परः पार्थ भक्तया लभ्र्यस्त्वनन्यया। यस्यान्तः स्थानि भृतानियेन सर्वमिदं तत'मितित्राक्यादाधारः, 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः, यो लोकत्रयमाविश्य विभत्येच्यय ईश्वर' इतिवाक्या-दाधेयश्चेत्यथेः । एवं भ्रगवद्वयवेत्यादि । 'वेदा यथा मूर्तिधराखिषृष्ठ' इतित्राक्या-त्यूर्ववेदरूपिरीटाधारत्वेन सत्यलोकत्वं शिरसः । योगसाङ्गचरूपकुण्डलाधारयोः कर्णयोः श्रीसुखान्तः पातित्वेन तपोजनमहलोकरूपत्वं समीवस्य श्रीसुखस्य, 'योगस्तपश्च वंश्वय भगवद्भक्तिरेव चे'तिचतुर्पजितलोकरूपत्वं चतुर्णो सुजानाम् श्र्याधारस्वलीकरूपत्वं वक्षसः । मायारूपपीताम्बराधाराणां कत्र्यादीनां भूरादिलोकरूपत्वम्, एवं भक्तरकास्य ये भगवद्वयवश्वता लोकास्ते तृतीयस्कन्धवस्यमाणरीत्या मद्युन्नादिरूपचतुर्मूर्त्तभगवत आश्रिता इत्यर्थः।

अध्यहंणीयेत्यत्र । तत्सम्बन्धेन वा पूज्यमिति धर्मादीनापासने प्रवेशस्यैकादश-स्कन्धे वक्ष्यमाणत्वेनदं पक्षान्तरमुक्तम् । तथा च, धर्मादिसम्बन्धेनान्यैः २-९-१६ पूज्यमित्यर्थः । तोभ्य इति धर्मादिभ्यो नवभ्यः । तदिति आसनम् । तरतमभावेनेति इदं वाराहे (नार्रासहे) कण्डत उक्तं 'भगवानिति शब्दोयं तथा पुरुष इत्यपि, निरुपाधी च वर्त्तते वासुदेवे सनातन' इति । नित्या इति स्वाभाविकाः । अनेनेत्यादि । एतेन प्रथमाध्याये 'तं सत्यमानन्दनिधिं भजेते'त्यत्र यक्तस्रसेच्यत्वमुक्तं तत्पुरुषशेषत्वाभावात्समर्थितं क्षेयम् ।

तं प्रीयमाणमित्यत्र । एतदारीनां षण्णां तात्पर्य वदन्तः स्वतो भाषणस्याद्वः यन्नेत्यादि । अभीष्मितमिति भगवदाशयगोचरम् । प्रारच्यफल-२-९-१८ सिन्ध्यश्रमिति कर्जुमारच्यं यत्साधनं तत्फलसिद्ध्यर्थम् । प्रोत्साह-निमिति करस्पर्शादिना हर्यजननम् । अन्यथात्व इति अन्यतरस्यानभी-ष्मितत्वे । तथा च, यद्भगवान् प्रोत्साह्य स्वयं भाषितवान्, तेन ब्रह्मापि संहितानां साधनादीनां स्वाभिलविततं इतितवान् । अभिलवितदः।नतात्पर्यमाहुः प्रसन्धत्वादि-त्यादि । ननु प्रेरणाभावे को दोष इत्यत आहुः अन्ययेत्यादि । अन्ययेति प्ररणाभावे । तथा च, पदार्यान्यथाकरणापत्तिरेव दोप इत्याः । नन्वस्त्वे भगवत्कृतिस्तथापि ब्रह्मा भगवद्कृतं प्रसन्नं पश्यन्ति स्वाभिप्रतं किथिति न विज्ञावितवानित्यपक्षायामादुः अत

इत्यादि, अल इति, अन्यथा करणस्यानभीष्टत्यात्। अतः परं व्याकुर्वन्ति भगवतीत्यादि।
नत् स्मित्यदेनेन हासमान्यशासी प्नरीपत्यदम्य किं प्रयोजनमत आहुः सर्वेत्यादि।
तथा च, हासम्बन्धपत्यं स्मितपदेनोच्यते, न तु कार्याल्यत्वमतस्तद्वोधनायेतदित्यथेः।
नतु चिदंशत्वे विशिष्ठत्वेपिमोहस्य जीवत्वापादकत्वाद्धगवता स्मितद्वारा ब्रह्ममोहोत्पादने
रिपदी कृते गोपि जीवत्वय एव स्याद्मवीत्यक्तोद्यावित्यत आहुः यद्यपीत्यादि।
यद्यपि स्मितमेवाज्ञाय पर्याप्तम्, तथापि, ब्रह्मण इच्छामात्रेणेव जगद्भविष्यत्यक्तेशेन
कृते ब्रह्मणोऽत्यासक्त्यभावाद्क्षानकार्यस्यालपत्वमतो न जीवतील्यमित्यर्थः। अन्यदिपि
विशेषमाहुः स्मितमित्यदि । तथा च, स्मितस्वरूपस्य माहात्म्यस्य (मायात्वस्य)
ज्ञानाद्पि न जीवतील्यिमत्यर्थः । नन्वेवं मायात्मकं तत्स्वरूपे द्वानी साफल्याभावे स्वरूपित्यत्व,
न तु सृष्टिपत्यत आहुः परमित्यदि। तथा चातः सृष्टिपत्यर्थः। नतु फलापर्यवसायित्वे
स्वरूपज्ञापनस्य किं प्रयोजनमत आहुः भवत्वित्यादि। द्वास्त्रमीति 'ये यथा मामि'ति
प्रतिज्ञाशास्त्रम् । उत्त त्व इत्यादि, त्वश्वद्योऽन्यार्थकः। अत्र श्रुतावृत्तराद्वानुरोधाद्वानपत्तिवाशास्त्रम् । उत्त त्व इत्यादि, त्वश्वद्योऽन्यार्थकः। अत्र श्रुतावृत्तराद्वानुरोधाद्वानपत्तिवाशास्त्रमः। उत्त त्व इत्यादि, त्वश्वद्योऽन्यार्थकः। अत्र श्रुतावृत्तराद्वानुरोधाद्वानपत्ताद्वम्यस्यः। उत्त त्व इत्यादि, त्वश्वद्योऽन्यार्थकः।

२-९-२० वरं वरयेत्यत्र अस्यन्त्रापीति । यत्रैवं वचर्ताभायस्त्रेत्वर्थः । मनीपितान् सावत्यत्र अक्षरात्मकस्यति। अव्यक्तीक्षरं इत्युक्तः इतियावयाद-व्यक्तस्य इत्यन्तरमाहः पराश्चीत्यादि । तथा चार्योग्यत्यात्करणकीष्ट्याब २-९-२१ भगवदिष्काभावे कथमपि न द्र्शनमतस्त्रपैव तथेत्यर्थः। एतदेवोपपाद-यन्ति बहिरित्यादि। तथा चाकाशस्यापि तद्रस्तुस्त्रभावेनेत्र ग्रहणम, न चक्षुःसामर्थ्यनेत्यर्थः। नन्वयोग्यमपि कालरूपं दिल्यचक्षुपार्ज्ञनेन दृष्टम, तथात्र तपःसामर्थ्येन दर्शनं भविष्यतीत्याशङ्कायामादः सामर्थ्यत्यादि।

२-९-२२ प्रत्यादिष्टिमित्यः एवं सतीति, तपसः पर्मत्वे सिति। कार्यात्मत्व-मिति कार्यव्यापकत्वम् ।

२-९-२५ तथापीत्यत्र, परिमिति असङ्गोदासीनमेकिमित्यर्थः। त इति उमे रूपे। क्रीडसीत्यत्र। नर्हणनाभिद्दष्टान्तेन सृष्टिभकारविशिष्टो भगवात् झात प्रवेति २-९-२७ स्वरूपज्ञानप्रार्थनस्य किं प्रयोजनमत आहुः कृतीत्यादि । अत इति दृष्टान्तमात्रेण स्वरूपज्ञानात्। तद्वयुत्पादयन्ति अन्येत्यादि ।

भगविच्छिश्चितिसित्यत्र । नत्वत्र शिक्षितकरणं तेन वत्याभावपार्थनमेव च प्रतीयते, न तु शिक्षाप्रार्थनमिति शङ्कायां तत्यार्थनमुपपाद्यन्ति २-९-२८ भगवतेत्यादि । अत्र हि शिक्षितकरणवावयात्य्यानुपप्या तदाशय-गोचरमेवं वावपं पृत्वं कल्पनीयम, अन्यथेदं प्रथमत उदानीमेव भगवतो दृष्टत्वेनेतः पूर्वशिक्षान्तरस्य वनुमश्वच्यात्येत्वर्वायार्थयात्रपापंतः । सिद्धं चैवं कल्पने निःभत्यहेव प्रार्थनसिद्धिरित्यर्थः । एवं वाक्यमुपपाद्यतद्यं वक्तुं शिक्षादेः स्वरूपपाद्यः विश्वश्चित्यर्थः । एवं वाक्यमुपपाद्यतद्यं वक्तुं शिक्षादेः स्वरूपपाद्यः विश्वश्चित्यायां स्वात्यम् प्रयावायां विश्वश्चित्यायां क्ष्यपायां स्वात्यार्थमात्र्यः । स्वत्रेत्यादि । तत्र क्षियाक्षमेकशिक्षापार्थनवाव्यप्ययां शिक्षाप्रार्थनक्षियायां एवं मुख्यत्वेन कर्मभूतिक्षयायां गुणभूतायां अपि कर्मत्वेन विविधितायाः सिद्धाविति शेषः । सिद्धौ सैव कर्मभूतिक्रयया गुणभृतायां अपि कर्मत्वेन विविधितायाः सिद्धाविति शेषः । सिद्धौ सैव कर्मभृतिक्रयेव तथा वपरीत्यमालम्वते । तथा तदाश्ययश्च पटनादि-क्रियाद्यान्तेन । प्रकृते तु ब्रह्मकर्वृक्षप्रार्थनक्रियायां तु जगतसृष्टिकियाया असिद्धन्वेनातथात्याचेति । तथा सतीत्यादिनोक्तरीतिक एवार्थं उत्पर्थः । एवं शिक्षाः वाक्यार्थमुत्तेन विश्वश्चेत करवाणीत्यस्यादः पश्चादित्यादि । अग्रे शिक्षार्थमिति अग्रे जनिष्यमाणानां शिक्षणार्थमः ।

यावदित्यत्र। नन्तत्र करोतीत्यादिपदानामभावात्कथमेवमध्याद्यायं व्याख्यायत इति । शङ्कायामाद्यः यद्यपीत्यादि । त इत्यस्यत्र व्याख्यानं त्वयेति । २-९-२९ मतान्तर व्याख्याने दोषमाम्यमाधिवयं चादुः तस्त्रापीत्यादि । अयुक्तिति कालान्तरे पुनर्भदमाष्ट्याऽयुक्तित्यर्थः ।

शानिमत्यत्र परिकरिमिति येन मकारेण तदिभिषेतं तादशमकारसामग्रीम् ।
नतु विज्ञानपदस्य विशिष्टज्ञानिविविधज्ञानयोविचकत्वािविधन्त्रणं विना
२-९-३० कथं विविधज्ञानवाचकत्वावगम् इत्याकाङ्क्षायामाद्यः अस्येत्यादि ।
ब्रह्मणा यो भगवान् दृष्टः सोनुभवो विशिष्टज्ञानसमानाकारोपि वस्तुतो
न सः, भगवदात्मकस्त्रमकाशभगवद्धभैरूपत्वात् , स्वेन्द्रियादिसामध्याजन्यत्वाच्, किन्तु,
केवलाखण्डानुभवरूपः, स च जात एवेति परमगुद्धत्वात् ज्ञानपदेन स उक्त एवेति
शब्दान्तरसिन्निधिना नियन्त्रणादुक्तरूपपतिचतुष्ट्यज्ञानमेव तदित्यर्थः । किम्बहुनेत्यादि,
तथा च, एवं वेकुण्डस्थितसर्वपदार्थविषयकज्ञानदानेन ताद्वक् तद्विशिष्टरूपस्य नित्यत्वे
ज्ञापिते तस्येव सर्वप्रवेवित्तित्वसर्वपश्चाद्वित्तित्वज्ञापनात् 'परावरे यथारूपे' इत्यनेन
यत्मार्थितं तद्दसमिति दृष्टातिरिक्ते आद्यन्तवत्ताज्ञानं भविष्यतीतिभावः ।

यावानित्यत्र 'द्वितीयमि'ति 'यथात्ममाये'तिश्होकद्वयप्रार्थितं क्रीडाज्ञानम् । यावित्तं स्पाणीति, इदं यदूपेत्यस्यार्थकथनं न तु विग्रहवाक्यम् । २-९-३१ एतद्पि पूर्ववदिति एतदूपगुणकर्मज्ञानमपि पूर्ववद्ययायथं रहस्यरूप- मङ्गरूपंद्वत्यथंः । अत्र श्लोकं प्रमाणतो यावक्वज्ञापनेन 'यदेकमञ्यक्तमन्त्रस्यमि'तिश्रुत्युक्तसर्वरूपत्वं स्फोरितम् । परिमाणतो यावक्वज्ञापनेन 'अणोरणी- यात्महतो महीयान' इत्यादिश्रावितः परिमाणितरोत्रो विरुद्धभावारत्वेन परिद्वतः स्फोरितः । यथानाव इति कारणरूपतया ज्ञत्याद्यष्टाविक्षतितत्वरूपता श्रीतकारण- स्पता च स्फोरिता । यदूपगुणकर्मक इति तक्तत्कार्यरूपता बोधिता । सर्वत्रानुप्रदूस्य कारणतावोयनेन 'यमेवप द्युत्र इतिश्रुत्युक्तं समर्थितं क्षेयम् , तदेतदाहः एवं ज्ञानेत्यादि ।

अह सेवास मित्यत्र प्राधित मिति। यथात्ममायायोगेने तिद्वाभ्यां सप्टचादिकी हा-विषयक ज्ञानपूर्वक शिक्षाकरणोक्त्रचा 'भगविच्छिक्षितं करवाणी'त्यनेन २-९-३२ प्राधितमेतस्योक्तरश्च प्रथमश्लोकेनेव सिद्धचतीति शेषणां कि प्रयोजन-मित्याशङ्कायां तेषां तात्पर्यमाहुः अन्यचेत्यादि । इदं दितीयस्य । स्वरूपत इत्यादिकं तृतीयस्य । अनुप्रवेशको जीव इत्यात्रानुभवेशतो जीवरूपमिति पाटः प्रतिभाति । इति ज्ञान्वेत्यादिकं तुरीयस्य । एवं मद्भूष इत्यादिकं पश्चमस्येति ज्ञेयम् । तज्जलानितिहेतुं विस्तरेण वद्वीति छान्दोग्ये शाण्डिल्यविद्यायां 'सर्व खिल्यदं ब्रह्म तज्जलानि'ति शान्त उपासीते'ति श्रावितं जगतो ब्रह्मात्मकत्वहेतुं सोपपत्तिकं कथयित। श्रुत्यर्थस्तु, खलु निश्चयेन इदं दृश्यमानं सर्व (पक्षः) ब्रह्म इदं (साध्यं) तत्र

हेतुर्जेटानिति, जायत इति जै, लीयत इति है, अनीतीत्यन, जञ्ज नष्ट्रञ्च जर्रं, तच तद्न च जलान्, तस्मिन् ब्रह्मणि जलान् तज्जलानिति हेतो:। 'शान्त उपासीत' ब्रह्मसमयेतत्वाज्जगद् ब्रह्मत्वेनानुसन्द्भ्यादिति, समवायश्र तादातस्यम्पेश नामान्तरम् । अतिरिक्तपक्षेपि अनारोपितानागन्तुकरूपेणानुष्टचिरेव, तत्स्वरूपमिति वैशेषिकप्रति-पत्राद्धित्र एव भगवदात्मक इति न तर्कचरणविरोधः । अर्ववकारद्वयादृद्दमेवासमेवेति-वाक्यद्भयमग्रपद्ञोभयत्र सम्बद्धचते पृर्वद्यतान्तवोधकत्वादित्यात्रयेन तयोः प्रथमं व्याकुर्वन्ति सप्टेरित्यादि । "एको नारायण आसी"दित्यादिश्चितिव्यं शासान्त-रीयमिदानीं प्रसिद्धोपनिपत्यु ''एको (वं) नारायण आसीस्र ब्राम्म न ईकान'' इति ब्रह्मो(महो)पनिपदि पाठात्। अत्र प्रथमश्रुतावग्रेदंपदयोरभावेन सृष्टिपृर्वकाल-स्योपादानत्वस्य चास्फुटत्वाद् द्वितीयश्चतिषदर्शनं तेन तथेत्वर्थः। नतृत्रश्चवावप्रपदेन कालस्योक्तत्याद्धरितो रोहितादासीदित्यादावस्तेरुत्पन्यर्थकत्वस्यापि सिद्धत्वात्तदा सर्वेभ्यः मथमग्रत्पत्तेरपि शकचवचनत्वात् छष्टिपृर्वेकाले स्वमात्रसत्तामनिज्ञा नोषपचत इति सङ्कायामाहुः किञ्चेत्यादि । पूर्विमितीति वस्यमाणप्रकारेण । तन्त्रिति असत्तं तु । ननु तर्बुभयसत्तास्तु न चैवकारविरोधः, अगन्याऽयोगव्यवच्छेद्कल्वस्येव तनादरणीयत्वादन्यथाऽग्रपद्व्याकोपादिति शङ्कायामाहुः अग्रे सृष्टेः पूर्वमिति। अयमर्थः, अत्र श्रुतौ कालसत्ताविधानाङ्गीकारे वाक्यभेदापत्तिः। अनुवादाङ्गीकारे तस्य पुरोवादसापेक्षत्वेन तत्करूपनस्यावस्यकतया तस्य तद्वक्तश्च सत्तापस्या वाक्यार्थ-वाधमसक्तिर्विशिष्टविधाने च गौरवापत्तिरतस्तत्र शिष्यवोधनार्धिमेदानीं प्रसिद्धकाली-परञ्जनेन तस्य वाक्यस्य प्रदृत्तिरित्यवक्यमाद्रणीयम् । तथा सति सृक्ष्मेक्षिकायामग्र-पदमपि न कालवासकम् । 'अग्रे गच्छ' 'अग्रे नगरी'त्यादी देशविशेपेपि तत्वयोगात् । अतीवधारणानुरोधेनाग्रपदे पुरःस्फूर्तिकं विशेष्यांशं विहाय विशेषणीभृतस्य पूर्वत्वस्य रृत्तिमत्त्वाय सत एव विशेष्यत्वमवधारणीयम्, सप्तमी चाधिकरणे, तथा सति सर्ष्टः पूर्वमधिकरणं केवलं सदित्यर्थी भवति । न चतद्विवरणभूत 'एकमेवाद्वितीयमि'त्यग्रिम-वाक्य एकपटा देके मुख्यान्यकेवला? इतिकोशेन तत्र मुख्यार्थताया अपि क्कुं शक्यत्वात्समाभ्यधिकराहित्यमेव तत्र विवक्षितमिति व।च्यमद्वितीयपद्वैयर्ध्यापत्तः, इतरसत्तानिषेधातिरिक्तस्य तदुक्तिभयोजनस्यालाभात्।(ऐतरेये)न'चात्मा वा इदमेक स्वाग्र आसीन्नान्यत् किञ्चन मिपदि 'तिश्रुत्यन्तराद्वचापारं कुर्वतोन्यस्य निवेधार्यमद्वितीयपत्-मिति वाच्यम्, तथा सति 'येताश्चतं श्चतं भवती'त्यादिमतिज्ञाया 'यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेने 'त्यादिदृष्ट्यान्तस्य चोपरोधमसङ्गात्। न चैवं धर्माभावमसङ्गः, स्वरूपधर्माणां

क्दात्मकत्वेन सत्त्वेप्यदोषादिति तदेतद्भिसन्धायोक्तम् अग्रे सृष्टेः पूर्वमित्यनवद्यम् । प्तेन 'तञ्जलानि'ति श्रुताबुपासनाशेषत्वेनाप्युक्तो हेतुर्मानान्तराविरोघादृस्तुतच-समर्पेक इतिबोधितम् । ननु तथापि केवलब्रह्मसत्ता नोपपद्यते, 'असद्वे'त्यादि-श्रुतिष्वसदादीनामपि तयाकथनादितिशङ्कायामाहुः असद्वेत्यादि। पश्चादिति सृष्टिदशायाम् । पूर्वमिति सृष्टिमाकाले । तथा च, तदानीमेतादशरूपेणानवस्थितत्व-भितिपादने घटस्य पूर्वे मृहूपेणेव जगतः पूर्वे सहूपेणैवावस्थितिः सिद्धभतीति तदानी केवलब्रह्मसत्ता सूपपन्नेत्यर्थः । ननु श्रुतिवलाङ्घोकसिद्धाऽसतः सत्तैव कुता नाङ्गी-कियते इत्यत्र आहुः अन्ययेत्यादि । लोकानुरोधेनास्य वाक्यस्यासतः सत्ताबोधकले 'कुतस्तु खलु सीम्पेवं स्यात् कथमसतः सज्जायेते'ति श्रुतिविरोधः। कार्यस्य नियतावधिक-त्वविरोधश्चेत्यर्थः । ननु कार्यस्य नियतावधिकत्वाय तत्तत्प्रामभावस्तत्राङ्गीकार्योतोऽसतः सत्ताद्गीकारेप्यदोषः । 'कुतस्त्व'त्यादिश्चतिस्तु केवल्वैनाशिकमतनिरासार्येति न तस्या अपि विरोध इत्यत आहुः नास्तत इत्यादि । तथा च, तदानीं सर्वसत्ता-**द्रीकारे**ऽधिकरणाभावात्कार्यमागभावस्याश्चयनिरूपणत्वाद्धिकरणसत्ताद्गीकारे 'सदेवे'ति श्रुतिविरोधाद् ब्रह्मण्येव तत्सत्ताङ्गीकार्या, तदाप्येतद्वाक्यविरोधो दुष्परिहर इत्यर्थः । वाक्यार्थस्तु, असतः पदार्थस्य भावः सत्ता न विद्यते, सतः पदार्थस्याभावः असत्ता न विद्यते, तत्र हेतुरूभयोरप्यनयोरसद्भावसद्भावयोरन्तः परिच्छेदो निष्कर्षे त्तच्वद्र्शिभिवस्तिवरूपद्रप्टृभिर्देष्टः साक्षात्कृत इति । ननु भाववृत्तसृक्ते 'नासदासी'दिति श्रुत्या **सृ**ष्टिपूर्वकाले सदसतोरूभयोरप्यभावबोधनादागतैवासतः संचेत्यत आहुः नासदासीदित्यादि । तथा चात्रासच्छब्देन सक्ष्मं कार्यं सच्छब्देन च स्यूलं कार्यमनृद्य, तदभाव उच्यत इत्येतस्यापि पूर्वतुल्यत्वात्तेनैदेदं दत्तोत्तरमित्यर्थः। विद्यारण्यैस्त्वसत्पदेनानुपारव्यं सत्पदेनात्मविश्वविद्यमत्राङ्गीकृतम् । तथा च, तद्भाव-बोधनादुभयविकक्षणमनिर्वाच्यमेवासीदिति तन्मतमित्यर्थः। तथापि, न कश्चिद्विशेषः, अग्रे च 'नासिद्रज' इति रजोगुणनिषेधः. नो व्योमापरो यदित्यनेन काणादादिमतिपन्ना-काशमतिषेधः, योस्याध्यक्षः परमे व्योमित्रित्यनेनाक्षरब्रह्मात्मकस्याकाशस्यांत्र वक्ष्यमा-णत्वात्, 'ततः किमावरीव' इत्यादिना प्रकृतितत्त्वनिषेधः, ततोम्भःकिमासीदित्यादिना मलयोदकस्य सः, तद्रिमे मन्त्रे 'न मृत्युरासीदि 'त्यादिना मृत्यु-मृतकालज्ञानानां सः। तत 'आनीदवातमि'त्यादिना तस्यैकस्य सत्तामुक्तवा तदितरसर्वसत्तानिषेधः क्रियते इति मन्त्रद्धयार्थः।

नन्वत्राम्भोनिषेथेप्यापो वेति संहितावाक्ये तत्स द्भाव उक्त इति तस्य विरोध

इत्यत आहुः आपो वेत्यादि । नन्वस्त्वेवं तथापि छष्टचादौ प्रकृत्यभावो न नर्छ भ्रम्यः, गीताया'मञ्यक्तादीनी'त्यनेन भगवता तत्सत्तामतिपादनाद्वयक्तपद्स्य च म्कृतिवाचकत्वादित्याञ्चङ्गायामाहुः अव्यक्तत्यादि । नन्वत्राव्यक्तपदेन ब्रह्मैवोच्यत इति कयं निश्चेयमित्यत आहुः लीनेत्यादि । अत्र ह्यर्जुनविषादनिवारणाय जीवानां नित्यत्वमुख्यते ऽतोत्र भूतपदेन जीवा एवाभिनेताः, तेपात्राज्यक्तता उत्पन्यनन्तर-मेवोक्तरीत्या सिद्धचतीति विभागात्पूर्व छीनत्वेनापि रूपेण न व्यक्ततेति तेषामव्यका-दित्वम् । एवं सति भृतादिभृतान्यक्तत्वं न प्रकृतेः अवयवचनम्, साइचिसिद्धान्ते पकृतिगुरुषयोरुभयोरप्यनादित्वोपगमात् । अतस्तदाद्यव्यक्तं ब्रह्मैवेत्यर्थः । नन्वेतं सति 'प्रकृति पुरुषञ्चे'ति वाक्यान्तरस्य का गतिरित्यत आहुः अनेनेत्यादि । अनेनेति अन्यक्तपदार्थनिश्वायनेन । ननु भावतृत्तमुक्ते तृतीये मन्त्रे सृष्ट्यादौ तमःसत्तोच्यते, तच मायेव 'तमो वा इट्मेकमेवाम आसीत्तत्परेणेरितं विषमत्वं प्रयाती'त्यादी तिमणैयादिति कथं तदानीं केवलब्रह्मसत्तासिद्धिरित्यत आहुः तम आसीदित्यदि। कथमित्याकाङ्कायामादुः सर्वत् इत्यादि । अत्र हि पूर्वमन्त्रे आनीदवातं स्वधया तदेकं तस्याद्धान्यसपरः किञ्चनासेत्यत्र तच्छन्देन यदुक्तं तत्स्वरूपमत्रीच्यते तम इत्यादिना तस्मात्तथेत्यथः। नन्धेवं लक्षणापेक्षया शक्यार्थग्रहणमेव ज्याय इत्यत आहुः न प्रकृतिरित्यादि । श्रुत्यर्थस्तु किं कार्यमावरीवः आद्यपुयात् क्रइकस्य क्रमेन् कस्य सुखार्थमिति । तथा च, प्रकृतिसत्तानिवेधस्य पूर्वमन्त्र एव निषिद्धत्वान्नात्र त्रशःश्रन्दस्य पुरःस्फूर्त्तिकोथीं गृहीतुं शक्योतो लक्षणैव ज्यायसीत्यर्थः। न च तमसा गुढमबे इत्यग्रिमिवरोधः शहन्त्रयः । आसमन्तादिदं नामरूपाभ्यां व्याकृतं जगद् अग्रे सृष्टेः पूर्वममकेतममङ्गायमानं सलिलं कारणेनाविभक्ततमसा पूर्वीकारूपेण ब्रह्मणा गुदमासीदिति क्रियाद्वत्यान्त्रयेन तदभावादिति । एवं कतिपयानि वाक्यानि विचार्य तद्धदन्येषां गतिषाहुः एवमन्यानीत्यादि । किं तटानीं तस्म सहोवाच न सन्नासन-सदसदिति, 'तमो वा इदमग्र आसीत्परेणेरितं विषयत्वं मयातीति यदा तमस्तन्न दिवा न रात्रिन सन्न चासन् क्षित्र एव केवल' इत्यादीनि सीवालमेत्रायणीयखेताखतरी-याणि एवं जातीयकान्यन्यान्यपि सदसिद्धलक्षणतमोनियामकिश्वविद्यकारेण बोधयन्ति तथा भवतीत्यर्थः । एवं वाक्यमात्रमतिमुक्तवा सिद्धमाहुः अत एवेत्यादि । एतेनैव विशिष्टाईतवादोप्यनास्त इतिबोधितम् । तनु पश्चात्मतीयमानानां मितयोगिनां बहुत्वा-त्तत्रागभावात्यन्ताभावन्योग्याभावानां पूर्वं सत्वादितरनिषेधः कथं सङ्गच्छतः इत्यत आहु: अभावा इत्यदि । एवं सृष्टिमाकाले केवलस्वसत्तां प्रतिपाच सृष्टिकाले नानापदार्थसत्वेपि केवलस्येव सत्तां प्रतिपादयतीत्याहुः किञ्चत्यादि । तथा च, मेदमतीतिरेवासङ्गता । पदार्थास्तु भगवदूपा एव सन्तीति तदानीमपि केवलसचेति हुन्यो अद्यावादः इत्यर्थः । एवं व्याख्यानेन सर्वे अद्यावादं व्युत्पाद्य स्थूणाखननन्यायेन तं हृदीकर्जु पूर्वपक्षमुद्भावयन्ति नन्वित्यादि, "अत्र न प्रमाण"मित्यन्तेन । पश्चात्केवल्यस्यासङ्गतत्वं बोधितम् दोषा इत्यन्तेन साक्षात्परिणामस्यासङ्गतत्वमुक्तम् । सर्वेद्याब्द इति 'सर्वे खिल्वदं अद्यावित्रभेतिश्चित्रस्य सर्वश्च हिताकरणादीतिसर्व- क्ष्यत्वेपि जीवानां क्षेत्रदाने हिताकरणाविषयम्यन्वेष्ट्रप्यमसङ्गः । पुरुषोत्तमत्वाभाव इति, सर्वस्य अद्याख्यत्वेकरूप्ये जञ्चनीचभावाभावात्त्रयेत्यरः ।

अत्र कारिकाभिः समाद्घते, मैवं प्रत्यक्षेत्यादि, परीक्षणीयमण्यादिवत्यत्य-क्षानिर्णीते विषये परीक्षकवाक्यसिद्धपदार्थवत्, श्रुतिबोधिताः परस्परं विरुद्धा विका-रित्वाविकारित्वेजत्वानेजत्वादयः पदार्था एकस्मिश्चेव धर्मिणि मन्तव्याः । हि यतो हेतोस्ते एकशेषं पकशेषत्वं एकस्य ग्रुख्यत्वेन।परस्योपचरितत्वम् अपोद्यापवादकभावं बा न भजन्ति, श्रुतिबोधितत्वास प्रयान्ति । तत्र हेतुः, उभयोरित्यादि । अन्नेति, गुणमधानभावे अपोद्यापवादकभावे वा कः नियामकः स्यातः १ वेदादुत्कृष्टस्य ममा-णान्तरस्याभाभ कश्चिदपि तिभयामकोऽतो वेदादेव ब्रह्मणो विरूद्धधर्माश्चयत्व-सिद्ध्या नैकतरस्य गौणत्वमपोद्यत्वं वा सुवचिमत्यर्थः। निम्बद्मपि बुद्ध्या विचा-वैंबोच्यत इति वेदार्थविचारे विचारकबुद्धिरेव नियामिका, अतस्तयैर्वेकतरस्य गौणत्वमपोद्यत्वं वास्त्विति चेत्तत्राहुः विचारकाणामित्यादि । श्रुतेरिति ल्यन्होपे पत्रमी, तथा चाऽऽस्तिकविचारकाणां बुद्धिस्तु सदा सर्वकालं श्रुतिं पाप्योजीवव्य-सहिता भवति । अतो विरुद्धार्थद्वयमतिपादकमपि श्रुतिद्वयं पत्र्यन्ती(बुद्धिः) उपजीव्यत्व-स्योभयत्राप्यविश्विष्टत्वात्कथमेकतरार्थस्य गीणत्वमपोद्यत्वं वा स्वतः कल्पयिष्यति, करपयन्ती वा उपजीव्यविरोधेन स्वस्मिन् अमामाणिकत्वं कृतो न धास्यति, अतः सापि न स्क्तो नियामिकेति यथाश्रुतं विरुद्धधर्माश्रयत्वमेवाद्गीकार्यमित्यर्थः। नतु श्रुता 'बुदिते जुहोती 'ति विधाय तत्मशंसार्थमनुदितहोमो 'अनुदिते जुहोती'त्यनुदितहोमं विधायोदितहोमो निन्यते, तंत्रकतरबाधस्योभयकरणस्य चात्रक्यत्वे पाप्ते तत्तच्छाखीयपरत्वेन यथाभयं व्यवस्थाप्यते । तथात्रकस्योपासना-परत्वमितरस्य ज्ञानपरत्विमिति वक्तव्यम् । तत्रापि कस्य किं परत्वमित्यपेक्षायाम् ज्यासनानां तत्तद्धमेषुरस्कारेण विधानाद्धमीणां तत्परत्वम् । ज्ञाने हु 'एकमेवाद्धयं ज्ञक्क, नेइ नानास्ति किञ्चन' मृत्योः स मृत्युमामोति य इइ नानेव पश्यती'वि

निन्दया निषेषस्य ज्ञानपरत्वभित्यास्येयम् । न चैवद्वभयसिञ्जन्यसिद्धिः, करिपत्तपर्मैर-प्युपासनायाः सिद्धेः, 'वार्च घेनुग्रुपासीते'त्यादौ तथानिर्णवात् । ज्ञानस्य द्व न तयासिद्धेः । 'योऽन्यया सन्तनात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते, कि तेन न इतं पापं चौरेणात्मापहारिणे 'तिनिन्दाश्रवणात् । अतः सोपजीव्याया विचारकबुद्धेर्नियामकत्वा-बिरुद्धधर्माश्रयत्वं न साधीय इत्यत आहुः कियेत्यादि । किया मानसी ध्यानरूपा उपासना । विद्या ज्ञानम्, धर्मतिन्नपेधिनरूपकश्चत्योः यथायथं तत्तत्परत्वे द्व विकल्पे भाप्ते नैकवा<del>न्</del>यता, ब्रह्मणोऽप्रुख्यत्वात् क्रियाविद्ययोरेव प्रुख्यतया प्रतिपा**यत्वे** उदितहोमानुदितहोमवाचकयोरिवार्थमेदेन विभागे साका सत्वाभावेन च मिब-वारवर्त्तं स्यात् । तथा सति 'सर्वे वेदा यत्पदमानन्ति' सर्ववेदान्तपत्ययं चोदनाय-विशेषादित्यादिश्वतिसूत्रोक्तं सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मपतिपाद्कतपैकवाक्यं बाध्येतेत्यर्थः। ननु नास्माभिक्षीनोपासनयोर्धुरूयतया प्रतिपाद्यमङ्गीक्रियते, अपि तु ब्रह्मणः। अतोऽध्यारोपापवादसङ्गत्या मुखेनैकवाक्यत्वसिद्धिरित्यत आहुः दुष्ट इत्यादि । अयमर्थः. उपासनार्थ धर्माणां कल्पनोपदेश्वत्वं बदता तेषां इतिहास्तवस्य-मास्येयम् । अन्यथा तेषां कल्पनाया अप्ययोगात् । आरोप्यमाणस्य धर्मस्यैकत्र सत प्वान्यत्राऽऽरोपस्य मध्वादिविद्यायां निर्णयात । एवं सत्येषां वास्तवत्वसपाधा-वास्येयं. तत्रोपाधेः सत्वे द्वैतापत्तिः । असत्त्वे तु धर्माणां प्वाभावादारोपासम्भवेन कर्यनोपरेश्वत्वस्यैवासम्भव इति ग्रुख्यतया ब्रह्मणः प्रतिपाद्यत्वे तस्याः सङ्गतेरश्वस्य-वधनलाज्ञाक्यमेदो दुर्वारः । अतो यथा 'स्रतिरात्रे पोडिश्चनं गृह्णाति, नातिरात्रे षोडशिनं गृह्वाती'तिवाक्ययद्वयक्यवलाद्षृद्दोषदुष्टोपि विकल्पारूयः पस आश्रीयते । तथात्र श्रुतिद्धयवलादेवोभयलिङ्गस्यमास्येयम् । तथा च, यथा इस्तादयः प्रस्पात प्रथक्भृता अपि पुरुषात्मकास्तया जगद् ब्रह्मणः सकाञ्चाद् भिन्नतया मतीयमानमपि तदात्मकम्, भगवान् जगद्र्योपि तद्भित्रः पुरुषोत्तमः। कि बहुना ययैव सर्वेश्वत्य-विरोधस्तयैव सूक्ष्मेक्षिकयात्र विचारणं कर्तव्यम् , नत्वेकतरवाधेन । अतः अस्यू-लादीनां अकर्ता अभोक्तेत्यादीनां धर्मनिषेधम्रुखेनेव 'सर्वेतः पाणिपादन्तदि'त्यादिनां 'स विश्वविदात्मयोनिरि'त्यादीनां धर्मविधि**म्रस्वेनेव ब्रह्मस्वरूपयोधनायैव ब्रह्मस्वरू**प त्रस्यकृत्वात तयोर्थवोधसौकयार्थे ब्रह्मणि सर्वेरूपसमर्थत्वं सर्वेरूपत्वं सर्वेरूपसमर्थत्वं च गीयते । उभयलिङ्गाधिकरणेन व्यासचरणैः प्रतिपाद्यते । तेन श्रुतिसूत्रादिबस्तात सर्वीविरोधार्थे विरुद्धधर्माश्रयत्वमेवादरणीयमित्यर्थः । ननु ब्रह्मणः सर्वरूपलं न युक्तम् , सर्वस्मिन् देशकालमेवेनामतीतेः, ब्रह्मणस्तु सम्बदानन्दारमकत्वेम ब्रामिक्यनत्वेन

सदैकरूपत्वात्। अतो न पूर्वीक्तोपपत्तिर्युज्यत इत्यत आहुः अन्यथेत्यादि। कर्त्तीत । माया, 'स्वव्यापारे हि कर्तृत्वं सर्वत्रेवास्ति कारक' इतिन्यायात्कर्तृतं तस्याः । तथा चानेकरसत्येप्येकरसत्वस्याबाधायुक्तैवोपपत्तिरित्यर्थः । ननु पतीति-विरूद्धस्यापि अन्दादङ्गीकरणे नियामकावाभावात्कथमाश्वास इत्यत विरुद्धपक्षा इत्यादि । अत्र ब्रह्मणि सर्वेषु अवतारेषु प्रतीयमानाः मत्स्यस्यान्हा योजनशतद्वद्विंदाहस्य क्षणेन पर्वताकारत्वं, सप्तवर्षस्य गोवुद्धनोद्धरणम्, दामोदर-लीलायां स्वल्पस्यापि व्यापकत्वम्, इत्यादयो विरुद्धपक्षास्तत्कालीनैर्द्रशः, इदानी-मि अत्यादिमसिद्धाः, अतोत्रैन ब्रह्मण्येन सर्वे शोभते । तथा च, भत्यक्षादेरेन नियामकत्वं शङ्काड्यमानिना त्वयादरणीयमित्यर्थः । इदं यथा तथा विद्वन्मण्यना-क्रिकिप्यावधेयम् । एवं प्रपश्चद्कायां ब्रह्मकैवरुवं साधितम् । तेन मेदवादः सर्वया नाभिमतो भगवत इति बोधितम् । अतः परं प्रलयदशायां तदाहुः य इत्यादि। एतेन पृथिव्यप्तु पलीयते, आपस्तेजिस विलीयन्ते, तेजो वायौ पलीयते, वायु-राकारो विलीयते, आकाशमिन्दियेष्विन्द्रियाणि तन्मात्रेषु, तन्मात्राणि भूतादी विलीयन्ते, भूतादिभैहति विलीयते, महान् अञ्यक्ते विलीयते, अञ्यक्तमक्षरे विलीयते, अक्षरं तमिस विलीयते, तम एकीभवति परस्मिन, परस्ताकासकासकासदसदित्ये-तिभर्वाणमनुकासनिवि वेदानुकासनिय'ति सौवालवाक्यग्रुपन्यस्य पृथिव्या-चक्षरान्तानां स्वस्वकारणे छयं सर्वकारणभूतस्य तमसः परस्मिकामरूपविभागा-नर्हत्वलक्षणमेकीभावमङ्गीकुर्वन्तो विशिष्टाईतवादिनोपि निवारिता इति बोधितम्। लिङ्श्हेषण इति धात्वर्थविचारणे लयस्य क्षेत्रफ्पतया श्रद्धोदके श्रद्धोदकक्षेप इष नामरूपविभागानईत्व एव पर्यवसानादक्षरान्तानां स्वकारणेन सह तथात्वं तमस्त्वेकीभावकथनात् #सकारणस्वरूपाभेद इत्येतस्यैवार्थस्य स्फुटीभावात्। अत प्वोपसंहारे 'परस्तान्न सन्नासन्न सदसदि'त्युपक्रमोक्तरूपतेन परामृष्यते । तस्पादयमेन श्रुरूयो ब्रह्मचाद इति सर्वे सुस्थम्।

ऋतेर्थमित्यत्र, एवं तज्जलानित्यादि । एवं पूर्वार्द्धेन जननाथारत्वस्य वृतीयेनाननाथारत्वस्य तुरीयेण लयाधारत्वस्य स्फुटीकरणाश्चज्जला-र-९-३३ निति हेतुं सम्यम्बोधयित्वा, तेनात्मरूपं प्रमेयं निद्धियम्, एवं सर्वस्य ब्रह्मस्त्ररूपपरत्वे गुरुशिष्यभावाभावात् साधनफलभावाभावाद्य मनाणवैयर्थमाशङ्कय, बुद्धयादिशोधनार्थे यज्ञादिनिरूपकः प्रापश्चिकत्याजनाय वैराम्यनिरूपको यः प्रमाणभूतो वेदः, तस्य सर्वत्रात्मबुद्धौ बुद्धिशुद्धिवैराम्ययोः प्रयोजनाभावाद्वैयर्थ्यमाञ्चक्य, प्रवृत्तिसङ्गोचपरत्वात् गुणदोषविषयत्वाच बहु स्यां प्रजायेये'तीच्छायाः स्त्रैकात्स्यस्य स्त्रोत्कर्षस्य च तिरोधानाज्जीवानां प्रपत्रासत्तया, तत्र रागतः प्रहत्तावनिर्गेसे पसके 'लोके व्यवायामिषमद्यसेवे'ति स्होकोक्तप्रकारेण पूर्वकाण्डस्य जीवप्रवृत्तिसङ्कोचार्यत्वात्तत ईषट्वैराग्योन्मुखत्वसम्पत्तावुत्तरकाण्डस्य प्रवृत्ति-निवृत्तिवर्भयोस्तत्फलयोच प्रातिलोम्येन गुणदोषविषयत्वात् । सापि मायाकृता-ऽऽसक्तिरपि एका वैराग्योत्पादनेन ममाणसार्थकीकरणार्थाभगवछीलेतिहेतोर्मायां प्रमाणनिवस्यी भगवच्छक्तिप्रुपोद्वातेन वर्णयतीत्यर्थः। अन्यथाप्रतिभासत इति तद्वस्तुभिश्ववस्तुतया प्रतिभासते । ननु सा जीवश्वक्तिस्तस्य मुक्तौ स्वस्याभिषानिश्चन्यता स्यादिति तदभावार्थे जीवव्यामोहस्तस्याः कार्यमितियुक्तम्। परन्तु पपञ्च मेदभ्रमस्य श्योजनाभावादुपकरणाभावाच न तस्याः कार्यमिति भेदशानस्य श्रमत्वाभावात्पदार्था एवान्यथेत्यत आहुः सा हीत्यादि । तथा च, जगतो ब्रह्मांशत्वस्पूर्तीं तिव्रहाय ब्रह्मार्थ जीवः मयतेत, तदा न व्याम्रह्मतेत्यतस्तदर्थ तत्सम्बन्धिनोर्थान्मोइयति तेन तथेति पदार्था न तथेत्वर्थः। नन्यस्त्वेवमन्ययाभानम्, तथापि प्रमाणस्य कर्य सार्थकचमत आहु: बुद्ध-चर्थमित्यादि । तथा च, बुद्धिनैमैल्यार्थ प्रमाणतद्रथयोहप-योगात्सार्थक्यमित्यर्थः। ननु प्रमाणैरेव नैर्मल्यसिद्धौ कि साधनैरित्यत आहुः कानीत्यादि । बुद्धिजनकदोषनिवर्त्तकानीति, अन्तःकरणविहःकरणदोष-निवारकाणि । तथा च, दोषनिवृत्यर्थे गुणाधानार्थे च यथाययप्रुपयोगाञ्च कस्या-प्यानर्थक्यमित्यर्थः । एवं तात्पर्य सङ्गत्त पद्य व्याङ्गवेते भाषा चेत्यादि । इतीति । उक्तप्रकारको द्विशाश्रमो यस्मान्मार्याकृतः। ननु वस्त्वेव तथास्त्वित सर्वे वदि ब्रह्म स्यादस्मव्हग्गोचरो न स्याद्यत एवमतो नैर्वः फिन्तु मायिकमेवास्त्वत्यर्थः। वादिभिरिति। 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते, अनृतापिधानाः, वाचारभ्भणं विकारः, गायां तु प्रकृतिं विद्यादि 'त्यादिश्वत्यनुसारिभिर्वादिभिः कृतो न पर्यवस्य-तीत्यत आहुः प्रमाणेत्यादि । न चोपासनार्थमेव सर्वस्य ब्रह्मत्वमत्रोच्यत इति न तद्वास्तवमितिवाच्यम्, हेतृक्तिवैयर्ध्यापत्तः । तां विनापि विधानमात्रेणोपासना-सिद्धरप्रत्यहत्वात्। 'इदं सर्वे यदयमात्मे'ति, 'सर्वे सर्वमिदं जगत्'(स)समूतं स भव्यमि'ति श्रुत्यन्तराश्च न 'चेन्द्रो मायाभिरि'त्यादिश्रुतिविरोधः श्रञ्जनीयः । आचे बहुत्ववैशिष्ट्येन मायापदादविद्याया गृहीतुमञ्जवयत्वात्पुरुरूपद्मानकरणतयोद्धेखाचेन्द्रियहसीनामेव तत्र ग्राह्मत्वात् मायया **ब**हुभवनस्यात्रक्यवचनत्वात् । किञ्च, मायया पुरुरूपभवने

विवक्षिते ऋक्पूर्वार्द्ध एव मायापट्मेकवचनान्तं वदेत्। न च स्विभिन्याहार-लभ्योयमर्थ इति वाच्यमेतस्य पूर्वीक्तानुवादत्वेन पुरोवादवैलक्षण्यस्यात्रक्यवचनत्वात् । न च तद्रथैनिद्धारार्थमेवायं समिभिन्याहार इति वाच्यम्, विनिगमकाभावात्। किञ्चेदं वाक्यं मधुब्राह्मणस्थम्, तत्र च मैत्रयीब्राह्मणोक्तस्यात्मनः पृथिव्यादिषु विद्यमानत्वममृतत्वं ब्रह्मत्वं सर्वात्मकत्वं चोक्तवा ततः 'पुरश्रके द्विपदः' इत्यादिना पुरां करणं तासु प्रवेशं सर्वस्य तत्संद्वतत्वञ्चोवाच । तेन प्राप्ते मेदे 'सर्व समामोषि ततोसि सर्वं इति च व्याप्तिकृता गौणी सर्वात्मकता भविष्यतीति शक्काबारणाय 'रूपं रूपमि'तिमन्त्रः पठ्यते । अयं वै हर योगं वै दश च सहस्राणि च बहूनि चानतान्ति चे'ति वित्रीयते च। तती यस्यैवं रूपतात्र विष्टता, ब्राह्मणोपक्रमे चोक्ता, तस्यैव कतदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमन्तरमबाह्यमित्यनेन स्वरूपप्रक्तवाऽ'यमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरि'त्यनुशासनमुपसंहतम् । एवश्चात्र विचारे उपक्रमोपसंहारविवरणेषु मायां विनैवात्मनः सर्वरूपत्वाभ्यासात्, स्वरूपकथने पूर्वत्वादिनिषेधेन माप्त(मश्र)स्य श्रुन्यवादभ्रमस्य वारणाय सर्वानुभृतिति सर्वानुभवकर्तृत्वस्वरूपोपपत्तिकयनाव भ्रमरहितस्यात्मनः सर्वरूपता श्रुत्यन्तरोक्तस्येच्छाकृतैवेति विनिगमनोत्पत्तेरपि, मायापदेने निद्रयहनितेव तत्र ब्राह्मा, 'स्थानमाया शाम्बरी किया(मेदो)दम्भो बुद्धिभें त्यनेकार्थकोशेन बुद्धिहत्ती मायापदस्य शक्तरेत्र प्रहणादतोस्मदिन्द्रियहत्तिभिरिन्दो बहुरूपो झायते इत्येव तत्रार्थ इति न तद्विरोधः। एव'मनृतापिधाना' इत्यपि छान्दोस्ये दहरविदः कामानुपक्रम्य पठितम् । 'त एते सत्याः कामा अनृतापि-थानास्तेषां मतः गम्(सता)मनृतमपिधानमिति, तत्राप्यनृतश्चदस्तावस मिथ्यावचनः, किन्तु, तैत्तरीये 'सोऽकामयत वहु स्यामि'ति वहुभवनस्रुपक्रम्य 'सत्यश्चानृतश्च सत्यमभवत्' 'यदिदं किं च तत्सत्यमित्याचक्षत' इत्युपसंहारादनृतश्च ब्दवाच्यं भगवतो-रूपान्तरं यदुक्तं तद्भचनः,(अ)पिथानाहिङ्गात् मिथ्याभृतेनापिथानासम्भवात्। श्रुक्तिरज-तादाविप बुद्धिवृत्तेः सत्याया एव रजतरूपेणान्तराख्यानादन्तराबुद्धेरेव पिधानं न तु श्रकेः । अन्यया प्रतियोगिभेदेन तत्र युगपत्भ्रमप्रमानुषपत्तः । प्रकृते तु कामपदेन 'स यदि पितृलोककामो भवति सङ्कल्पादेवास्य पितरः सम्रुत्तिष्ठन्ति, तेन पितृलोकेन सम्यन्नो महीयत' इत्यादिभिरूक्तानां काम्यानामर्थानां सङ्ग्रहासेषां पिथानं ऋरीरा-दिना लीकिकेनार्थेनाभिषेतं न त्वनिर्वचनीयेन, संस्कारपाबल्यादेव ख्यानीप-पत्तावनीर्वचनीयतत्कल्पनस्य युक्तिबाधितत्वात् । ताद्दश्वविद्यावतः स्थानासम्भवाव

सम्भवे कामानामपि सत्यत्वासम्भवेन श्रुतेरेव व्याकोपाचेति न तस्यामनृतक्रव्येन मायिकमभिषेतमतो न तस्या अपि विरोध:। 'वाचारम्भणं विकार' इति वावर्षं तु व्यासचरणेरेन विचारितम् 'तदनन्यत्वमारमभणशब्दादिभ्य' इति । तत्र च विकाराणां घटकुड्यशरावादीनामाकृतिविशेषदर्शनेन वाचा नाममात्रेणैवारव्यत्वा-ब्रिकारी नामधेयम् नतु रूपमिति, रूपस्य कारणाभिस्तत्वात्, कारणभूतमृतिका-रूपेणव सत्यत्वमभिमेयते एकविज्ञानेन सर्वज्ञानार्यम् । तथासति ज्ञानेन विकल्प-बुद्धेरेव बाध: सिद्धचतु, न तु कार्यस्वरूपस्यापि । यतु स्तूत्रे मेदव्यासेघ एव कियते न त्यमेदो बोध्यते' इति भामतीकारः, तदसङ्गतमेय, प्रमाणाभावात् । व्यासेधे च मेदे अमेद एव पर्यवसानाचेति, तत्रापि न मायिकताभिमेयते इति न तस्या अपि विरोधः । 'मायां तु प्रकृतिं विद्यादि'ति श्वेताश्वतरीयं तु मायायाः प्रकृति-त्वमात्रं बद्ति, न तस्या न वा जगतो मायिकत्वप् । न च ब्रह्मभिन्नत्वात्तथात्वं शक्क्यम्, 'पूर्ववद्दे'तिपूर्वीक्तन्यायेन ब्रह्मण एव तद्दूपेण भवने भेदस्याभावात्। 'प्रकृतिर्यस्योपादानमाधारः पुरुषः परः । सतोभिव्यक्षेकः कालो ब्रह्म तत्त्रितयं लंह'मिल्यमे बक्ष्यमाणलाचा। अतो न तस्या अपि विरोध इति। अतः सर्वत्र देदे जगतो ब्रह्मतादात्म्येन ब्रह्माभेटस्यैवाभिनेतत्वाद्विचारे न पर्यवस्यतीति जगतो मायिकत्वं नाद्रियत इत्यर्थः। ननु तर्हि प्रतीतेः का गतिरित्याकाङ्कार्या युक्त्यन्तरमाहुः ब्रह्मेत्यादि । तथेति परिणतसर्वभूतव्रह्माभेदविषया, 'तदिद-मध्येतिर्दे य एवं वेदे'त्यादिश्वते:। तथा च. न मतीतिविरोध इत्यर्थ:। ननु परप्रतीत्यपेक्षया स्वप्रतीतेरभ्यर्दितत्वात्तथा नाङ्गीक्रियत इति चेत्तत्राहुः भ्रान्तेत्यादि । तथा च, तस्या अभ्यहितत्वमप्रयोजकमित्यर्थः । कथं तथेत्याकाङ्कायां तस्या अर्थ-नियामकत्वे बाधकं तर्कमाहुः अन्यथेत्यादि । ननु तस्या अर्थानियामकत्वेषि जगतो मायिकत्वसिद्धिः । तथा हि, भ्रमदृष्टिर्यग्रत्यन्ताऽसद्वगाहिनी स्यात् खपुष्पमप्यवगा-हेत, यदि सद्वगाहिनी स्यात् पदार्था हान्यथा स्युः, यतो नैवमतो नैवम्, यदि मायिकावगाहिन्यपि न स्यामिर्विपया स्यात्, अस्ति तु सविषया, पूर्वोक्तोभयान-वगाहिनी च, तस्मान्मायिकविषयेव, यस्मादेवं तस्यास्तस्मान्द्रमविषयो मायिक लोकसिद्धभ्रमविषयस्य मायिकत्वसिद्धी पकृतेपि श्रुतिविरुद्धावगाहिन्या अस्मवृद्द्येश्रन्तित्वात्तद्विषयस्य जगतो माथिकत्वं सेत्स्यतीत्यत आहुः अत इत्यादि। अत उक्ततर्कात्, विषये श्रमदृष्टिविपयकोटी, काचिडिषयता विषयासम्बद्धोप सम्बद्धत्वेन भासमानः कश्चित्पदार्थः स्त्रीकार्यः । तत्र हेतुर्थयेत्यादि । ननु दोष-

बरोनान्ययाच्यानादिसम्भवे कि विषयताङ्गीकारेणेत्यत आहुः अन्ययेत्यादि । तथा च, दोषो हि ख्याने सामग्रो, न तु पदार्थान्यथात्वे, यदि तत्रापि दोषस्तथा स्थात्तदा पदार्थानां वास्तवान्ययाभावाद्भम एवोच्छिद्येत, अतः सावश्यकीत्यर्थः। एवं विषयतां साधियत्वा पकृते भ्रमसामग्रीमाहुः अतोन्यन्नत्यादि । तथा च, दृष्टिविषययार्न्तरालं विषयतासमानयनमेव भ्रमसामग्रीरित्यर्थः। सिद्धमाहुः अत इत्याहि। एवं चाक्षुपश्रमे सामग्रीं न्युत्पाच तां मानसश्रमेष्यतिदिशन्ति एवमित्यादि। तेन यत्सिद्धं तट्राहुः विषयता माथाजन्या विषयो भगवानिति। ननु यदि व्यत्याससामग्री, तदा पदार्थस्य तत्रागतत्वाद्भमस्योच्छेदस्तुल्य इत्यत आहुः मायायामित्यदि । तथा च, मायिकमेव समानयति न सत्यमतो न भ्रमोच्छेद इत्यर्थः । ननु ताद्दर्शनावरणासम्भवाद्विक्षेपस्याप्यभावे कथं भ्रमसम्भव इत्यत आहुः तदपीत्यादि । तथा च, शक्तेरावरकत्वात् कार्यस्य च विक्षेपकत्वात्ताभ्यां बुद्धिव्या-मोहे भ्रम इत्पर्थः। चिद्धिलासत्वादिति चिद्धमत्वात् । तथा च, यथा लोके चाश्चपश्रम-स्थले दृष्ट्या विषयासम्बन्धतया विषयतानुपलम्भेषि तद्नुग्राहिकाया बुद्धेरदुष्ट्लात्तया भ्रम-णस्यासम्बद्धत्वनिश्चयस्तथात्वबुद्धिश्रमे तद्रनुयाहकेण विचारनिर्णीतार्थेन शास्त्रण उत्पत्ति-नाशमायिकत्वार्द्।नां प्रपश्चासम्बद्धतया निश्चय इति न जगतो मायिकत्वमित्यर्थः। नन्वासां प्रतीतीनामग्रे वाधाभावात्कथं भ्रमत्विमत्यत आहुः यावदित्यादि । तथा च, ब्रह्मभावोत्तरं वाधात् भ्रमत्वनिश्चय इत्यर्थः । एवं कालविभागेषि हेतुमाहुः सा हीत्यादि । एवं श्रुतितो लोकतो ब्रह्मवित्यतीतेश्र विरुद्धत्वाद्भान्तपतीतिमात्रेण तथाश्रान्तस्य मायिकत्वादिना विचारे पर्यवसानाभावात्र जगतो मायिकत्वम्, किन्तु, विषयकोटिविभागेन तज्जनितं ज्ञानमेव तथेत्याहुः अत इत्यादि । इमं न्यायं विषयान्तरेप्यतिदिशन्ति एवमित्यादि । विद्यमानिमिति ब्रह्मतादात्स्यम् । अविद्यमानिमिति भेद्दंन्यादिकम्। अत्र भेद्वादिनः प्रत्यवितिष्टन्ते नन्ति-त्यादि । समाधि व्याकुर्वते यस्मादित्यादि । तामिति उक्तमकारकभ्रमहेतुम । ननु मायाया भ्रमहेतुत्वे किं मानमित्याकाङ्कायामाहुः न हीत्यादि । तथा च, प्रतीतिनियामकत्वेन यो दोषः स्वीकियते स साक्षात्परम्परया ययाकथश्चि-न्मायाजन्य इति तां विना भ्राप्तानिवीद्दात्तदन्यथानुपपत्तिरेव मानमित्यर्थः। ननु सार्वजनीनभतीतिविषयस्य भेदस्य कथं विषयतारूपत्वमित्यत आहुः तस्त्रेत्यादि। विषयतापीति, भेदरूपा विषयतापि । तथा च, दर्शनमात्रानुरोधेन नगतो भिन्नतं न कल्पयितुं शक्यमिति श्रुत्या ब्रह्मवित्मतीत्या च जगत आत्मनश्च ब्रह्मात्मकत्वे

निश्चिते यत्तत्र तदमकाक्षोऽविद्यमानस्य वस्तुभेदस्य च मकाक्षस्ताभ्यां लक्षणरूपाभ्यां कार्याभ्यां सेवाङ्गीकियते इतो जगतो न ब्रह्मणः सकाशात्परमार्थतो भेद इत्यर्थः। नन्वाभासविषयता मायया जन्यता इत्यसङ्गतम्, न हि आभासो मायया जन्यते, किन्त्वभिक्षे मेदबुद्धिमात्रम्रुत्पाद्यते इति ज्ञानस्यैव मायिकत्वम्, न तु विषयस्यापि, तस्य वस्तुत एवासन्वादिति शङ्कायापाहुः वुद्धिस्त्वित्यादि । अन्ययेति, वुद्धित्वेनास्या मायिकत्वे । तथा चावच्छेदेन मायिकत्वेऽनिर्मोक्षादिमसङ्गादेतस्या एव मायिकत्वस्य विषयद्वारैव सम्भवादुभयोस्तथात्वाङ्गीकारेऽध्यासद्वयकत्पनापत्तिगौरवात्तदभावाय विष-यताया एव तथात्वं युक्तमित्यर्थः। एवं विषयतां साधियत्वा तस्याः प्रकारद्वयमाहुः सा चेत्यादि । अत्र पुनः प्रत्यवतिष्ठते नन्वित्यादि । तथा चोक्तप्रकारे विचारितै ज्ञानाध्यासो न वक्तुं शक्यः, मायायाः पटार्थजनकत्वस्य काप्यसिद्धत्वादर्थाध्यासोपि न वर्कु अक्य: (तथासति रूपात्यन्तरं वा जगतो वस्तुतो भिन्नत्वं वाङ्गीकार्थ-मित्यर्थः) । मायायाः पदार्थजनकत्वं व्युरगदयन्ति यथान्धकार इत्यादि । नन्त-भावस्य पदार्थाधिकरणत्वं न काणि दृष्टमिति सङ्कायामाहुः यन्त्रेत्यादि । तथा स नाथिकरणत्वेनास्माभिरिष्यतेऽपि तु सहकारित्वेनातो न दोष इत्पर्थः। ननु तेजोभाववत्यधिकरणे तमो वक्तुं शक्यम्, तथा सति पेचुकविडालादीनां तम्राधुपापत्ते:। न च जायते एव तेषां तमश्राधुपमिति वाच्यम्, तथा सत्यस्मदा-दीनामिव तेषामि विषयान्तरचाक्षुषप्रतिबन्धापत्तेः । अतस्तेजोभावस्थले तेषां तेजःसं-योगनिरपेक्षमेव चक्कुंबस्तुचाक्षुपं जनयतीत्येतावतैव चारितार्थ्यं तेजोभावातिरिक्तं तमी न शक्यवचनमित्याशङ्कायामाहुः इचमित्यादि । अथमर्थः, नटादयो हि यद्दृष्टि क्यामोइयन्ति तानेव मायिकं पदार्थं दश्चयन्ति, नेतरान्, तथेयमपि यद्दृष्टिं व्यामो-इयति तानेव तमः पर्श्वयतीति तमश्राञ्चषरयेन तद्दष्टिच्यामोहरवेन कार्यकारणभावात पेञ्जकादिदृष्टीनां दोषरहितत्वेन तान् प्रति तद्भावेऽप्यस्मद्दृष्टिविषयतया ताद्वमाधिकरणे तमःसिद्धिरमत्युहेत्यर्थः । न च तेजोऽभावस्यैव तमस्त्वाच विषयानुपपत्तिरिति निलचाश्चषबाधापन्या तस्मिंस्तेजोभावत्वस्याञ्चक्यवचनत्वात्। न च विशिष्टशानत्वेन विशेषणशानजन्यत्वात् प्रकृतभ्रमस्थापि तथालाचाधुपत्वं चक्षुःसंयुक्तविशेषणतारूपविशेष्यभानसामग्रीतिविशेषणज्ञानमात्रस्यैवावश्यकत्वेन सन्ताकीलरूपतेजोभावयोरसंसर्गाग्रह-विशेषणी भृतनी सरूपा भावेपि तज्ज्ञानस्य मात्रेणैव तादशश्रमोपपत्तेर्नीलचाक्षुषस्याभिमानमात्रत्वात्र तेन तमोरूपपदार्थसिद्धि-रितिबाच्यम, नीलज्ञानस्य स्मरणादिरूपतया बकुमञ्चल्येन तत्र चाक्षुपेभि-

मानत्वस्य बक्तुमशक्यत्वात् । ननु स्मरणरूपत्वे किं बाधकमितिचेद् उच्यते, अमावास्यारात्री सुधाधवलितगृहादी दिनसम्बन्धिनी वार्ती कुर्वतः सहशाहष्ट-चिन्तादीनां संस्कारोद्धाधकानामभावेन तादशस्मरणस्याशक्योदयत्वमिति जानीहि। न चाद्युमेव तदोद्घोधकमिति वाच्यम्, द्रष्टसामग्री विना तस्याकिञ्चित्करत्वात्। ननूपनीतभानरूपमेव नीलझानं तत्रेति चेत्र, मानसोपनीतभानत्वे पूर्वोक्तयुक्त्या उपना-यकस्य स्मरणस्य संस्कारस्य वा तदानीं वक्तुमञ्जयत्वेन तद्भानापत्तेः, चाञ्चषोपनीत-भानत्वं तु ताहशस्यले नीलाभावादेवासङ्गतम् । न च चक्षुर्गतं नैलचं तत्रारोपितं मतीयत इति वाच्यम्, तस्यागृह्यमाणत्वात् पिङ्गाक्षस्य ताहसमतीत्यनुपपत्तेश्च । अतो नीलभानस्य स्मरणादिरूपतायां वतुःमशक्यत्वाचाक्षुपत्वमेव तस्याभ्युपेयम् । ततश्र तादशमतीत्यनुरोधेन तेजोभावातिरिक्तमेव तमः सिद्धचतीति । यद्पि प्राभाकराः 'तेजोज्ञानाभाव एव तमः, सत्यपि तेजिस तद्ज्ञाने तमः प्रत्ययादि 'त्याहुः तद्पि' न, ज्ञानाभावज्ञानस्य मानसत्वेन नीलं तम इति चाक्षुपन्याघातात्। अभिमानत्ववाधकानां पूर्वमुपपादितस्वात् तेजोभावमुपलभामहे इत्यनुच्यवसायबाधापत्तेश्च। द्रव्यान्तरत्वं त्वनुपदं द्षियिष्यते। तस्मान्नीलचाक्षुषानुरोधात्पदार्थान्तरमेव इति सिन्हम्। एवं तमोरूपं पदार्थम् साधियत्वा तचाश्चवादिसामशीं बोधियतुं पेचुकादीनां वस्तुसाक्षात्कारे आस्रोकनिरपेक्षमेव चक्षुः कारणमिति व्युत्पाद्यन्ति अत एवेत्यादि । जलुकादीनामव्यामोह्यत्वादैव तान् प्रत्यन्थकारं न जनयतीति तदभावादालोकिनिरपेक्षेण चक्षुषा तेजोभावमेव ते गृह्वन्ति । तेजोभाव इत्युपलक्षणम् , बस्त्वन्तरमपि गृह्गन्ति । अन्यथा काकानपश्यन्तः कथं तान् इन्युरित्याशयेन तेषां विषयद्वानमकारमाहुः तेषामित्यादि। तथा च,विषयालोकसंयोगस्य न तम्र सह-कारित्वमिति तन्निरपेक्षमेव चक्षुः कारणमित्यर्थः। नन्वेवं सित भाव-चाधुपत्वाविच्छन्नं पति विषयास्रोकसंयोगस्य या कारणता सा तु भज्येतेति श्रद्भायामाहुः अस्मदादीत्यादि । तथा च, चाश्चवत्वावच्छित्रं प्रति द्रस्त्वाद्य-भावविश्विष्टयोग्यताया एव कारणत्वात्तद्धक्रेपीष्टापत्तिरित्यर्थः। न वैवं योग्यता-मायस्य कारणत्वे गृहादी त्रसरेंणुचाधुपापत्तिरितिवाच्यम्, तत्र छायारूपस्य तमसः सत्त्वेन त्रसरेणुनां तदावृत्ततयां व्यवधायकाभावविशिष्टयोग्यताया अभावेन तद्नापत्तेः। न च गाढतेजसि तदापत्तिः (इति वाच्यम्)। तत्र गाढतेजस एव प्रतिबन्धक-स्वादिति । एतेनैव तमश्राक्षपार्यं चक्षुरिष्ठानकं तामसिमन्द्रियान्तरं कल्पयन्तोपि बस्युक्ताः। फलितमाहुः अत इत्यादि । लोकप्रतीतिरिति । दीपेन तमोनिष्टत्तमिति

सार्वजनीनप्रतीतिः। तथा चोक्तयुक्तिसार्वजनीनप्रतीतिभ्यामप्यतिरिक्तं तमः सिद्ध-मित्यर्थः । एवमेतेन माथा च तमोरूपानुभृतेरितिश्रुत्युक्तमनुभवरूपं कायास्त्र-कानुमानरूपश्च प्रमाणमृलभूतं मायासच्चे निर्दिष्टम् । एवं तमोरूपां विषयतां साधियत्वा तत्प्रतीतेः श्रुक्तिरजतादिपतीतिवदारीपितत्वाभावायाहुः सा चेत्यादि। तथा च, भ्रमणस्थले शुक्ती चाकचक्यादिबद्धटादिषु भ्रमणसंस्कारोद्बोधकस्य बतुःम-शक्यतया तज्जन्यस्मृतेरशक्यवचनत्वेन स्मर्यमाणारोपस्य दुर्वचत्वम् । तथागृह्यमाणा-रोपस्थापि तदानीं किं गतं ? भ्रमणं गृह्यते इति विचारे चश्चरिन्द्रियगतमेव गृह्यत इति त्वसङ्गतम्, कामलादिदोप आदर्शदिना स्वचश्चगीलकगतपीतिमवत् भ्रमण-दोषे स्वेन परेण वा स्वचक्षुर्गतभ्रमणग्रहणात्, नापीन्द्रियगतं गृह्यत इति युक्तम्, जातिगुणक्रियाणां योग्यगतानामेव ब्राह्मत्वनियमाद् इन्द्रियस्यायोग्यत्वात् । अन्यथा गुणद्वायामपीन्द्रियगतसंयोगिकयादीनां ब्राह्मत्वशसङ्गात् । न चौत्कटे दोषे भ्रमणमपि नियमादावनुभूयत एवेति तदाऽऽरोपस्य निर्वायत्वमिति वाच्यम्, तथाप्यनुत्कटे दोषे तद्दोषतादवस्थ्यात्, तटानीं क्वापि स्वदेहभ्रमणाननुभवात् । किञ्चात्र किमारोप-कं क्रिया वा ज्ञानं वा ? क्रिया चेत्, सा किं क्रियान्तरमुत्पाद्यारोपयति (स्वं) स्वरूपं वा ? नाधः, त्वत्समवायिनोऽनिविच्यत्वात् , नेतरः,तत्रालभ्यसत्ताकत्वात्, लब्य-सत्ताकत्वे सर्वेषां तदनुभवमसङ्गात्। ज्ञानपक्षेप्येवम्। अतः परिश्रमणं यथा विषया-द्भित्रतयान्तरा चक्षुवा गृह्यते तथा तमोपीति तस्य प्रतीतिर्नारोपितेत्यर्थः। नन्वेवं सति तमसोन्यत्रासिद्धत्वेन व्यत्यासाभावाद्विषयतारूपत्वमप्यत्रक्यवचनमित्यत आहुः यथा हीत्यादि । इदमेकादशस्कन्ये भगवद्याक्यम्, 'यथा हि भानोस्दयो नृचक्षुषां तमो निइन्यास तु तिक्रिथत्ते। एवं समीक्षा निषुणा सती मे इन्यात्तिमसं पुरुषस्य बुद्धं रिति । तथा चेदमपि नृचक्षुपि सिद्धं तेजोभावयुक्ते देशे नीयत इति न काचिदनुपपत्तिरित्यथः । ननु भाट्टवद्द्रच्यान्तरमेव तमः कृतो नाङ्गीकियत इत्यत आहुः नन्वित्यादि । प्रतीयमानाभीलरूपवन्त्रचलनिक्रयावन्त्ररूपात्स्वभावादेव किञ्चिद्द्रव्या-न्तरं तु तमो न भवति । ननु हेती विद्यमाने द्रव्यान्तरस्यं कुती नादियते इति श्रद्भायामाहुः अन्ययेत्यादि । महदुःऋतनीलरूपवद्द्रव्यत्वेन द्रव्यान्तरस्पार्श्वनप्रतियन्यकत्वेन स्पर्शग्राह्यत्वेन च व्याप्यव्यापकभावात्तथा स्यात्, यतो नैवमतो न द्रव्यान्तरत्वमा-द्रियते । तथा च, नीलरूपवन्चपरत्वापरत्वचलनक्रियावन्बैर्द्रव्यत्वसायने द्रव्यान्तरस्या-र्भनामतिबन्धकत्वस्पर्भामासत्त्राभ्यां तेषां सत्मतिपक्षत्वाद् द्रव्यान्तरत्वानुमितिप्रतिबन्धा-बलनादिमतीतीनास्भःभवलने तारतस्मवलनवेत्रज्ञवलनहेतुस्स्वेन

438

साधकताश्च न द्रव्यान्तरमित्यर्थः। यदि चोक्तव्याप्त्योः पृथिवीत्वगर्भत्वं विभाव्यते, त्यापि श्रीतपुराणसृष्टिमिक्रयासु द्रव्यमध्ये तमसोनुष्टेखान्मायात्येनोष्ट्रस्वाच शब्द-ममाणविरोधादुक्तव्याप्त्योः पृथिवीत्वगर्भत्वमनादरणीयमिति द्रव्यान्तरत्वं दुर्घटमेवेति । यतु न्यायकन्दलीकारः नीलरूपमेव तम इत्याइ तद्य्यसङ्गतम्, द्रव्यासमवेतत्वात्, निलं तम इति भपीतिवाधापत्तेश्र । तस्मात्पदार्थान्तरमेव तम इति निश्चयः। इदं सर्वमन्धकारवादे प्रपश्चितं मयेति विदोषविविदिषायां ततो बोध्यम्। एवं तमोरूपां विषयतां साथयित्वा विषयतान्तरमपि साधयन्ति तम इतीत्यादि। अत्र नैयायिका भामतिकारश्च दर्भणादिसिश्चियानेन पराष्ट्रंत चक्षुः स्त्रमुखं पत्र्यति, तमसि तिष्टतस्तु पराष्ट्रत्तमि विषयालोकसंयोगाभावादेव न पत्र्यति, प्रतिविम्बपक्षे तु वाधकाभावात्तचाक्षुपं स्यादतो नातिरिक्तः प्रतिविम्बपदार्थे इत्याहुः। तन्मतं दृषयन्ति न चेत्यादि । यत्रैकस्य दर्पणस्य सम्मुखो क्रितीयो दर्पणः स्थापितस्तत्र दर्पणद्वये मुखाभासयुक्तो दर्पणो दर्पणानवस्था चोभयत्र मतीयते। यदि तत्रातिरिक्तः प्रतिविम्बो न भवेत् तदा ततः पराष्ट्रतं चक्षुरेकमेव स्वमुखं पत्र्येत्, तथा सति दर्पणद्वये मुखभतीतिर्दर्पणानवस्थामतीतिश्च या जायते सा न स्थात्। अतस्तदनुरोधेन प्रतिविम्वपदार्थोप्यतिरिक्त एवंत्यर्थः। ननु यथा नासा समान-देशे व्यवधायकस्य यष्ट्यादेः स्थापनेन चक्षुःकिरणविघटनासक्षत्रद्वयप्रतीतिस्तथा साभासदर्पणस्थले द्वयोर्द्पणयोः चक्षुःकिरणपरावर्त्तकत्वेन किरणविघटनान्मुल-द्धयभतीतिरिति न तथा प्रतिविम्बोतिरिक्तः सिद्धचतीत्यत आहुः न चेत्यादि। प्रतिबिम्बत इति प्रतीयत इत्यर्थः । विगताविति वातोः । वस्तुतस्तु प्रतीयत इत्येव पांटः प्रतिभाति । तथा चासम्मुखदिकस्थले वक्त्रपराष्ट्रचर्युक्तिविरुद्धत्वाद्वस्यमितिरिक्त एव प्रतिविम्बः स्वीकार्य इत्यर्थः। न चैवमन्थकारस्थवस्तुनो दर्पणे प्रतिविम्बप्रसङ्गः। तस्य बिम्बभृतस्य तमसाऽऽवरणेन तदभावात्। न चैतं तमःस्थिते दर्पणेपि तदभावापत्तिरिति शङ्क्यम्, आन्तरालिकतमसा विम्बस्यानाष्ट्रतत्वात्स्रुखेन तदुपपत्तेः। ननु तमस आन्तरालिकत्वे तुस्ये कुतोयं विवेक इति चेत्स्वभावादेवेति वदामः। ननु स्वभावकल्पनापेक्षया चक्षुःपराष्ट्रत्तिकल्पनेव लघीयसीकिन्वेत्। पूर्वोक्ता सम्मुखादि-दिकादिस्थलं स्वभावकल्पनस्य तवाष्यावस्यकत्वात्। तस्मात्यतिविम्बपदार्थौतिरिक्त एवेति युक्तम्। इदं यथा तथा प्रतिविम्यवादे निपुणतरसुपादितमिति नात्राधिकं लिख्यते । ननु मृले प्रतिबिम्बसङ्गाहकपदाभावात्किमर्थमयमाग्रह इति तक्कायामाहः अयमेव वा आभास इति। तथा च 'स किन्नरान

किम्पुरुषान् प्रत्यात्म्येनास्जलाभुः । मानयन्नात्मनात्मानमात्माभाम विलोकयन 'जीवेज्ञावाभासेन करोती'त्यादावाभासज्ञब्दस्य प्रतिविस्वे प्रयुक्तत्वादवापि तथावक्तुं शक्यत्वाद्यमाग्रह इत्यर्थः । एवं तमःप्रतिविम्बी साधियत्वा सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । तेन सिद्धं श्लोकतात्पर्यमाहुः तन्त्रत्यादि । जगदूर्पति । जगदूपयि निरूपयतीति भिकाजगत्त्रत्यायिकेत्पर्यः। ननु श्लोकद्वयच्याख्यानच्युत्यादिनयुक्तिभिस्तद्पष्टम्भकप्रमाणे-श्राविभवितिरोभावाभ्यां जगतो ब्रह्मरूपत्वेऽवधारितेषि तस्मिन शब्देनापरोक्षज्ञानस्या-जनितत्वेन नाशोत्पत्तिभेदेष्टानिष्टशुद्धाशुद्धादिमतीतीनां जायमानत्वेन च विषयता-सम्बोर्द् देशेनान्तराभिमानिवद् भिन्नत्वपतीतेः पोषणात्र प्रतीती तेभ्यः कश्चिद्विशेषः। किञ्च, मनोध्यानाभावभेदा वर्त्तमानत्वेनानुभृयमानत्वेष्यसन्त आद्यन्तयोरसत्वात्. यदेवं तदेवं स्वामिकवत्, यभैवं तन्नैवं स्वस्वमतप्रतिपन्ननित्यवस्तुवत्, विमता घटादयो मिध्याभूता वितथसदशत्वातः, ऐन्द्रजालिकवतः असन्तः अर्थक्रिया-छायात्रत्याह्यमतिविम्बवदित्याद्यनुमानैर्मिथ्यात्वबोधान्मायावादिश्यः कारित्वातु , मतीती न किश्विद्विषे इति चेद् उच्यते । आस्तामिदानीं तथाप्रतोतिः, किमेतात्रता ? न बन्ययानिवयोस्ति येन पुरुषार्यहानिः। वस्तुतस्त्वस्यैव विशेषः, आप्तवाक्यमामाण्येन हीरकादाविव विषयवाधाया निष्टक्तत्वात् । तथा च, यथा चतुरतरतक्षतनिर्मितो यन्त्रेण सम्बरन्नपि काष्ठकेसरी भुजक्रमो वा प्रतीयमानो झाततत्त्वस्य न भयादिकं जनियतं शकोति, पत्युत कुतुकं निर्मातृमाहात्म्यमेव च ख्यापयति । तथैतादश्वमतीति-स्तिद्विषयं च जगब भगवतोऽत्यलौकिकं माहात्म्यमेवाचष्टे इति । नन्वनुमानविरोधः क्यं परिद्वियत इतिचेत्पूर्वोक्तप्रमाणैर्युक्तिभिश्च विषयताया विषयस्य च भेदे सिद्ध नियता-विश्वकतया श्रुत्या च सत्कार्यवादेन कार्याणां सन्वेवधारिते आद्यन्तयोरसन्वादित्यस्य स्वरूपासिद्धसिद्धत्वमर्थान्तरसाधकत्वश्च सिद्धचित । तथा वितथसद्दशत्वादित्यस्य च साधारणत्वम्, सत्याः वितथसदृशत्वात्, ऐन्द्रजालिकप्राकालीनगजादिवदिति पयो-गात्। एवमर्थक्रियांकारित्वादित्यस्यापि घटादिदृष्टान्तत्वेन साधारणतं चावधार्य परिहरणीय इति ब्रूमः। नन्येवं सति पूर्वोक्तानुमानवोधकानां 'त्वस्युद्धवाऽऽ श्रयति' 'इक्षेत विश्वमिमम्' 'छायाप्रत्याह्वयाभासा' इत्यादीनां पुराणवाक्यानां का गतिरितिचेद् विषयतामादाय तेषां वैराग्यार्थतेव गतिरिति जानीहि । न चात्र मानाभावः, अवान्तरप्रकरणेन तथानिश्रयात् । महाप्रकरणे तूपसंहारे 'यथा सुवर्ण मुकुर्तं पुरस्तात्पश्चात्र सर्वस्य हिरण्मयस्य । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेश्नी-रहमस्य तद्दद्' इति ब्रह्मरूपताया एव कथनात्। ननु 'पराज्ञिखानी'तिश्रुतेः ब्रह्मण

इन्द्रियाविषयत्वात्तदात्मकस्य भपञ्चस्य नेन्द्रियविषयकत्वं युज्यते, न चेष्टापत्तिः कर्त्तुं अन्या, जगद्भतीतिमसङ्गादिति चेन्न, तस्यानाष्ट्रत्तश्रह्मदर्शनिनिषेश्वपरत्या मपश्चस्य तथात्वावावकत्वात् तत्रत्येनान्तरात्मपदेन तथानिश्चयात्। नन् विषयरूप-अससाक्षात्कारमन्तरंण जगद्र्वविषयतायाः कथं साक्षास्त्रमिति चेन्न, 'यदिदं मनसा वाचा गृह्यतेन्येग्पीन्द्रियै:। अहमेव न मत्तोन्यद्' इति हंसवचनेन 'इदं सर्वे यदयमात्मेति'त्यादिश्वत्या ब्रह्मणोपीन्द्रियविषयत्वस्याभिमेतत्वेनाज्ञानदशायामिष तस्य ग्रहणेन विषयतासाक्षात्कारं बाधकाभावात् । न च बाक्ययोः परस्परं विरोधः, आहत्तानाहत्तत्रहापरत्वेन विषयभेदात । अत एव च न मुक्त्यापत्तिः, नाष्यिनमीं-क्षमसङ्ग इतिवोध्यम् । एवञ्चास्थुलादिवाक्चेषु जडजीवधर्मनिषेधोपि युज्यते, नेत्र-दर्पणान्तरितवर्णस्थाल्यद्रस्थम्र्यप्रवाद्यणुत्ववत्तेषां मायिकत्वादिति । यतु, स्वेनािश्वानज्ञानत्वेन सामान्यतः कार्यकारणभावाच्छव्दावकाशाद्यनुमितेऽमत्यक्षेऽप्या-काशे निलारोपवच्छब्दविषये ब्रह्मणि विचित्रजगदारोपस्य सम्भवाद्धदन्त्रमदृष्टान्तेन मत्यक्ष एवारोपाङ्गीकारो न युक्त इति तदपि फल्सु। उक्तानुमानादिनाऽऽकाशे रूपराहित्यस्य निश्चयेन तथा वक्तं शक्यत्वेपि शब्दैकसमधिगम्ये ब्रह्मणि उपनि-पद्भिर्जिज्ञास्यमाने सर्वरूपत्वारूपत्वसर्वकर्तृत्वाकर्तृत्वनिष्कलत्वसकलत्वाद्यनेकविरुद्धथ-मीधारत्वे नैव ज्ञातं भवतीति तादश एवारोपस्य युक्तत्वेनाकाशदृष्टान्तस्या-युक्तत्वात । तस्मादन्यमतीतावस्मत्मतीतौ च विशेषो निरावाध एव । एवश्च, भगवन्म् सिंद्र्शनादाविष भक्ताभक्तयोर्यथायथं विषयविषयतयोरेव इति तैर्ययायथमनुभावानुभवादिकं तदननुभवादिकं च युज्यते। यसपुनर्दुःख-श्रोकादिकमनुभ्यते, तिद्वययताकृतम्, सा च मायाकृता, तिश्वहत्ती निवर्त्तते, तिन्द्रातश्च मपत्तेः सम्यक् सिद्धाविति प्रथमादिकक्षायां तदनिष्ट्रताविष शैथिल्यस्यान्-भूयमानत्वात्र कोपि कापि शङ्कालेश इति तदीयरनुसन्धेयम् । प्रकृतमथानुसरामः।

यथा महान्तीत्यत्र एवमित्यादि । एवमुक्तप्रकारेण प्रमेथं सर्वे ब्रह्मेत्येवं रूपं प्रथमश्चोकेन निरूप्य प्रमाणं वेदरूपं तिन्नवर्त्यमायानिरूपणमुखेन २-९-३४ व्रितीयश्चोके निरूप्य विषयं वेदरूपप्रमाणस्यार्थं निरूप्यतीत्यर्थः । नतु प्रमेयस्येत्र प्रमाणविषयत्वात्तस्य च पूर्वमेव निरूपितत्वाद्विषयान्तराभावाच पुनर्विपयनिरूपणस्य किं प्रयोजनमत आहुः वेदेनेत्यादि । पदार्था इति प्रमेयस्त्रवद्याता धर्माः । इदिमिति विषयनिरूपणम् । निरूप्यत इति सद्दशन्ति मुच्यते । तथा च , 'रसोहमण्यु कीन्तेय प्रभास्मि श्रिश्चर्ययोरि'त्यादिवाक्येयेथा

तेषु तेषु तद्रूपेणाविरस्ति, तथा वेदे विषयरूपेण मायायां च विषयतारूपेणेति तत्र तर्येव क्रेयः। अन्यथाङ्गाने तु 'योन्यया सन्तमि'तिश्चत्या दोषकथनात् सर्वनाञ्च इति सर्वेवेदमामाण्यसिद्धी च यथार्थज्ञाने सत्यभ्युदयनिःश्रेयसयोः सिद्धिरिति सर्ववेदप्रामाण्यसिद्धचर्य पुनर्विषयो निरूप्यत इत्यर्थः। अत्र मूले भूते बिवति सप्तमी, अभिव्यापकाधिकरणे सर्वस्मित्रात्मास्तीत्यादाविवेत्याश्चयेनाहुः कारणत्वेने-त्यादि । शेषं स्फुटम् । तथा च, यथा महाभृतानि स्वकायेष्ववयवत्वेन पविष्टान्यि कारणत्वेनामविष्टानीति तस्मिन्नवांशे रूपभेदयोः कियातद्राहित्ययोश्च न विरोधः, अंशान्तरेण ताटस्थ्यत्र, तथाई वेदं परम्परविरुद्धतत्तद्भृपतत्तद्भीवन्त्वेन प्रतिपाद्यमानीपि न भिन्नो नापि विरुद्ध इति सर्ववेदशामाण्यमञ्याहतमित्यर्थः । नन्वत्रैकविधस्यापि विषयत्वमुपादानत्वानुप्रवेशापवेशैरुच्यते, तत्रोपादानत्वाप्रवेशाभ्यां वानुप्रवेशापवेशाभ्यां वा विषयत्वोपपत्तावुपादानत्वानुप्रवेशयोरन्यतरस्य कि प्रयोजनिमत्याशङ्कायां द्वयोरा-वस्यकत्वमुपपादयन्ति कारणं हीत्यादि । एवमुभयं प्रतिहाय कार्य कारणे समवेतमुत्पचत इत्यत्र युक्तिमाहुः अन्यथेत्यादि । अत्र तर्कद्वयं सहैव क्रमेणोच्यते । तत्र प्रथमस्यापादकत्वमन्यथेत्यनेनोच्यते । यदि कार्ये कारणे समवायसम्बन्धेना-धारभूतं न स्यादिति । पटस्येत्युपलक्षणं वैशद्यार्थम् । ननृत्पत्तेः पूर्व पटादिमती-त्यभावादसदेव कार्य निभित्तवशात्कारणे उत्पद्यत इति कारणस्याधारत्वमस्तु न हु कार्यस्य कारणे सस्वमगीत्यतस्तर्कान्तरमाहुः तथा सतीत्यादि। यदि कारणे कार्य विद्यमानं न स्यात्तदा नोत्पद्येत इत्यादि । उत्पद्यमानमिति असन्वेष्युत्पद्यमानं उभयत्र ययाययं दृष्टान्तः ययेत्यादि । तथा च, कार्यस्य नियताविषक्तव्यदर्शना-त्कार्यस्य कारणे स्थितिरवस्यमङ्गीकार्या, न चावधिनियसस्य कार्यमागभावेनैव निर्वाहात्कार्यस्य कारणे स्थितिरयुक्तेतित्राच्यम्, कारणावस्थातिरिक्तस्य प्रागभावस्थैव निरूपितुमञ्जक्यत्वात्। न चेह कपाले घटो नास्तीति मतीतिरेव तत्र मानम्, तस्याः घटत्वाविच्छन्नमतियोगिताकसंसर्गाभावसामान्यत्वेन मागभावात्मकविशेषानय-गाहित्वात् । न च कपालं घटप्रागभाववत् , घटीयचरमसामधीवत्वात् , यो यचरमसामग्रीवान् स तत्त्रागभाववान् , पटीयचरमसामग्रीविश्विष्टतन्तुवदित्यनुमानमिष मानम्, अनुमानभयोगात्पूर्व साध्यतावच्छेदकस्य प्रागभावस्यासिद्धत्वेन तदवच्छित्रसा-ध्याप्रसिद्धया हेतोराभासत्वात्। इदं यथा तथा निषन्धोक्तदिशा प्रस्थानरत्नाकरे प्रपत्रभेदवादे च सम्यङ्भयोपपादितमिति नाम्र प्रपञ्च्यते । अतः कारणा-वस्थायामेव शागभावाभिमानात्पूर्व प्रतीत्यभावेषि कारणरूपेण कारणे विधमानमेव

कार्यमुत्पद्यत इति तत एव नियताविकत्वमितिनिश्रयः। एवमेवोत्पत्तिस्वरूपविचारादिप सिद्धयतीत्याविभाववादादप्यवगन्तव्यम् । ननु घटस्योत्पत्तिदर्शनात्कथं भगवत्तं शब्दस्य चाकाश एवोत्पद्यमानत्वात कथं सर्वत्रोत्पत्तिरित्याकाङ्कायां द्वयमपि व्युत्पाद-यन्ति कुम्भेत्यादि । शब्दोपीत्यादि च । अत्र घटद्यान्त एवं बोध्यम् । प्रथमस्कन्ये ताबद्धदिकपौराणजगतोर्भगबद्भपत्वाविशेषेपि घटितपूरितपात्रबद्भेद उक्तः। तेन वैदिकं जगदिच्छया युगपदाकाशादिकमेण वा घटितवदुत्पद्यते। पौराणं हु मकृतिपुरुषिकयोत्पन्ने गुणमये सञ्चायके प्रविष्टं तत्मयुक्तमाकारं धत्ते। एवं मयोजकमेदेनोभयथा जायमानोप्याकारो धृतद्रवत्ववह्रह्मधर्म एव तेनोभयविधेपि जगित 'इदं सर्वे यद्यपात्मे'ित 'सर्वे खल्विदं ब्रह्मे'त्यादीनि श्रीतानि, विश्वं वै बाह्यं तन्मात्रमि'त्यादीनि पौराणानि वाक्यानि ब्रह्मात्मकत्वं बोधयन्ति । यानि पुन-द्वें अस्य बीजे शतमृल'इत्यादीनि पौराणानि, 'संपाविद्या जगत्सर्वमि'त्यादीनि श्रीतानि च तानि तु दिवीजत्वमुपक्रम्य 'मायामयं वेद स वेदवेदमित्युपसंहरन्ति, सञ्चायकस्य जगतो मायिकत्वं बोधयन्ति । एवं भपञ्चस्यापि चातुर्विध्यं सत्तायाश्च त्रैविध्यं भवति । तत्रायं पयोगः, व्यावहारिकः प्रपञ्चः स्त्रापेक्षयोत्क्रष्टसत्ताकप्रपञ्चपूर्वकः, मायिकत्वादैन्द्रजालिकपपञ्चवद् इति, व्यावहारिकसत्तापेक्षयोत्कृष्टा च पारमार्थिक्येव सत्तेति, वाचनिकसत्ताङ्गीकारपक्षे तु सत्ताया अपि चातुर्विध्यम्, सा च रवपुष्पा-दीनामिति पातिभासिकसत्तापेक्षयापि निकृष्टा, तथा सति द्वावुत्कृष्टसत्ताकी, एको व्यावहारिक, एक: प्रातिभासिक इति तेन घटस्य भगवद्भूपतं सिद्धमेव। तदेत-द्धदिकृत्योक्तं कुम्भकारेत्यादि । तथा च, व्यावहारिकस्य घटस्य यथाविधत्वेन समनाय्यपेक्षा तथा पटस्यापि एनमेको दृष्टान्तः साङ्ग्यरीत्या । द्वितीयं दृष्टान्तं नैयायिकरीत्या व्याकुर्वन्ति शब्द इत्यादि । तथा च, (जिह्वाद्यभिघातं) निमित्तं समवायिभूतं प्रदेशं चातिहाय तव मते यथा शब्दो यत्र कचिदुत्पद्यते इति तत्त्रागभावाविच्छित्रो देशो न नियतः, तथा तन्तुराहित्ये पटः स्यादित्यर्थः। एवं कार्यान्तरेपि, तथा सति सत्कार्यवादस्य शिष्टादतत्वात्कारणे समवेततया विद्यमानमेव कार्यमुत्पद्यत इतिसिद्धम् । कारणस्य कार्ये भवेशं साधयन्ति तथा सति तन्तिव-त्यादि । तथा सतीति। एवं तन्तुषु पटस्य विद्यमानत्वेषि सति । न प्रविद्योगुरिति अवयवतया न प्रविरोयुः। नन्वियं प्रतीतिः समत्रायेन तादात्म्येन वा उत्पत्स्यत इत्यनुमवेशो न मतीतितः सिद्ध्यतीत्यत आहुः शुष्केत्यादि । श्रुतौ 'तत्सङ्खा तदेवानुमानिसदि 'तिश्रावणातं, 'सोनुमिवष्टो भगवान् चेष्टारूपेण तं गणं, 'परेण विस्तता

स्वेन मात्रये'त्यादिषुराणवाक्याचानुश्वेशो बोध्यते इति तद्धिरोधिनीयुक्तिः शुष्का
अत्रमाणिकी कापि प्रामाणिकशास्त्र पदं प्रवेशमलभमाना तयेति, न तयानुप्रवेशवाध इत्यंथः। सिद्धमादुः अत्र इत्यदि। एवं कालमेदेनावस्यामेदादेकस्यैव
भौतिकस्यार्थस्य तित्ररूपितमाथारत्वमार्थयत्वश्च साधियत्वा महाभृतेष्वतिदिश्चन्ति
एवमित्यादि। विशेषत्व आधेयत्वमिति संयोगसम्बन्धेनाधेयत्वम्। तथा च,
सम्वायेन कारणत्याऽऽधारत्वम्, परस्परसंयोगेनावयवत्याऽऽधेयत्वम्, तटस्थसंयोगेन
कार्यत्या विशेषत्वमाधेयत्वमिति धर्भत्रयमित्यर्थः। एवमापाततो विचारेण दृष्टान्ते
धर्मत्रयसिद्धौ दार्ष्टान्तिकेपि तावदेव सेत्स्यतीति दृश्चभकत्वाभावे द्शलीलाऽभावाद्धगवन्तं जगतो न भविष्यतीत्यरूच्या पक्षान्तरमादुः अथवेत्यादि। न तेष्टिवति।
पुनः पञ्चचेति। महाभृतानां केनचिदेवांशेन कारणत्वान्धञ्चावस्थाकत्वमेव, भगवतस्तु
अन्यदेव, 'तद्विदितादयो अविदितादि'तिश्वत्या विदिताविदित्विलक्षणवद् अपाकृतेन
सचिदानन्दरूपेण पविष्टाप्रविष्टविलक्षणत्वात् पुनः पञ्चवेत्यर्थः। तेन सिद्धमादुः
नथा सनीत्यादि। तथा च जगति भगवतः प्राकृतकारणरूपत्वेन पञ्चयास्थित्या
पाकृताप्राकृतवस्तुनो विषयताविषयरूपाभ्यां भगवन्त्वाञ्जगति दश्चा भगवज्ञापनेन
वेदानाम्यत्रतोऽप्रामाण्यनिरासार्थं विषयनिरूपणमित्यर्थः।

एताबदेवेत्यत्र। नन्कित्वपयवद्वान्तरिविषयाणां बहुनां सन्वात्कयं निरूप्यान्तराभाव इत्यत आहुः निरूपणं त्वित्यादि । प्रमेयं ज्ञानमित्यादि ।

२-९-३५ अत्रायमथः, भगवता नृणां श्रेयोविश्वित्सया ज्ञानकंभभक्तयो मयोक्ता इति
क्थ्यते, तथासन्यात्मनस्रयमेवोपयोगाय । तत्र प्रमेयं स्वरूपं ज्ञानसाधनत्वाज्ज्ञानविषयताज्ज्ञानरूपताचोपयुज्यते । एवं प्रमाणं वेदः कर्मपतिपादकः परोक्षवादेन
वेराम्ये पर्यवस्यतीति वेराम्यादुपयुज्यते । तथा विषयो विरुद्धपर्माधारत्वं भक्ती
पर्यवस्यतीति भक्तिरूपत्वादुपयुज्यते । भगवान् ब्रह्म कात्मन्यंने त्यत्र साधनकथनां अस्य
तत्र पर्यवसानात्र । तथा च, ज्ञानत्वाद् वेराम्यत्वाद् भक्तित्वाच त्रयमेव तथा इत्येतावदेव
ज्ञातुमिष्टन्वाद्विचार्यं नान्यदिन्पर्यः। उपपत्तिमिति भगवदात्मकत्ववोधिका युक्तिम ।
यत् स्यादित्यस्यात्रे सर्वश्चत्यादिपदादत्रापि विभक्तिविपरिणामेन सर्वपदमेव
विवक्षितमित्यात्रयेनोक्तस्वारस्येन च विद्यव्यन्ति तस्त्र सर्वमित्यादि । एकस्येत्यादि । सिद्यानन्दरूपस्य ब्रह्मणः अन्वयः, अनु एति इत्यन्वयः, अनुगताकारत्वमित्यर्थः । तत्र युक्तिः अन्ययेत्यादि । तथा च, यदि सिच्दात्मकं सर्व न
स्यात्सवत्र सदादिगदानुद्दिः सदादिभतीत्यनुद्वित्त्य न स्यात्। यस्मादेवं तस्मादेव-

मित्पर्थः । अत्र 'महेन्द्रगुम्गुलूख्कव्यालग्राहेषु कौक्षिक' इति कोश्वान्महेन्द्रादिषु कौशिकशन्दानुरुक्तिवन्न तदन्वय इत्यत उक्तं प्रतीतीत्यादि। तथा चैकपतीत्यनुगम एव सुख्योन्वय इत्यर्थः । नन्त्रेवमन्वय उपपद्यते परं व्यतिरेकस्य यदभावे यदभावा-त्मकत्वाद्भगवतो व्यापकत्वेन तद्भावस्य काप्यभावात् स कयम्रत्यत्स्यत इत्याकाङ्कायां तत्स्वरूपमन्यदाहुः विद्येविणेत्यादि । न चैतं ब्रह्मापि ब्रह्मणो न व्यतिरिच्यत इत्यच्यतिरेकः शङ्क्यः, सर्वस्य पक्षत्वेन ततो व्यतिरेकस्यैवात्र विवक्षितत्वेनादोषात्। ननु व्यतिरेक एव साथकोस्तु किमन्वयेनेत्याकाङ्कायामाहुः स्वपुष्पेत्यादि। कारणस्येति परमाणुपकृत्यादेः। अत इति अन्त्रयव्यतिरेकयोरन्यतरस्यैकस्यासायक-स्वात् । ननु शीत्यशीतिविषादैः कारणस्यान्वयदर्शनाज्जगद्वचितरेकस्यापि दर्शनाच कर्य भगवतः सर्वत्वनिर्णय इति शङ्कायामाहुः किश्वेत्यादि। वाश्चब्द एव-कारायाँ वाक्यालक्कारे । परिच्छेदकौ व्यापकौ । तत्र्यापीति परिच्छेदकत्वेषि । तथा च, मीत्यभीतिविषादेष्वपि सदन्वया दन्यक्तमक्षरे लीयते ५ सरं तमसि लीयते, तमः परे देवे एकोभवती'ति परदेवस्य व्यतिरेकश्रावणाच कारणस्यापि परदेवः कालश्र परिच्छेदकः, परमाणूनां तु देशोपि, अतस्तदात्मकं न सर्वे किन्तु सदात्मकि भित्यर्थः । नतु परिच्छेदकत्वे उभयोः किं पयोजनमेकेनान्वयेनैव देशकालयोः परिच्छेदसम्भवात्। सती माया सन् काल इत्येकमतोत्यनुगमद्रीनादिति शङ्कायामाहुः माया हीत्यादि। अन्वय इति भिन्नं पदम्, नेति भिन्नम्, तथा च, मायायाः सदन्वयपरिच्छेय-त्वेषि तत्कार्थस्य तदपरिच्छेद्यत्वात्सद्भ्यतिरंकस्य विद्यमानत्वाच कार्यांशेऽन्वपापरिच्छे-घेत्यभयमावस्थकमित्यर्थः । ननु तर्हि व्यतिरेक एव परिच्छेदकोस्तु किमन्वयेनेत्यत आहुः भगवानित्यादि । तथा चान्वयस्य विद्यमानत्वात्सोप्यदण्डवास्ति इत्यर्थः। एतदेव कालेतिदिशन्ति एवं काल इत्यादि। तथा च, कालः सन्निति पती-त्यनुगमात्सतो मायादाविष वर्तमानत्येन कालव्यतिरिक्तत्वाच कालः सत्परिच्छेय एव, न तु परिच्छेदक इत्यर्थः। एवं मानानुगमात्सर्वत्र भातिपरिच्छेत्रतापि। न च मियत्वाननुगमः शङ्कराः, सर्वेभियत्वस्याभावेषि यत्किञ्चित्पियसस्य सर्वत्रानु-गमात्। न चाभासे व्यभिचारः, आश्चर्यजनकत्वेन तत्राप्यनुगमात्। बस्तुतस्तु तस्यासन्ताद्वातिगतमेव तत्रयं तत्र भासते इत्यननुगमेप्यदोष इति तस्मादन्वय-च्यतिरेकाभ्यां सर्वे ब्रह्मेत्यनुभवसिद्धम् । नन्वेवं सर्वस्य ब्रह्मत्वं सिद्ध्यति न ह भगवन्वं दशलीलायुक्तत्वाभावादित्याशङ्कायां भगवन्त्राय दशलीलायोगं स्युत्पादयन्ति विषय इत्यादि। अतिरिक्ततेति अधिकाकारता, तां व्युत्पा-द्यन्ति न हीत्यावि। तथा सम्बेप्यतिरिक्तता नाम तहूपत्वेषि तदितिरिक्ताकारतेत्ययः।

व्यतिरिच्यत इति व्याहत्ताकारो भवति। तत्र हेतुदूयमाहुः आविर्मावात्तिरो-भावाचेति । नन्वेतयोईतुत्वेन प्रवेशात्तत्कार्थरूपो व्यतिरंकस्त्रिवेव सिद्ध्यतीति कर्य पञ्चयेत्याकाङ्कायामातुः घटस्याविभीवस्तिरोभावश्चेति। तथा च, तौ व्याद्वतिरूपत्वादेव व्यावर्तंको व्याद्वतिरंक इति ताभ्यां स प्वातिरिच्यते इति पञ्चमकारकत्वग्रुपपन्नमेवेर्त्यथः। न चाविर्भावस्येतरंभ्यो व्यावर्त्तकत्वाद्भ्यादृत्तत्वाद् पृथक्त्वापरपर्यायत्वेनास्तु व्यतिरेकलं तिरोभावस्य त्वभावरूपत्वाम व्यतिरेकत्वमिति घटप्रतियोगिकतिरोभावं इतस्व्यावर्त्तकत्वस्य स्पष्टत्वेन व्यतिरेकत्वस्य स्फुटल्वात् । न चाविर्भावेनैव व्याद्यतिसिद्धौ तिरोभावस्यानावश्यकत्वादप्रयोजकत्व मिति बाच्यम्, आविर्भावस्याच्याप्यवृत्तित्वेनान्यत्र तत्तिरोभावास्युपगमात्, मकुतेपि घटः पटो नेति समानाधिकरणमतीत्युपपत्त्यथमावक्यकत्वात्। न चेतरितरोभाव एव घटाविर्भाव इति वाच्यम्, तस्य व्याप्यत्वत्तित्वे घटाप्रतीतिप्रसङ्गात् । अव्याप्य-हृत्तित्वे च तिरोभावमतियोगिकतिरोभावकल्पनाया आवश्यकत्वे कल्पनातील्याद्भाव-नान्यतरेण निर्वाह इति दिक्। मतीतेशाविभावास्युपगमस्यैवीचित्यमिति अत इत्यादि । यत उभयोरप्यावश्यकत्वं यत आविर्मावस्य फल्तिमाहः पश्चधान्त्रयमत्यायकर्त्वं तिरोभावस्य च त्रिविधव्यतिरेकमत्यायकत्वसुभयोर्व्यतिरेक-रूपल्बन्न,अत एकस्मिन् घटे आविर्भावतिरोभावाभ्यां कारणतोपहिताभ्यां स्वरूपसद्भयां चाभ्यां दश्चघा भगवान् अस्ति सद्रुपः मतीयत इत्यर्थः । एवमेकत्र व्युत्पाद्यान्यत्रा-व्यतिदिश्वन्ति एव भित्यादि । तथा च, भगवत्यनन्ते द्वितीयपुरुषे हतीयस्कन्योक्त-मकारेण प्रथमपुरुष एवं वर्त्तमाना तदंशेष्वेवं भवतीति सर्वत्रैवं दशलीलात्मकत्वं निश्रेयमित्यर्थः । एवं श्लोकार्थं विविच्य निर्मेलितमर्थमाहुः अनेनेत्यादि जिज्ञास्यमि-त्यन्तम् । अनेनेतिश्लोकत्रये उपपत्तिपूर्वकं त्रितयपदार्थीपदेशेन । कालप्रतीतिस्तु लीलयेति, उत्पत्त्यादिसम्बन्धघटकभूतादिकालमतीतिस्तु क्रमिकाविभवात्मकलीलया । नन्त्रत्र सर्व भगवानिति सिद्धान्तितम्, पूर्वाध्यायेषु तु कर्तृत्रादोपि मत्यायित इति कथमनयोरिवरीय इत्यत आहुः इद्मेवेत्यादि। इदमेव श्लोकत्रयोक्तं सर्व भगवानिति प्रमेयमेव उपपत्त्या अन्त्रयव्यतिरेकाभ्यां विचारितम् । उत्पत्त्या जननादिवितयरूपया । पुरुषेत्यादि । पद्येषु इति । एवं विरुद्धधर्माश्रयत्वेन उद्देशे च न यत इत्यादिषु, तनैव धर्मेणेदं विचारितमतो न विरोध इत्पर्धः। चतुर्णा फलितार्थमाहुः एवमित्यादि। अय पूर्वाध्यायस्यात्रद्वैतद्ध्यायस्थात्तरयोः सम्यन्तोत्रार्थग्रुमयार्थः सद्गसते । तत्र बद्धा, 'तस्माद्भारते'त्यत्र यत्सर्नात्मकत्त्रप्रक्तं तन्ग्रुरूपहत्त्वा गौष्या वा ? नायः, स्वस्मिन् स्वमसादानुषपत्या स्वाभिन्ने ब्रह्मणि प्रसादस्यासङ्गत्यापत्तेः, भेद्रमन्तरेणोत्पत्तिरक्षक्य-वचनत्या उत्पन्नपत्रस्य देहान्निन्नत्वेन जगतन्न पत्नाधेयन्त्रेन ततोषि भिन्नत्या देहे सर्वात्मकत्वस्य द्रापास्तत्वाच । नान्त्यः, औपचारिकस्य सर्वात्मकत्वस्य मनोराज्य-तुल्यत्वेनोचतकामानिर्वत्तकत्वात् । एवप्रभयथापि सर्वात्मकस्यासङ्गतत्वाचद्रतिरिक्ताका-रामसिद्ध्या साकारत्रह्मत्वे विघटिते भगवद्देहस्य पद्मोत्पत्यतिरिक्तप्रयोजनाभावात् । तेन च सर्वात्मकत्वानिर्वाहाजनीवतुल्यत्वापादकः सर्वात्मकत्वविघटको देहसम्बन्धः किमर्थ इति पूर्वपक्षसङ्गदः । तत्रोत्तरं 'चात्मतन्वं'ति पद्मेन भगवद्वाक्योपक्षेपं प्रतिद्वाय चतुःश्लोक्या शुक्रेनोच्यते । तत्र चान्वयव्यतिरेकाभ्या भगवति सर्वात्मकत्वस्य निःमत्युहत्वेन सर्वात्मपदस्य ग्रुख्यहत्त्या वोधकत्वादन्यथाप्रतीतेर्मायकत्वेन हिताकरणा-दिद्रोषाणां जीववुद्धिन्नमकल्पितत्वेन तत्राभावात् । उत्पत्त्यादिघटकभृतादिकालप्रतीते-लीलाजन्यत्वेनोपस्थितहान्यकृताभ्यागमानवकान्नादेभ्य एव भगवक्वोपपत्तेश्रेश्वरत्वो-पपत्त्या च जीवतुल्यतापरिहारादिच्छया लीलार्थ देहसम्बन्धः स्वतन्त्रत्वेनादुष्टइति पूर्वोक्त-मनवद्यमिति समाधनसङ्गदः । 'अतस्तस्मै स्वलाकिमि'त्यारभ्य 'स्व एव धामन् रममाण-मीश्वरिमि'त्यन्तग्रन्थस्य 'मन्म्थानि सर्वभृतानी'त्येतन्पद्यविस्तारन्वं क्षेयम्। तत्र 'पन्न्ये'ति मध्यमपुरुष्यप्रयोगेण विरुद्धयर्माधारत्वश्वरक्षनादत्रापि ब्रह्मणे तत्वरदर्शनावगमात् ।

अन्तर्हिते न्द्रियेत्यत्र । एवं सतीति भगवत्यत्यक्षेण इन्द्रियादीनां मोक्षे सर्तात्यर्थः । एतेन इग्तियम्प्युपपादितं क्षेयम् । विहितत्वा- २-९-३८ दिति भगवत्कृतत्वेन निषेधानईत्वादित्यर्थः । तदिति भगवदाक्षा- मादुर्भूतमित्यर्थः । अतः एवेति भगवदुक्तानुसन्धानादेवेत्यर्थः । पूर्ववदितिपदं संयोगपृथक्तवेन योज्यमित्यात्रयेनाहः पूर्वत्यादि ।

प्रजापितिरत्यत्र । तन्त्र चिहित इति पुत्रोत्पत्तो विहित इत्पर्थः । तन्त्र २-९-३९ गच्छेदिति धर्भस्तत्र गच्छेदित्पर्थः ।

तकारद इत्यत्र । जीवभावं दृरीकरोतीति नम्स्यदं नारं, जीवभावः २-९-४० प्राणधारणपयन्न इति यावत्। तं भगवन्स्वरूपद्भापनेन निवर्श्वयतीत्यर्थः। सम्पादयतीति नरो जलपिता, तत्सम्बन्धिद्भानं नारं तद्दानेन सम्पादयतीत्यर्थः।

मायागित्यत्र स हीति। नारदो हि व्यवहारस्त्वित ज्ञातृक्षेपादिरूप इत्यर्थः। च्रितयपरिच्छेद्रहितस्येति देशकालवस्तुपरिच्छेद-२-९-४२ रहितस्य। अत्रेदं बोध्यम्। 'परास्य शक्तिरिश्त्यत्र स्वाभाविकी विकिशानवलक्रियारूपेण त्रिविधा विविधा श्राविता, तत्र बस्रुरूपा आनन्दस्य, ज्ञानरूपा ज्ञानस्य, क्रियारूपा सदंशस्य, एतस्या विविधत्वं च त्रिगुणाया एतदंशस्त्रेनाविद्यानिद्वादीनां चैतदंशत्वेनेति, अतः सर्वे स्रपपश्रमिति ।

तस्मा इदमित्यत्र अर्थत्रयमिति ज्ञानं वैराम्यं विचारश्रेत्पर्यत्रयमित्यर्थः। नृतीयिमिति 'यथामहान्ति मृतानि' (२-९-३४)। इति पूर्वपक्षसङ्घरः। तत्र पद्मप्रतिपाद्यं भक्तिरूपमित्ययः। अय ब्रह्मणा नोदितः २-८-१ इतिसार्थपद्यस्थेन केषात्रिद्धिकारः केषाञ्चिकितिपक्षा-सम्भवनागर्भेण सर्वेधिकारिण इति वाक्यविरोधगर्भेण च राजमञ्जन 'श्रोतव्यादि'-पद्यचतुष्कस्यं साधारणाधिकारनिवारणपूर्वकाभयेष्स्त्रृपायकथनरूपं प्रमेयमासिप्तम् । तत्रोत्तरं 'नारदः माह ग्रुनय' इतिपद्येन द्युकैरुक्तम् । तेन नानाप्रकारककयनीपदेशोपि तादृगधिकारिणं प्रत्येवेति फलति । अन्यया नारदेन सर्वेभ्य उक्तं स्यात् । किन्न, 'सर्वेषिकारिष' इति वाक्ये विष्णुभत्तचिषकारोतिदिष्टः। स च देवोसुरो मनुष्यो वे'ति वाक्येन सात्विकराजसयोर्मिश्रेषु च नियम्यते इति झायते। अन्यया तामसा अप्युक्ताः स्युः । एवं सति तामसातिरिकेषु सत्यप्यित्रकारे भजनादर्शनाङ्गोकिक-रागादैः प्रतिबन्धकत्वं वाच्यम्, तच फलप्रत्यनीकत्वादिश्वकाराभाव एव पर्यवस्यति । तस्माञ शुक्तज्ञस्वाक्ययोर्विरोध इति । एवं स्वार्यं मनोनिवेशनोपायमश्रनिरूपक-चतुष्टयश्लोकमध्ये 'इरंरद्धतवीर्यस्ये'ति सार्द्धपद्यस्थेन 'तस्माद्रगरते'त्युपकम्याध्यायद्वयेन स्थूलसूक्त्माख्यरूपद्वयनिरूपणे अन्तरा 'अयोनन्तस्य ग्रुखानलेने'त्यनेन मलय उक्तः। स चोत्पन्नस्यैव सम्भवति 'जातस्य ही'तिवाक्यात्। अतस्तत्कत्ती भगवान्, सर्वात्मकत्वं त्वीपचारिकमिति भगवद्वीर्थमेव श्रोतव्यमित्यासयेनोत्पस्यादिकर्तृत्वे पृष्टे श्रीद्युक्तः नारदब्रह्मसंवादमुखेन सर्वात्मकत्वं मुख्यहत्त्या #सर्वकर्तृत्वश्च माययेत्युक्तम् । एवं ट्वैते सति यदप्युक्तमि'त्यारभ्य'जनमान्तरे त्वन्यदि'त्यन्तया सुबो चिन्युक्तदिशा भगवतः केवलत्वानुपपत्तिगभेंण राजपश्चनाद्याध्यायद्वयस्यं प्रमेयमाक्षिप्तम् । तत्रोत्तरं नारद-ब्रह्मणोब्रह्मभगवती: संवादमुखेन पूर्वोक्तसमर्थनाय दुईयत्वशापनाय च चतुःश्लोक्या ×मायावीर्यादीनां भगवन्वमतिपादनादुक्तमिति दिक् । 'शृष्वत' इत्यादिस्होकत्रयस्यया भगवत्कर्तृकबहुकर्त्तव्यरूपया प्रक्रियया 'किं प्रमत्तस्ये'ति पद्मत्रयस्यं प्रमेयमासितम् । तत्रोत्तरं 'यहिं वाव महिम्नि स्वे' इतिपदेनोच्यते । यदेव रमते भगवति तदेव मार्या त्यक्तवा उदास्ते इति न कालविलम्बो जीवकृतः, किन्तु भगवदिच्छैव तयेति भगवति रतेर्जीतत्वाश दोप इति दिक् ।

इति श्रीडितीयस्कन्धसुबोधिनीप्रकादो नवमाध्यायविषरणम्।

<sup>\*&</sup>quot;सर्वाकर्तृत्वं व" पाडमेदः। דश्रावादीव!" वाडमेदः।

जनमकर्मणः कार्यम्, एवं सति प्रत्येकपदार्थे कार्यत्वेन पूर्वमेव विद्यमानत्वं फलानुमेयकार्यरूप-

तया विद्यमानत्वं तम विशिष्टसर्गरूपत्वाद्धिसर्गो भवति। तत्र दृष्टान्तः पट इत्यादि। पटे कार्य

तन्तुषु पटत्वेनाव्यक्तेषु सिद्धे आतानदशायामीपद्ययक्ते यतो हेतोस्तन्तवीवयवरूपतया पटे मतीयन्ते व्यक्ता भवन्तीतीषद्वचक्तत्वद्शा विसर्ग इत्यर्थः। तथा च, त एव

तदाकारेण परिणमन्तीत्यप्रवेशान्तररूपत्वमाद्यक्षणसम्बन्धादुत्पत्तिरूपत्वन्त स्पष्टम् ।

चेतनदेहेषु त्वस्यामेव दशायां जीवसमागम इति जडम्यक्तिचेननसमागमयोरन्यतरं

## श्रीमद्भागवतद्वितीयस्कन्धश्रीसुवोधिनीप्रकाश्चः ।

### श्रीगोपीजनवङ्घभाय नमः।

# अथ दशमाध्यायस्थश्रीसुबोधिनीप्रकाशः।

अथ द्शमाध्यायविवरणं चिकीर्षवः पृर्वीध्यायसङ्गति वक्तुं तदर्थमनुक्दन्तः पस्तुतार्थमाहुः इतीत्यादि । इति प्रकारे, इहास्मिन्नध्याये विस्तारेणोदितौ । तया च, पूर्वीत्तरयोः सामान्यविशेषभावः सङ्गतिरित्यर्थः। तं विशेषमेव स्फुटमाहुः दश्योत्यादि । यत्पूर्वाध्याये 'यथा महान्ती'त्येनेन सुत्रेणेव हरे- रूपं निरूपितम्, तहुणतो दशधा, तत्र हेतुः, ज्ञायते इति उद्देशलक्षणाभ्यां यतस्तथा ज्ञायतेऽत-म्तथेत्यर्थः । अन्यज्जीवशरीरमाध्यात्मिकादिभेदेन कर्मतस्त्रिधेत्यर्थः।

अञ्च सर्ग इत्यत्र। उद्देशाध्यायेऽदीनत्वादिभिः 'यथा महान्ती'त्यत्र प्रवेशा-भवेशातिरेकै: परामृष्टा या दशलीलाः प्रत्येकपदार्थे सत्कारणमित्या-?-१०-? दिभिः परिचायितास्ता एव सर्गादिरूपेणात्रोद्देशपूर्वकं लक्ष्यत इति ज्ञापितं सामान्यतस्तत्स्वरूपं वदन्तः आहुः एतेषामित्यादि। तत्र नवसु लीलासु गुणसम्बन्धादेकैकस्मिन् त्रिके यथाक्रमं उत्पादकत्वस्थापक-त्वमलापकत्वानामग्रे वक्ष्यमाणत्वात् । पूर्वश्च व्यामवेशद्वेधामवेशतदुभयव्यतिरेकैर्द-शवियत्वस्योक्तत्वादन्तगयेण तदनुसन्यानसहित्ये बोयदौर्यट्याद्यापत्तौ वैशदार्थ व्याकुर्वने तन्त्रेत्यादि । निर्वाहकञ्चेत्याद्यन्तम । तदर्थस्त्वेवं तद्दयया मतिभाति । सर्गो हि भगवतः अदीनत्वरूपो धर्मः। अदीनत्त्रश्च यथा सुखं वस्तुरूपेण स्वपादुर्भावात् । एवं सति तादृशसामर्थ्यमेवादीनत्विमिति फलति । पकृते चाशरी-रस्य विष्णोर्नित्यव्यापकस्य पुरुषोत्तमस्य पुरुषशरीरस्वीकारः स्वकीडार्थमनित्या-व्यापकस्वरूपग्रहणमुक्तमामध्यन्मिकं भवति, 'विशुद्धं सस्वमूर्जितमि'ति वाक्यात्। सदंशात्मकस्य तस्य शक्तिभृतक्रियायाः पुरुषोत्तमे गतत्वेनाव्यक्ततापन्नत्वात्। अत एव 'एतन्नानावताराणां निधानं बीजमव्यय'मिति वाक्याज्जगद्धीजत्वम्, नृहि वीजे सम्नपि तरुः प्रतीयते, एवं सति प्रत्येकपदार्थे घटादिरूपे कारणत्वेना-व्यक्तसदूर्वण या भगवन्ध्यितः सा सर्गी भवति । अस्याश्च \*स्वसमवायरूपत्वादुत्पत्ति-रूपत्वमप्रवेशरूपत्वञ्च म्पप्रम् । अयञ्च परिणामः स्वभावकार्यम् , एवं विसर्गोपि लीला अनायासेन क्रियमाणं कर्म, स च पुरुषाह्रह्माद्युत्पत्तिः स्पष्टैव, इदमेव सृष्टिप्रकि-यायां पश्चादित्यारभ्याभिन्यज्यत इत्यन्तेनोक्तम् । इदञ्च जीवानां देहसम्बन्धरूपं

संस्कारद्वारेणाद्युजनकः पूज्यदेवतायीतिजनको वा प्रापश्चिकोपि घटादिः विधिविषयो

बोच्येत पाठः नुतनपुस्तके

कचित्सग्रुदायोपि विसर्ग इति फलति। एवं तत्तनमर्यादया पालनरूपस्य स्थानस्य इसितत्त्वम्, 'अदीनलीलाइसिते'त्यस्य विमर्पे परमार्थरूपे का मर्यादेत्यन्तेन स्वयमेव स्पष्टीकृतम् । त्रत्येकपदार्थे च सर्ववस्तुषु घटादिषु वस्तुस्वरूपेण मूलरूपेण वस्तुस्व-रूपात्मकमेव यन्मूलरूपं कारणपामूपम् तेन या तत्तनमर्यादा वस्तुस्त्ररूपमर्यादा, यथा कार्पासः पट इति सा स्थानम्। अत्रोत्पत्तिश्चिरकालस्थायित्वात्पालनमप्यभिनेतमेव। इयञ्चापवेशरूपा स्पष्टैव, निह मूलरूपमर्यादा बहिष्ठ आयाति, नैसर्गिकत्वात्। एतस्य स्थितिरूपत्वेप्युत्पत्तिरूपत्वं मूलरूपोत्पश्चतास्मारकत्वात् । एवं स्थित्यभिदृद्धिरूपस्य पोवणस्येक्षणरूपत्वं प्रागेव स्फुटीकृतम् । प्रत्येकपदार्थे तु कार्यसिद्धचर्य जलाइरण-प्रावरणादिसिद्धचर्य सर्वसमर्थस्य तत्रयोऽवयवरूपेण तन्तुनामिव प्रवेश: स कार्योकृति-हडीकरणरूपः कयाचिदानुपूर्व्याभिष्टद्धं कारणमेव हि कार्यरूपं भवतीति पोषणरूपत्वम्। अस्य च कारणप्रवेशरूपत्वं कारणावस्थातोतिरिक्तरूपत्वश्चानित्यस्य पोषणेनैव स्थितिरिति स्थापकत्वश्च स्फुटमेव। एवं भूरूपायास्तदुञ्जासरूपाया वा ऊतेराचारस्थरं पूर्वमेत्र स्फुटीकृतम् । प्रत्येकपदार्थे च ब्रह्मज्ञानिनः प्रतीतिसिद्धचर्ये घटरूपो भगवानेवेत्यादिमतीतिसिद्धचर्यम्, तत्र च घटादी तादृत्रमेव लीलामदर्त्रनं भगवन्वाव-मोधकघटीयकार्यमत्यायनमृतिः । तयव चावयविनि घटादिशन्दमयोगस्तेषां तादश-लीलापदर्शनाभावे ब्रह्मविदां घटपटादिमयोगो अबाध्येतात एव 'न सुरयो ही'तिवाक्ये एतमितिपदेनाविद्वद्वयवहारस्यैवाशामाणिकत्वमुक्तं न्नेयम्। एवं विविच्यान्वयलीका-मुपसहरन्ति एवमित्यादि । व्यतिरेकप्रकारानादुः व्यतीत्यादि । तत्र भक्कपस्य भूरूपस्य वा सद्धर्मस्य मन्त्रन्तराख्यस्य जगदुत्तम्भकत्वातस्थापकत्वं स्पष्टम् । मत्येकपदार्व च कारणान्मृदादेभिन्नरूपं यत् 'पुरुषावयंवरेतैरि'तिवाक्चात्पुरुषावयवरूपम्, तेन रूपेण यो घटरूपधर्मभावः घटादिरूपत्वं तेन रूपेण सतां वैदिकानां धर्महेतुः।

<sup>ः</sup> स्वसानासम्बायमप्रवावेशस्यन्तं स्पष्टम् । इति पाठः ॥

द्रोणकलशादिविधिगोचरो भवतीति स्वरूपात् प्रापश्चिकाद्यचितिरक्तो वैदिकरूपो भन्वन्तराणि । एवमुह्रासरूपाया भङ्गरूपाया वर्षः ईशानुकथाया मर्यादाभक्तिरूपत्वेन संसारनाशकत्वात् प्रलयस्पत्वम् । प्रत्येकपः 🔧 म एव लौकिक एव घटादिः पुनः वैदिकरूपो वा सन् भक्तिविषयत्वेनेत्यादि स्पष्टम् । एवं संसूचनरूपस्य निरोधस्य मपञ्चाभावरूपत्वेन सङ्घातमलयरूपत्वं स्पष्टम् । अत एवान्तर्गृहगतानां सङ्घातत्यामो रासमण्डलमण्डनानामन्येषाश्च वद्गचयोगोलकवत्मपश्चकथनमपि सङ्गच्छते । प्रत्येकपदार्थे च स एव प्रवीको घटादिः पुनः पकारान्तरेण लीकिकवैदिकभक्तानां स्वरूपेच्छूनां भगवद्दर्शनेच्छ्रनां भगवदेकनिष्ठानां वा परित्यागरूपेण-परित्यज्यते योसी परित्यागः त्यागविषय इतियावत्। तेन रूपेण पूर्वीक्तान् लीकिकवैदिकभगवदीयत्वरूपान् धर्मान् निरुणि नितरामाहणोति विस्मारयतीति निरोधरूपः आवरकरूपे अवतीति । एवं भूरिरूपाया मुक्तेः स्वरूपलाभरूपमुक्तत्वं स्वस्याध्यात्मिकादिभावातिरिक्तस्य मुख्तेन हरे: स्फूर्चीं लोकत्वेन तदुद्भव' इत्याकारकस्य लीलाक्षमान्तरङ्गरूपस्य यो लाभः माप्तिः तद्रपत्वं स्पष्टम्, प्रत्येकपदार्थे च ताहक्रोपि पूर्वेक्तिरूपत्रयावरकरूपोपि सन् आत्मानं आवरकरूपं परित्याजियत्वा तानपि विस्मृतमपञ्चानपि तादशस्तस्माद् विस्मारकरूपात स्वस्मात्परित्याजनरूपो भवति, अतिरिक्तत्यागरूपो भवति, इति हेतोर्मुक्तिरूपो भवति । अत्र स्वरूपलाभरूपो मदीयमिदमितिरूपो भवति इति इदं मुक्तिरूपमित्यर्थः । तथा च, भगवलीलोपयोगि सन्त्रमिदं पूर्वस्मादतिरिक्तमिति-ध्येयम् । एतदेव मुक्तिरूपं ममोत्तमेत्यत्र श्रीप्रसुचरणैः प्रपश्चितम्, पृष्टिस्तु तिद्विपरीतेत्यनेन व्याख्यानेनेति दिक् । नित्वदं पुष्टिमार्गीयमुक्तिलक्षणमर्यादायाम-तुपपन्नमित्यतस्तद्प्याहः घटादिष्वित्यादि । तथा चोभयधर्मसन्तान दोष इति भावः । आश्रयरूपं तु सर्वत्र साधारणमेवेति न विविच्यते । नन्वस्मिन् शास्त्रे किमित्येवं निरूपणं तत्राहु: एतदज्ञान इत्यादि। एतदज्ञाने उक्तप्रकारकस्वरूपा-ज्ञाने व्याकुलानि परस्परविरोधभतिसन्धानेन बाधितविषयत्वज्ञानविषयाणि । तथा च, सर्वेशास्त्रस्थापनायेवं निरूपणमित्यर्थः । सिद्धमाहुः अतः इत्यादि । अतः सर्वत्र भगवदात्मकत्वतरतमत्वयोध्रेख्यद्वस्या तत्सङ्कोचेन च यथाययं बोधनात्।

दशमस्येत्यत्र वर्णयम्तीति । तथा चाप्तवाक्यमत्र ममाणिमत्यर्थः । इतीति एवं प्रकारकं झानम् । तथा च, श्रुत्यविरुद्धवादित्वाचे आप्ता २-१०-२ इत्यर्थः । नन्वनया श्रुत्या सर्वेषां वेदानां भगवद्गोधकत्वमात्रम्रुच्यते तावता विविक्षतप्रकारेणाश्रय एवं बोध्यत इति कयं निश्चेयिमत्या-

काञ्चायां श्रुत्यन्तरमाहुः द्यातमित्यादि । द्यातमानन्त्यवाचकम्, अनन्तानि द्युकाणि बीजानि (चेतजानि) यत्र ब्रह्मण्येकं भवन्ति-अभेदं प्राप्नुवन्ति । वेदा वेदा क्षानानि वा, होतारो जीवाः । अस्याः श्रुतेस्तात्पर्यमाहुः अनुग्राहकेत्यादि । तथा चैतन्द्यूतौ पर्यवसाने सर्वेषां ब्रह्मणैक्यवोधनात् सर्वाभेदो यत्रेत्यनेनाश्रयत्वम्य ब्रह्मणो बोध्यतेऽतस्तथा निवेयमित्यर्थः। ननु श्रुतौ तु त्रयाणामेकीभावो निक-प्यतेऽतो नवानामनिरूपणात् कथं तेषां वेदाविरुद्धवादित्वमित्याकाङ्कायामाहुः पते त्रय इत्यादि । तथा च, यथा त्रयो गुणाः अन्योन्यमवेशानव, तथैतेपीति त्रयाणां नवसु प्रवेशेनेकार्थ्याद् दशमस्य चोक्तत्वाद्वेदाविरुद्धवादित्वमित्यर्थः। सदेव विश्वदयन्ति तन्त्रेत्यादि । कारणप्राधान्यादिति शुक्रपदोक्तवीजमाधान्यात्। प्रमाणमिति लक्षणमित्यनुवर्तते, वेद्शब्दोक्तज्ञानमाधान्यादितिविशेषोऽर्थाज्ज्ञेयः। ज्योतींचीति अत्रापि लक्षणमित्यनुवर्तते, होतपदोक्तानुप्राहकप्राधान्यादिति च शेषः । पतेषामेतेषु प्राधान्ये वीजमाहुः अर्थादित्यादि । 'तज्जल्लानि'ति 'यतो वा इमानी' तिश्रुतेर्जन्मादि'सूत्राच प्रपञ्चस्योत्पत्त्यादित्रयं भगवत उपादानत्वकर्तृ-स्वयोबींधकं कार्यस्रक्षणमत एते सर्गाद्यस्तथा भवन्तीति तेषां द्युक्तादीनि त्रीण्येवैवं मकारेण लक्षणानीति तत्र तत्र तेषां पाधान्यभित्यर्थः। कथमेकैकस्य त्रैविध्यं कथञ्च तेषु तेषां प्राधान्यमत आहुः उत्पत्तिशित्यादि । कारणतो मृत्मिण्डादेः स्वसत्तासमवायरूपा, सकाशादुत्पत्तिः, कारणसम्वायरूपात्कार्थत उत्पत्तिः आघारो मूलकारणं मृदादि, तस्मादुत्पत्तिरवस्थाभिव्यक्तिरूपा, एवं सर्वत्र प्रकृतेः भूतादिभ्यः कारणेभ्यः कार्यभ्या गुणेभ्यो भगवतश्चिति तत्त्रेथा उत्पत्तिः। न च #भगवत उत्पतिलक्ष्यत्वादुत्पत्तिलक्षणत्वमयुक्तमिति शङ्क्यम् कार्पासन्यायेन व्यापाराविष्टस्य लक्षणतथा व्यापारशून्यस्य लक्ष्यतया चावस्थाभेदेनैकस्यवोभयरूपतयः अविरुद्धत्वा-दिति। एवश्र गुणसभ्वन्यविचार एता छीला राजसतामसराजसराजसराजस-सात्विक्यः प्रतिभान्त । स्थिती प्रमाणस्य कथं +प्राधान्यं येन तस्य स्थितिलक्षण-तैत्याकाञ्चायानाः स्थितिरित्यादि । अयमर्थः, पोषणं नामानुमहो वरणाख्यः, स च, स्त्रीकाररूपत्वादीक्षणत्वाच वेदोक्तक्रानात्मको भवति, तस्य स्थितहेतुत्वं प्राथान्यं भगवछक्षणत्वं च 'यदनुग्रहतः सन्ती'ति वाक्यादेव सिद्धम् । हेतोः

 <sup>(</sup>मगबकुपतिः ।) पःकः +प्रामान्यम् पाठः

कार्येलक्षणत्वं चात्यभ्रस्य दृष्टिलक्षणत्ववद् रुष्टेः सुभिक्षलक्षणत्ववदुपपक्षम् । न च हानस्य प्रमात्वात्करं प्रमाणत्विमितिशङ्कयम्, 'अत्र प्रमाणं भगवानि'त्यत्र प्रमाणशब्दस्य **क्षानवाचक**ताया \*विचारितत्वात्। एवं विलासस्य वासनारूपत्वात्तस्याश्च क्षानजन्यत्वेन स्यृतिपृर्वावस्थारूपतया च ज्ञानत्वं प्रमाणत्वञ्च । तया च स्थितिर्देहविष्टमभात्मक-माणनरूपा 'यस्याः कालेन नोद्याया वियोगः माणदेहयोः, माणिनः सा स्वसमये **युत्रत्यन्तविस्मृति'रिति मृत्युलक्षणान्यथानु**पपत्तिसिद्धत्वाच तस्याः प्राधान्यमप्युपपत्रम्। विलासस्य भगवद्धमत्वेन स्थितेस्तज्जन्यत्वात् भगबङ्कक्षणत्वमप्यव्याहतमेव । एवं भर्मतो या स्थितिः सा 'स्थाने त्वधर्ममखमन्वमरावनीशा' इति वाक्येन तस्य जगदुत्तम्भकत्वादायुर्वर्द्धकत्वाच धर्मश्रोदनालक्षणोतो वदिकस्य ज्ञानस्य तत्रापि माधान्यमतः प्रमाणस्य स्थितिलक्षणत्वं स्थितस्याधारः स्थितिकर्ता च भगवानिति तस्या भगवछक्षणत्वञ्चोपपन्नमित्यर्थः। ज्योतिषां प्रलयलक्षणत्वं दुरूहमिति तत्स्वयं विवेचयन्ति प्रलय इत्यादि। संसारस्य लयोऽवतारादिचरित्रेणाभीक्षणं श्रुतेन कीर्तितेन स्मृतेन येषां जीवानां भवति ते जीवा मोक्ष्यन्तीतिज्ञायते। तथा सत्यध्यासलयस्य जीवनिष्ठत्वाज्ज्योतिरूपास्त एव लक्षणम् , स च कार्यतया जीवद्वारा च भगवल्लक्षणम्। सङ्घातस्येत्यादि। एवं सङ्घातोपि जीवभोगार्थे इति तस्य लयेपि त एव लक्षणभूता वेनदत्तो मृत इति शुकद्भ्यङाद्यो विस्मृतमपञ्चा इति भानात्। घटादेर्लयो भोन्यादृष्ट्नाशेनेति तत्रापि त एव स्क्षणं बोद्धृणां सोपि कार्यतयाऽऽधेयतया च निरोधत्वेनैव रूपेण भगवछक्षणं न तु मुक्तजीवानां भगवति प्रवेशस्रकाणया **प्रतिया लक्षणि**त्यर्थः । प्रतिस्तु स्वरूपलाभरूपत्वात्तल्लक्षणत्वं ज्योतिषां तस्याश्र भगवा स्पष्टमेवेति तदत्र न विष्टतम् । तेन सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि ।

भूतमात्रेत्यत्र गुणत्वेनाविभावादिति बन्धकत्वेनाविभावात्। विषमा इति श्रुव्धाः, प्रत्येकं समुदायेन चेति महदाशुत्पत्तिरूपः प्रत्येकं र-१०=३ अण्डसगः समुदायेनेत्येवं द्विविध इत्यर्थः। प्रत्येकं विषमा इत्यादि। 'ततो भवन्महत्तत्त्वमञ्चलोदिता'दि'त्यादिना विश्ववाणादिक्तव्दवोधिताः प्रत्येकं विषमाः 'जुक्षोभान्योन्यमासाधे'त्यनेनोक्ताः समुदायेन तयेत्यर्थः। अत्र भिक्षो वा इति वाशब्देनास्य प्रकारस्य न सङ्ग्र्या-प्रयोजनकत्विमिति ज्ञापितपः। लोकत्रयभेदेनेति लोकत्रयस्य मेदेन।

\*विचारत्वात् पाठः |

स्थितिरित्यत्र वक्कपठस्येत्यादि । भगवतः सर्वकारणादिकारणतारूप उत्कर्षी यस्यां क्रियायां ज्ञायते सा मर्यादा पालनक्रिया स्वितिपद-२-१०-४ वाच्येत्यर्थः । एतेन स्थानश्रन्दः करणन्युत्पन्न इति वोधितम् । स्थिति-श्रन्दश्र भावव्यत्पन्न इति तेन तत्तनमर्यादास्थापनं प्रति कारणभूता भगवतः स्थितिकिया सा स्थानमिति फलति । तां विभजनित प्राकृतेत्पादि । क्रम-पदेनाक्षरम्, योयमनुग्रह इति यत्स्त्रीकरणरूपं ज्ञानं तत्योषणिक्ष्ययः। ननु पोषणस्य स्थितिद्वद्धिरूपत्वादभिद्वद्धौ पूर्वरूपनाशेन स्थितिमर्यादानाशे सा इथैव स्यादिति शक्कां वारियतुं पोपणं विभजनित तेष्टिवत्यादि, पूर्वोक्तेषु पद्विश्वतिषु । शिष्टेष्वित जनविंशतिषु । के ते सप्त इत्यत आहुः महाभूतेष्वित्यादि। तथा च. सप्तम्र तस्य स्थापितत्वात्र वैयर्ध्यमित्यर्थः । वासनाधर्मरूपत्वादिति, अन्न वासना च धर्मश्रेति इन्हो बोध्यः। इन्द्रियोपलक्षकत्वादिति स्तरं दरोन्द्रियैः, कार्यों ऽन्यस्मे च तथा कार्यत्वेनोपदेष्ट्रच्य इति कार्यत्वे वाच्यत्वे चेन्द्रियोपलक्ष-कत्वादित्यर्थः । चिन्तयतीत्यादि, एतेर्बुद्धिमनोइङ्कारचित्तक्रमेण धर्मो निर्दिष्टो बोध्यः । पायूपस्थयोधेर्मेकरणं न सम्यक्तया प्रतिभातीति तद्रथेमाहुः रेत इत्यादि तयोरिति उपस्थपाच्वोः । नन्वेतं तयोर्धभेहेतुत्वं गृहस्थव्यतिरिक्तेषु भवति, न तू गृहस्थ इति शङ्कायां दशेन्द्रियकार्येस्तं स्फुटीकुर्वन्ति आश्रयेत्यादि, अत्र तृप्तिर्वा-गिन्द्रियकार्य सद्धाक्येन तृतेरनुभवसाक्षिकत्वात्, जाड्यादिद्रीकरणं पायोः, विसर्गस्य तत्कार्यत्वातः, दरीकरणस्य च विसर्गरूपत्वादिति चकाराद् मञ्चणेन । कर्मजनिता वासना इति। 'वेत्रु तन्तुसन्ताने' उयम्ते कर्मभिः सन्तन्यन्ते इत्यूतयः, इद्ध्यर्थात् संश्वरार्थात् वयतेरिदं रूपम्, तथा सति वद्धमन्ते संश्विष्यन्ते इति वा ऊतयः, इति योगात्तयेति।

२-१०-५ अनवतारेत्यत्र क्रितीयस्येति चरित्रस्य, तन्त्रेशस्येति ईन्नक्यांन-भृतस्येत्रस्य ।

निरोध इत्यत्र मूलस्थस्यास्येति पदस्यात्मबोधकत्वे आत्मपदस्यार्थमाहुः आत्मनो देहस्येति, आत्मत्वेन प्रकाशमानादभित्रस्य देहस्येत्यर्थः । २-१०-६ उभयश्चेति दिविधशक्तिषु श्रयने उभयोः श्रक्तीनां सहमाबो विवक्षित इत्यत्र गगकमाहुः देहेत्यादि । द्वासप्ततिमेदाः प्रभापनिषदि इसिद्धाः, श्रासप्ततिमतिशासानादीसहस्राणीति । तथा कृ तौद्ध हक्यानां महणात्तथेत्पर्यः । तेनोभयविभग्नतिसहभाषेऽध्यायसङ्ग्यैव गमिकेति भावः । सामान्यविद्योषभेदनेति सामान्यावस्था देवीसम्पद्भूषा, विशेषावस्था मर्यादारूपा पृष्टिरूपा च तेनेत्पर्थः । उभयन्न लक्षणं मिलितमिति अवस्थाद्भये द्वित्तलक्षण-मिलितमिति अवस्थाद्भये द्वित्तलक्षण-मिलितमिति अवस्थाद्भये द्वित्तलक्षणस्मन्वय स्विशिष्टमित्पर्थः । ननु विशेषावस्थायामहन्तादिसद्भावस्थेव दर्शनात्कथं लक्षणसमन्वय स्त्यत आहुः तन्त्रापीत्यादि । तन्नापीति पृष्टचवस्थायाम् । इदं यथातथा ममोत्तमितिश्लोकेत्यत्र विवृतमाचार्यः। तन्मत्कृततिहिप्पणीतोषगन्तव्यम्। पञ्चवित्रतितत्त्वपक्षेऽध्यायसङ्क्षया न युज्यत इत्यतः सङ्गयान्तरमाहुः तत्त्वानीत्यादि ।

आभासश्चेत्यत्र । नन्वाश्रयस्य कृतो लक्षणद्वयमित्याकाङ्कायामाहुः आश्रय इत्यादि । शास्त्र भगवत्यापकं भक्तिज्ञानरूपं मार्गद्वयम् ।

२-१०-७ आश्रयशब्दश्रात्र कर्मव्युत्पन्नः, 'यथा सर्वासामपां समुद्रमेकायनि'त्यादि-श्रुतिसिद्धाधिकरणत्वबोधकः, "तत्र भक्तिमार्गे प्रपत्त्याऽऽश्रयो भवति **ज्ञानमार्गे** सायुज्येनेति प्रकारद्वेविध्यालक्षणद्वयमित्यर्थः । एवं सति तृतीयमार्गिणां जहानां चाश्रयो न स्यादित्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः उत्पत्तीत्यादि। तथा च, भपन्या सायुज्येन वा ज्ञानद्वारा आश्रीयते, उत्पन्त्यादिभिश्च स्वोत्पादनिक्रयाद्वारा आश्रीयतेऽतो लक्षणद्वयमित्यर्थः। अध्यायविभागमाहुः क्रिययेत्यादि। ननु मनसोपि कर्मेन्द्रियत्वात् कथं पश्चधेत्यत आहुः मनस इत्यादि । सम्बन्ध इति, अनुप्राहकतया सम्बन्धः । तथा च, तित्कयायाम \*प्रक्यत्वात्पञ्चयेत्यर्थः । नन् तयाप्यन्तः करणस्य चतुर्वियत्वात ज्ञानेन नवया वक्तव्य इत्यत आहुः अन्तरित्यादि। निरोधशब्दस्य प्रलये प्रसिद्धत्वात् तत्सर्माभव्याहृत आभासशब्द् उत्पत्तिशोधनाय किमिति मयुक्तः, उत्पत्तिपद्मेव कुतो नोक्तमित्यकाङ्कायामाहः आभासदान्देनेत्यादि। विषयताया आश्रयत्विमिति विषयताद्वयाधारत्वम्। तयोरिति, जगद्वपतरोरूपयोः विषयतयो:, उत्पन्यादिभि: स्वजनिक्रयाधारत्वेनार्श्रायते, न तः स्वाश्रयरंगेनेतीममर्थ स्फ्रुटीकुर्वन्ति इद्मित्यादि । आश्रयत्वमिति, स्वस्वरूपलाभार्थकोपनी, व्यत्वम् । उत्पत्त्याद्य स्वस्वरूपलाभाय यम्रुपजीवन्ति स जगज्जन्मस्थितिभक्नर्क्ता आश्रय इत्यर्थः । निरोधश्रेति चकारस्यार्थमाहुःआभासनिरोधावित्यादि। बृद्ध्यादिभि-रिति द्रिद्धिविपरिणामापक्षयः। तर्हि चतुर्भुखात् को विशेतः इत्यत आहुः अध्यवसीयत इत्यादि अत इति प्रश्चाश्चनात् स्वभावसम्पादनाच । त्रयमिति, विषयतागर्ने त्रयम् । एतदेवेति, अस्तिभातिशियत्वसम्पादकत्वेमव । तथा च, मृले

यत इत्यनेन उत्पत्यादिजनकं प्रकाशकं हेत्रमृद्धित्य तिस्मन्नाश्रयत्विधानाि विषयतो-परञ्जकिस्यत्या आश्रयत्वं विविधातमिति प्रकृतिपुरुषजन्यायां जगदूपायां विषयता-सश्चायकरूपायां प्रविश्य तत्तदाकाररूपायास्तस्या अस्त्यादिरूपत्वं यत्तसम्पाद्यते तदेवािष्टित्वमिष्टिशानत्विमित्यथः। शास्त्रान्तरेप्येवमेव सम्मतिमिति म्लाश्यं स्फुटीकुर्वन्ति अयमित्यादि। सर्वसमन्वयार्थमिति सर्वेषां प्रमाणानामेकार्थत्वार्थम्, एवं चैतेन पद्यमितादशस्य प्रपत्त्या आश्रयणीयत्वं बोधितप्रायम्। स्मृतािचिति गीतायाम्। जीवव्युदासार्थमिति मुक्तजीवव्युदासार्थम्।

योध्यात्मिक इत्यत्र। नन्तनुप्रविष्टस्यैकस्य जीवान्तर्यामिभावकयने 'तद्नुप्रविश्य सञ्च त्यश्चाभवदि 'ति श्रुतिविरोधाभावेषि 'द्वासुपर्णे 'ति-श्रुतिविरुद्ध्यत २-१०-८ इत्यत आहुः अत एवेत्यादि । अन्तर्यामिण इति पञ्चमी । यत उभयभवेश्वपक्षेषि 'ऋतं पिवन्तावि 'ति-श्रुत्यन्तरं जीवात्मा छायारूपत्वा-द्मयोजक उक्तः । अत एव हेतोरस्य देवाधिष्टानसामर्थ्यमन्तर्यामिणः सकाञ्चादेवेति, स पतस्यापि पूज्यत्वेन श्रुत्यन्तरं निरूप्यते । तथा चोद्देश्यविधेयभावस्य तद्वोधनार्यतया कथनाभ तिद्वरोध इत्यथैः । मूले, उभयविच्छेद इत्यत्र उभयोविच्छेदो यस्मादिति व्यधिकरणपदं बहुत्रीहिं श्रापितुमाहुः उभयविच्छेदकर्त्तिते ।

नन्वत्तर्यामिणः प्रकाशस्त्रभावत्वात् तस्य स्वव्यतिरेकेण त्रितयक्षां भविष्यतीत्याः शक्कायामुद्देश्यविधेयभावस् चितं तात्पर्यमादुः अन्तर्यामीत्यादि । २-१०-९ त्रितयमिति स्वव्यतिरिक्तं त्रितयम् । ज्ञेयमिति त्रितयान्तः प्रविष्टत्वादनुमेयम् । आत्मेति, तस्य नाम योगरूद्धमिति ज्ञापनायादुः अतितित्यादि । अत एवेति त्रितयव्यापकत्वादेव । इदमिति द्वितीयाश्रयलक्षणेन लक्षितम्, अग्रे स्वाश्रयाश्रयपदात्तदनुरोधेन प्रक्षान्तरमादुः भगवानेव वेति । स्वाश्रयाश्रयपदे पष्टीतत्युरुष इत्येतत्यदमक्षरव्यावर्त्तकत्वेनापि श्रवयवचनम् । तथा चाश्रयस्य लिलात्वे इदमक्षरलक्षणं पुरुषोत्तमत्वे मूललक्षणमुभयोरिवच्छेद्रज्ञापनायेवमुक्तमित्यवैः । प्रयश्रताश्रयपदपयोजनं वक्तुमादुः नन्वित्यदि । प्रवश्रताभ्यां स्रोकाभ्यां चैतस्य सायुज्यत्वेन आश्रयत्वं विद्यतं क्षेत्रम् । तथा सितः, भक्तिमार्गे मगवान् जगित्रमित्तोपादानभृतः प्रपत्त्याश्रयणीयः । ज्ञानमार्गे तु स्वप्रकाश्रक्षणे विभृत्यात्मकः स्वयं वा ययाधिकारं सायुज्येनाश्रयणीयः । ज्ञानमार्गे तु स्वप्रकाश्रयम् विभृत्यात्मकः स्वयं वा ययाधिकारं सायुज्येनाश्रयणीय इति षोधनायात्र लक्षणद्वयम्रक्तमिति फलति । पुरुष्क इत्यत्र दशलक्षणानीति पुराणस्य दश्चलक्षणानि । पृथक्कत्येति

श्रीमद्रोस्यामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्तमचरणविरचितः।

१५३

स्वस्वरूपं पृथकृत्य 'कण्ठं भित्वा विनिःक्रान्तावि'त्यादी २-१०-१० तयादर्शनाच्येत्यां। ननु पञ्चमाध्याये विशेषस्तु 'विकुर्याणादम्भसी गन्धवानभृदि'त्यादिनाण्डसृष्टिमुक्तवा 'स एव पुरुषस्तस्मादण्ढं निर्भिष्ठ निर्मेतं 'इत्यनेन यः पुरुष उक्तः स एवात्र विमृष्यते इति स्वस्थित्यर्थं जलसृष्ट्रत्वं तस्येव वक्तन्यम्, यदा पुनर्नारिकेलकगोलकवत्स्वकार्यसमर्थत्वरूपस्तस्य निर्ममोङ्गीक्रियते, तदाण्डस्पस्य स्थानस्य सन्ता'दात्मनोयनमन्त्रिन्छन्' इति कथनं विरुद्धयत इत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि। अस्मिन्नपि पक्षे दोपमाहुः तदेत्यादि। तदाण्डभेदन-पक्षेण्डनिष्टस्या, तत्र न जलाद्यावरणन्यवस्था। तथा च, तद्ननृत्रीकारे 'आण्डकोशो बहिरयं पञ्चापत्कोटिविस्तृतः। दशोत्तराधिकर्यत्र प्रविष्टः परमाणुवदि'त्यादिवाक्य-विरोधस्तुल्य इत्यर्थः। एवं दोषसाम्येपि पथमन्याख्यानं यदुक्तं तत्र बीजमाहुः परमित्यादि। अत्र तु द्वितीयपक्ष प्वाभिमेत इत्याहुः वस्तुत इत्यादि। तथा च, तत्यक्षोपष्टम्भकानि वाक्यानि कल्पान्तराभिमायाणीत्यर्थः।

तास्ववात्सीदित्यत्र तुष्णीं भावेनेति, स्रप्तवत्क्रियान्तरराहित्येन । अत्र स्वस्टास वासकथनादेवं ज्ञायते । अण्डभेदानावण्णजलस्याविलत्वेना- २-१०-११ यनान्त्रिच्छयापां सृष्टिस्तेन विराजोऽयनं स्वस्ट्टा आपस्तद्यनं भृतरूपं जलं तस्यायनं तेज इति । तथा पूर्वमण्डस्य सहस्राब्दं स्थितेरुक्तत्वादत्र च नारायणस्थितेस्तात्कालिकत्वेन कथनात् सहस्रद्वयवर्षोत्तरं सृष्टिरिति 'योगतल्या-त्सम्रुत्थित' इतिवक्ष्यमाणलिङ्गात् पक्षान्तरमाहः द्वायनार्थं वेति ।

द्वारामित्यत्र हेतुरिति सहकारी। एवञ्चतैस्तिभिः पद्यरलीकिकसामर्थ्य-बोधनेन प्राकृततुल्यावयवत्वकृतं प्राकृततौल्यं लोकन्यायेनापि निरस्तप्। २-१०-१२ तुल्यावयवक्योरपि राजरङ्क्योः सामर्थ्यतद्भावाभ्यामुत्कपिपकपस्याध्य-क्षसिद्धत्वात् फलानुपपत्तिशङ्काप्येनेनैव निरस्ता। मृलसामर्थ्यस्यास्मिन् विद्यमानत्वेनेतद्वप्यारणायामप्यभयरूपस्य फलस्य मुखेन सम्भवादिति। अपि च, बाह्यचियतन्वं यदाक्षिप्तप्, तद्पि लोके पुरुपकृतस्वावयविवरणावरणविद्ध्छाधीन-तया तृतीयश्लोकेन समाहितमित्याहुः। अनेन इत्यदि।

एक इत्यत्र तस्य वासुदेवस्येत्यादि । अत्र 'द्रव्यं कर्म वे'त्यस्योत्तराईं पूर्व वासुदेवात् परो ब्रह्मन्न चान्योथेंस्ति तत्वत' इति पढितमन्न च २-१०-१३ 'यदनुप्रहतः सन्ति न सन्ति यदपेक्षये'ति पठित्वाग्ने तस्मात्स्वष्टिरुच्यत इति तत्रोक्तो वासुदेवोयमेवेत्याक्षयेनोक्तम् । तथा सति, दशमस्कन्थे

'वासुदेवकलानना' इत्यत्र यो वासुदेवो वश्यते 'सात्विकेषु तु कल्येष्ठि'त्येनेन विविश्यते च सोयमिति बोध्यम् । सन्तिधिमात्रेणेति तां सञ्चायकप्रतिकृति-रूपां कृत्वा ।

२-१०-१४ अधिदैवमित्यत्र अन्येपीति अन्यत्रोक्तात्रानुक्ता अपि । अन्तःशारीर इत्यत्र अधिकरणेपीति स्वष्टष्टजले । अत्र चेष्टाकरणे-नेन्द्रियादिसामध्योत्पत्तिकथनाचेष्टाजनकं स्वसामध्ये तस्मान्यदेवेति

२-२०-२५ ज्ञापनायाहुः इदं तु तस्यैव दाक्यमिति। अनुप्राणकृतित्यत्र एते त्वाध्यात्मिकरूपा इति। एतेन "प्राण ओजो २ १०-२६ सहो बलप्" इति पद्योक्तानां नभस्त उत्पन्नानां भौतिकत्वं बोधितम्। सर्वेन्नेति व्यष्टी।

प्राणेनेत्यत्र प्राक् पूर्व भाग इत्यादि । एतेन 'यथा कालोनुमीयत' इति
पन्ने 'सूर्यण हि विभज्यन्ते दिशः' 'यत्रोदेति सा प्राची'
२-१०-१७ 'सर्वेषामेव वर्षाणां मेरुरुत्तरतः स्थित' इत्यादिवाक्येभ्यो दिम्बहुत्व (त्वा)
व्यवस्थितत्वाभ्यां कर्णदिशोः संख्याव्यवस्थाविरोधो य आसिप्तः
स्थितः स समाहित इत्यादिज्ञापितम् । एवं सति सूर्यकृतदिक्सङ्ग्याव्यवस्थयोः
पूज्यपूजकमध्यमाचीवद्वयवद्वारार्थत्वात्र कश्चिद्दोष इति सिद्धयति ।

मुखत इत्यत्र उपयेघो देवा इति, वरुण उदानादिवायुदेकताश्व ।
तन्त्रेति विराद्शरीरे । अन्नादीनामिति षष्ठाध्यायोक्तानां तेषाम ।
२-१०-१८ नन्वन्तरेवं नानारसोत्पत्तिपक्षे मुखनिर्माणवैय येमायातीति स पक्षो न सङ्गत इत्याकाङ्कायां तत्पक्षेपि तत्सङ्गतिं च्युत्पादयन्ति अन्तरित्यादि । षष्ठाध्याये क्षेत्रमित्यधिकृत्य 'इच्यकच्यामृतान्नानां जिहा सर्वरसस्य
चेंगति कथनाज्जिहायामेव रसादिस्थितिरिति तत्पक्षेपि श्रुत्पिपासापाकरणस्योदरेऽन्नादिमवेद्रो सित भवनात्तस्य च ताळुव्यापाराधीनत्वाद्वयापारस्य च विवराधीनत्वाद्वियरात्मकं मुखं ताळुव्यापारंणैव ताळुद्वारा श्रुदादिश्वामकं भवतीति मुखनिमाणं युक्तमित्यर्थः । अन्तर्निर्माणे दृष्टान्तमाहुः उपदीकेत्यादि, उपदीका कीटविदेषः उदेहीति प्रसिद्धः ।

विवक्तोरित्यत्र आकादारूपस्येति सदूपस्य व्यापकत्वेपि साधारणत्वेन २-१०-१९ अब्दोत्पत्तिजनकत्वाभावादेवं व्याख्यातं क्षेयम् ।

नासिके निर्राभिचेतामित्यत्र निमित्तत्वमिति नासानिर्भेदिनिमित्तत्वम् । दोष्यति नमस्वतीत्युक्तवा पुनर्वायुक्तथनात्यक्षान्तरं सम्भवती२-१०-२० त्यतस्तमाहुः अथवेत्यादि । चलनात्मक इति दोष्य्यतीत्यनेन
स्चितः । अत्राश्विनोर्न देवत्विमितिक्कापनायाहुः वायुर्देवतेति ।
पश्चद्वयम्रुपष्टभ्रन्ति नसीत्यादिना । तथा च, नभस्वतो गोलकत्वानद्वीकारे
नस्पदमनतिभयोजनं स्यादतः स वायुर्गोलकस्तद्वोलकं नासेत्यवगन्तव्यमित्यर्थः ।

यदात्मनीत्यत्र 'आत्मानश्च दिइक्षत' इत्यनेन चश्चुषो द्रव्यप्राहकत्वं तथा बोध्यते, तेन गुणग्राहकत्वं तथात्वं न दुष्टम् । मायाकृतप्रति-२-१०-२१ बन्ध इति तमःकृतप्रतिबन्धः ।

वस्तुन इत्यत्र । ननु लघुशन्दस्य धर्मत्ते अस्मिन् वस्तुनि लाघवं दृश्यतः इत्यादिपयोगो बाधितः स्यादित्याशङ्कायामाहुः धर्मिणमपीत्यादि । २-१०-२३ मचुरमयोगादेव धर्मिणं वोधयति इत्यत्र गमकमाहुः अत एवेत्यदि । अत एवेति धर्मिणि प्रयोगपाचुर्यादेव । चातुर्यादाविति चातुर्य-सौष्ठवादीचेदिर्शित्वोत्तालत्वादिधर्षेषु । तथा चात्र शास्त्रे वस्तुधर्मे लघ्नादिशन्द-प्रयोगेपि चातुर्यादौ लाघवादिपदमयोगात् लघ्नादिशन्दानां धर्मिण्यपि मचुरमयोग वभयसामझस्यायादरणीय इत्यथः । ननु शास्त्रान्तरे गुरुत्वस्य गुणमध्ये गणनान्तदभावे लाघवपदं प्रयुज्यत इति कयं तस्य वस्तुधर्मत्वभित्याशङ्कायामाहुः अत्रे त्यादि । एतद्कार्व्यायोदाहरणमाहुः ययेत्यादि । तथा च, निह तत्र गुरुत्वाभाव-ग्रहः, अपि तु सुक्ष्मस्पर्शस्येव ग्रह इति न तस्य गुरुत्वाभावरूपत्वभित्यथः । नन्त्वस्त्वेवं तथापि मृदुत्वस्य चधुषापि ग्रहणात्तिज्जघृक्षया त्यङ्गनिर्भेदक्यनमत्र न युक्तिमित्यत आहुः सृदुत्विस्यादि । तथा च, तत्र चाधुषं तुपनीतभानम्,

न त लौकिकमित्पर्थः। अत एव गुल्मनवरङ्गाख्ये कुसुमे रूपकृतमृदुत्वभ्रमोपि

युज्यते । ननु स्पर्शस्य गमकत्वमसङ्गतमक्षप्तत्वेन गौरवादित्यत आहः सर्वत्रेत्यादि ।

सर्वत्र लघ्वादिषु गमत्वेकनात्र स्पर्शस्य विधाने लघुस्पर्श एव कर्णादिष्विन्द्रियान्तरेषु

द्रव्यग्रदणव्यापारत्वेन विधीयते । अत्र शास्त्रेऽतः स्पर्शनेव सर्वत्र व्यापारनिर्वाहास

गौरवम्. किन्तु लाघवमेवेलार्थः। न च श्रोत्रेण शब्दग्रहणे स्पर्शस्य व्यापार-

त्वमसङ्गतिमिति वाच्यं, शब्दवाहकेन वायुना श्रोत्रपर्यन्तमानीतस्य शब्दस्य श्रोत्रा-

विच्छिन्नत्वचा सह वाहकवायुरपर्ने तमेव संयोगार्च्य स्पर्ने व्यापारीकृत्य शब्द-

महजस्यानुभवसाक्षिकत्वात्। न च नाभसे श्रोत्रेन्द्रिये स्पर्शाभावात् स्पर्शस्य तज्ज-न्यत्वामाबात् व्यापारत्वमसङ्गतमिति वाच्यम्, अवान्तरद्वारत्वमात्रस्यैव व्यापारलक्षण-लेनाक्नीकारात्। इदं यथा तथा प्रस्थानरत्नाकरं ज्युत्पादितं मयेति ततोवधेयम् । एवं चाक्षुषद्राणरासनेष्वपि न्यापारत्वं लघुस्पर्शस्यैतः सौकर्यादभ्यु-पेयम् । त्वचि गाढस्पर्श्वस्थापीति विशेषः । न चैवं चक्षुर्व्यापारीमृतस्य स्पर्श्वस्य वधुषा त्वचा वा ग्रहणापत्तिः, शब्दगन्धभास्त्ररूपातिरिक्तभौतिकगुणप्रत्यक्षे यावदाश्रयमत्यक्षस्य कारणताभ्युपगमात्। नापि सर्वत्र स्पार्श्वनच्यवहारत्वस्य करणनिबन्धनत्वेनात्र स्पर्शस्य तथात्वाभावेन तद्रशसङ्गादिति । काठिन्यादीनां स्वरूपमाहुः काठिन्यमित्यादि । ननु लघुत्वस्यातिरिक्तत्वाङ्गीकारे पिच्छिलत्वा-दीनामन्येषामपि धर्माणां विद्यमानत्वात्तेवामण्यतिरिक्तत्वापत्तिरित्यत पिच्छिलतापीत्यादि । एतेन स्नेइस्यापि त्वम्यास्त्यात् स्पर्शे एवान्तर्भाव इति बोधितम् । न च सङ्गृहनिमित्तत्वेन मृजानाज्यत्वेन सोतिरिक्त एवाङ्गीकार्य इतिवाच्यम्, स्पर्शस्यैव तथात्वाक्रीकारेषि वाधकाभावात् । एवं द्रवत्वस्यापि स्पर्शभेदत्वमेव द्वेयम्, युक्तेस्तीस्यात्। नन्त्राद्यपतनासमवायित्वादतीन्द्रियत्वादवनमनोक्षेयत्वाच न स्पर्धविद्योपो गुरुत्वमित्याञ्चङ्गायामाहुः यद्यपीत्यादि । स्पर्शसहितेनेति त्वाचस्पर्शसहितेन । तथा च, त्वाचमत्यसविषयन्वात् स्परीविशेष एव स इत्यर्थः। अत एव पाणी फलकुसुमयोः स्यापने पाणिनमनाभावेषि फलगुरुत्वानुभवो युज्यतेऽतीन्द्रियत्वाङ्गीकारस्तु भ्रमादेव वस्तुविष्टम्भेन तद्गुरुत्तस्याध्यक्षत्वात्। ननु केवलस्पर्जेनानवगमात् स्पर्नरहितेन केवलतोलनेन चावगमाद्रुरुत्वमतिरिक्तमतीन्द्रियमेव ऐन्द्रियकत्वाद्वीकार एव भ्रमादिति चेत्तत्राहुः स्पर्शरहितमित्यादि । तथा च, तत्र हलादिनमनादि-दमस्माद्ववित्यापेक्षिकं गुरूनं सिद्धचिति, तञ्च, कल्पितमेवातो(ना)नुमानस्यार्थान्तरत्वन तदसाधकत्वाक तेन तत्सिद्धिरित्यर्थः। ननु पृथत्तवादिवदापेक्षिकमेव गुरुत्वमस्तु को दोष इति चेत्रत्राहुः अन्ययंत्यादि । अन्ययेति आपेक्षितत्याद्वीकारे । तथा च, पृथक्त्वस्य कारणे नित्यत्वात् कार्यं च विभागजन्यत्वाह्यास्तवमेव तरपेक्षावृद्धया शायत एव न तु जन्यते। प्रकृते तु परमाणोः सर्वतो लघुत्वंन कारणे तस्याभानात कार्ये तस्योत्पत्तिः केन स्याद्तस्तिभिमित्तस्यात्रक्यवचनन्वात्तत्रापेक्षिकतद्वीकारो न युक्त इत्यर्थः । न चैवं सति लघुत्वमेवातिरिक्तमङ्गीकार्यमिति युक्तमः तस्या-ष्यापेक्षिकत्वेन कार्यसिद्धः पूर्वमशक्यवचनत्वात् । तस्य कारणनिष्ठत्वेन वज्जनकगुणा-न्तरस्य तत्रासत्वेनापेक्षिकस्य तस्य प्रभादपि तत्र वतुमञ्चन्ताबात उभयमपि

त्त्रमाश्चमेत्राक्वीकार्यमित्यर्थः । नन्वस्ति नित्यमतिरिक्तं गुरुत्वं परमाणुमात्रहत्ति, तेन सङ्ग्यया सङ्ग्यान्तरमित्र गुरुत्वान्तरं तु न जन्यते, यदि जन्येत तदा (तो)लोकतोलकमितावयवारच्येऽवयविनि अवयवगुरुत्वाभ्यां सहास्य तोलक-चतुष्ट्यमितं गुरुत्वं स्यात् । तच न दृश्यते इति परमाणुमात्रद्वत्ति नित्यं निरपेक्षमेव तत् तद्वहुत्वादेवावयविनि गुरुत्वाधिकचमतीतिरिति बहुत्वबोध्यमेव तदिति चेत्तत्राहुः बहुत्वं त्वित्यादि । तथा च, बहुत्वस्य गुरुत्वरुपुअलघुपावाणयोः पातने पाषाणस्य भयमतः पातो न स्यात्, पाषाणे बहुत्वबोधितस्य गुरुत्वस्याभावात्। तस्माम गुरुत्वनोधकं किन्तु महत्वनोधकमेवेति नैवमपि टित्सिद्धिरित्यर्थः। न च गुरुत्वस्य स्पर्शिवशेषत्वे वायाविष तदापत्तिरिति वाच्यम, इष्टापत्तेः। न च प्रत्यक्षवाधः, त्रायुपूरितहतितोलनशोघपतनाभ्यां तत्र तिश्रथयात्। न च बहिर्वायौ तदापत्तिः, पचितस्यैव तस्य गुरुत्वारम्भकत्वात् । एवश्च सुवर्णादिनिष्टमपि गुरुत्वं तैजसमेव, बाधकाभावात् । न च तेजोन्तरे तदापत्तिः, उक्तयुक्तेः । मास्तु वा तत्र तत्, तथा न दोषः, वायावुष्णस्येव तेजसि शीतस्येव तत्र गुरुत्वारूयस्पर्शाभावेषि तस्मिन् स्पर्भरूपत्वस्याबाधादिति । गुरुत्वसाधकं मतान्तरं द्षयित्रमुपक्षिपन्ति केचिन्वित्यादि । एतन्मते परमाणुषु न गुरुत्यम् । दोष:, तूलस्य शिथिस्नावयवयुक्तत्वेन प्रवी गुरुत्वाभावात्, पातस्य सम्भवात्, तथापि शिथिलावयविष्ठिष्टावयवी द्वावपि यत्र सिन्नहिती तत्र तोलनेन शिथिलावयवे गुरुत्वसिद्धिः, द्वितीये च मथमपातेन गुरुत्वसिद्धिः, तत्रापे-क्षाबुद्धरुभयत्र तील्येनापेक्षिकस्य गुरुत्वस्येकत्र निश्चेतुमक्षक्यत्वात्। एवं बृहत्काष्ठ-स्वस्पपाषाणतरणमञ्जनयाईती पृष्टे लोको मञ्जने पाषाणस्य गुरुत्वं वक्ति, तोलने तु तद्वैपरोत्येन काष्टे तद्वक्तीति ताभ्यां मधमपाततोलानाभ्यां वा गुरुत्वस्यैकत्र निश्चय इति नात्रानुमानं ममाणं, सत्मतिपक्षत्त्रात् साध्यामसिद्धेश्च, अतोऽतीन्द्रिया-तिरिक्तगुरूत्वाङ्गीकारः पशस्तपादभाष्यविश्वासादेवीत दिक् । प्रकारान्तरेण दृषयन्ति तद्म्यसङ्गतमिति अपि गर्हायाम, गर्हा चोक्तयुक्तिभिर्द्गणेपि पुनरूत्यानात्। एवं सित गहीं असेनैता युक्तयः सङ्गृहीता क्षेयाः। द्षणे हेतुमाहुः स्पर्शेत्यादि। तथा च, तज्जनकसंयोगासिद्धचा सुतरां तदसिद्धिरित्यर्थः। ननु संयोगस्य चाक्षु-पत्वात्कथं तदसिद्धिरत्यत आहुः स्ष्टष्टिमत्यादि । अयमथः, स्पर्शत्वं हि रूपव्यापक-गुणतं वा, ऋब्दच्याध्यगुणतं वा, वाय्वादिचतुष्ट्यगुणतं वा, तद्व्यङ्गजातिरु र (तं) बार्ज़ाकार्यम्, तच छक्षणं संयोगेषि तुल्यमिति छोके प्रयोगोषि तथेति संयोगो

न गुणान्तरमिति । ननु स्रोकोक्तिमात्रेण संयोगस्य स्पर्शमेदत्वं न वक्तुं मित्याकाङ्कायामादुः अन्ययेत्यादि । अन्ययेति लोकोक्तेर्अन्तित्वे । तथा च, भायभित्तव्यास्मरणात् मन्वादीनामप्ययमेवाशय इति न सा भ्रान्तेत्यर्थः। न च संयोगस्य व्यासज्यवृत्तिमात्रवृत्तित्वेन स्पर्शस्य च व्यासज्याव्यासज्यवृतित्वेन भेट इति बाच्यम्, पाकजमृदुत्वादिवत्तदानीमेव संयोगस्य जननेन तत्पतीत्या तस्याः स्पर्शमेदानापादकत्वात् । इदं यथा तथा प्रस्थानरत्नाकरादवगन्तव्यम् । फलितमाडुः तस्मादित्यादि । तस्यात् मत्यक्षतो निश्चितत्वात् । संयोगस्य श्लेष-रूपत्वं दूषितुं प्रसङ्गःच्छ्लेषस्वरूपमाहुः श्लेषस्त्विति । ननु विभागाभाव एव संयोगोस्त, किं बाथकमिति चेत्रत्रादुः अनेनापीत्यादि। नातिरिच्यते स्पर्कातिरिक्तो न भवतीत्यथै: । तत्र हेतुः संयुक्तित्यादि । न तथा, न भेदमतीतिः, तस्माद् अभेदम-तीति(अ)जनकत्वात् । न च संयोगस्य व्पर्शरूपत्वे आत्ममनसोस्तद्रहितत्वात् स्पर्शाभावे क्कानानुद्यमसङ्गः। 'अञ्चमयं हि सौम्य मनः' इति श्रुतेरकविकारत्वेन वैकारिकाहक्कारकार्य-त्वपक्षेष्यश्रपोषितत्वेन मनसि तत्सत्त्रात्। एवश्र 'देई मनोमात्रमिमं गृहीत्वे'ति च सङ्गच्छते तक्रित्यत्वादिकन्तु प्रस्थानरत्नाकरे दृषितमिति ज्ञेयं सुज्ञैः । ननु मनसः स्पर्भवस्वेपि 'यम् स्पृश्नन्ति न विदुर्भनोबुद्धीन्द्रियासव' इतिवाक्यादात्मस्पर्शा-मावाज्ज्ञानोदयस्तथापि दुर्थेट इति चेन् मैवं, स्वामभिक्षजन्यज्ञानस्य मनोवर्भत्वात् 'होधीः सर्वे मन एवे'तिश्रुतेः जीवात्मा त्वध्यासेन मनआदि धारयन् मयोजको भवतीत्यन्तःकरणादिभिरेष तदुदयस्य सुघटत्वात् । (जीव शरीरत्वं यस्मिन् कल्पे) नच देइनिष्टमभानुपपत्तिः आत्माध्यस्तनुद्धिष्टत्तिनिशेषेण शाणेन वा तत्समभवात्, 'यस्याः कालेन नोद्याया वियोगः पाणदेहयोः। पाणिनः स्वसमये मृत्युरत्यन्तविसमृति-रि'तिमृत्युलक्षणेन तथावधारणात् । ब्रह्माण्डस्य जीवशरीरत्वं यस्मिन् कल्पे तत्रायमेव करुपः । यत्र ब्रह्मशरीरत्वं तत्र तु, तत्सामर्थ्यन तत्सम्भवः, 'यो लोकत्रयमाविध्य विभर्षस्थय ई 'वर' इतिवाक्यादिति दिक् । लब्बादिशस्यानां धर्मिवाचकत्वमभ्युपगम्य पक्षान्तरमाहुः । अथवेत्यादि । अतः शक्यतावच्छेदकरूपत्यात्, जातेः खण्डनादननु-मानाबात्रास्वरसं इदिकृत्य भगवतः सर्वशस्त्रवाष्यत्वश्च पत्रावलम्बनोक्तरीत्या इदिकृत्य तस्वमादुः सर्वेत्रेत्यादि । महाभाष्यवाक्यपदीयप्रभृतिष्वयमेव सिद्धान्त इति नात्र किंशित्सन्देह इत्पर्थः। ननु भावभन्दस्य सत्तावाचकत्वेऽभावपदान्वतल। बनुपपत्तिरित्यत आहुः अभावेत्यादि। भावान्तरमभावोन्यो न कश्चिदनिरूपणा दित्यभियुक्तोकेस्तप्रापि एकतरनिषेषपूर्वकं भावान्तरमेव मेदस्थले प्रतीयते, संसर्गाभावस्थले ध्यंसप्रागभावयोः

कारणावस्था वा तन्त्रिरूप्यो निषेधपूर्वकः प्रतियोगी वा प्रतीयते। एवं अत्यन्ताभावस्यलेपि घटो नास्ति घटाभाव इत्यादिभत्ययाश्चिषेप्रपूर्वेकः मतियोग्येव मतीयत इति तस्य भावरूपत्वात्ततः सुखेन त्वतलाद्युपपत्तिरित्यर्थः। एतदुपष्टम्भाय तर्कमाडुः अन्ययेत्यादि । अभावो यदि भावरूपो न स्यात् खपुष्पादिविश्वःस्वभावः स्याचया सति न मतीयेतातो योग्यानुपपत्ति(लब्धि)माश्चस्य तत्स्वभावस्यैनानु-मापकत्वात्तस्य निषेधपूर्वकभावरूपत्वमनुमानसिद्धभित्यर्थः । तथा च प्रयोगः, अभावः भावरूपः, अस्तीत्यवाधितप्रतीतिविषयत्वात्, घटवत्, यसैवं तसैवं खपुष्पवदिति। अमे समानमकरणे 'त्वचमस्य विनिर्भिक्षां विविधुर्धिण्ण्यमोषधीः । अंशेन रोमभिः कण्डूं यैरसी प्रतिपद्यत' इति कण्डूनामकस्पर्शसुखग्रहणार्थे त्वङ्निर्भेदो बस्यते, सोत्रापि तस्यां रोमेत्यादिकयनादिभमेत इति क्षापियतुमाहुः अन्त्रेत्यादि। अन्त्रेति शासे। ननु त्वचः कण्ड्याहकत्वे उक्तनियमभङ्गाल्य्वादिषु स्पर्शत्वसाधनप्रयासो व्यर्थ एवेत्यत आहु: बहिरित्यादि। बहि: स्पर्जे जायमाने यत्सुलमुत्पचते सैव कण्डू: । अन्तर्जायमाना तुल्यस्पर्करूपा स्पर्जजन्यापि, तथा च, तस्याः स्पर्जा-भिञ्जत्वाञ्च तेषु स्पर्शत्वसाधनमयासवैयर्थ्यमित्यर्थः । नन्वेवं कण्ड्वापि स्पर्शस्यत्वे किमिति त्वग्रहयकल्पनेत्यत आहुः स चेत्यादि। तथा चेन्द्रियान्तर इवात्रापि देवता-भेदाब्देद इति न कल्पनेत्पर्थः । ननु तहींन्द्रियान्तरत्वमेवास्तु न तु त्वम्मेदत्वमत आहुः अधिष्ठानिमित्यादि । तथा च, गोलकामेदात् समानमकारणे अंशत्वकयना-च्चेन्द्रियामेद इत्यर्थः।

तत्र चेत्यत्र पूर्वदेवताया इति पश्चम्यन्तिमदं महीस्हेभ्य दृत्यर्थः।
न च सुत्वे वाग्रसनयोरुभयोरिप सन्तादिष्टिजानामेदो नेन्द्रियामेद२-१०-२४ भयोजक इति वाच्यम्, तत्रापि ताल्वाकाञ्चमेदेनाधिष्ठानमेदादिति।
देवताप्राधान्ये गमकमाहुः अन्ययेत्यादि। वायुरूपदेवताया यदि
प्राधान्यं स्पर्कग्रहणेन स्थान्तदा पाणजये वायुग्रहणेन विहःस्पर्शञ्चानं निरुद्धं न स्यात्, त्वचो
विद्यमानत्वात्। तथा चैतदेव देवताप्राधान्यगमकिन्त्यर्थः। तथा चैवं मृलयोजना, तत्र लोमसु
चकारात् तदन्तराले अस्थ्यादियु च अन्तर्वहिभेहीरुहेभ्योऽधिकस्थानो वायुदेवता त्वचा
लब्धगुणः त्विगिन्द्रियेण गृहीतः स्पर्शो येन ताहभः दृतः त्विगिन्द्रियाचेष्टितो जात इति।
जात इति क्रिया त निस जिद्यक्षत इत्यज्ञाध्याहारस्य निर्णीतत्वाद्ध्याहार्या।
गतिं जिगीयत इत्यज्ञ। स्वयमिति विद्णुरिति। स्वसमाननामरूपः
स्वांतः, उक्तकामनायां पादद्वयरोहे वीजमाहुः अपदानामित्यादि।

२-१०-२५ तथा च, 'द्विपादोभीष्टगतिजेतारो भवन्ति'तीच्छाहेतुका पादद्वय-कारनेत्यर्थः । यहपदेनैव विष्णुमाप्ती स्वयं पदमनिवयोजनिमत्या-शक्क्य स्वयं इच्यमिति समभिन्याहारस्रचितमर्थमाहुः इच्यस्येत्यादि । कर्मभि-स्तक्क्यं कियत इति। तल्लीकिकं पुरोडाञ्चादि द्रव्यं कर्मभिः मोसणादिभिवैदिकैः इव्यं होमसाधनं क्रियते ज्तो विराटवयवत्वाद्भगवन्वमित्यर्थः। एवं इव्यस्य भगवन्तं व्युत्पाद्य पादमयोजनमाहुः तदेवेत्यादि। ननु जीवकर्मणैव लोकान्तरगमनसम्भवास पादापेंसेत्यत आहुः अन्ययेत्यादि। विराजः पादाभावे स्वत एव स्रोकान्तरे जीवगतिः पुरोडामादीनां यागान्तःपातित्वेन कर्भरूपतया वा लोकान्तरगमनसायनत्वमवश्यं वक्तव्यम्, तत्र कर्मणो जडत्वादिष्टदेश्वगमनं प्रति जीवस्यैव स्वातन्त्रयं वक्तज्यम्, तथा सति जीवस्य तृष्णकृतया कर्पणो गइनत्वेन यत्र कचिद्रमनं स्यात्तत्रश्च स्वर्गीदितारतम्यव्यवस्था भज्येतातस्तद्वचवस्यार्थे चेतनस्य विराज एव पादावश्वीकार्यावित्यर्थः । नन्थे सति यद्गस्य विष्णुत्वेन तत एव लोकान्तरमापणव्यवस्थानिर्वाद्यक विराजः पादापेक्षेत्यत आह: न चेत्यादि । अस्येति विराजः । तन्त्रेति यहे । तथा च, स्वयंपदस्य यहहन्ययोर्पध्ये पाठादुभयोर्भगवन्त्वं विवक्षितमतो रूपान्तराभावाद्विराज एव पादावक्रीकार्यावित्यर्थः । नन्वधिष्ठात्रदेवतयापि निर्वाहे गोलोकभृतौ पादौ नावश्यका-वित्यत आहुः न वेत्यादि । अत्र स्वयं पदोत्त्या देवान्तरानुक्त्या च सा नेत्यर्थः । ननु स्वयमित्यनेन विलक्षणाकारस्यैव निषेश्रो न देवतायाः, यहपदेनैव तस्या उक्तत्वादित्या-काङ्कायां (तदापिगोलकसद्भावे हेतूनाहुः भावे वा इत्यादि। अत्र 'स्वयं'पदोत्तया यदि सा देवता करते तदापि तस्या अधिकरणाकाञ्चायां) विराज एवाधिकरणत्वं वक्तव्यम्, तत्र देवान्तराणां तत्र तत्र निवेशस्योक्तत्वेन परिशेषात्पादयोरेन तथात्वं नक्तव्यमिति तस्याः पादैकनिष्ठत्वात् सिद्धावेव तावित्वर्थः। किञ्च, 'स्वर्गकामो यजेते'त्यादिवाक्येभ्यो यज्ञादेव स्वर्गबोधनाद्यज्ञपदेनाप्यत्र स्वसम्बन्धी स्वर्गी बोधनीय इति क्रियाया जडत्वेन तस्यामपि पूर्वोक्तन्यायेनािषष्टात्रपेक्षया तथेत्यर्थः । स्फ्रुटमग्रिम् । स्वर्गादिगतिरिति पादाभावे स्थितिमत्वासम्भवात्, स्थानरूपा सापि न स्यादित्यर्थः। अस इति विरुद्धधर्माश्रयत्वात ।

निरिभिचातेत्यत्र तस्य रूपान्तराभाषादिति विराजः सीलक्षणरूपा-न्तराभाषात् । लोके प्रजानन्दस्य बहुधादर्शनान्मृले तत्सचाषोधनाय २-१०-२६ बहुधा तद्यमाहुः प्रजेत्यादिना । अत्र पक्षचतुष्ट्यम् । तत्र प्रथम-पक्षद्वये उत्तरपदलोपिघटितः प्रजानन्देनामृतिपिति द्वीयासमासः ।

त्तीये इन्द्रघटित: सः । असृतं वेति केवलो इन्द्र एव । एतेषु चतुर्षु पथमपक्षत्रये आनन्दस्य लौकिकसुखात्मकत्वादमृतपदेन प्रकृष्टं यज्जननमीरसपुत्रपीत्रादिरूपेण तदेव परामृज्यत इति बोधयितुमाहुः प्रज्यामन्वित्यादि । तुरीयेऽमृतपदार्थमन्यमाहुः असृतमित्यादि । नन्वेवं सति नेष्ठिकब्रह्मचर्यादिविधायकवाक्यानां का गतिरित्य-पक्षायामाहुः अष्टाद्वीतीत्यादि । ननु फलाभावे प्रश्नंसापि व्यर्थेवेत्यत आहुः त्रेविकंत्यादि । केवलप्रवृत्तिमार्गनिष्टानां दक्षादितुल्यानां पूर्वकाण्डमेव प्रमाजनकमतः स्तावन्मात्रविश्वासजाङ्यांते तथा वदन्ति, न तावतान्यवाक्यवैयर्थ्यमित्यथः। एतेन केवलमहत्तिमार्गिनिष्टानामभयं क्षेमममृतिमि'तिवाक्योक्तसत्यलोकस्थामृतमाप्तिरेव सहस्राभनेययाजिनामिव न तु मुख्यामृतमाप्तिरितिवीधितम् । 'कुटुम्बे थुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो धार्मिकान् विद्धदात्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्मतिष्ठाप्याहिंसन्सर्व-भूतान्यन्यत्र तीथेभ्यः स खल्बेवं वर्त्तयन् यावदायुपं ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यते, न च पुनरावर्तत, इति गृहिणोपसंहारश्रुत्यनुसारेण पक्षान्तरमाहुः अतो मोक्षो वासृतमिति अस्मिन पञ्चमीतन्प्रकारे वोध्यः। अस्मिन् पक्षे निर्भिद्यतासीदिति क्रिपाद्वयस्यानित-भयोजनत्वम् । कामस्येन्द्रियाभिमानित्वाभावे प्रत्यक्षविरोधश्चेत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । अत्र देवताद्वयकथनादुषस्थेन्द्रियस्य यत्कार्यत्रयं तन्मध्ये प्रजाऽमृतञ्च कस्य कार्ये आनन्दः कामस्य कार्यं तानि त्रीण्यपि स्त्रियं विनानुपपद्यमानानि तदा स्रीसृष्टिमपि ज्ञापयन्ति, नानारस इवान्नाटिसृष्टिमिन्यप्याज्ञयो बोध्यः।

उत्सिक्षक्षोरित्यत्र। ननु तेन द्वारंणाल्यसस्याप्युत्सर्गदर्शनाद्वातुपदमनर्थकिमन्याशङ्कायां विराज्यस्त्रमलाभावेन धातुपद्स्यार्थवस्त्रभुपपाद्यन्ति
२-१०-२७ धातच इत्यादि। नन्त्रस्तितं त्रेधा भवति, तस्य यः स्थविष्ठो
धातुस्तत्पुरीपिमि'ति श्रुत्याऽस्त्रांशे धातुस्त्रवोधनाद्दे सुतरां धातुस्तितीयं
परिसङ्क्यानुष्पन्नेत्याशङ्कायामादुः असादिति। तथा च, धारणपोषणाभ्यामेव
धातुस्त्रसिद्धे मेलायसं वत्रं प्सां' इति वद्यस्त्रवाक्याञ्चासांश एव धातुस्त्रसम्भवात्केवलेन पोषणेन नात्रस्य धातुस्त्रमित्यर्थः। नन्त्रस्त्रवं तथापि पाकस्त्रयनस्य किं
भयोजन्यत आदुः अत्र इत्यदि। पाकन क्षये सम्भवित तस्त्रोपणस्यावश्यकस्त्रात्।
तन्मलिमिति 'कपः पित्तं मलः स्त्रेपु भस्तेदो न्यलोम च, कर्णविद्द्रपिका चेति
धातृनां सम्भा मला' इति वैद्यकोक्तं त्वगादिपोषकरसादिधातुमलिन्त्यथः।
अत् इति इत्यक्तव्यादिक्षपेऽलोकिकेऽन्तऽसारांशाभावात्। तथा च, धातुपदं सार्थकमेवेत्यर्थः। इतं च मत्रं विराद्युक्षेण गुद्धारा त्यज्यते न तु कर्णादिद्वारा 'तद्दावं

बस्तुसाराणां सीमगस्य च भाजनिम'ति तद्गात्रस्य सीभगमाजनत्वकथनात्मल-सम्बन्धे च सीभगापायात् । अतः 'पराभृतेरधमस्य निरयस्य गुदः स्मृत' इति बाक्येन तद्वारेव तस्यागाच्नेति क्षेयम् ।

श्रीमद्गोस्वामिश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्तमरणिक् चितः ।

आसिस्कोरीत्यत्र त्रयाणामिति तक्तरवरणानाम्। उभयमिति वाप्रसना चेतित्रयम्। त्रयाणामिति इग्वाणश्रोशाणाम्। परि-२-१०-२८ शिष्टयोः पाष्पस्थयोरेकेकमर्थाञ्ज्ञयम्। मारकः इति पाणक्रतानां चरणाद्दशेन्द्रियविलक्षणः। तच्छरीरमिति लिङ्गसरीरम्।

आदित्सोरित्यत्र। पूर्व पिपासतो जक्षतश्रतिकथनास्योरेत चान्नपानाऽऽदित्सारूपलादत्र पुनरत्नपानादित्मुलकथनं किमथैमित्याकाङ्कायां तत्स्वरूपं
२-१०-२९ वक्तुमुपपादयन्ति यथेत्यदि । तस्येति लिङ्गन्नरीरस्य । इतीति हेती ।
स्थलकारीरपोषार्थम् । पानार्थमिति पानस्थापनार्थम् । अतः एव
चकार उमयार्थे इति इन्द्रियमेदादेव समुद्राश्रेति चकारः पृथकार्यक्रस्वक्रापनार्थं
इत्यर्थः । तुष्टिराच्यायनमिति पानस्येति शेषः ।

निद्ध्यासोरित्यत्र निद्ध्यासनिर्मति विचारेण विश्विष्टज्ञानम् । नन्त्रभे 'यत्सङ्कल्पविकल्पाभ्यां वर्त्तते कामसम्भव' इत्यनेन सङ्कल्पस्य २-१०-३० कार्ये काम इति वक्तन्यम् । तत्कथमत्रोभयं समतया निर्दित्यत इत्यते आहुः अत एवेत्यादि । तथा च, सङ्कल्पस्य व्यापारत्नादेनात्रावधारण-मुक्तमित्यर्थः । इन्द्रियानुरोध इति विहरिन्द्रियानुरोधः ।

वक्तामत्ययः। इन्द्रियानुराय रात नार्रात्र मानुरायः। २-१०-३१ त्यक्चर्मेत्यत्र त्रिरूपा एव वेति। छान्दोस्ये त्रिष्टत्करणस्यैवोक्तता-स्रायेत्ययेः। तथा सति पञ्चीकरणपक्षः कल्पान्तराभिभायः।

गुणात्मकानीत्यत्र भूतादिप्रभवा गुणा इत्यनेन गुणा भ्तादिप्रभवा इत्येवं गुणोद्देश्यकत्रेविध्यविधाने गुणानां पुरुषपूर्वभावित्वा२-१०-३२ द्येकं पौरुषं त्रिधा भज्यतेति प्रतिज्ञाविरोध इति नात्र तक्षिविस्तम्,
किन्तु, भूतादिपदस्याहङ्कारे प्रसिद्धत्वात्तत्त्रेविध्यमेवात्र विवक्षितम्त्यास्रयेनादुः अहङ्कारेत्यादि । तथा स्रति वहुवचनानुपपत्तिरित्यासङ्क्यादुः भूतादीनामित्यादि । मृतेन्द्रियमनसां प्रभावो येषु गुणेषु ते आहङ्कारिका गुणासिविधा
इति तत्कारणभृतस्य तस्य त्रैविध्यमित्ययैः । क्रितीयपक्षेत्येवम् । एवं व्याख्यानस्य
प्रामाणिकत्वाबादुः अहङ्कारस्येत्यादि । क्रितीयपक्षोपष्टम्भायादुः भृतादीत्यादि ।
अहङ्कार इति मृकाहङ्कारः ।

एतक्रगवतो रूपमित्यत्र । ते व्याह्रतमित्युक्तितात्पर्यमाहुः च्रिगुणत्वेनेत्यादि । अत्रायमाशयः, यदि राज्ञा कीदशः पुरुषोत्तपः कथमा२-१०-३३ श्रयणीयः कथं भजनीय इति फलस्वरूपादिजिज्ञासया प्रश्नः कृतः
स्यात्तदा श्रीशुक्या गुणातीता मूलरूपलीलेव निरूपिता
स्यात् । राज्ञा तु सर्वात्मना किङ्कर्त्तव्यं च्रियमाणेश्र किङ्कर्तव्यमिति पृष्टम् । तत्रायः
प्रश्नो ग्रुष्ट्यफलसायकतया यिह्नहितं साधनं तिह्नष्यकत्वेन श्रीशुकः निश्चितः ।
क्रितीयस्तु संसारभीत्या शीघमभयेच्छया कृत इति निश्चितः । एवं सत्यभयमेत्रास्य
ग्रुष्ट्यं फलमिति निश्चित्य तदुक्तया ग्रुष्ट्यलीलाश्चवणानिकारं वासुदेवलीलाश्रवणाधिकारं वावगत्य स्वलीलासहितवासुदेवस्य विहितमक्तिरूपं यच्छ्वणादित्रयं तदेव कर्त्तव्यत्वेनोपदित्य तादशाधिकारं श्रवणादिविषयत्वेन वासुदेवस्य लीलातत्स्वरूपश्च निरूपितमिति । नतु राज्ञस्तादशाधिकारेपि श्रीशुकें रहमेवासमेवे'—
त्युक्तमकारंण कृपया ग्रुष्ट्यलीलेव कृतो नोक्तेत्यत आहुः भगवतो हीत्यादि ।

तथा च, तत्कथनेपि राज्ञोधिकाराभावाद् बोधो न भविष्यतीत्यतो नोक्तित्यथः।
अतः परमित्यत्र मद्यादिससावरणसहितादिति। महादिभृतानि उपरिष्ठानि यानि सप्तावरणानि तत्सहितादित्यथः। ननु
२-१०-३४ पूर्व सप्तावरणसंयुत इति कथनादिदानीं चाष्टावरणकथनाहिरोध इति
चेक, पूर्व विशेषस्य सप्तावरणान्युक्तानि, अत्र तु वैशेषिकानां
निरूपणाहिरोषमप्यन्तर्भाव्य तथोक्तिरित्यविरोधात। आदिमध्यावसानरहितमिति इयत्तारहितमः। एवं स्थूलसहशामिति अन्यक्तपदे व्यक्तपर्युदासाद् व्यक्तसाहस्यं लभ्यत इति तथेत्यथः।

असुनीत्यत्र । नन्यादिमध्यनिधनत्वे कथं न मायासप्टत्विमत्याकाङ्कायामाहुः मायाया इत्यादि । तथा चाकारम्य तद्वपप्रतिकृतिनिभित्तकत्वात्त-२-१०-३५ तस्प्टत्वम्, स्वरूपस्य तु पूर्वोक्तध्मवन्त्वभित्यभ्यमप्यविरुद्धिभित्यथः। नन्वेवं भगवद्वपत्येन तस्य वास्तवत्वे युष्मदादिभित्विं कृतो न गृह्यते इत्यतो विपश्चित्पदार्थमाहुः साक्ष्यादित्यादि। तथा च, मुख्याधिकारिणां तस्यानु-पयोगात्ते न गृह्यन्ति। न त्वदास्तवस्वं तत्राप्यरोष्य न गृह्यन्तीत्यर्थः।

स वाच्यवाचकतयेत्यत्र । ननुतहीत्यादि । साक्षात्स्वतः सर्वरूपत्वे सित मायामितकृतिद्वारा केन भकारेण करोतीत्याशङ्क्य तत्र भकारमाहेत्यथः। २-१०-३६ वाच्यवाचकत्वमित्यस्य विवरणमनामरूपात्मिन नामरूपे इति । तथा चानामरूपेऽक्षरे मायासम्बन्धेन नामरूपे पूर्वोक्तरीत्या विघाय तत्ते हुणावतारादिरूपो भूत्वा तथा तथा तत्तत्वरोतीत्येवं परार्थसृष्टी मकार इत्यर्थः । २-१०-३९ ब्रिविधा इत्यत्र तथापीति द्वैविध्ये चाहुर्विध्ये च ।

ततः कालाग्नीत्यत्र संस्कारं सर्वमेव नादायतीति। एतेनावान्तर-२-१०-४३ कलीयप्रलयो यः कालद्रव्याभ्यां जायते स संस्कारनाद्वपयन्त-मिति ज्ञापितम्।

२-१०-४४ इत्थं भावेनेत्पत्र तथा कथनेपीत्यादि । एतेन ब्रह्मवादिसम्मत-त्वे युक्तिरुक्ता ।

नाऽस्येत्यत्र मूलमेवं युज्यते । अस्य मपञ्चस्य जन्मादौ जन्मस्यिति-भक्केषु परस्य मायानियन्तुः कर्गाणि तदनुक्लाः क्रियाः कर्तृत्वमति-२-१०-४५ पेघार्थम्, तत्र हेतुः, हि यतो हेतोः तत्कर्तृत्वं माययाऽऽरोपितम्, तत्रापि हेतुः, नानुविधीयत इति, परेण कर्तृत्वादिभिरनुकरणं न क्रियते 'तमेव भान्तमि'ति श्रुत्या परानु विधायित्वमन्यस्योच्यते, न तु परस्यान्यानुविधायि-त्वम, अतो मायाक्रारकं करृत्वं नास्तीति तादशं तन्मायया रोपितम, यस्यादेवं तस्मात्ता-नि कर्माणि मायारोपितकर्तृत्वनिषेधपराणीति, तदेतद्भिसन्थायाहुः पर इत्यादि । तदेनिक्क सदीकुर्वन्ति जगदित्यादि । अत्र मूलं 'ऋतेर्थमि'ति वाक्यम् । नास्तीति ब्रह्मविदां नास्ति । प्रतीतिमिति अनुविधायितया प्रतीतम् । तत्र हेतुः, भगवा-नित्यादि । तर्हि स्यूलमूक्ष्मरूपनिरूपणं अतौ पुराणे च किमर्थमित्यत आहु: बुद्धी-त्यादि । 'अत्र मायया करोती'ति 'स्वयमेव जात' इति पश्चर्य यथासम्भवं पुराणे श्रुती च क्षेयम, न तु यथाक्रमम्, एतेन पूर्वबद्देत्यधिकरणोक्तपसस्यैकदेशीयमतीयत्वे बीज-मप्युक्तं द्वेयम् । नन्वेवं सति 'तज्जलानि'ति श्रुतिव्याकोप इत्यत आहुः तज्जे-त्यादि । तथा च, तत्र सप्तभीततपुरुषो बुद्धिसीकर्यार्थः । वस्तुतस्तु मयुरव्यंस-कादिसमास एव तात्पर्यगोचर इति न तक्षणाकोप इत्पर्यः । तेनोभयव्यपदेशसूत्र-मेव सिद्धान्तमूत्रं व्यासचरणानां तथैव तात्पर्यादिति बोधितम् । फलितमाहुः तस्मादित्यादि । तस्मादिति अखण्डब्रह्मवादस्यैव श्रुतितात्पर्यगोचरत्वात् उत्परया-दिकल्पनाहीनं 'तंदेतदक्षयं नित्यं जगन्मुनिवराखिलम् । आविर्भावतिरोमा-वजम्मनाशविकल्पवदि 'ति वैष्णववाक्याज्जगरंशेपि तत्कल्पनाहीनं तयेत्पर्यः।

२-१०-४६ अयमित्यत्र कस्मिन् कल्प इति साम्भतमानन्द्रमयनित्यस्ष्टेरमती-यमानत्वात् कस्मिन् कल्प इत्ययः। यदाहेत्स्त्र।यद्रा, 'स भगवानि'त्यग्रे वस्यमाणत्वात पुनरुक्तिरायातीत्यरूच्या प्रमान्तरमाहुः अथ वेत्यादि। एवमपि तस्या इत्यध्याहारो २-१०-४८ व्याख्यानछेत्रभेत्यरूच्या पाठान्तरमाहुः यदाह नो भवान् इत्यादि। मृतेत्यादि। प्रथमपाठे यच्छव्दार्थस्य सामान्यतया विशेषस्या-स्कृत्रत्वाहुक्ताकाङ्कायां विशेषं वक्तुं मूर्तेति सम्बोधनमाहेत्यथः। तमेव वृद्धस्य विशेषं स्कृतीकृतित क्षात्तेत्यादिना। नन्वेवं विशेषपृष्ट्ये अमिमवाक्ये वृत्तेतिपदं वदेश त कुत्रेतिपद्मितिशङ्कायां तदाश्वयमाहुः यन्नेत्यादि। कुत्रेति कृत्रेति किसमन् भगवद्याक्य इति पृच्छतीत्पर्थः। द्वितीयपाठानुसारेण कुत्रेतिपदस्य तात्पर्यमाहुः देशेत्यादि। त्वया कथितेपीति त्वया कथनानन्तरम्पित्यथः। पाठान्तर इति यदाह नो भवानिति पाठे। अस्मिन् पाठे देशोपदेशौ द्वितीयमश्रविषयौ, विदुरचित्रं प्रथमपश्चविषय इत्यादुः तदेत्यादि। स्कृत्यग्रिममः। इतिश्रीमद्धः भनन्दनचरणरजः पूरितहृदयस्य श्रीपीताम्बरात्म अस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ द्वितीयस्कन्धस्य श्रीपीताम्बरात्म अस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ द्वितीयस्कन्धस्रुवोधिनीप्रकाशे दशमाध्यायविवरणं सम्पूर्णम्।

